
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Artikel: Das Verständnis des Leibes bei Helmuth Plessner als Problem der
Hermeneutik

Autor: Orth, Ernst Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883091

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 46/1987

ERNST WOLFGANG ORTH

Das Verständnis des Leibes bei Helmuth Plessner
als Problem der Hermeneutik

Der Titel unserer Überlegungen - das Verständnis des Leibes - kann in
zweifacher Weise aufgefasst werden. Die Wendung kann als genitivus objectivus
und als genitivus subjectivus gelesen werden.

Als genitivus objectivus ist das Leibverständnis gemeint, das Plessner
selbst hat oder theoretisch entwickelt. Der Leib ist dann z. B. so oder so -
und das heisst vielleicht auch anders, als es bisher geschah - zu sehen. Lind
falls Plessner uns überzeugt, so werden auch wir eine entsprechende
Ansicht oder Auffassung vom Leib haben: Wir verstehen ihn nicht mehr, wie
man ihn früher verstanden hat, sondern in neuer Weise. Das Thema oder
das Objekt Leib wird von uns neu bestimmt, wohl weil wir es sachlich besser

beobachtet und analysiert haben.
Liest man den Titel «Verständnis des Leibes» jedoch als genitivus subjectivus,

so ist dasjenige Verständnis gemeint, das der Leib selbst als Leib
entwickelt und ist. Man kann nun die scheinbar paradoxe Formulierung
wagen: Es gehört dann zur objektiven Bestimmung des Leibes - im Sinne des

genitivus objectivus -, dass er selbst Bestimmung ist, nämlich als Selbst-
Verständnis im Sinne des genitivus subjectivus. Das ist in der Tat die These,
die Plessner vertritt.

Die Argumentationsfigur, die hier vorliegt, ist für uns nicht neu. Neu
scheint eher ihre Anwendung auf das Thema Leib, unter dem wir zunächst
den lebendigen Körper verstehen wollen. In klassischer Gestalt liegt die
genannte Argumentationsfigur, wenn auch erst nach Plessners früheren
Arbeiten, in Heideggers Wendung von der Hermeneutik des Daseins vor
(1927). Auch diese Wendung enthält die zwei Genitive, objektiv und subjektiv.

Hermeneutik des Daseins ist einerseits das Verständnis des Daseins, um
das sich Heidegger als Fundamentalontologe forschend bemüht, und es ist
andererseits das Verstehen, das jedes Dasein immer schon ist. Auch hier gilt:
Nur weil das Dasein als solches immer schon verstehend ist (genitivus
subjectivus), kann so etwas wie eine «wissenschaftliche», «philosophische»

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Ernst Wolfgang Orth, Philosophisches Seminar der Universität,

D-5500 Trier

29



oder eben fundamental-ontologische Auslegung des Daseins als Forschung
versucht werden (im Sinne eines Verstehens des Daseins gemäss dem geniti-
vus objectivus).

Dieser Gedankengang ist auch grundlegend für die Geisteswissenschaften.

So kann man in geisteswissenschaftlicher Einstellung sagen: Psychisches

Verhalten ist immer schon psycho-logisch, nämlich psychisches
Verhalten deutend; soziale Beziehungen sind immer schon sozio-logisch, nämlich

soziale Beziehungen deutend. Und was der Psychologe und der Soziologe

tun, ist lediglich die Explikation des schon vorgängig waltenden
psychischen oder sozialen Verhaltens. In diesem Zusammenhang zwischen
dem Psychischen und Psychologischen, dem Sozialen und Soziologischen
dürfte es übrigens auch motiviert sein, dass wir die Termini psychisch und
psychologisch, sozial und soziologisch gelegentlich durcheinander werfen.

Diese geisteswissenschaftliche Betrachtungsweise hat nun Plessner
ausdrücklich für das Thema Leib in Anspruch genommen. Er bezieht sich dabei

vornehmlich auf die Methodenideale Diltheys, den er schon früh für eine

neue Form von wissenschaftlicher Forschung reklamiert. Es geht um die
Restitution der natürlichen Lebenserfahrung als Grundlage aller menschlichen

Erfahrung, die Plessner auch in der Phänomenologie Husserls und
Schelers angestrebt sieht. Dabei ist die geisteswissenschaftliche
Betrachtungsweise offensichtlich nicht eine spezielle Ansicht neben anderen, die
bestimmte Einzelaufgaben besser erfüllen soll; vielmehr kann sie Fundamente

für die gesamte Orientierung des Menschen legen, d. h. auch unsere
naturwissenschaftliche Forschung sanieren. Eine solche Überlegung setzt
freilich voraus, dass die Naturwissenschaften selbst unter anderem auch als

kulturelle Phänomene aufgefasst werden, wie umgekehrt kulturelle und
geistige Erscheinungen in ihrer Verwobenheit mit konkreter Natürlichkeit
anzuerkennen sind.

Natur- und kulturwissenschaftliche Betrachtungen sollen nun «das
deutende Bewusstsein zu Grunde legen», wie es 1923 in Plessners «Einheit der
Sinne» heisst (III, 152)1, um beide verständig und verständlich zu verbinden.

Dabei werden für Plessner das Thema des Leibes und das der Sinne in
besonderer Weise thematisch, weil sich hier Körperlich-Funktionales und
Materielles einerseits und Geistig-Bedeutsames und Sinnhaftes andererseits

besonders eng verwoben zeigen. Von hier aus glaubt er, die bisherige

1 Zitiert wird nach: H. Plessner, Gesammelte Schriften, hrsg. von G. Dux, O. Marquard und
E. Ströker, lOBände, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1980-1985.

30



Erkenntnistheorie sinnvoll verbreitern und aus ihrem Formalismus herauslösen

zu können.
Eine Schwierigkeit, die sich hier bei Plessner zeigt, ist zunächst eine

terminologische. Mit welchem Namen ist die neue Wissenschaft Plessners

angemessen zu bezeichnen? Am unverfänglichsten ist der einer philosophischen

Anthropologie, weil er dem Verfasser die Freiheit eigener Festlegungen

und Bestimmungen lässt. Der Terminus «geisteswissenschaftlich»
scheint für Plessner mehr eine wissenschaftsgeschichtlich vermittelnde
Funktion zu haben und ist nur ein sozusagen «herbeizitierter Begriff», den

er positiv nutzt, ohne sich auf ihn festzulegen. Es bieten sich aber auch die
Bezeichnungen «phänomenologisch» und «hermeneutisch» an. Eine
Formulierung wie die von der «Umweltintentionalität des Feibes» bedient sich
des phänomenologischen Grund- und Feitbegriffs der Intentionalität, der
allerdings eine hermeneutische Note erhält, ohne dass dieser Terminus im
genannten Zusammenhang auftritt2. Es findet sich aber bereits 1923 in der
«Einheit der Sinne» zunächst in dem im Text nicht wiederholten Unterabschnitt

des Inhaltsverzeichnisses der Terminus «Hermeneutik»3. Der
Abschnitt 2 des dritten Teils (Die Einheit des Sinnes) handelt von «Wesen

und Arten des Verstehens», ohne dass der Terminus Hermeneutik fiele.
Beachtlich ist, dass hier die hermeneutischen Überlegungen immer auch im
Zusammenhang mit phänomenologischen Betrachtungsweisen zur
Geltung gebracht werden. Das wird sich bei Plessner - soweit ich sehe - nicht
ändern. Seit den 20er Jahren wird Hermeneutik offensichtlich zu einem

operativen Begriff, dessen Verwendung nicht in jedem Fall thematischpräzis

an die traditionelle Disziplin anschliesst und insofern auch schwer

von anderen Methoden eindeutig absetzbar ist.
Mit einem gewissen Nachdruck wird die Hermeneutik im einleitenden

Kapitel von Plessners systematischem Hauptwerk hervorgehoben: «Die
Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philosophische
Anthropologie» von 1928. Die Hermeneutik tritt hier als Grundlage der
Geisteswissenschaften an die Stelle der Psychologie und wird «Mittelpunkt
der allgemeinen philosophischen Fogik» (111,56). Hermeneutik als «eine
Wissenschaft des Ausdrucks» beschränkt sich nicht nur auf den Bereich der

2 Vgl. «Die Bedeutung des mimischen Ausdrucks» (1925), VII, 79, 122.
3 5. Teil: Die Einheil der Sinnein ihrer Mannigfaltigkeit. 1. Das harmonische System der

Sinnesmodalitäten [A] Der methodische Charakter der Ästhesiologie und das Problem einer
universellen Hermeneutik, III, 275 ff.

31



Sprache; sie bearbeitet die Frage «nach der Möglichkeit des Selbstverstehens

des Lebens im Medium seiner Erfahrung durch die Geschichte» und
dient der «modernen Kategorienforschung». Es geht um das Problem der

Lebenserfahrung schlechthin; die Hermeneutik bedient sich dabei der

«phänomenologischen Deskription» (III, 59 f.). «... allein eine Lehre von
den Wesensformen des Menschen in seiner Existenz liefert das Substrat und
die Mittel zu einer allgemeinen Hermeneutik» (III, 65 f.). «Konstituierung
der Hermeneutik» versteht sich «als philosophische Anthropologie», die
als «Philosophie des lebendigen Daseins und der mit ihm in Wesenskorrelation

stehenden Schichten der Natur» bearbeitet wird (111,69). Es ist eine

«Neuschöpfung der Philosophie» als «Begründung der Lebenserfahrung»
(111,68).

Dabei ist entscheidend, dass solche ursprüngliche Lebenserfahrung, die
sich bei Plessner zunächst am Leib manifestiert, sich aus sich selbst begründen

- d. h. in dem Verständnis wurzelt, das der Leib selbst ist - und nicht erst
ein nachkommendes, wissenschaftstheoretisches oder erkenntnistheoretisches

Konstrukt sein will. In der «Anthropologie der Sinne» (A. d. S.) von
1970, fasst Plessner seine Auffassungen von 1923/25/28 so zusammen:
«Wäre unsere physische Existenz kein Existieren, d. h. ein Verhältnis zu
Verhältnissen» - das ist Plessners Bestimmung des Grundverhaltes der Leibin-
tentionalität -, «sondern ein blosses factum brutum, dann gäbe es weder
eine Hermeneutik der höheren noch der niederen Sinne» (111,383). Man
kann im Sinne Plessners sagen: es gäbe dann weder überhaupt eine Hermeneutik,

noch wäre eine solche nötig. Denn das Verstehen ist nur erforderlich
und dann auch unvermeidlich, weil das originäre Fundament aller Orientierung,

hier der Leib, selbst Verstehen ist. Dies ist die formale Analogie zu
Heideggers doppelsinniger Hermeneutik des Daseins.

Der Unterschied zu Heidegger liegt nun allerdings darin, dass bei Plessner

das Fundament jeder möglichen Ontologie und jedes Verständnisses
nicht erst in dem sorgenden und sprechenden menschlichen Dasein
schlechthin liegt, sondern im naturhaften leiblichen Leben, aus dem sich die

exzentrische Positionalität des Menschen als Person allererst aufbaut. So

macht «schon die Ästhesiologie des Geistes», d. h. die Bestimmung der
Sinnlichkeit und damit der Leiblichkeit, «eine Theorie des Verstehens»
notwendig (A. d. S. III, 331). Ausdrücklich verlangt Plessner eine «Hermeneutik

nichtsprachlichen Ausdrucks» (A. d. S. III, 350 f.), d. h. eine Hermeneutik

nicht nur von Dokumenten, sondern auch von Monumenten. Sein Aufsatz

von 1967 «Zur Hermeneutik nichtsprachlichen Ausdrucks»
(VII, 459 ff.) handelt freilich in erster Linie von der Musik. Nun hat sich die

32



neuere Hermeneutik seit dem frühen 19. Jahrhundert durchaus nicht nur
auf sprachliche Dokumente, sondern eben auch auf nichtsprachliche
Monumente bezogen - z. B. in der Archäologie, in der Kunstgeschichte und
überhaupt in der Theorie der Kulturgegenstände. Neu scheint bei Plessner,
dass zu den nichtsprachlichen Phänomenen hermeneutischer Bestimmung
als Drittes die natürliche Leiblichkeit in ihrer Umweltbezogenheit, die
biologische Verhaltenssphäre, hinzukommt.

Eine solche Hermeneutik wäre in der Tat rein formell ein Fortschritt.
Denn sie würde den Anspruch der neueren Hermeneutik, eine Art philoso-
phia prima zu sein, zumindest sinnfälliger machen, da ihr das alte Stigma
einseitiger Bezogenheit auf traditionell philologisch-geisteswissenschaftliche

Paradigmata und die Vernachlässigung naturwissenschaftlicher
Erfahrung genommen wäre. Plessner sagt es ausdrücklich: mit der Thematisierung

des wesentlich leibhaften Menschen soll die «Hermeneutik: die
Kunst der Auslegung geistiger Gebilde» «auf ihr sinnliches Substrat ausgedehnt

werden». «Der Mensch ist der Ort, an dem Natur und Geist sich

begegnen, und es verlohnt sich, die spezifischen Bruch- und Nahtstellen
aufzusuchen, in denen das Ineinandergreifen naturhafter und geistiger Gefüge
stattfindet. Das naturhafte Gefüge baut sich aus sinnlichen Gegebenheiten,
letztlich aus den Materialien der sinnlichen Empfindungen auf. Welche
Rolle spielen diese Materialien beim Aufbau geistiger Gefüge?» (A. d. S.

III, 371). Von daher kommt Plessner zu dem Ergebnis, dass, was er «früher
Ästhesiologie des Geistes nannte», «auf eine Hermeneutik der Sinne
hinausläuft» (A.d. S. 111,380). (Übrigens «sie fehlt bis heute», heisst es hier
noch 1970.)

Betrachtet man hier jedoch Plessners Formulierungen genauer, so

scheint es, dass er mit der benutzten Terminologie gegen seine eigenen her-
meneutischen Grundauffassungen verstösst. Ist die Unterscheidung von
Natur und Geist, die sich im Menschen begegnen, nicht immer noch eine

falsche vor- oder besser ausser-hermeneutische Trennung? Müsste man
nicht bei dem neuen hermeneutischen Verständnis auf solche Unterscheidungen

verzichten? Entsprechend hatte ja Plessner Descartes die falsche

Fundamentalisierung von res extensa (Materie) und res cogitans (Denken)
vorgeworfen. Die eigentliche Wirklichkeit liegt diesseits solcher Unterscheidungen;

sie ist der Leib selbst, der nicht aus Natur plus Geist besteht,
sondern beides in gleichursprünglicher Verwobenheit ist und sich als solches
selbst versteht und ursprünglich von seinesgleichen so verstanden wird. Wie
kommt es, dass man bei der Proklamierung dieser eigentümlichen leiblichen

Bestimmtheit die alte, kritisierte Terminologie immer noch gebrau-

33



chen muss? So spricht ja auch Plessner vom Doppelaspekt des lebendigen
Körpers; lediglich die Fundamentalisierung dieses Doppelaspekts verbietet

er.

Schliesslich ist auch darauf hinzuweisen, dass Plessner mit der herme-
neutischen Thematisierung des Leibes als lebendigem Körper nicht etwa
beim Menschen ansetzt, sondern bei schon vor-menschlich Organischem.
Die Auffassung des lebendigen Körpers, des Leibes als durch eine eigene
Grenze - im Gegensatz zum blossen Körper - bestimmt, ist eigentlich das

Fundament des Verständnisses des Leibes - und zwar nicht nur des

Verständnisses, das wir von ihm haben, sondern das er selbst von sich hat und
das er ist. Es ist seine Positionalität, die auch als ursprüngliche Umweltbezo-
genheit, als Umweltintentionalität oder als Verhalten charakterisiert wird.

Die Schwierigkeiten, die sich hier auftun, könnten allerdings Hinweise
darauf sein, wie mögliche Einseitigkeiten der hermeneutischen Philosophie
zu vermeiden sind.

Die bisherige Hermeneutik scheint häufig auf zwei Grundannahmen zu
basieren, die gerade ihren universalen Anspruch fraglich werden lassen.

1. Die Möglichkeit einer authentischen und eigentümlichen Erfassung von
Sinn auf dem Wege einer besonderen Fähigkeit, die Verstehen heisst und
die allen anderen intellektuellen Auffassungsformen überlegen ist, ja sie

als zweitrangig oder verfälschend ausschliesst.

2. Der Rückzug auf die einfachen und ursprünglichen Verhältnisse einer

Orientierung, die den differenzierteren und indirekten rationalen
Formen dergestalt überlegen ist, dass solche ursprüngliche Orientierung
auch als Therapeutikum für ein besseres Leben dient.

Diese beiden Grundannahmen verbinden sich allzu leicht mit einer uferlosen

Kritik aller Intellektualität und kulturellen Disziplinierung. Vor allem
die in unserer Zeit gerne propagierte philosophische Nichtigkeit des Ich und
jeder verantwortlichen Personalität zugunsten anonymer Vernetzungen
und Verhaltensspiele haben hier ihren Ausgangspunkt - übrigens bei
gleichzeitigem, praktisch grassierendem, hedonistischen Egozentrismus. Muss
die Konzentrierung alles Verständnisses auf den Leib, gar auf den
vormenschlichen Leib diese Tendenz nicht noch verstärken?

Das Problem, das sich hier stellt, ist das Problem des Anfangs, der
Ausgangsbasis für sinnvolle Orientierung. Plessner sieht diese Ausgangsbasis in
der natürlichen Lebenserfahrung. Die «faszinierende Wirkung der
Phänomenologie» zum Beispiel beruhte für ihn «auf der Rehabilitierung der na-

34



türlichen Weltansicht durch eine Methode offener Forschung, welche das

Vertrauen zum ursprünglichen Erleben in allen Bereichen sich zum Ziel
gesetzt hatte» (Selbstdarstellung, X, 309 f.). Aber Plessner hat damit die Frage
des Erkennens und vernünftiger Orientierung nicht den einfachen Verhältnissen

eines simplen Anfangs überantwortet. Gerade die Begriffe Leib als

lebendiger Körper und Mensch als personaler Leib in exzentrischer Positio-
nalität signalisieren bei Plessner die Komplexität des Problems des

Anfangs. Seine Forschungsbemühungen gehen durchaus vom voll entwickelten

durchschnittlichen, kulturellen Menschen aus, d. h. von einer entwickelteren

und akkumulierten Orientierungslage. Hier gibt es bereits
Differenzierungen, z. B. auch die zwischen Körper und Geist als Orientierungskategorien.

Sie können nicht einfach verworfen werden, sie sind allenfalls auf
ihre Herkunft und Reichweite hin zu untersuchen. Deshalb müssen sie auch
weiterhin benutzt werden.

Dieser Ausgang vom Menschen in seiner akkumulierten Kulturlage
erweist nun aber den Menschen als eine speziell entfaltete Gestalt von
Leiblichkeit. Und so ergibt sich die Notwendigkeit, Leib auch als vormenschliches

organisches Leben, als erlebten Körper zu untersuchen und zu zeigen,
wie aus der Struktur eben dieser Leiblichkeit das Eigentümliche der
menschlichen Existenz einschliesslich ihrer Welt verständlich wird. Hier ist
nun der Leib das Erste oder der Anfang, sofern der forschende Mensch ihn
als solchen versteht. Gerade damit ist aber der forschende Mensch das Erste
und der Anfang, indem er in seiner Untersuchung den Leib als vorgängig
bestätigt.

Zur Verbindung der Thematik Leib als vormenschlicher belebter Körper
und der Thematik Mensch als einer eigenen Verleiblichung bedarf es

allerdings einer vermittelnden Idee. Plessner findet sie in «dem natürlichen,
oberflächlichen Verstehen», in der «psycho-physisch indifferenten Schicht
des Verhaltens» (Die Deutung des mimischen Ausdrucks, VII, 124). Hier
«genügt der Form- bzw. Gestaltcharakter des Sichverhaltens der Leiber»
(ebd., 123); denn er ist sowohl dem vormenschlich organischen Leib und
dem organisch menschlichen Leib, dem leibhaften Menschen gemeinsam.
Entscheidend ist, dass diese vermittelnde Idee als konkrete originäre Erfahrung

erlebt wird; sie heisst Verstehen, genauer: Ausdrucksverstehen.
Plessner nimmt hier also eine eigentümliche originale Erfahrungsart in

Anspruch, die man mit Husserl auch «animalische Erfahrung» nennen
könnte4. Für diese animalische Erfahrung ist es charakteristisch, dass Sinn,

4 Vgl. Husserliana XIV, 78 ff., Text aus 1921.

35



respektive Sinnhaftigkeit, in ursprünglicher Verwobenheit mit anschaulich
sinnlicher Leiblichkeit und umgekehrt sinnliche Leiblichkeit direkt als sinnhaft

aufgefasst wird. Ja, von sinnlicher Leiblichkeit kann man nur
sprechen, sofern sie sinnhaft ist, und Sinn manifestiert sich seinerseits nur an
sinnlicher Leiblichkeit. Diese Auffassung vollzieht sich intuitiv, d. h. sie

kann nicht zerlegt werden in tatsächlich isolierbare Erfassungskomponenten,

aus denen sie sich etwa zusammensetzte. Sie ist direkter Ausdruck von
Lebendigkeit. Die «animalische Erfahrung», die Elusserl zwar in dem
genannten Text am Beispiel des Menschen erläutert, bezeichnet damit einen
eigentümlichen, authentischen und durch nichts ersetzbaren Zugriff auf
Lebendig-Bedeutsames. (Die Formel «animalische Erfahrung als Erfahrung

des Animalischen» ist übrigens durch dieselbe Verschränkung von ge-
nitivus subjectivus und genitivus objectivus zu kennzeichnen, die wir oben

angeführt haben.) In der animalischen Erfahrung - im Sinne Plessners -
kommt Lebendig-Bedeutsames sinnlich zum Ausdruck und in ihr wird
Sinnliches sinnhaft verstanden - und zwar uno intuitu. Das Lebendige hat
nicht noch zusätzlich Ausdruck; es ist Ausdruck.

Es verdient angemerkt zu werden, dass der Neukantianer Ernst Cassirer
1929 im dritten Band seiner «Philosophie der symbolischen Formen» in
ähnlicher Weise die unauflösliche Korrelation von Sinn und Sinnlichkeit
charakterisiert und sie als das Urphänomen des Ausdrucks bestimmt5. Er
nennt folgerichtig dieses «Verhältnis von Seele und Leib» (welches ja erst
der lebendige Leib ist) «das erste Vorbild für eine rein symbolische
Relation», «die sich weder in eine Dingbeziehung noch in eine Kausalbeziehung
umdenken lässt»6. Man könnte sagen, dass für Cassirer Leib das elementare

Paradigma dessen ist, was er symbolische Form oder symbolische
Formung nennt. Plessner formuliert das in «Die Einheit der Sinne» von 1923

so: «Ursprüngliche Gegenwart des Geistes ist nur an Leibern in ihrer
Haltung ablesbar» (III, 288). (In Dokumenten und Monumenten ist das Geistige

demgegenüber stets vermittelter.)
Die Funktion, welche diese ursprüngliche animalische Erfahrung bei

Plessner hat, ist eine doppelte. Sie soll einmal zeigen, welches die Bedingung
dafür ist, dass wir überhaupt so etwas wie Lebendiges thematisieren können.

Sie soll aber zum anderen auch die Startbasis freigeben für die
Entwicklung und Verständlichmachung differenzierterer Verhältnisse und Er-

5 Philosophie der symbolischen Formen III, 109 ff., 116; vgl. aber schon den Aufsatz «Der
Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaften» von 1922.

6 Philosophie der symbolischen Formen III, 116 f.

36



kenntnismöglichkeiten auf der Stufe der menschlichen Kultur (dieser Punkt
ist übrigens auch für Cassirer von besonderem Interesse). Erst die Verknüpfung

beider Gesichtspunkte macht das «Verständnis des Leibes» zu mehr als

einem bloss speziellen Anliegen oder einem Hinweis auf einen auch zu
behandelnden Umstand.

Die besondere Leistung Plessners (etwa im Vergleich zu Husserl und
Cassirer) besteht nun darin, dass er sich tatsächlich und im einzelnen auf
biologische Sachverhalte einlässt. So beschreibt er in seiner Abhandlung von
1925 über «Die Deutung des mimischen Ausdrucks» die Nahrungswahrnehmung

von Kröten (nach Buytendijks Untersuchungen von 1917) und
zeigt, wie dieses Tier Lebendiges von Unlebendigem unterscheidet und auch
im Falle der Irreführung (im verhaltensbiologischen Versuch) an der
Bestimmung des Lebendigen orientiert bleibt. Plessner macht dieses Verständnis

des Tieres durch die ursprüngliche bedeutsame Umweltbezogenheit des

Tieres und durch die Verschränktheit seines Verhaltens mit der Umwelt
verständlich.

Die theoretische Begründung für diese Verständnisorientiertheit des

Lebendigen hat Plessner dann in den «Stufen des Organischen» durch seine

(modale) Qualifikation des lebendigen Körpers mittels der ihm eigenen
«Grenze» aufzuweisen versucht. Es ist die im Gegensatz zum Körper dem
Leib eigene Grenze gegenüber der Umwelt, durch die er, der Leib, so etwas
wie eine Abgrenzung und einen Bezug zur Umwelt und zu sich selbst erhält.
Plessner nennt das die Positionalität des lebendigen Körpers, des Leibes. Sie

lässt im anschaulichen Material etwas anwesend oder gegeben sein, was
selbst als solches nicht anschaulich ist. Positionalität ist damit das erste
Paradigma für das, was wir Sinn nennen. Ohne leibliche Manifestation kann
solcher Sinn nicht auftreten. Und im Leib manifestiert sich solcher Sinn

nur, weil er durch die charakteristische Grenze als Leib modalisierter Körper

ist.
Es ist charakteristisch, wie Plessner den Begriff des Sinnes in seiner

Abhandlung von 1925 durch allgemeine Bestimmungen wie «gerichtet sein
durch irgend etwas» (VII, 86) zu charakterisieren sucht. Man könnte Plessner

im Anschluss an seine Beschreibung der Leiborientierung etwa folgende
Definition von Sinn in den Mund legen: «Sinn ist die Richtung, die einem
anschaulichen Material auf je eigene Weise Richtung gibt. Dabei ist das

Material gestalthaft, welche Gestalthaftigkeit aber noch nicht Sinn ist; Sinn
heisst, das <Motiv> in einer Gestalt wahrzunehmen» (VII, 85 ff.). Allerdings

muss man hier den Terminus «Richtung» metaphorisch verstehen,
ohne ihn auf eine definierte Urbedeutung zurückführen zu können.

37



Zwei Momente sind dabei festzustellen:

a) Sinn ist nicht substrathaft hypostasierbar und demzufolge eigentlich
auch keiner Definition zugänglich; er ist vielmehr Voraussetzung möglicher

Definitionsversuche.

b) Und Sinn hat eine dynamische Qualität. Positionalität, Richtung, Sinn,
Intentionalität bezeichnen ein Bedeutungsfeld, von dem es für uns
eigentlich kein Diesseits gibt und dem wir nur im Leibverständnis paradigmatisch

begegnen. Das ursprüngliche Sinnverständnis kann demzufolge
nie ein für allemal festgelegt werden, so wie sich «Richtung» ja auch auf
je eigene Weise in einem konkreten Prozess manifestieren muss: einmal
als Ausdruck, ein anderes Mal als Handlung und schliesslich auch als

Sprache (VII, 91 ff.). Plessner beschreibt diesen Sinnbestand auch mit
den Begriffen «Haltung» und «Haltungen» (VII, 127). Dieser Terminus
erinnert durchaus an den entsprechenden der «Einstellung» bei Husserl.

Der Begriff der Richtung zeigt, was dem des Sinnes schon anhaftet: er ist ein

notwendig äquivoker Begriff, der sich erst in der konkreten Situation
spezifizieren lässt. Den Begriff der Richtung (oder des Sinnes) kann man in der
Tat nur verstehen, wenn man ihn schon verstanden hat; gerade deshalb darf
seine letzte Präzisierung nicht voreilig als gesichert angesehen werden.

Diese letzte Überlegung muss man in Erinnerung behalten, wenn man
Plessners merkwürdige Bestimmung des lebendigen Leibes als Positionalität

bewerten will, eine Bestimmung, die sich aus der eigentümlichen Grenze
eines Körpers, der mit dieser Grenze zum Leib wird, ergibt. Die Entsprechenden

Darlegungen Plessners in den «Stufen des Organischen» müssen

jedem Leser Schwierigkeiten machen. Einerseits scheint Plessner behaupten

zu wollen, dass jeder normale und natürliche Mensch einen lebendigen
Leib als solchen authentisch in seiner eigentümlichen ontologischen
Bestimmung originär als lebendig wahrnimmt - eben wegen jener eigentümlichen

Grenze. Andererseits wird uns gerade in diesem Zusammenhang eine

höchst umständliche philosophisch-ontologische Argumentation vorgeführt,

die alles andere als einen einfachen lebendigen Zugriff gestattet. Ist
denn diese Leibwahrnehmung, dieser Blick für die Grenze nicht einfach eine

Projektion eines subjektiven Verhaltens, das wir zwar tatsächlich haben,
das aber gerade nicht ontologisch authentisch ist? Natürlich habe ich schon
einem niederen Tier gegenüber das eigentümliche Gefühl, es mit etwas
Lebendigem zu tun zu haben; auch ein Stück organischer Substanz fühlt sich

für mich möglicherweise tatsächlich anders als ein Stück toter Materie an,

38



zumal wenn man es nicht versäumt hat, mich darauf hinzuweisen, dass es

sich um organische Substanz handelt. Und wir alle kennen Beispiele von
durch und durch materiellen, künstlich hergestellten Gebilden, die so
gestaltet sind und sich so bewegen oder uns dargeboten werden, dass sie uns
Belebtheit vollkommen vortäuschen. Was Plessner als die objektive Ver-
fasstheit bestimmter Dinge, nämlich von Leibkörpern, beschreibt, scheint
vielmehr eine subjektive Verfasstheit unserer Betrachtungsweisen zu sein.

Diese ist allerdings echt. Sie ist auf jeden Fall nicht nichts. Meine animalischen

Erfahrungen, d. h. meine Anmutungen, es mit Lebendigem zu tun zu
haben, sind der Beleg für eine eigentümliche authentische Betrachtungsweise,

die mir eigen ist. Ob ihr aber ontologisch etwas auf der objektiven
Dingseite entspricht, bleibt offen.

Richtig ist in der Tat, dass man sich nach Plessner bei der animalischen
Erfahrung, also dem Leibverständnis, objektiv auch täuschen kann. Und
was die Bestimmung des Leibes aus Grenze und als Positionalität betrifft,
so sagt Plessner: «Das ist zunächst eine These...» (Selbstdarstellung,
X, 325) und meint «nur» eine These.

Plessners Ziel ist es nicht, uns einen bequemen Weg zu zeigen, wie man
sozusagen totsicher Belebtes und Unbelebtes unterscheiden kann. Er
beschreibt vielmehr, dass wir diese Unterscheidung machen und dass unsere
ursprüngliche Auffassungsweise die Struktur animalischer Erfahrung hat. Im
Anschluss daran will er verständlich machen, wie man sich jene Dinge denken

muss, von denen man mit Berechtigung sollte sagen können, sie seien in
einer eigenen Art von Erfahrung, nämlich der animalischen Erfahrung,
auffassbar. Liier bewährt sich unser obiger Satz: man muss in der Tat schon
verstanden haben, um zu verstehen. Das heisst, man muss j ene zunächst scheinbar

nur subjektive Auffassung (lebendige Leibeserfahrung) vollzogen
haben, um in wissenschaftlicher Argumentation einzusehen, dass diesem

Erfahrungstyp auch ein möglicher Bereich von Objekten entspricht.
Spätestens an dieser Stelle zeigt sich das geschichtliche Moment in Plessners

Theorie. Unsere jetzige, entwickelte, z. B. wissenschaftliche
Orientierungslage baut auf einer elementaren Orientierungsform auf, deren Funktion

wir vag allgemein, zum Beispiel als merkwürdige subjektive Einstellung

auf Lebendiges immer noch kennen. Plessner versucht uns zu zeigen,
worin der fundierende Charakter der elementaren animalischen Erfahrung
besteht, wie sie zu strukturieren ist und wie andere Erfahrungsdifferenzierungen

sich auf ihr aufbauen. Wir werden also nicht einfach in eine schlichte

Welt des ursprünglichen Leibverständnisses zurückgeführt; vielmehr
wird dieses Verständnis von unserer entwickelteren Position her zurückge-

39



wonnen, nicht um es schlicht zu sanktionieren, sondern um es unter anderem

in den Dienst einer Fundierungskritik differenzierterer Verständnisse

zu stellen, die nicht negiert, sondern lediglich vor Vereinseitigung oder
falscher Fundamentalisierung bewahrt werden sollen. Plessners Hermeneutik
wird indirekte, diskursive, formal-analytische, quantifizierende und
symbolisierende Formen der Orientierung nicht disqualifizieren. Er vertritt mit
seiner Ansicht auch nicht eine evolutionistische Theorie, wohl aber, wie das

Bild von den «Stufen» andeutet, eine genetische, Strukturschichten
differenzierende Methode.

Wiederum zeigt sich hier die Doppelheit des Anfangs: Unsere Überlegungen

gehen von einer entwickelten Position in akkumulierter Kulturlage
aus, vom forschenden Menschen. Von hier gewinnen wir den Boden
elementarer Orientierungen, nicht um nach dort sozusagen zu emigrieren,
sondern um die entwickelteren Orientierungsstrukturen verständlicher zu
machen und das heisst, wesentlich auch vor Selbstmissverständnissen zu
schützen.

Die menschliche Wirklichkeit wird zwar wie jede andere animalische
Wirklichkeit als Positionalität qualifiziert; aber sie ist exzentrische Positio-
nalität; und nach allem, was das bei Plessner bedeutet, wäre ein Rückruf auf
ein ursprüngliches Leibverständnis und sonst nichts ein Widersinn.

Interessant ist vielmehr, wie Plessner in der Analyse des Leiblichen und
des Leibverständnisses die Motive angelegt sieht, die zu differenzierteren
menschlichen Existenzformen und Weltdeutungen führen. Damit kommt
sowohl ein weiterer und umsichtiger Begriff des Verstehens als auch der
Hermeneutik zur Geltung. Dieser Gesichtspunkt soll zum Abschluss kurz
erläutert werden.

Plessners Ausgangspunkt ist, genau genommen, nicht der räumlich
isolierbare Leib, sondern die Leibsphäre, d. h. die ursprüngliche Leib-Umwelt-
Beziehung. In der «Deutung des mimischen Ausdrucks» heisst es: «Der
Leib ist nicht darum Leib, weil er von innen her durchfühlbar und impulsiv
beherrschbar ist, sondern weil er eine Umwelt hat, auf welche er, die auf ihn
einspielt. Diese Umweltintentionalität des Leibes ist nicht an den eigenen

Körper (allein)... gebunden sondern als Ausdruck der Sphäre des

Verhaltens ist sie Seins- und Anschauungsform der tierischen und menschlichen

Körperleiber» (VII, 121 f.). Deshalb gehört zu der leiblichen
Verhaltenssphäre immer schon «Mitvollziehbarkeit» als Verleiblichung
möglicherweise mehrerer Leiber in der Verhaltenssphäre7. So erfassen wir «in der

7 Vgl. «Die Einheit der Sinne» (E. d. S.), III, 288.

40



Schicht des Verhaltens» «den Inbegriff der Konstitutionsformen und
-weisen des Seienden: das Leben» (VII, 79). Auch die spätere psychische
Binnensphäre wird erst von hier aus konstituiert (VII, 128). Damit erweist
sich die Leibsphäre und ihr Verhalten zwar nicht als inter-subjektiv, denn es

gibt noch gar keine Subjekte, wohl aber als inter-intentional. Aus dieser
Inter-Intentionalität konstituieren sich allererst Grössen wie Innen und
Aussen, Subjekt und Objekt usw. Die leibliche Verhaltenssphäre ist von
vornherein ein Feld spannungsreicher Dynamik. In dieser Sphäre
entwickelt sich «Verständnis» als «die Verbundenheit mit einem Sinngehalt
durch Vergegenwärtigen eines wie immer gearteten Inhalts in repräsentativer

Form». Es handelt sich schliesslich um eine «Bewusstseinshaltung»,
«die in klar umschriebener Weise Gegebenes deutet» (E. d. S. III, 153). Die
Haltung im Verhalten differenziert sich in viele Haltungen (vgl. III, 154). So

sieht z. B. Plessner im Zusammenhang der Ästhesiologie der Sinne in den
«unvertretbaren Abhängigkeiten zwischen Ausdrucksart und sinnlicher
Materie» die «Extreme in der Welt der Gestaltung» und zugleich «die
Zugänge zu einer universellen Hermeneutik». «Sinnart» und «Stoffart»
korrelieren (111,283).

Der hier fassbare leib-körperliche Doppelaspekt bedeutet, so formuliert
es Plessner 1970 in der «Anthropologie der Sinne» einen «Zwang zum
Ausgleich» und ist insofern «die Wiege des Handelns». Es konstituiert sich ein
«Schematismus der Willkür», weil es einer Art «Planung» bedarf, und
damit bildet sich die Unterscheidung von «Substrat und Formung», d. h., die

«Vergegenständlichung des Substrats» und die «Zwischenglieder seiner

Formung» werden im Schematismus artikuliert. Es bilden sich die Pole von
«Subjektivierung» und «Objektivierung» (III, 385 f.).

Plessner erklärt hier eigentlich, warum wir überhaupt rein Körperliches
und rein Geistiges thematisieren können, wo wir doch ursprünglich nur eine

leiblich-animalische Erfahrung haben. Die Antwort: das Verständnis des

Leibes selbst führt auf den Weg einer Orientierungsdifferenzierung. So
bekundet sich im Menschen über die Bilder im Operieren hinaus so etwas wie
Sein. Das ist der Effekt seiner Fähigkeit, «Realitäten, d. h. eigenständiges,
in sich ruhendes Sein zu erfassen, eine Fähigkeit, die gleichursprünglich
zum Bewusstsein seiner selbst, zum Erlebnis der Lebendigkeit im Hier, wie

zum Bewusstsein fremder Objekte im Dort führt» (VII, 114).

In der «Einheit der Sinne» hatte Plessner im Anschluss an seine originelle
Weiterarbeit an Kants Schematismusproblem ein ganzes System der

Verständnisdifferenzierung herausgearbeitet (III, 189). So unterscheidet er den

Thematismus des Ausdrucks vom (Syn)Tagmatismus der Sprache und dem

41



Schematismus der Wissenschaft. In der Wissenschaft unterscheidet er den
konstruktiven Schematismus der exakten Wissenschaften vom kompositi-
ven der Geisteswissenschaften. Entscheidend ist, dass Plessner hier um eine
Theorie des Verstehens bemüht ist, die die unterschiedlichsten Verfahren in
einem Gesamtrahmen berücksichtigt und ihnen gerecht zu werden sucht.
Auch die Mathematik lässt sich so verständlich machen, ohne ihr das
Geringste von ihrer ureigenen Funktion zu nehmen. Hier wird nicht von vorneherein

eine verständnisvollere Hermeneutik gegenüber reflexiven und
rationalen Orientierungen privilegiert.

In dem Begriff der Schematisierung scheint Plessners Begriff der Verleib-
lichung durch. Die Leiblichkeit des Menschen ist darin zu sehen, dass er ein
Lebewesen ist, das sich dauernd verleiblicht und verleiblichen muss. Diese

Verleiblichung ist gleichzeitig Kultivierung, weil Geist nur als Verleib-
lichung sein kann (vgl. III, 385). Die Formen dieser Verleiblichung oder
Manifestierung können sehr vielgestaltig sein und verlangen einen entsprechend

umfassenden und immanent differenzierten Begriff des Verstehens.

Deshalb will Plessner die Differenzierung von «Verstehen» und «Erklären»
nicht in einem exklusiven Sinne benutzen (III, 161). Und so definiert er im
Rahmen einer von ihm konzipierten «Philosophie der Kultur» den Begriff
des Geistes neu: «Wenn aber das Wort Geist überhaupt eine Berechtigung
haben soll, so muss es, da es umfassender ist als Verstand und Vernunft im
theoretischen-diskursiven Sinne, die Einheit aller Auffassungsweisen
bedeuten, in denen wir verstehen, nach denen wir etwas zum Ausdruck bringen

können» (E.d.S., 111,279). Allerdings hält es Plessner für bemerkenswert,

«dass es gerade die Geisteswissenschaften sind, deren Erkenntnistheorie

zu einer Theorie der sinnlichen Materie hinführt und uns den Sinn
für die physische Organisation des Menschen aufschliesst» (III, 284). «Nur
vermissen wir noch immer eine Grundlegung dieser Wissenschaft, welche
dazu berufen ist, die Erkenntnistheorie als Teilgebiet in ihren Problemkreis
aufzunehmen, umfassend genug, den theoretischen Wahrheitssinn im
Zusammenhang mit den übrigen Arten der Sinngebung zu sehen. Zu einer
solchen universellen Hermeneutik des Geistes oder Theorie des Ausdrucks
fehlen uns die Fundamente» (III, 281 f.). Allgemein hat Plessner diese
Fundamente 1925 charakterisiert: «Nur weil die Einheitsschicht des leiblichen
Verhaltens nach unserer Analyse sich als psycho-physisch und als bildhaft-
sinnhaft neutral erweist, mithin Anschauung in äusserer Wahrnehmung
und Sinnverständnis im auffassenden Akt beide gleichmässig ihren Ansatzpunkt

dort an dem einfachen Spiel des Verhaltens haben können, ist
Ausdrucksdeutung möglich» (VII, 105). Für Plessner erwächst daraus eine all-

42



gemeine wissenschaftstheoretische Forderung: «Wir müssen die Betrachtung

der Naturgesetze einer umfassenden Betrachtung menschlicher
Verständnismöglichkeiten einordnen, um die elementaren Darstellungsweisen
der Natur in ihrer Unmittelbarkeit zu begreifen» (111,284). In diesem
Zusammenhang bedarf es einer «allgemeinen Hermeneutik»; zu ihrer Begründung

ist nicht so sehr eine «regressiv-analytische Logik der einzelnen
Geisteswissenschaften» heranzuziehen (so wichtig eine solche Logik ist): «Die
Analyse muss an den Gebilden selbst einsetzen und durch eine phänomenologisch

geführte Strukturzergliederung der fraglichen materiellen Modi...
Sinngebung... klarmachen» (III, 284). Es ist das grosse Verdienst Pless-

ners, dass ihn solche Erfordernisse der Fundierung im Verständnis des Leibes

gerade nicht zur intellektuellen Regression führen, die es sich im
sogenannten Vorrationalen bequem machen möchte.

43


	Das Verständnis des Leibes bei Helmuth Plessner als Problem der Hermeneutik

