Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Artikel: Das Verstandnis des Leibes bei Helmuth Plessner als Problem der
Hermeneutik

Autor: Orth, Ernst Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883091

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 46/1987

ERNST WOLFGANG ORTH

Das Verstiandnis des Leibes bei Helmuth Plessner
als Problem der Hermeneutik

Der Titel unserer Uberlegungen — das Verstiandnis des Leibes - kann in zwei-
facher Weise aufgefasst werden. Die Wendung kann als genitivus objectivus
und als genitivus subjectivus gelesen werden.

Als genitivus objectivus ist das Leibverstdndnis gemeint, das Plessner
selbst hat oder theoretisch entwickelt. Der Leib ist dann z. B. so oder so -
und das heisst vielleicht auch anders, als es bisher geschah - zu sehen. Und
falls Plessner uns iiberzeugt, so werden auch wir eine entsprechende An-
sicht oder Auffassung vom Leib haben: Wir verstehen ihn nicht mehr, wie
man ihn friiher verstanden hat, sondern in neuer Weise. Das Thema oder
das Objekt Leib wird von uns neu bestimmt, wohl weil wir es sachlich besser
beobachtet und analysiert haben.

Liest man den Titel «Verstindnis des Leibes» jedoch als genitivus subjec-
tivus, so ist dasjenige Verstandnis gemeint, das der Leib selbst als Leib ent-
wickelt und ist. Man kann nun die scheinbar paradoxe Formulierung wa-
gen: Es gehort dann zur objektiven Bestimmung des Leibes - im Sinne des
genitivus objectivus -, dass er selbst Bestimmung ist, ndmlich als Selbst-
Verstdndnis im Sinne des genitivus subjectivus. Das ist in der Tat die These,
die Plessner vertritt.

Die Argumentationsfigur, die hier vorliegt, ist fiir uns nicht neu. Neu
scheint eher ihre Anwendung auf das Thema Leib, unter dem wir zunéchst
den lebendigen Korper verstehen wollen. In klassischer Gestalt liegt die ge-
nannte Argumentationsfigur, wenn auch erst nach Plessners fritheren Ar-
beiten, in Heideggers Wendung von der Hermeneutik des Daseins vor
(1927). Auch diese Wendung enthilt die zwei Genitive, objektiv und subjek-
tiv. Hermeneutik des Daseins ist einerseits das Verstandnis des Daseins, um
das sich Heidegger als Fundamentalontologe forschend bemiiht, und es ist
andererseits das Verstehen, das jedes Dasein immer schon ist. Auch hier gilt:
Nur weil das Dasein als solches immer schon verstehend ist (genitivus sub-
jectivus), kann so etwas wie eine «wissenschaftliche», «philosophische»

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Ernst Wolfgang Orth, Philosophisches Seminar der Univer-
sitdt, D-5500 Trier

29



oder eben fundamental-ontologische Auslegung des Daseins als Forschung
versucht werden (im Sinne eines Verstehens des Daseins gemaiss dem geniti-
vus objectivus).

Dieser Gedankengang ist auch grundlegend fiir die Geisteswissenschaf-
ten. So kann man in geisteswissenschaftlicher Einstellung sagen: Psychi-
sches Verhalten ist immer schon psycho-logisch, ndmlich psychisches Ver-
halten deutend; soziale Beziechungen sind immer schon sozio-logisch, ndm-
lich soziale Beziechungen deutend. Und was der Psychologe und der Sozio-
loge tun, ist lediglich die Explikation des schon vorgingig waltenden psy-
chischen oder sozialen Verhaltens. In diesem Zusammenhang zwischen
dem Psychischen und Psychologischen, dem Sozialen und Soziologischen
diirfte es iibrigens auch motiviert sein, dass wir die Termini psychisch und
psychologisch, sozial und soziologisch gelegentlich durcheinander werfen.

Diese geisteswissenschaftliche Betrachtungsweise hat nun Plessner aus-
driicklich fiir das Thema Leib in Anspruch genommen. Er bezieht sich da-
bei vornehmlich auf die Methodenideale Diltheys, den er schon friih fiir ei-
ne neue Form von wissenschaftlicher Forschung reklamiert. Es geht um die
Restitution der natiirlichen Lebenserfahrung als Grundlage aller menschli-
chen Erfahrung, die Plessner auch in der Phinomenologie Husserls und
Schelers angestrebt sieht. Dabei ist die geisteswissenschaftliche Betrach-
tungsweise offensichtlich nicht eine spezielle Ansicht neben anderen, die
bestimmte Einzelaufgaben besser erfiillen soll; vielmehr kann sie Funda-
mente fur die gesamte Orientierung des Menschen legen, d. h. auch unsere
naturwissenschaftliche Forschung sanieren. Eine solche Uberlegung setzt
freilich voraus, dass die Naturwissenschaften selbst unter anderem auch als
kulturelle Phdanomene aufgefasst werden, wie umgekehrt kulturelle und
geistige Erscheinungen in ihrer Verwobenheit mit konkreter Natiirlichkeit
anzuerkennen sind.

Natur- und kulturwissenschaftliche Betrachtungen sollen nun «das deu-
tende Bewusstsein zu Grunde legen», wie es 1923 in Plessners «Einheit der
Sinne» heisst (I11,152) ', um beide verstindig und verstiandlich zu verbin-
den. Dabei werden fiir Plessner das Thema des Leibes und das der Sinne in
besonderer Weise thematisch, weil sich hier Kérperlich-Funktionales und
Materielles einerseits und Geistig-Bedeutsames und Sinnhaftes anderer-
seits besonders eng verwoben zeigen. Von hier aus glaubt er, die bisherige

1 Zitiert wird nach: H. Plessner, Gesammelte Schriften, hrsg. von G. Dux, O. Marquard und
E. Stroker, 10 Bande, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1980-1985.

30



Erkenntnistheorie sinnvoll verbreitern und aus ihrem Formalismus heraus-
16sen zu k6nnen.

Eine Schwierigkeit, die sich hier bei Plessner zeigt, ist zundchst eine ter-
minologische. Mit welchem Namen ist die neue Wissenschaft Plessners an-
gemessen zu bezeichnen? Am unverfinglichsten ist der einer philosophi-
schen Anthropologie, weil er dem Verfasser die Freiheit eigener Festlegun-
gen und Bestimmungen ldsst. Der Terminus «geisteswissenschaftlich»
scheint fir Plessner mehr eine wissenschaftsgeschichtlich vermittelnde
Funktion zu haben und ist nur ein sozusagen «herbeizitierter Begriff», den
er positiv nutzt, ohne sich auf ihn festzulegen. Es bieten sich aber auch die
Bezeichnungen «phidnomenologisch» und «hermeneutisch» an. Eine For-
mulierung wie die von der «Umweltintentionalitidt des Leibes» bedient sich
des phanomenologischen Grund- und Leitbegriffs der Intentionalitét, der
allerdings eine hermeneutische Note erhilt, ohne dass dieser Terminus im
genannten Zusammenhang auftritt 2. Es findet sich aber bereits 1923 in der
«Einheit der Sinne» zunichst in dem im Text nicht wiederholten Unterab-
schnitt des Inhaltsverzeichnisses der Terminus «Hermeneutik» . Der
Abschnitt 2 des dritten Teils (Die Einheit des Sinnes) handelt von «Wesen
und Arten des Verstehens», ohne dass der Terminus Hermeneutik fiele. Be-
achtlich ist, dass hier die hermeneutischen Uberlegungen immer auch im
Zusammenhang mit phdnomenologischen Betrachtungsweisen zur Gel-
tung gebracht werden. Das wird sich bei Plessner - soweit ich sehe - nicht
andern. Seit den 20er Jahren wird Hermeneutik offensichtlich zu einem
operativen Begriff, dessen Verwendung nicht in jedem Fall thematisch-
prizis an die traditionelle Disziplin anschliesst und insofern auch schwer
von anderen Methoden eindeutig absetzbar ist.

Mit einem gewissen Nachdruck wird die Hermeneutik im einleitenden
Kapitel von Plessners systematischem Hauptwerk hervorgehoben: «Die
Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philosophische
Anthropologie» von 1928. Die Hermeneutik tritt hier als Grundlage der
Geisteswissenschaften an die Stelle der Psychologie und wird «Mittelpunkt
der allgemeinen philosophischen Logik» (III, 56). Hermeneutik als «eine
Wissenschaft des Ausdrucks» beschrankt sich nicht nur auf den Bereich der

2 Vgl. «Die Bedeutung des mimischen Ausdrucks» (1925), VII, 79, 122.

3 5. Teil: Die Einheit der Sinne in ihrer Mannigfaltigkeit. 1. Das harmonische System der Sin-
nesmodalitidten [A] Der methodische Charakter der Asthesiologie und das Problem einer
universellen Hermeneutik, 111, 275 ff.

31



Sprache; sie bearbeitet die Frage «nach der Moglichkeit des Selbstverste-
hens des Lebens im Medium seiner Erfahrung durch die Geschichte» und
dient der «modernen Kategorienforschung». Es geht um das Problem der
Lebenserfahrung schlechthin; die Hermeneutik bedient sich dabei der
«phdnomenologischen Deskription» (I11,59f.). «. .. allein eine Lehre von
den Wesensformen des Menschen in seiner Existenz liefert das Substrat und
die Mittel zu einer allgemeinen Hermeneutik» (I1I, 65 f.). «Konstituierung
der Hermeneutik» versteht sich «als philosophische Anthropologie», die
als «Philosophie des lebendigen Daseins und der mit ihm in Wesenskorrela-
tion stehenden Schichten der Natur» bearbeitet wird (111, 69). Es ist eine
«Neuschopfung der Philosophie» als «Begriindung der Lebenserfahrung»
(111, 68).

Dabei ist entscheidend, dass solche urspriingliche Lebenserfahrung, die
sich bei Plessner zundchst am Leib manifestiert, sich aus sich selbst begriin-
den -d. h. in dem Verstandnis wurzelt, das der Leib selbst ist — und nicht erst
ein nachkommendes, wissenschaftstheoretisches oder erkenntnistheoreti-
sches Konstrukt sein will. In der « Anthropologie der Sinne» (A.d.S.) von
1970, fasst Plessner seine Auffassungen von 1923/25/28 so zusammen:
«Wire unsere physische Existenz kein Existieren, d. h. ein Verhaltnis zu Ver-
héltnissen» — das ist Plessners Bestimmung des Grundverhaltes der Leibin-
tentionalitdt —, «sondern ein blosses factum brutum, dann gidbe es weder
eine Hermeneutik der héheren noch der niederen Sinne» (III,383). Man
kann im Sinne Plessners sagen: es gdbe dann weder iiberhaupt eine Herme-
neutik, noch wire eine solche notig. Denn das Verstehen ist nur erforderlich
und dann auch unvermeidlich, weil das origindre Fundament aller Orientie-
rung, hier der Leib, selbst Verstehen ist. Dies ist die formale Analogie zu
Heideggers doppelsinniger Hermeneutik des Daseins.

Der Unterschied zu Heidegger liegt nun allerdings darin, dass bei Pless-
ner das Fundament jeder moglichen Ontologie und jedes Verstandnisses
nicht erst in dem sorgenden und sprechenden menschlichen Dasein
schlechthin liegt, sondern im naturhaften leiblichen Leben, aus dem sich die
exzentrische Positionalitdt des Menschen als Person allererst aufbaut. So
macht «schon die Asthesiologie des Geistes», d. h. die Bestimmung der
Sinnlichkeit und damit der Leiblichkeit, «eine Theorie des Verstehens» not-
wendig (A.d.S. III, 331). Ausdriicklich verlangt Plessner eine « Hermeneu-
tik nichtsprachlichen Ausdrucks» (A.d.S. 111, 350 f.), d. h. eine Hermeneu-
tik nicht nur von Dokumenten, sondern auch von Monumenten. Sein Auf-
satz von 1967 «Zur Hermeneutik nichtsprachlichen Ausdrucks»
(VII, 459 ff.) handelt freilich in erster Linie von der Musik. Nun hat sich die

32



neuere Hermeneutik seit dem frithen 19. Jahrhundert durchaus nicht nur
auf sprachliche Dokumente, sondern eben auch auf nichtsprachliche Mo-
numente bezogen - z. B. in der Archéologie, in der Kunstgeschichte und
liberhaupt in der Theorie der Kulturgegenstinde. Neu scheint bei Plessner,
dass zu den nichtsprachlichen Phanomenen hermeneutischer Bestimmung
als Drittes die natiirliche Leiblichkeit in ihrer Umweltbezogenheit, die bio-
logische Verhaltenssphare, hinzukommt.

Eine solche Hermeneutik wire in der Tat rein formell ein Fortschritt.
Denn sie wiirde den Anspruch der neueren Hermeneutik, eine Art philoso-
phia prima zu sein, zumindest sinnfalliger machen, da ihr das alte Stigma
einseitiger Bezogenheit auf traditionell philologisch-geisteswissenschaft-
liche Paradigmata und die Vernachlassigung naturwissenschaftlicher Er-
fahrung genommen wire. Plessner sagt es ausdriicklich: mit der Themati-
sierung des wesentlich leibhaften Menschen soll die «Hermeneutik: die
Kunst der Auslegung geistiger Gebilde» «auf ihr sinnliches Substrat ausge-
dehnt werden». «Der Mensch ist der Ort, an dem Natur und Geist sich be-
gegnen, und es verlohnt sich, die spezifischen Bruch- und Nahtstellen auf-
zusuchen, in denen das Ineinandergreifen naturhafter und geistiger Gefiige
stattfindet. Das naturhafte Gefiige baut sich aus sinnlichen Gegebenheiten,
letztlich aus den Materialien der sinnlichen Empfindungen auf. Welche
Rolle spielen diese Materialien beim Aufbau geistiger Gefiige?» (A.d.S.
II1, 371). Von daher kommt Plessner zu dem Ergebnis, dass, was er «friiher
Asthesiologie des Geistes nannte», «auf eine Hermeneutik der Sinne hin-
auslauft» (A.d.S. III, 380). (Ubrigens «sie fehlt bis heute», heisst es hier
noch 1970.)

Betrachtet man hier jedoch Plessners Formulierungen genauer, so
scheint es, dass er mit der benutzten Terminologie gegen seine eigenen her-
meneutischen Grundauffassungen verstdsst. Ist die Unterscheidung von
Natur und Geist, die sich im Menschen begegnen, nicht immer noch eine
falsche vor- oder besser ausser-hermeneutische Trennung? Miisste man
nicht bei dem neuen hermeneutischen Verstindnis auf solche Unterschei-
dungen verzichten? Entsprechend hatte ja Plessner Descartes die falsche
Fundamentalisierung von res extensa (Materie) und res cogitans (Denken)
vorgeworfen. Die eigentliche Wirklichkeit liegt diesseits solcher Unterschei-
dungen; sie ist der Leib selbst, der nicht aus Natur plus Geist besteht, son-
dern beides in gleichurspriinglicher Verwobenheit ist und sich als solches
selbst versteht und urspriinglich von seinesgleichen so verstanden wird. Wie
kommt es, dass man bei der Proklamierung dieser eigentiimlichen leibli-
chen Bestimmtheit die alte, kritisierte Terminologie immer noch gebrau-

33



chen muss? So spricht ja auch Plessner vom Doppelaspekt des lebendigen
Korpers; lediglich die Fundamentalisierung dieses Doppelaspekts verbie-
tet er.

Schliesslich ist auch darauf hinzuweisen, dass Plessner mit der herme-
neutischen Thematisierung des Leibes als lebendigem Korper nicht etwa
beim Menschen ansetzt, sondern bei schon vor-menschlich Organischem.
Die Auffassung des lebendigen Korpers, des Leibes als durch eine eigene
Grenze - im Gegensatz zum blossen Korper — bestimmt, ist eigentlich das
Fundament des Verstdndnisses des Leibes — und zwar nicht nur des Ver-
standnisses, das wir von ihm haben, sondern das er selbst von sich hat und
daser ist. Esist seine Positionalitdt, die auch als urspriingliche Umweltbezo-
genheit, als Umweltintentionalitit oder als Verhalten charakterisiert wird.

Die Schwierigkeiten, die sich hier auftun, konnten allerdings Hinweise
darauf sein, wie mogliche Einseitigkeiten der hermeneutischen Philosophie
zu vermeiden sind.

Die bisherige Hermeneutik scheint haufig auf zwei Grundannahmen zu
basieren, die gerade ihren universalen Anspruch fraglich werden lassen.

1. Die Moglichkeit einer authentischen und eigentiimlichen Erfassung von
Sinn auf dem Wege einer besonderen Fiahigkeit, die Verstehen heisst und
die allen anderen intellektuellen Auffassungsformen iiberlegen ist, ja sie
als zweitrangig oder verfilschend ausschliesst.

2. Der Riickzug auf die einfachen und urspriinglichen Verhéaltnisse einer
Orientierung, die den differenzierteren und indirekten rationalen For-
men dergestalt iiberlegen ist, dass solche urspriingliche Orientierung
auch als Therapeutikum fiir ein besseres Leben dient.

Diese beiden Grundannahmen verbinden sich allzu leicht mit einer uferlo-
sen Kritik aller Intellektualitdt und kulturellen Disziplinierung. Vor allem
die in unserer Zeit gerne propagierte philosophische Nichtigkeit des Ich und
jeder verantwortlichen Personalitit zugunsten anonymer Vernetzungen
und Verhaltensspiele haben hier ihren Ausgangspunkt - iibrigens bei gleich-
zeitigem, praktisch grassierendem, hedonistischen Egozentrismus. Muss
die Konzentrierung alles Verstiandnisses auf den Leib, gar auf den vor-
menschlichen Leib diese Tendenz nicht noch verstarken?

Das Problem, das sich hier stellt, ist das Problem des Anfangs, der Aus-
gangsbasis fiir sinnvolle Orientierung. Plessner sieht diese Ausgangsbasisin
der natiirlichen Lebenserfahrung. Die «faszinierende Wirkung der Phino-
menologie» zum Beispiel beruhte fiir ihn «auf der Rehabilitierung der na-

34



tiirlichen Weltansicht durch eine Methode offener Forschung, welche das
Vertrauen zum urspriinglichen Erleben in allen Bereichen sich zum Ziel ge-
setzt hatte» (Selbstdarstellung, X, 309 f.). Aber Plessner hat damit die Frage
des Erkennens und verniinftiger Orientierung nicht den einfachen Verhalt-
nissen eines simplen Anfangs iiberantwortet. Gerade die Begriffe Leib als
lebendiger Korper und Mensch als personaler Leib in exzentrischer Positio-
nalitit signalisieren bei Plessner die Komplexitidt des Problems des An-
fangs. Seine Forschungsbemiihungen gehen durchaus vom voll entwickel-
ten durchschnittlichen, kulturellen Menschen aus, d. h. von einer entwickel-
teren und akkumulierten Orientierungslage. Hier gibt es bereits Differen-
zierungen, z. B. auch die zwischen Korper und Geist als Orientierungskate-
gorien. Sie konnen nicht einfach verworfen werden, sie sind allenfalls auf
ihre Herkunft und Reichweite hin zu untersuchen. Deshalb miissen sie auch
weiterhin benutzt werden.

Dieser Ausgang vom Menschen in seiner akkumulierten Kulturlage er-
weist nun aber den Menschen als eine speziell entfaltete Gestalt von Leib-
lichkeit. Und so ergibt sich die Notwendigkeit, Leib auch als vormenschli-
ches organisches Leben, als erlebten Korper zu untersuchen und zu zeigen,
wie aus der Struktur eben dieser Leiblichkeit das Eigentiimliche der
menschlichen Existenz einschliesslich ihrer Welt verstandlich wird. Hier ist
nun der Leib das Erste oder der Anfang, sofern der forschende Mensch ihn
als solchen versteht. Gerade damit ist aber der forschende Mensch das Erste
und der Anfang, indem er in seiner Untersuchung den Leib als vorgingig
bestétigt.

Zur Verbindung der Thematik Leib als vormenschlicher belebter Kérper
und der Thematik Mensch als einer eigenen Verleiblichung bedarf es aller-
dings einer vermittelnden Idee. Plessner findet sie in «dem natiirlichen,
oberflachlichen Versteheny, in der «psycho-physisch indifferenten Schicht
des Verhaltens» (Die Deutung des mimischen Ausdrucks, VII, 124). Hier
«geniigt der Form- bzw. Gestaltcharakter des Sichverhaltens der Leiber»
(ebd., 123); denn er ist sowohl dem vormenschlich organischen Leib und
dem organisch menschlichen Leib, dem leibhaften Menschen gemeinsam.
Entscheidend ist, dass diese vermittelnde Idee als konkrete originédre Erfah-
rung erlebt wird; sie heisst Verstehen, genauer: Ausdrucksverstehen.

Plessner nimmt hier also eine eigentiimliche originale Erfahrungsart in
Anspruch, die man mit Husserl auch «animalische Erfahrung» nennen
kénnte *. Fiir diese animalische Erfahrung ist es charakteristisch, dass Sinn,

4 Vgl. Husserliana XIV, 78 ff., Text aus 1921.

35



respektive Sinnhaftigkeit, in urspriinglicher Verwobenheit mit anschaulich
sinnlicher Leiblichkeit und umgekehrt sinnliche Leiblichkeit direkt als sinn-
haft aufgefasst wird. Ja, von sinnlicher Leiblichkeit kann man nur spre-
chen, sofern sie sinnhaft ist, und Sinn manifestiert sich seinerseits nur an
sinnlicher Leiblichkeit. Diese Auffassung vollzieht sich intuitiv, d. h. sie
kann nicht zerlegt werden in tatsdchlich isolierbare Erfassungskomponen-
ten, aus denen sie sich etwa zusammensetzte. Sie ist direkter Ausdruck von
Lebendigkeit. Die «animalische Erfahrung», die Husserl zwar in dem ge-
nannten Text am Beispiel des Menschen erldutert, bezeichnet damit einen
eigentiimlichen, authentischen und durch nichts ersetzbaren Zugriff auf
Lebendig-Bedeutsames. (Die Formel «animalische Erfahrung als Erfah-
rung des Animalischen» ist iibrigens durch dieselbe Verschrinkung von ge-
nitivus subjectivus und genitivus objectivus zu kennzeichnen, die wir oben
angefiihrt haben.) In der animalischen Erfahrung - im Sinne Plessners —
kommt Lebendig-Bedeutsames sinnlich zum Ausdruck und in ihr wird
Sinnliches sinnhaft verstanden - und zwar uno intuitu. Das Lebendige hat
nicht noch zusitzlich Ausdruck; es ist Ausdruck.

Es verdient angemerkt zu werden, dass der Neukantianer Ernst Cassirer
1929 im dritten Band seiner «Philosophie der symbolischen Formen» in
dhnlicher Weise die unauflosliche Korrelation von Sinn und Sinnlichkeit
charakterisiert und sie als das Urphidnomen des Ausdrucks bestimmt’. Er
nennt folgerichtig dieses «Verhiltnis von Seele und Leib» (welches ja erst
der lebendige Leib ist) «das erste Vorbild fiir eine rein symbolische Rela-
tion», «die sich weder in eine Dingbeziehung noch in eine Kausalbeziehung
umdenken lidsst» ©. Man konnte sagen, dass fiir Cassirer Leib das elementa-
re Paradigma dessen ist, was er symbolische Form oder symbolische For-
mung nennt. Plessner formuliert das in «Die Einheit der Sinne» von 1923
so: «Urspriingliche Gegenwart des Geistes ist nur an Leibern in ihrer Hal-
tung ablesbar» (111, 288). (In Dokumenten und Monumenten ist das Geisti-
ge demgegeniiber stets vermittelter.)

Die Funktion, welche diese urspriingliche animalische Erfahrung bei
Plessner hat, ist eine doppelte. Sie soll einmal zeigen, welches die Bedingung
dafiir ist, dass wir iiberhaupt so etwas wie Lebendiges thematisieren kon-
nen. Sie soll aber zum anderen auch die Startbasis freigeben fiir die Ent-
wicklung und Verstandlichmachung differenzierterer Verhaltnisse und Er-

5 Philosophie der symbolischen Formen 111, 109 ff., 116; vgl. aber schon den Aufsatz «Der
Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaften» von 1922.
6 Philosophie der symbolischen Formen 111, 116f.

36



kenntnismoglichkeiten auf der Stufe der menschlichen Kultur (dieser Punkt
ist tibrigens auch fiir Cassirer von besonderem Interesse). Erst die Verkniip-
fung beider Gesichtspunkte macht das «Verstandnis des Leibes» zu mehr als
einem bloss speziellen Anliegen oder einem Hinweis auf einen auch zu be-
handelnden Umstand.

Die besondere Leistung Plessners (etwa im Vergleich zu Husserl und Cas-
sirer) besteht nun darin, dass er sich tatsidchlich und im einzelnen auf biolo-
gische Sachverhalte einlédsst. So beschreibt er in seiner Abhandlung von
1925 iiber «Die Deutung des mimischen Ausdrucks» die Nahrungswahr-
nehmung von Kréten (nach Buytendijks Untersuchungen von 1917) und
zeigt, wie dieses Tier Lebendiges von Unlebendigem unterscheidet und auch
im Falle der Irrefithrung (im verhaltensbiologischen Versuch) an der Be-
stimmung des Lebendigen orientiert bleibt. Plessner macht dieses Verstdand-
nis des Tieres durch die urspriingliche bedeutsame Umweltbezogenheit des
Tieres und durch die Verschranktheit seines Verhaltens mit der Umwelt ver-
standlich.

Die theoretische Begriindung fiir diese Verstandnisorientiertheit des Le-
bendigen hat Plessner dann in den «Stufen des Organischen» durch seine
(modale) Qualifikation des lebendigen Korpers mittels der ihm eigenen
«Grenze» aufzuweisen versucht. Es ist die im Gegensatz zum Korper dem
Leib eigene Grenze gegeniiber der Umwelt, durch die er, der Leib, so etwas
wie eine Abgrenzung und einen Bezug zur Umwelt und zu sich selbst erhélt.
Plessner nennt das die Positionalitit des lebendigen Korpers, des Leibes. Sie
lasst im anschaulichen Material etwas anwesend oder gegeben sein, was
selbst als solches nicht anschaulich ist. Positionalitét ist damit das erste Pa-
radigma fiir das, was wir Sinn nennen. Ohne leibliche Manifestation kann
solcher Sinn nicht auftreten. Und im Leib manifestiert sich solcher Sinn
nur, weil er durch die charakteristische Grenze als Leib modalisierter Kor-
per ist.

Es ist charakteristisch, wie Plessner den Begriff des Sinnes in seiner Ab-
handlung von 1925 durch allgemeine Bestimmungen wie «gerichtet sein
durch irgend etwas» (VII, 86) zu charakterisieren sucht. Man kénnte Pless-
ner im Anschluss an seine Beschreibung der Leiborientierung etwa folgende
Definition von Sinn in den Mund legen: «Sinn ist die Richtung, die einem
anschaulichen Material auf je eigene Weise Richtung gibt. Dabei ist das
Material gestalthaft, welche Gestalthaftigkeit aber noch nicht Sinn ist; Sinn
heisst, das Motiv> in einer Gestalt wahrzunehmen» (VII, 85 ff.). Aller-
dings muss man hier den Terminus «Richtung» metaphorisch verstehen,
ohne ihn auf eine definierte Urbedeutung zuriickfiihren zu kénnen.

37



Zwel Momente sind dabei festzustellen:

a) Sinn ist nicht substrathaft hypostasierbar und demzufolge eigentlich
auch keiner Definition zuganglich; er ist vielmehr Voraussetzung mogli-
cher Definitionsversuche.

b) Und Sinn hat eine dynamische Qualitat. Positionalitit, Richtung, Sinn,
Intentionalitiat bezeichnen ein Bedeutungsfeld, von dem es fiir uns ei-
gentlich kein Diesseits gibt und dem wir nur im Leibverstandnis paradig-
matisch begegnen. Das urspriingliche Sinnverstdndnis kann demzufolge
nie ein fiir allemal festgelegt werden, so wie sich «Richtung» ja auch auf
je eigene Weise in einem konkreten Prozess manifestieren muss: einmal
als Ausdruck, ein anderes Mal als Handlung und schliesslich auch als
Sprache (VII, 91 ff.). Plessner beschreibt diesen Sinnbestand auch mit
den Begriffen «Haltung» und «Haltungen» (VII, 127). Dieser Terminus
erinnert durchaus an den entsprechenden der «Einstellung» bei Husserl.

Der Begriff der Richtung zeigt, was dem des Sinnes schon anhaftet: er ist ein
notwendig dquivoker Begriff, der sich erst in der konkreten Situation spezi-
fizieren ldsst. Den Begriff der Richtung (oder des Sinnes) kann man in der
Tat nur verstehen, wenn man ihn schon verstanden hat; gerade deshalb darf
seine letzte Prizisierung nicht voreilig als gesichert angesehen werden.
Diese letzte Uberlegung muss man in Erinnerung behalten, wenn man
Plessners merkwiirdige Bestimmung des lebendigen Leibes als Positionali-
tat bewerten will, eine Bestimmung, die sich aus der eigentiimlichen Grenze
eines Korpers, der mit dieser Grenze zum Leib wird, ergibt. Die Entspre-
chenden Darlegungen Plessners in den «Stufen des Organischen» miissen
jedem Leser Schwierigkeiten machen. Einerseits scheint Plessner behaup-
ten zu wollen, dass jeder normale und natiirliche Mensch einen lebendigen
Leib als solchen authentisch in seiner eigentiimlichen ontologischen Be-
stimmung originir als lebendig wahrnimmt - eben wegen jener eigentiimli-
chen Grenze. Andererseits wird uns gerade in diesem Zusammenhang eine
hochst umstindliche philosophisch-ontologische Argumentation vorge-
fithrt, die alles andere als einen einfachen lebendigen Zugriff gestattet. Ist
denn diese Leibwahrnehmung, dieser Blick fiir die Grenze nicht einfach ei-
ne Projektion eines subjektiven Verhaltens, das wir zwar tatsichlich haben,
das aber gerade nicht ontologisch authentisch ist? Natiirlich habe ich schon
einem niederen Tier gegeniiber das eigentiimliche Gefiihl, es mit etwas Le-
bendigem zu tun zu haben; auch ein Stiick organischer Substanz fiihlt sich
fiir mich moglicherweise tatsdchlich anders als ein Stiick toter Materie an,

38



zumal wenn man es nicht versdumt hat, mich darauf hinzuweisen, dass es
sich um organische Substanz handelt. Und wir alle kennen Beispiele von
durch und durch materiellen, kiinstlich hergestellten Gebilden, die so ge-
staltet sind und sich so bewegen oder uns dargeboten werden, dass sie uns
Belebtheit vollkommen vortduschen. Was Plessner als die objektive Ver-
fasstheit bestimmter Dinge, namlich von Leibkorpern, beschreibt, scheint
vielmehr eine subjektive Verfasstheit unserer Betrachtungsweisen zu sein.
Diese ist allerdings echt. Sie ist auf jeden Fall nicht nichts. Meine animali-
schen Erfahrungen, d. h. meine Anmutungen, es mit Lebendigem zu tun zu
haben, sind der Beleg fiir eine eigentiimliche authentische Betrachtungs-
weise, die mir eigen ist. Ob ihr aber ontologisch etwas auf der objektiven
Dingseite entspricht, bleibt offen.

Richtig ist in der Tat, dass man sich nach Plessner bei der animalischen
Erfahrung, also dem Leibverstdndnis, objektiv auch tduschen kann. Und
was die Bestimmung des Leibes aus Grenze und als Positionalitat betrifft,
so sagt Plessner: «Das ist zundchst eine These...» (Selbstdarstellung,
X, 325) und meint «nur» eine These.

Plessners Ziel ist es nicht, uns einen bequemen Weg zu zeigen, wie man so-
zusagen totsicher Belebtes und Unbelebtes unterscheiden kann. Er be-
schreibt vielmehr, dass wir diese Unterscheidung machen und dass unsere ur-
spriingliche Auffassungsweise die Struktur animalischer Erfahrung hat. Im
Anschluss daran will er verstdndlich machen, wie man sich jene Dinge den-
ken muss, von denen man mit Berechtigung sollte sagen konnen, sie seien in
einer eigenen Art von Erfahrung, nimlich der animalischen Erfahrung, auf-
fassbar. Hier bewéhrt sich unser obiger Satz: man muss in der Tat schon ver-
standen haben, um zu verstehen. Das heisst, man muss jene zunéchst schein-
bar nur subjektive Auffassung (lebendige Leibeserfahrung) vollzogen ha-
ben, um in wissenschaftlicher Argumentation einzusehen, dass diesem Er-
fahrungstyp auch ein moglicher Bereich von Objekten entspricht.

Spétestens an dieser Stelle zeigt sich das geschichtliche Moment in Pless-
ners Theorie. Unsere jetzige, entwickelte, z. B. wissenschaftliche Orientie-
rungslage baut auf einer elementaren Orientierungsform auf, deren Funk-
tion wir vag allgemein, zum Beispiel als merkwiirdige subjektive Einstel-
lung auf Lebendiges immer noch kennen. Plessner versucht uns zu zeigen,
worin der fundierende Charakter der elementaren animalischen Erfahrung
besteht, wie sie zu strukturieren ist und wie andere Erfahrungsdifferenzie-
rungen sich auf ihr aufbauen. Wir werden also nicht einfach in eine schlich-
te Welt des urspriinglichen Leibverstindnisses zuriickgefiihrt; vielmehr
wird dieses Verstdndnis von unserer entwickelteren Position her zuriickge-

39



wonnen, nicht um es schlicht zu sanktionieren, sondern um es unter ande-
rem in den Dienst einer Fundierungskritik differenzierterer Verstindnisse
zu stellen, die nicht negiert, sondern lediglich vor Vereinseitigung oder fal-
scher Fundamentalisierung bewahrt werden sollen. Plessners Hermeneutik
wird indirekte, diskursive, formal-analytische, quantifizierende und sym-
bolisierende Formen der Orientierung nicht disqualifizieren. Er vertritt mit
seiner Ansicht auch nicht eine evolutionistische Theorie, wohl aber, wie das
Bild von den «Stufen» andeutet, eine genetische, Strukturschichten diffe-
renzierende Methode.

Wiederum zeigt sich hier die Doppelheit des Anfangs: Unsere Uberle-
gungen gehen von einer entwickelten Position in akkumulierter Kulturlage
aus, vom forschenden Menschen. Von hier gewinnen wir den Boden ele-
mentarer Orientierungen, nicht um nach dort sozusagen zu emigrieren,
sondern um die entwickelteren Orientierungsstrukturen verstdndlicher zu
machen und das heisst, wesentlich auch vor Selbstmissverstindnissen zu
schiitzen.

Die menschliche Wirklichkeit wird zwar wie jede andere animalische
Wirklichkeit als Positionalitdt qualifiziert; aber sie ist exzentrische Positio-
nalitagt; und nach allem, was das bei Plessner bedeutet, wire ein Riickruf auf
ein urspriingliches Leibverstiandnis und sonst nichts ein Widersinn.

Interessant ist vielmehr, wie Plessner in der Analyse des Leiblichen und
des Leibverstindnisses die Motive angelegt sieht, die zu differenzierteren
menschlichen Existenzformen und Weltdeutungen fithren. Damit kommt
sowohl ein weiterer und umsichtiger Begriff des Verstehens als auch der
Hermeneutik zur Geltung. Dieser Gesichtspunkt soll zum Abschluss kurz
erlautert werden.

Plessners Ausgangspunkt ist, genau genommen, nicht der rdumlich iso-
lierbare Leib, sondern die Leibsphiire, d. h. die urspriingliche Leib-Umwelt-
Beziehung. In der «Deutung des mimischen Ausdrucks» heisst es: «Der
Leib ist nicht darum Leib, weil er von innen her durchfiithlbar und impulsiv
beherrschbar ist, sondern weil er eine Umwelt hat, auf welche er, die auf ithn
einspielt. Diese Umweltintentionalitdt des Leibes . . . ist nicht an den eige-
nen Korper (allein) . . . gebunden. . ., sondern als Ausdruck der Sphére des
Verhaltens ist sie Seins- und Anschauungsform der tierischen und mensch-
lichen Korperleiber» (VII, 121 f.). Deshalb gehort zu der leiblichen Verhal-
tenssphire immer schon «Mitvollziehbarkeit» als Verleiblichung mogli-
cherweise mehrerer Leiber in der Verhaltenssphire 7. So erfassen wir «in der

7 Vgl. «Die Einheit der Sinne» (E. d. S.), 11, 288.

40



Schicht des Verhaltens» «den Inbegriff der Konstitutionsformen und
-weisen des Seienden: das Leben» (VII, 79). Auch die spatere psychische
Binnensphire wird erst von hier aus konstituiert (VII, 128). Damit erweist
sich die Leibsphéare und ihr Verhalten zwar nicht als inter-subjektiv, denn es
gibt noch gar keine Subjekte, wohl aber als inter-intentional. Aus dieser
Inter-Intentionalitidt konstituieren sich allererst Gréssen wie Innen und
Aussen, Subjekt und Objekt usw. Die leibliche Verhaltenssphére ist von
vornherein ein Feld spannungsreicher Dynamik. In dieser Sphéare ent-
wickelt sich «Verstindnis» als «die Verbundenheit mit einem Sinngehalt
durch Vergegenwirtigen eines wie immer gearteten Inhalts in repriasentati-
ver Form». Es handelt sich schliesslich um eine «Bewusstseinshaltung»,
«die in klar umschriebener Weise Gegebenes deutet» (E. d.S. 111, 153). Die
Haltung im Verhalten differenziert sich in viele Haltungen (vgl. 111, 154). So
sieht z. B. Plessner im Zusammenhang der Asthesiologie der Sinne in den
«unvertretbaren Abhidngigkeiten zwischen Ausdrucksart und sinnlicher
Materie» die «Extreme in der Welt der Gestaltung» und zugleich «die Zu-
gidnge zu einer universellen Hermeneutik». «Sinnart» und «Stoffart» kor-
relieren (I11, 283).

Der hier fassbare leib-korperliche Doppelaspekt bedeutet, so formuliert
es Plessner 1970 in der « Anthropologie der Sinne» einen «Zwang zum Aus-
gleich» und ist insofern «die Wiege des Handelns». Es konstituiert sich ein
«Schematismus der Willkiir», weil es einer Art «Planung» bedarf, und da-
mit bildet sich die Unterscheidung von «Substrat und Formung», d. h., die
«Vergegenstindlichung des Substrats» und die «Zwischenglieder seiner
Formung» werden im Schematismus artikuliert. Es bilden sich die Pole von
«Subjektivierung» und «Objektivierung» (II1, 385 f.).

Plessner erklart hier eigentlich, warum wir iiberhaupt rein Korperliches
und rein Geistiges thematisieren konnen, wo wir doch urspriinglich nur eine
leiblich-animalische Erfahrung haben. Die Antwort: das Verstindnis des
Leibes selbst fiihrt auf den Weg einer Orientierungsdifferenzierung. So be-
kundet sich im Menschen iiber die Bilder im Operieren hinaus so etwas wie
Sein. Das ist der Effekt seiner Fahigkeit, «Realitdten, d. h. eigenstdndiges,
in sich ruhendes Sein zu erfassen, eine Fihigkeit, die gleichurspriinglich
zum Bewusstsein seiner selbst, zum Erlebnis der Lebendigkeit im Hier, wie
zum Bewusstsein fremder Objekte im Dort fithrt» (VII, 114).

In der «Einheit der Sinne» hatte Plessner im Anschluss an seine originelle
Weiterarbeit an Kants Schematismusproblem ein ganzes System der Ver-
standnisdifferenzierung herausgearbeitet (111, 189). So unterscheidet er den
Thematismus des Ausdrucks vom (Syn)Tagmatismus der Sprache und dem

41



Schematismus der Wissenschaft. In der Wissenschaft unterscheidet er den
konstruktiven Schematismus der exakten Wissenschaften vom kompositi-
ven der Geisteswissenschaften. Entscheidend ist, dass Plessner hier um eine
Theorie des Verstehens bemiiht ist, die die unterschiedlichsten Verfahren in
einem Gesamtrahmen beriicksichtigt und ihnen gerecht zu werden sucht.
Auch die Mathematik ldsst sich so verstindlich machen, ohne ihr das Ge-
ringste von ihrer ureigenen Funktion zu nehmen. Hier wird nicht von vorne-
herein eine verstdndnisvollere Hermeneutik gegeniiber reflexiven und ratio-
nalen Orientierungen privilegiert.

In dem Begriff der Schematisierung scheint Plessners Begriff der Verleib-
lichung durch. Die Leiblichkeit des Menschen ist darin zu sehen, dass er ein
Lebewesen ist, das sich dauernd verleiblicht und verleiblichen muss. Diese
Verleiblichung ist gleichzeitig Kultivierung, weil Geist nur als Verleib-
lichung sein kann (vgl. I11, 385). Die Formen dieser Verleiblichung oder Ma-
nifestierung konnen sehr vielgestaltig sein und verlangen einen entspre-
chend umfassenden und immanent differenzierten Begriff des Verstehens.
Deshalb will Plessner die Differenzierung von «Verstehen» und «Erkldren»
nicht in einem exklusiven Sinne benutzen (III, 161). Und so definiert er im
Rahmen einer von ihm konzipierten «Philosophie der Kultur» den Begriff
des Geistes neu: «Wenn aber das Wort Geist iiberhaupt eine Berechtigung
haben soll, so muss es, da es umfassender ist als Verstand und Vernunft im
theoretischen-diskursiven Sinne, die Einheit aller Auffassungsweisen be-
deuten, in denen wir verstehen, nach denen wir etwas zum Ausdruck brin-
gen konnen» (E.d.S., 111, 279). Allerdings halt es Plessner fiir bemerkens-
wert, «dass es gerade die Geisteswissenschaften sind, deren Erkenntnis-
theorie zu einer Theorie der sinnlichen Materie hinfiihrt und uns den Sinn
fiir die physische Organisation des Menschen aufschliesst» (111, 284). «Nur
vermissen wir noch immer eine Grundlegung dieser Wissenschaft, welche
dazu berufen ist, die Erkenntnistheorie als Teilgebiet in ihren Problemkreis
aufzunehmen, umfassend genug, den theoretischen Wahrheitssinn im Zu-
sammenhang mit den iibrigen Arten der Sinngebung zu sehen. Zu einer sol-
chen universellen Hermeneutik des Geistes oder Theorie des Ausdrucks
fehlen uns die Fundamente» (111, 281 f.). Allgemein hat Plessner diese Fun-
damente 1925 charakterisiert: «Nur weil die Einheitsschicht des leiblichen
Verhaltens nach unserer Analyse sich als psycho-physisch und als bildhaft-
sinnhaft neutral erweist, mithin Anschauung in dusserer Wahrnehmung
und Sinnverstdndnis im auffassenden Akt beide gleichméassig ihren Ansatz-
punkt dort an dem einfachen Spiel des Verhaltens haben kénnen, ist Aus-
drucksdeutung moglich» (VII, 105). Fiir Plessner erwidchst daraus eine all-

42



gemeine wissenschaftstheoretische Forderung: «Wir miissen die Betrach-
tung der Naturgesetze einer umfassenden Betrachtung menschlicher Ver-
stindnismoglichkeiten einordnen, um die elementaren Darstellungsweisen
der Natur in ihrer Unmittelbarkeit zu begreifen» (II1,284). In diesem Zu-
sammenhang bedarf es einer «allgemeinen Hermeneutik»; zu ihrer Begriin-
dung ist nicht so sehr eine «regressiv-analytische Logik der einzelnen Gei-
steswissenschaften» heranzuziehen (so wichtig eine solche Logik ist): «Die
Analyse muss an den Gebilden selbst einsetzen und durch eine phdnomeno-
logisch gefiihrte Strukturzergliederung der fraglichen materiellen Modi. . .
Sinngebung . . . klarmachen» (II1,284). Es ist das grosse Verdienst Pless-
ners, dass ihn solche Erfordernisse der Fundierung im Verstindnis des Lei-
bes gerade nicht zur intellektuellen Regression fiihren, die es sich im soge-
nannten Vorrationalen bequem machen maéchte.

43



	Das Verständnis des Leibes bei Helmuth Plessner als Problem der Hermeneutik

