
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Artikel: L'âme et le corps dans la phénoménologie

Autor: Tilliette, Xavier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Leib-Seele-Problem/
Le problème de l'âme et du corps

Studia Fhilosophica 46/1987

XAVIER TILLIETTE

L'âme et le corps dans la Phénoménologie

La Phénoménologie husserlienne, semblable en cela au bergsonisme, s'est

formée en grande partie contre la psychologie régnante et son dérivé le

psychologisme. La psychologie dominante était expérimentale et scientifique,

traitée comme une science de la nature, avec la méthode des sciences

naturelles; sa variante psychophysique surtout, c'est-à-dire le parallélisme
psycho-physique, perdait littéralement la spécificité des phénomènes
psychiques. Cette psychologie «sans âme et sans conscience» - comme sera
le behaviourisme -, illustrée par Fechner, Ebbinghaus, Ribot, a suscité la
vive réaction des Dilthey et des Bergson. Réintégrer la psychologie dans les

sciences de l'esprit, telle était l'ambition. Mais il fallait éviter l'écueil du

psychologisme. Le psychologisme représente le danger majeur pour une
Phénoménologie s'affichant d'emblée comme science rigoureuse1. Il n'a

pas seulement un bord par lequel il compromet la pureté des mathématiques

et de la logique, par l'autre bord il fait tort à la science dont il s'inspire,
la psychologie. Si incontestables en effet que soient ses mérites quand il
oppose à la psychologie «explicative» et «constructive» une psychologie
«descriptive» et «analytique», Wilhelm Dilthey a manqué le but, à savoir

une science qui énonce les «lois de la vie psychique» et de la communauté
spirituelle et culturelle2. Pour avoir reconnu le vice du naturalisme
psychologique, il n'en a pas moins oublié la consistance a priori du royaume de

l'expérience intérieure et de ses objets intentionnels. Même Brentano,
auteur de cette découverte géniale de l'intentionnalité des contenus psychiques,

n'a pas su exploiter sa trouvaille3. Toutefois Husserl, dont la visée
première était la théorie de la connaissance et non la psychologie4, a reconnu

1 Nusserliana IX 330-331 (conférences d'Amsterdam).
2 Id. 13.
3 Id.39.
4 Id. 40.

Correspondance: R. P. Xavier Tilliette, B. P. 205, F-60500 Chantilly

23



tardivement l'intérêt phénoménologique des recherches de Dilthey, c'est-à-

dire «l'unité interne de la Phénoménologie et de la psychologie descriptive
analytique»5 : ses écrits contiennent une géniale prévision et étape préparatoire

de la Phénoménologie. Inversement l'intérêt psychologique de Husserl
est allé croissant, jusqu'à ces magnifiques leçons fribourgeoises des

années 20, qui traitent de la «psychologie phénoménologique» et d'où sont
tirées ces citations.

L'effort constant de Husserl, étayé par la méthode de l'épochè et des

réductions, consiste à isoler rigoureusement la zone des «purs phénomènes»,

offerts à l'intuition eidétique (Wesensschau) et à la réflexion transcen-
dantale. C'est dire que la Phénoménologie est avant tout une science de la
conscience, et qu'elle prépare une «science eidétique phénoménologique et

apriorique du psychique»6. Il en va de la fondation de la psychologie
nouvelle, phénoménologique, «interne et purement apriorique»7. «La vie

psychique est vie de la conscience, la conscience est conscience de quelque
chose.»8

Ces théorèmes sont archi-connus, ils ont fructifié abondamment dans
l'école phénoménologique. Ils procèdent en droite ligne d'une reprise du
Cogito et c'est en légataire, comme on sait, que Husserl recueille l'héritage
de Descartes et qu'il s'adresse à lui pour patronner le projet d'une science de
la conscience. Or Pascal est fidèle interprète de Descartes lorsqu'il écrit: «Je
puis bien concevoir un homme sans mains, pieds, tête Mais je ne puis
concevoir l'homme sans pensée.»9 Pensée ici veut dire conscience. Un
homme sans tête et sans membres n'est plus un homme, mais ce que veulent
dire Descartes et Pascal, c'est que même à supposer la suppression du corps,
elle n'entraîne pas forcément la disparition du Cogito et de la conscience.
C'est exactement ce que dit Husserl quand il échafaude l'hypothèse de
l'anéantissement du monde (Weltvernichtung) correspondante au doute
universel et hyperbolique:

«denken wir... die ganze Natur, zunächst die physische, <vernichtet>,
dann gäbe es keine Leiber mehr und somit keine Menschen.. Ich als
Mensch wäre nicht mehr, und erst recht wären nicht für mich Nebenmenschen.

Aber mein Bewusstsein, so sehr seine Erlebnisbestände geändert
wären, bliebe ein absoluter Erlebnisstrom mit seinem eigenen Wesen...
5 Id.35.
6 Id.45.
7 Id. 50.
8 Id. 47.
9 Pensées, Br. 333.

24



Sicherlich ist ein leibloses und so paradox es klingt, wohl auch ein seelenloses,

nicht menschliche Leiblichkeit beseelendes Bewusstsein denkbar, d. h.

ein Erlebnisstrom, in dem sich nicht die intentionalen Erfahrungseinheiten
Leib, Seele, empirisches Ichsubjekt konstituierten ...» 10

La fiction de l'anéantissement du monde représente l'extrême pointe de la
réduction phénoménologique. Elle laisse subsister intacte la région de la
conscience pure, c'est-à-dire l'être immanent absolu de la conscience dont
Husserl dit en latin que «nulla <re> indiget ad existendum» 11. Avec une
ténacité extraordinaire, entassant les manuscrits, lâché par maints disciples,
il n'a cessé de dégager cet objet de la Phénoménologie transcendantale, la

pure conscience transcendantale, le courant de conscience, le flux des vécus

psychiques qui est un flux temporel. Ce fleuve de vie, cette vie du fleuve, on
peut bien l'appeler âme 12, même si le vocable a été banni de la psychologie
et remplacé par les «faits psychiques» (successeurs des faits de conscience
chers à Herbart, Victor Cousin et bien d'autres). Husserl l'appelle aussi
«âme pure», «âme monadique» I3. En d'innombrables textes il a cerné la

«subjectivité absolue», la «pure égologie», qui donne naissance à la

psychologie phénoménologique «qui doit nous livrer le royaume purement
fermé en soi des phénomènes psychiques dans leur totale unité concrète» 14.

Elle recouvre la «science de la pure subjectivité» «sans laquelle il n'est question

thématiquement que des vécus exclusivement, des modes de conscience».

'5 C'est pour cette «psychologie pure» et éventuellement eidétique,
«comme science du dévoilement de la pure intériorité», c'est en vue d'elle

que le vieux philosophe voulait mobiliser ses dernières forces «pour ouvrir
à l'oeil voyant de l'esprit avec des peines infinies les <Mères> (matrices) de

toute connaissance, les <Mères> de toute objectivité apparaissante». Il
ajoutait que le but n'était pas d'instituer des spéculations sur 1'«essence
interne de l'âme» ni d'inventer des substructures métaphysiquesI6. Cette
descente au royaume goethéen des Mères, au souterrain des entités blafardes,
est un beau symbole pour l'archéologie husserlienne, sa grisaille, sa quête
héroïque.

10 Ideen 1 § 54 (Husserliana 111 132-133).
11 ld. §49(111 115).
12 1X463.
13 ld. 454, 457,459.
14 Id.188.
15 Id.191.
16 Id.193.

25



Non seulement l'analyse phénoménologique, appuyée par l'hypothèse du
monde anéanti, mais la réalité de la vie associative et des communautés
spirituelles intersubjectives 11, mettent hors de doute l'indépendance et la priorité

de l'âme et des vécus psychiques. Cependant l'expérience concrète
révèle une réalité psychophysique, une union du physique et du psychique,
du corps et de l'âme. Effectivement les âmes se promènent dans des corps.
«Sous le rapport spirituel le monde est une masse d'esprits séparés. C'est
seulement par leurs corps qu'est institué entre eux un rapport réellement
causal»18. Pour caractériser cette union qui va de soi et sur laquelle il
n'entend pas spéculer, Husserl se sert de termes variés: Verknüpfung,
Verflechtung, Ineinander, Ko-präsenz, Verschmelzung, partielle Überschichtung,

Begeistung et surtout Beseelung, animation19. Le corps est animé,
beseelter Leib, Seelenleib20, et tout est mimé, seelenvoll, dans le corps21. Le

souci frappant d'isoler et de mettre à l'abri la vie psychique obéit à un
problème de constitution, nullement à l'envie d'«encapsuler» l'âme22, de

l'enfermer comme «dans un sac»23, de la traiter comme un faisceau (Bündel)

d'états de conscience24; au contraire, de toutes ces représentations la
Phénoménologie, comme une levée d'écrou, nous libère. Mais le corps n'est

pas moins donné à connaître et à expérimenter que l'âme. Ce texte vaut pour
quantité d'autres:

«Le corps propre fonctionne pour ainsi dire comme le corps originaire,
c'est-à-dire pour autant que la perception du corps propre se distingue
comme l'expérience corporelle la plus originaire et qu'elle est la présupposition

aperceptive pour toute expérience possible du type <corps d'autrui>. Le

corps propre, en étant perçu comme corps, est perçu comme animé, et

animé d'une animation originairement personnelle et perçue par soi. Mon
corps m'est donné originairement à moi et à moi seul, comme le siège de ma
vie psychique. Ma vie psychique est pour moi toute directe, au sens le plus
strict du mot perçue non comme juxtaposée au corps, mais comme l'ani-

17 Cf. id. 514. C'est le domaine par excellence de Max Scheler.
18 Id. 357. Cf. 360-361, 514, 533; IV (Ideen 11) 243; XIII 229-230.
19 111 130, III/l 116-117, IV 146; III 124, 130, III/l 80, IV 257, IX 132, 134; IX 107; IV 165,

1X 335; IV 238; III/l 38; IV 236, 243; IX 107, 131-132, 362, 454.
20 IV 243, 342; III 130.
21 IV 240.
22 IX 385 (abgekapselt). Cf. pour la ségrégation delà vie psychique: I (Méditations cartésien¬

nes) 129, IV 341-342,IX 414, 454-455, 457-459,538.
23 1X 388.
24 III 19.

26



mant. Ici seulement j'expérimente originairement dans la perception cette
unité d'âme et de corps, cette imbrication des événements corporel et
psychique. C'est donc ici qu'est pour moi la source la plus originaire du sens
de l'âme et du corps et de l'animation.»25

Cette redécouverte (redécouverte, parce qu'il ne faudrait pas oublier le
précédent de Maine de Biran), du corps vécu et animé - corps propre, corps-
sujet - avec l'inhérence ponctuelle («en chaque point») de la psyché au

corps, est sans doute l'apport le plus connu de la Phénoménologie, plus que
l'extraordinaire ségrégation du courant temporel de conscience et plus que
l'impavidité lumineuse et insomniaque du Moi transcendantal
intersubjectif26. En outre le corps en prise sur le monde est un thème capital de

l'embranchement français de la Phénoménologie, notamment chez

Merleau-Ponty - pour lequel une réduction complète est impossible -, et en

général de tous ceux, nombreux, qui n'ont pas suivi Husserl jusqu'à l'acropole

du transcendantalisme absolu. Il faut s'empresser d'ajouter que la
subjectivité du corps est une possibilité ouverte par la Phénoménologie
husserlienne27.

S'inspirant de Maine de Biran, mais captivé surtout par les analyses des

Ideen et les jalons jetés dans les Méditations cartésiennes, Merleau-Ponty
distingue le corps vécu, phénoménal, subjectif, qui est comme «un Moi
naturel et le sujet de la perception»28, et le corps objectif ou analytique
(anatomique), qui n'est qu'une représentation, un décalque, le corps de la

médecine et de la science. Des exposés admirables mettent en évidence la
quasi-subjectivité du corps, en particuler l'exemple répété du déclic de la

main touchante et de la main touchée, où se produit une ébauche de

réflexivité29. Il y a une puissance du corps (le Ich kann), une expressivité, un
savoir «plus vieux que le monde», une vie transcendantale, qui autorisent à

parler de Cogito corporel30. Mais dans ces conditions le vocabulaire tradi-

25 IX 107. Cf. 197, 199, 501; 111 5-20.
26 IX 208-209, 481. Cf. pour l'inhérence de l'âme «trait pour trait» (Zug um Zug) 131.
27 111 124 (Subjektobjekt) IV 55 (Subjektleib) IX 107 (Urleib). Pour une vue d'ensemble du

problème husserlien de l'âme et du corps: Daniel Feuling, Das Leben der Seele. Einführung

in die psychologische Schau, Salzburg 1940; Stephan Strasser, Le problème de l'âme.
Trad. Jean-Paul Wurtz, Paris-Tournai-Louvain 1953.

28 Phénoménologie de (a Perception, p. 239, 260.
29 Id. 109; Signes, p. 210; Le Visible et l'Invisible, p. 176, 185, 188, 191-192, 195, 257. Cf.

Husserl 111 122.
30 Comme l'ont fait un peu hardiment certains interprètes. Merleau-Ponty l'appelle Cogito

préréflexif, muet, tacite. Cf. Phénoménologie de la Perception, p. 460-461, 463; Le
Visible et l'Invisible, p. 224-225, 229-230.

27



tionnel de l'âme, dont se sert encore Husserl, devient en quelque sorte

superflu.
Toutefois le point névralgique de cette philosophie du corps concerne le

statut du corps objectif confondu avec son image matérielle. Le corps objectif

n'est pas non plus le corps d'autrui, tout sillonné de significations, ni le

reflet inerte et inversé dans le miroir, ni évidemment le cliché photographique.

Et la subjectivité du corps est plus que l'ensemble et la cohésion de ses

pouvoirs. Et en effet c'est à mieux nouer et enrouler l'un avec l'autre, l'un sur
l'autre, le corps phénoménal et le corps objectif ou corps en masse, qu'est
consacré l'ouvrage posthume de Maurice Merleau-Ponty Le Visible et
l'Invisible. Le terme de chair, traduisant Leib, a semblé à Merleau-Ponty
apte à caractériser le recouvrement constant du corps-sujet et du corps-
objet, du voyant et du visible, de l'activité et de la passivité31. C'est le corps
«esthésiologique»32, le lieu des kinesthèses33: il fait le joint entre la
conscience et le corps biologique, cénesthésique34. Avec un talent descriptif
remarquable Merleau-Ponty a exploité les laconiques, quoique suggestives
et multiples, indications de Husserl (par exemple la conscience qui, attachée
à une locomotive, n'en ferait pas pour autant son Leib)3 5.

Un libre continuateur de Maine de Biran a bien saisi la vue phénoménologique

fondamentale de l'âme et du corps. C'est Michel Henry, l'auteur de

Philosophie et Phénoménologie du corps. Il écrit dans son dernier ouvrage
Généalogie de la Psychanalyse:

«Il existe un corps originel, un Archi-Corps en lequel une hyperpuis-
sance réside et déploie son essence comme identique à lui. Le corps a des

yeux, des oreilles et des mains, mais l'Archi-Corps n'a ni yeux, ni oreilles ni
mains. Et c'est par lui seulement, pourtant, que des yeux et des mains, que la

possibilité principielle de voir et de prendre nous sont donnés - comme cela

même que nous sommes et comme notre corps. Ainsi sommes-nous
toujours un peu plus, en réalité, que ce que nous sommes, plus que notre
corps.»36

31 Le Visible et l'Invisible, p. 278, 308-309, 313, 324-325. V.Xavier Tilliette, Merleau-
Ponty, Paris 1970, p. 136-141.

32 IV 55 284.
33 111 121, IV 56,1X 391.
34 IV 211 (Annex des physischen Leibes), 290, 342.
35 111/2 117.
36 Généalogie de la psychanalyse. Le commencement perdu, Coll. Epiméthée, Paris 1985,

p. 386.

28


	L'âme et le corps dans la phénoménologie

