Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Artikel: L'ame et le corps dans la phénoménologie
Autor: Tilliette, Xavier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883090

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Leib-Seele-Problem/
Le probléme de ’ame et du corps

Studia Philosophica 46/1987

XAVIER TILLIETTE

L’ame et le corps dans la Phénoménologie

La Phénoménologie husserlienne, semblable en cela au bergsonisme, s’est
formée en grande partie contre la psychologie régnante et son dérivé le
psychologisme. La psychologie dominante était expérimentale et scientifi-
que, traitée comme une science de la nature, avec la méthode des sciences
naturelles; sa variante psychophysique surtout, c’est-a-dire le parallélisme
psychiques. Cette psychologie «sans dme et sans conscience» - comme sera
le behaviourisme -, illustrée par Fechner, Ebbinghaus, Ribot, a suscité la
vive réaction des Dilthey et des Bergson. Réintégrer la psychologie dans les
sciences de l'esprit, telle était 'ambition. Mais il fallait éviter 1’écueil du
psychologisme. Le psychologisme représente le danger majeur pour une
Phénoménologie s’affichant d’emblée comme science rigoureuse'. Il n’a
pas seulement un bord par lequel il compromet la pureté des mathémati-
ques et de la logique, par ’autre bord il fait tort a la science dont il s’inspire,
la psychologie. Si incontestables en effet que soient ses mérites quand il
oppose a la psychologie «explicative» et «constructive» une psychologie
«descriptive» et «analytique», Wilhelm Dilthey a manqué le but, a savoir
une science qui énonce les «lois de la vie psychique» et de la communauté
spirituelle et culturelle 2. Pour avoir reconnu le vice du naturalisme psycho-
logique, il n’en a pas moins oubli¢ la consistance a priori du royaume de
I'expérience intérieure et de ses objets intentionnels. Méme Brentano,
auteur de cette découverte géniale de I'intentionnalité des contenus psychi-
ques, n’a pas su exploiter sa trouvaille *. Toutefois Husserl, dont la visée pre-
miére était la théorie de la connaissance et non la psychologie *, a reconnu

1 Husserliana 1X 330-331 (conférences d’Amsterdam).
2 1d. 13.
3 1d. 39.
4 1d. 40.

Correspondance: R. P. Xavier Tilliette, B. P. 205, F-60500 Chantilly

23



tardivement I'intérét phénoménologique des recherches de Dilthey, c’est-a-
dire «I’unité interne de la Phénoménologie et de la psychologie descriptive
analytique» °: ses écrits contiennent une géniale prévision et étape prépara-
toire de la Phénoménologie. Inversement I’intérét psychologique de Husserl
est allé croissant, jusqu’a ces magnifiques lecons fribourgeoises des
années 20, qui traitent de la «psychologie phénoménologique» et d’ou sont
tirées ces citations.

Leffort constant de Husserl, étayé par la méthode de I’époche et des
réductions, consiste a isoler rigoureusement la zone des «purs phénome-
nes», offerts a I'intuition eidétique (Wesensschau) et a la réflexion transcen-
dantale. C’est dire que la Phénoménologie est avant tout une science de la
conscience, et qu’elle prépare une «science eidétique phénoménologique et
apriorique du psychique» °. Il en va de la fondation de la psychologie nou-
velle, phénoménologique, «interne et purement apriorique»’. «La vie
psychique est vie de la conscience, la conscience est conscience de quelque
chose.»®

Ces théoréemes sont archi-connus, ils ont fructifi¢ abondamment dans
I’école phénoménologique. Ils procédent en droite ligne d’une reprise du
Cogito et c’est en légataire, comme on sait, que Husserl recueille I’héritage
de Descartes et qu’il s’adresse a lui pour patronner le projet d’une science de
la conscience. Or Pascal est fidele interpréete de Descartes lorsqu’il écrit: «Je
puis bien concevoir un homme sans mains, pieds, téte ... Mais je ne puis
concevoir ’homme sans pensée.»® Pensée ici veut dire conscience. Un
homme sans téte et sans membres n’est plus un homme, mais ce que veulent
dire Descartes et Pascal, c’est que méme a supposer la suppression du corps,
elle n’entraine pas forcément la disparition du Cogito et de la conscience.
C’est exactement ce que dit Husserl quand il échafaude I’hypothése de
I'anéantissement du monde (Weltvernichtung) correspondante au doute
universel et hyperbolique:

«denken wir... die ganze Natur, zunichst die physische, «vernichtet>,
dann gibe es keine Leiber mehr und somit keine Menschen... Ich als
Mensch wire nicht mehr, und erst recht wiren nicht fir mich Nebenmen-
schen. Aber mein Bewusstsein, so sehr seine Erlebnisbestinde geandert
wiren, bliebe ein absoluter Erlebnisstrom mit seinem eigenen Wesen. . .

5
6
5
8
9 Pensées, Br.333.

24



Sicherlich ist ein leibloses und so paradox es klingt, wohl auch ein seelenlo-
ses, nicht menschliche Leiblichkeit beseelendes Bewusstsein denkbar, d. h.
ein Erlebnisstrom, in dem sich nicht die intentionalen Erfahrungseinheiten
Leib, Seele, empirisches Ichsubjekt konstituierten . . .» '°

La fiction de I'anéantissement du monde représente I’extréme pointe de la
réduction phénoménologique. Elle laisse subsister intacte la région de la
conscience pure, c’est-a-dire I’étre immanent absolu de la conscience dont
Husserl dit en latin que «nulla <re> indiget ad existendum»''. Avec une
ténacité extraordinaire, entassant les manuscrits, laché par maints disciples,
il n’a cessé de dégager cet objet de la Phénoménologie transcendantale, la
pure conscience transcendantale, le courant de conscience, le flux des vécus
psychiques qui est un flux temporel. Ce fleuve de vie, cette vie du fleuve, on
peut bien ’appeler Ame ', méme si le vocable a été banni de la psychologie
et remplacé par les «faits psychiques» (successeurs des faits de conscience
chers a Herbart, Victor Cousin et bien d’autres). Husserl 'appelle aussi
«ame pure», «ame monadique» . En d’innombrables textes il a cerné la
«subjectivité absolue», la «pure égologie», qui donne naissance a la
psychologie phénoménologique «qui doit nous livrer le royaume purement
fermé en soi des phénomeénes psychiques dans leur totale unité concréte» '*.
Elle recouvre la «science de la pure subjectivité» «sans laquelle il n’est ques-
tion thématiquement que des vécus exclusivement, des modes de conscien-
cen. "> Clest pour cette «psychologie pure» et éventuellement eidétique,
«comme science du dévoilement de la pure intériorité», c’est en vue d’elle
que le vieux philosophe voulait mobiliser ses derniéres forces «pour ouvrir
a l'oeil voyant de I’esprit avec des peines infinies les «<Méres> (matrices) de
toute connaissance, les «Meres> de toute objectivité apparaissante». Il
ajoutait que le but n’était pas d’instituer des spéculations sur I’ «essence in-
terne de ’Ame» ni d’inventer des substructures métaphysiques '®. Cette des-
cente au royaume goethéen des Meres, au souterrain des entités blafardes,
est un beau symbole pour ’archéologie husserlienne, sa grisaille, sa quéte
héroique.

10 Ideenl § 54 (Husserliana 111 132-133).
11 Id. §49 (111 115).

12 1X 463.

13 1d. 454, 457, 459.

14 1d. 188.

15 1d.191.

16 1d. 193.

25



Non seulement ’analyse phénoménologique, appuyée par ’hypothése du
monde anéanti, mais la réalité de la vie associative et des communautés spi-
rituelles intersubjectives ' 7, mettent hors de doute I'indépendance et la prio-
rit¢ de I’ame et des vécus psychiques. Cependant 'expérience concrete
révele une réalité psychophysique, une union du physique et du psychique,
du corps et de ’ame. Effectivement les A&mes se promenent dans des corps.
«Sous le rapport spirituel le monde est une masse d’esprits séparés. C’est
seulement par leurs corps qu’est institué entre eux un rapport réellement
causal» '®. Pour caractériser cette union qui va de soi et sur laquelle il
n’entend pas spéculer, Husserl se sert de termes variés: Verkniipfung, Ver-
flechtung, Ineinander, Ko-prisenz, Verschmelzung, partielle Uberschich-
tung, Begeistung et surtout Beseelung, animation'®. Le corps est animé,
beseelter Leib, Seelenleib?°, et tout est animé, seelenvoll, dans le corps *!. Le
souci frappant d’isoler et de mettre a I’abri la vie psychique obéit a un pro-
bleme de constitution, nullement & Ienvie d’«encapsuler» I’ame??, de
’enfermer comme «dans un sac» >*, de la traiter comme un faisceau (Biin-
del) d’états de conscience **; au contraire, de toutes ces représentations la
Phénoménologie, comme une levée d’écrou, nous libére. Mais le corps n’est
pas moins donné a connaitre et a expérimenter que ’dme. Ce texte vaut pour
quantité d’autres:

«Le corps propre fonctionne . . . pour ainsi dire comme le corps originaire,
c’est-a-dire pour autant que la perception du corps propre se distingue
comme I’expérience corporelle la plus originaire et qu’elle est la présupposi-
tion aperceptive pour toute expérience possible du type <«corps d’autrui . Le
corps propre, en étant per¢u comme corps, est percu comme anime, et
animé d’une animation originairement personnelle et per¢ue par soi. Mon
corps m’est donné originairement a moi et a moi seul, comme le siege de ma
vie psychique. Ma vie psychique est pour moi toute directe, au sens le plus
strict du mot pergue non comme juxtaposée au corps, mais comme l’ani-

17 Cf.id.514. C’est le domaine par excellence de Max Scheler.

18 1d.357. Cf. 360-361, 514, 533; 1V (Ideen 11) 243; X111 229-230.

19 111130, 111/1 116-117, 1V 146; 111 124, 130, 111/1 80, IV 257, [X 132, 134; IX 107; IV 165,
IX 335; 1V 238; 111/1 38; IV 236, 243; X 107, 131-132, 362, 454.

20 1V 243, 342; 111 130.

21 1V 240.

22 1X 385 fabgekapselt). Ctf. pour la ségrégation de la vie psychique: [ (Méditations cartésien-
nes) 129, 1V 341-342, 1X 414, 454-455, 457-459, 538.

23 1X 388.

24 11119.

26



mant. Ici seulement j’expérimente originairement dans la perception cette
unité d’ame et de corps, cette imbrication des événements corporel et
psychique. C’est donc ici qu’est pour moi la source la plus originaire du sens
de ’ame et du corps et de ’'animation.» *°

Cette redécouverte (redécouverte, parce qu’il ne faudrait pas oublier le pré-
cédent de Maine de Biran), du corps vécu et animé - corps propre, corps-
sujet - avec I’'inhérence ponctuelle («en chaque point») de la psyché au
corps, est sans doute 'apport le plus connu de la Phénoménologie, plus que
I’'extraordinaire ségrégation du courant temporel de conscience et plus que
I'impavidité lumineuse et insomniaque du Moi transcendantal inter-
subjectif 2°. En outre le corps en prise sur le monde est un théme capital de
I’embranchement francais de la Phénoménologie, notamment chez
Merleau-Ponty - pour lequel une réduction compléte est impossible -, et en
général de tous ceux, nombreux, qui n’ont pas suivi Husserl jusqu’a I’acro-
pole du transcendantalisme absolu. Il faut s’empresser d’ajouter que la sub-
jectivité du corps est une possibilit¢ ouverte par la Phénoménologie
husserlienne *’.

S’inspirant de Maine de Biran, mais captivé surtout par les analyses des
Ideen et les jalons jetés dans les Méditations cartésiennes, Merleau-Ponty
distingue le corps vécu, phénoménal, subjectif, qui est comme «un Moi
naturel et le sujet de la perception» **, et le corps objectif ou analytique
(anatomique), qui n’est qu’une repreésentation, un décalque, le corps de la
médecine et de la science. Des exposés admirables mettent en évidence la
quasi-subjectivité du corps, en particuler 'exemple répété du déclic de la
main touchante et de la main touchée, ou se produit une ébauche de
réflexivité 2?. Il y a une puissance du corps (le Ich kann), une expressivité, un
savoir «plus vieux que le monde», une vie transcendantale, qui autorisent a
parler de Cogito corporel *°. Mais dans ces conditions le vocabulaire tradi-

25 IX 107. Cf. 197, 199, 501; 111 5-20.

26 1X 208-209, 481. Cf. pour I’inhérence de I’ame «trait pour trait» (Zug um Zug) 131.

27 111 124 (Subjektobjekt) 1V 55 (Subjektleib) 1X 107 (Urleib). Pour une vue d’ensemble du
probléme husserlien de I’ame et du corps: Daniel Feuling, Das Leben der Seele. Einfiih-
rung in die psychologische Schau, Salzburg 1940; Stephan Strasser, Le probleme de I’Ame.
Trad. Jean-Paul Wurtz, Paris-Tournai-Louvain 1953.

28 Phénoménologie de la Perception, p.239, 260.

29 1d. 109; Signes, p.210; Le Visible et I’'Invisible, p. 176, 185, 188, 191-192, 195, 257. Cf.
Husserl 111 122.

30 Comme I’ont fait un peu hardiment certains interprétes. Merleau-Ponty ’appelle Cogito
préréflexif, muet, tacite... Cf. Phénomeénologie de la Perception, p.460-461, 463; Le
Visible et ’Invisible, p. 224-225, 229-230.

27



tionnel de ’dme, dont se sert encore Husserl, devient en quelque sorte
superflu.

Toutefois le point névralgique de cette philosophie du corps concerne le
statut du corps objectif confondu avec son image matérielle. Le corps objec-
tif n’est pas non plus le corps d’autrui, tout sillonné de significations, ni le
reflet inerte et inversé dans le miroir, ni évidemment le cliché photographi-
que. Et la.subjectivité du corps est plus que ’ensemble et la cohésion de ses
pouvoirs. Et en effet c’est a mieux nouer et enrouler ’'un avec l’autre, I'un sur
l’autre, le corps phénoménal et le corps objectif ou corps en masse, qu’est
consacré I'ouvrage posthume de Maurice Merleau-Ponty Le Visible et
I’Invisible. Le terme de chair, traduisant Leib, a semblé a Merleau-Ponty
apte a caractériser le recouvrement constant du corps-sujet et du corps-
objet, du voyant et du visible, de ’activité et de la passivité *'. C’est le corps
«esthésiologique» *2, le lieu des kinesthéses **: il fait le joint entre la cons-
cience et le corps biologique, cénesthésique**. Avec un talent descriptif
remarquable Merleau-Ponty a exploité les laconiques, quoique suggestives
et multiples, indications de Husserl (par exemple la conscience qui, attachée
a une locomotive, n’en ferait pas pour autant son Leib) *”.

Un libre continuateur de Maine de Biran a bien saisi la vue phénoménolo-
gique fondamentale de ’Ame et du corps. C’est Michel Henry, 'auteur de
Philosophie et Phénoménologie du corps. 11 écrit dans son dernier ouvrage
Généalogie de la Psychanalyse:

«Il existe un corps originel, un Archi-Corps en lequel une . .. hyperpuis-
sance réside et déploie son essence comme identique a lui. Le corps a des
yeux, des oreilles et des mains, mais ’Archi-Corps n’a ni yeux, ni oreilles ni
mains. Et ¢’est par lui seulement, pourtant, que des yeux et des mains, que la
possibilité principielle de voir et de prendre nous sont donnés - comme cela
méme que nous sommes et comme notre corps. Ainsi sommes-nous tou-
jours un peu plus, en réalité¢, que ce que nous sommes, plus que notre
corps.» *°

31 Le Visible et I’Invisible, p.278, 308-309, 313, 324-325. V. Xavier Tilliette, Merleau-
Ponty, Paris 1970, p. 136-141.

32 IV 55284.

33 111121, 1V 56, IX 391.

34 1V 211 (Annex des physischen Leibes), 290, 342.

35 111/2117.

36 Généalogie de la psychanalyse. Le commencement perdu, Coll. Epiméthée, Paris 1985,
p. 386.

28



	L'âme et le corps dans la phénoménologie

