
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Nachruf: Helmuth Plessner : 1892-1985

Autor: Herzog, Max

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 46/1987

HELMUTH PLESSNER
1892-1985

«Nicht alles, was alt ist, hat seine Zeit gehabt,
und wer oder was war schon seine Zeit? Die
Zeit der Philosophie ist nicht ohne weiteres und
ohne unser Zutun die Zeit der Gesellschaft,
und was von ihr in Gedanken sich fasst,
bestimmt sich aus den Schlussfolgerungen, deren
Prämissen in unsere Hände und Köpfe gegeben

sind» (H. Plessner: Zwischen Philosophie und
Geschichte, Vorwort).

Helmuth Plessner starb dreiundneunzigjährig am 12. Juni 1985 in Göttingen,

wohin er Ende der siebziger Jahre zurückgekehrt war. Nach seiner

Emeritierung hatte er sich 1963 in Erlenbach am Zürichsee niedergelassen
und auf Initiative von Wilhelm Keller Lehrveranstaltungen an der Universität

Zürich übernommen, welche ihm 1972 den Ehrendoktor der Philosophie

verlieh. Ein Denker, der «seine Zeit» nicht gehabt hatte. Dies zeigte sich
schon daran, dass seine Werke nur schwer greifbar waren. Erst im Jahre vor
seinem Tode wurde eine Edition seiner «Gesammelten Schriften»
abgeschlossen. Bis dahin waren seine Arbeiten weit verstreut und vor allem
einzelne Aufsätze aus den dreissiger bis fünfziger Jahren nur mühsam in den

Bibliotheken zu finden. Helmuth Plessner war, wie Martin Meyer in seinem
1980 erschienenen Aufsatz «An Helmuth Plessner erinnern» schreibt,
«kein Philosoph der deutschen Intelligenz. Er hat nie zu Parteiungen An-
lass gegeben oder die politischen Geister - und wer wäre das nicht? - in
Unruhe versetzt. Er hat keine Polemiken entfacht, seine Schüler nicht zu
Polemikern ausgebildet. Er ist nie mit einer <Lehre> identifiziert worden, hat nie
als ein die Studenten bezwingender Lehrer gewirkt. Er hat keine Epigonen,
die sein Denken verwalteten. Er hat keine Gegner, die seinen Namen ins

Gespräch brächten» (Merkur, Heft 9, September 1980, S. 918).

Als 1928 Plessners anthropologisches Hauptwerk - «Die Stufen des

Organischen und der Mensch» - erschien, hatten andere Autoren «ihre» Zeit.
Das Buch stand in deren Schatten und wurde kaum rezipiert. Im fast vierzig
Jahre später geschriebenen eindrücklichen Vorwort zur zweiten Auflage des

Buches sagt Plessner, er hätte kaum Anregung zur Sache erhalten, und:
«Ernsthafte Kritik haben die <Stufen> nicht gefunden» (Ges. Schriften IV,

14



S. 13). Man habe, schreibt er weiter, «das schwerfällige Werk eines
Unbekannten für die Ausführung Schelerscher Gedanken» gehalten, «zumal es,
oberflächlich gesehen, ihrem Stufenmodell zu folgen schien». Die Jahre bis
zum Ende der offenen Diskussion in Deutschland 1933 (und der kurz darauf

folgenden Emigration Plessners zunächst in die Türkei und dann, auf
Einladung von F. J. J. Buytendik, nach Groningen in den Niederlanden)
standen nicht im Zeichen einer vorurteilsfreien Revision dieses Urteils,
sondern «soweit überhaupt von einem Interesse an philosophischer Anthropologie

die Rede sein konnte, ganz unter dem Eindruck von Heidegger und
Jaspers». Das grösste Hemmnis für die Rezeption des Buches aber sei das
Buch selbst: «Wer wagt sich schon an eine philosophische Behandlung
biologischer Stoffe? Philosophen, gelernte Philosophen haben bei uns selten
ein Verhältnis zur Naturwissenschaft.»

Als dann «Das Schicksal deutschen Geistes im Ausgang seiner bürgerlichen

Epoche» 1935 in der Schweiz erschien, fand auch dieses Buch seine
Adressaten nicht. Es kam, wie Meyer schreibt, «zu spät, um den Deutschen,
die nicht mehr die Sprache von solchen Überschriften sprachen, die Augen
fürs Genealogische zu öffnen. 1959 erschien die zweite Auflage, mit
verändertem Titel. Diesmal war Die verspätete Nation zu früh, um den
Deutschen, die sich eben wirtschaftlich von einem grösseren Trauma erholten,
das Schicksal zu erklären».

Rückblickend bestechen die Arbeiten Plessners gerade in ihrer «Unzeit-
gemässheit», ihrer weitgehenden Unberührtheit von modischen Strömungen

des «zeitgemässen» Denkens, durch ihre Unabhängigkeit und Sachlichkeit.

Die mögliche Tragweite von Plessners Methodik für eine Philosophie
des Lebendigen angesichts der heutigen Herausforderungen durch modernste

technische Applikationen naturwissenschaftlichen Denkens bleibt erst
noch zu entdecken. (Erste Schritte finden sich in einer Sammlung von
Vorträgen, die anlässlich eines Kolloquiums zu Ehren des 90. Geburtstages von
Plessner an der Universität Groningen gehalten und jüngst publiziert wurden:

«Philosophische Rede vom Menschen. Studien zur Anthropologie
Helmuth Plessners», hrsg. von Bernard Delfgaauw, Hans Heinz Holz, Lol-
le Nauta, Frankfurt/M. 1986; vgl. z. B. den Beitrag von E. van der Velde,
S. 103 ff.). Um aber den bahnbrechenden Ansatz von Plessners Hauptwerk
vor seinem historischen Hintergrund zu verstehen, genügt schon ein Blick
auf den damaligen, noch weitgehend dem 19. Jahrhundert verhafteten
Stand der anthropologischen Forschung. Auf der Grundlage der Kantischen

Dichotomie von physiologischer und pragmatischer Anthropologie
wurde im 19. Jahrhundert der Dualismus von «Körper» bzw. «Natur» und

15



«Vernunft» bzw. «Geist» durch deren Zuweisung an heterogene
Wissenschaften tiefer denn je radikalisiert. Unter dem Primat der aufkommenden
positivistischen Wissenschaftlichkeit wurde die Menschenerkenntnis
entweder ganz der unter Darwins Banne stehenden Biologie oder der zur Kärrnerin

der neu etablierten naturwissenschaftlichen Psychologie avancierten
Physiologie zugewiesen - getreu dem Ideal des positivistischen Monismus.
In dieser Situation war nichts weniger gefragt als eine sich nicht an die
methodischen Restriktionen der positivistischen Einstellung haltende
Wesenserkenntnis des Menschen. Elisabeth Ströcker hat zudem darauf aufmerksam

gemacht, dass «die eben aufkommenden politischen Richtungen des

Liberalismus und Sozialismus den universalen Geltungsanspruch des evo-
lutiven Prinzips wirksam unterstützten», und so versteht sich die Konsequenz:

«die totale Nivellierung der anthropologischen Problematik auf die
Ebene der Zoologie und damit das gänzliche Verstummen der eigentlichen
Frage nach dem Wesen des Menschen» (Kant-Studien, Band 51, Lieft 4,

1959/60, S. 461).
Erst Helmuth Plessner hat aus dieser Situation einen völlig neuen Weg

zur Begründung anthropologischer Wesenserkenntnis gewiesen. Biographisch

ist hierfür bedeutsam, dass Plessner nach einer anfänglichen Zuwendung

zum Medizinstudium in Freiburg bereits zwei Semester später zur
Zoologie in Heidelberg wechselte. Über diesen Umweg (dessen Fruchtbarkeit

das reiche Material in den «Stufen» belegt) fand Plessner - von Hans
Driesch und Wilhelm Windelband zur Beschäftigung mit Kant gedrängt -
Zugang zur philosophischen Erkenntniskritik. Der hierin dominierende
Neukantianismus befriedigte ihn jedoch ebensowenig wie die um die Reflexion

ihrer apriorischen Voraussetzungen verkürzte und noch weitgehend im
Banne der assoziationistischen Elementenlehre stehende Wahrnehmungspsychologie.

Dagegen faszinierte Husserls Phänomenologie die ganze junge

Generation: «die Wirkung der Phänomenologie beruhte auf der
Rehabilitierung der natürlichen Weltsicht durch eine Methode offener Forschung,
welche das Vertrauen zum ursprünglichen Erleben in allen Bereichen sich

zum Ziel gesetzt hatte», schreibt Plessner rückblickend (X, S. 309 f.). Von
1914 bis zur Berufung Husserls nach Freiburg war letzterer denn auch Pless-

ners akademischer Lehrer in Göttingen. Aber Plessner gab seinen Plan, bei

Husserl zu promovieren bald auf: «Mir wurde klar: Ich wusste zu wenig von
Kant. Da wäre man in Marburg bei Cohen und Natorp an der Quelle gewesen.

Sollte ich vielleicht bei Husserl Kant studieren? Die Wendung, die

Husserl in den <Ideen> dem transzendentalen Idealismus nähergebracht
hatte verlangte eine gründliche Abgrenzung der Absichten Kants von

16



denen Husserls. So hatte sich das anfängliche Projekt auf Kant verlagert»
(X. S. 308 f.). So reichte Plessner 1916 bei einem Schüler Windelbands, Paul
Hensel, in Erlangen seine Dissertation über die «Krisis der transzendentalen

Wahrheit im Anfang» ein. Sie sollte die kritische Transzendentalphilosophie

als ein Ganzes in den Blick bringen, und ihr Ziel war nichts weniger
als die Beantwortung der Frage: «Wie und in welcher Durchführung ist
Vernunftkritik überhaupt möglich?» (I, S. 146). Als weiterer wichtiger
biographischer Markstein muss die Begegnung mit Max Scheler angeführt werden.

Die Bekanntschaft mit Scheler sollte zum 1920 erfolgten Wechsel an
die Universität Köln führen: « (Kommen Sie nach Köln>, sagte Scheler,
<das neue Alexandrien) » (X, S. 314). Hier habilitierte sich Plessner mit

einer Arbeit über die «Kritik der philosophischen Urteilskraft» als Privatdozent

für Soziologie und Philosophie (II, S. 7 ff.). Edmund Husserls Analysen

des «Gegebenen» und Max Schelers anticartesianische Bestimmung der
psychophysischen Neutralität des Leibes sollten zu den richtungsweisenden
Themen werden, die Plessners eigenes Denken über Kant hinaus mitformten.

Kants transzendentales Fragen blieb für Plessner lebenslang bestimmend.

Von der Dissertation bis zu den letzten Publikationen galt sein Interesse

Kant. Im Sinne Schelers erweiterte Plessner aber Kants Theorie der
Sinneswahrnehmung über ihre transzendentale Funktion der Gegenstandserkenntnis

hinaus auf das volle - auch die «untergeistigen» Dimensionen mit-
einbegreifende - Verhalten des Menschen in seiner Welt. Max Scheler, nicht
Husserl, war hierfür Vorbild, denn letzterer schien wieder in das alte
subjektzentrierte Denken zurückzufallen, das in den cartesianischen Aporien
der reinen Intentionalanalysen zu versanden drohte. Dagegen hat «Scheler,
Phänomenologe der ersten Stunde Husserls spätere Wendung zum
Idealismus nicht mitgemacht». Schelers «eigentliche Leistung, die
Entdeckung der kognitiven Tragweite emotionaler Akte» bestimmte Umkreis
und Art der anthropologischen Gedanken. «Hier haben Leiblichkeit und
Umweltlichkeit, Liebe und Hass, Reue und Wiedergeburt ihren thematischen

Ort» (IV, S. 16). Zwar eröffneten Schelers Analysen auch Heidegger
jene Dimension, in der sich die Fundamentalontologie samt der ihr
vorangestellten Daseinsanalytik vollziehen sollte. Aber Heideggers These vom
Primat der Existenz hatte die biologischen Fakten ebenso aus ihrem
Fragebereich ausgeschlossen, wie es umgekehrt den gegenständlichen
Wissenschaften vom Menschen nicht gelang, ihre Forschungsergebnisse auf einen
die heterogenen humanen Aspekte übergreifenden Grund zu beziehen.
«Die kopernikanische Wendung Kants zum Bewusstsein als dem Horizont,

17



unter welchem Gegenstände sich konstituieren, von Husserl für den
Gesamtbereich möglicher Intentionalität erneuert, wurde mit der These vom
methodischen Primat der Existenz erneut bekräftigt» (IV, S. 21). Damit ist
Plessners Differenz zu Heidegger vorgezeichnet: schon kurz nach Erscheinen

von «Sein und Zeit» hat er sich denn auch gegen eine Existenzialanaly-
tik ausgesprochen, die die leib-seelischen Vorgänge ihrer fundamentalonto-
logischen Absicht zufolge aussparte. Als Gegenstand anthropologischer
Überlegungen forderte Plessner dagegen 1931 die konkrete Einheit der Person

«mit Haut und Haaren, nicht nur als Existenz im Sinne Heideggers»
(in: Nicolai Hartmann, Philosophische Vorträge, Berlin 1931, S. 51). Ähnliche

Kritik an Heidegger hatte auch Löwith seit 1930 immer wieder geübt.
Die «Bundesgenossenschaft» (Plessner) der beiden Denker fand schliesslich

in Plessners Zustimmung zu Löwiths Beitrag «Natur und Humanität
des Menschen» in der Plessner-Festschrift von 1957 ihre Bekräftigung:
«Das leib- und geschlechtslose <Dasein im Menschen) kann nichts
Ursprüngliches sein, wenn es erst in der Grenzsituation der Angst vor dem In-
der-Welt-sein aus einer Verwandlung) des konkreten Menschen in ein pures

Da-sein hervorgeht» (Löwith in: Wesen und Wirklichkeit des Menschen,
Festschrift für H. Plessner, Göttingen 1957, S. 75; vgl. auch Plessner,

IV, S. 20).
Helmuth Plessner hat diese Forderung in den «Stufen» eingelöst. Auf

dem Hintergrund der Überwindung des Mechanismus-Vitalismus-Streites
von Köhler und Driesch und unter betontem Einbezug der von J. v. Uexküll
neu gegründeten Umweltlehre entwickelte Plessner eine «originäre
Biophilosophie» (v. Eickstedt). Ihr Charakteristikum sind die nicht anthropozentrisch

ausgerichteten «Modale» (Plessner übernimmt diesen Terminus von
Helmholtz) des Lebendigen - Plessners «Theorie der organischen
Wesensmerkmale». Wie z. B. die Farbqualitäten «anorganische Modale»
(IV, S. 159) sind, bilden die Wesensmerkmale des Lebendigen qualitativ ir-
reduzible Modale. «Die Modale bestimmen für sich bereits eine durchaus
geschlossene Sphäre anschauungsfähigen, aber nicht direkt messfähigen,
quantifizierbaren <Seins> » (IV, S. 160). Ausgangspunkt für diese Theorie
bildet die Analyse der Begrenzung von Körpern im allgemeinen und dann
die spezifische Differenz für die belebten Körper. Diese Differenz sieht
Plessner in der Positionalität, der Grundbestimmung aller lebendigen Körper.

Damit ist das je durch seinen Organismus absolut gegensinnig
bestimmte Verhältnis des Lebewesens zu seiner Umwelt gemeint, die Art und
Weise, wie es seine Begrenzung gegenüber seiner Umwelt realisiert, d. h. sich
abhebt und zugleich auf sie bezieht. Aus diesem Verhältnis bestimmt sich

18



die jeweilige Organisationsform eines Lebewesens. Von der «offenen»
Positionsform der Pflanze über die «geschlossene» des Tieres entwickelt Pless-

ner die Stufen des Organischen bis hin zur «exzentrischen Positionalität»
des Menschen: «Im Fortgang von der offenen Form des Typus pflanzlicher
Organisation führt eine Steigerung zur geschlossenen Form eines durch
Reiz und Reaktion vermittelten Lebens, das sich in eine Umwelt versetzt
sieht, zu der es sich in Suche und Anpassung beweglich verhält. Ein Tier hat
von einer Mitte aus und zu einer Mitte hin führende reizleitende Organe und
gehört damit zum geschlossenen, dem zentrischen Lebenstyp. Und eine

abermalige Steigerung des gleichen Prinzips führt zum Durchbruch in die
Exzentrizität, die sich auf der zentrischen Form aufbaut und darum Weltoffenheit

nur bedingt erreicht» (X, S. 327). Plessner versteht seine «Stufen»
somit nicht als eine «Abbreviatur der Evolutionstheorie», sondern «als eine

Logik der lebendigen Form». Am Leitfaden des Positionalitätsbegriffes lassen

sich jene Bruchstellen vermeiden, welche zum Cartesianischen Dualismus

führten (X, S. 326 f.).
Es ist schwer verständlich, dass Plessners Buch als Ausführung der als

Planskizze vorliegenden Anthropologie von Scheler gehalten werden konnte.

Plessner bemerkt rückblickend bitter, Scheler hätte erst durch Nicolai
Hartmann «von der Unsinnigkeit des Plagiatvorwurfes» (X, S. 329)
überzeugt werden müssen, weil Scheler selbst ebensowenig wie später Gehlen
von Plessners Buch Notiz genommen hatte. Plessners «Stufen» haben weder

mit der von Scheler neu belebten aristotelischen Hierarchie noch mit
Schelers Geistmetaphysik etwas gemein. Plessner hatte vielmehr, «was
Scheler perphorreszierte und seiner Art zuwider war, den Versuch
unternommen, die Stufung der organischen Welt unter einem Gesichtspunkt zu
begreifen» (IV, S. 18 f.). Der Gesichtspunkt der Positionalität erlaubte es

Plessner, seine 1923 erschienene sinnesphilosophische Untersuchung («Die
Einheit der Sinne. Grundlinien einer Ästhesiologie des Geistes»,
III, S. 7 ff.), die Phänomenologie und Kantische'Philosophie miteinander
verbindet, zu einer philosophischen Kritik des Lebendigen überhaupt
weiterzuentwickeln. «Die Theorie der Sinnesmodalität», schrieb Plessner im
Vorwort zur ersten Auflage der «Stufen», «als einer je spezifischen Verhältnisform

von Leib und Psyche bzw. Materialität und Sinngebung drängt -
besonders im Problem der sogenannten niederen Sinne und in dem Problem
der Objektivität der Sinnesqualitäten nach einer fundamentaleren Fassung
des Verhältnisses von Leib und Umwelt. Von hier aus eröffnete sich die
Einsicht in bestimmte Korrelationsgesetze von Leibform und Umweltform,
welche offenbar Organisationsgesetze des Lebens darstellen» (IV, S. 9 f.).

19



Man muss diese Zusammenhänge wenigstens im groben sehen, um die
innere Einheit des Gesamtwerkes von Plessner zu verstehen. Die exzentrische
Positionalität des Menschen ist der Schlüsselbegriff, das Fundament der
philosophischen Anthropologie Plessners. Neben Plessners Schriften zur
philosophischen Anthropologie im engeren Sinne lassen sich drei weitere

Hauptströmungen seines Denkens mit einiger Deutlichkeit identifizieren
und im Kern auf seine anthropologische Grundauffassung zurückführen
bzw. als deren Exemplifikation verstehen. Da sind erstens die Schriften zum
Thema der Expressivität des Menschen, unter denen die 1941 erschienene
Analyse von «Lachen und Weinen:- Eine Untersuchung der Grenzen
menschlichen Verhaltens» (VII, S. 201 ff.) die zentrale Stellung einnimmt.
Plessner belegt hier mit äusserster Akribie die Auffassung, dass die beiden
Phänomene Lachen und Weinen Ausdruck der exzentrischen Gebrochenheit

des Menschen sind. Lässt sich bereits bei der Mimik der partielle Verlust

personaler Verfügbarkeit über den Leib konstatieren, so zeigt sich
im Lachen und Weinen der «Verlust der Beherrschung im Ganzen»
(VII, S. 274). Lachen und Weinen sind «wenn die Formel erlaubt ist: sinnvolle

Fehlreaktionen mit Hilfe eines Bruches zwischen Mensch und Körper»
(VII, S. 432). Zwölf Jahre nach Erscheinen von «Lachen und Weinen» hat
Plessner, einer Anregung des Basler Anthropologen Hans Kunz folgend
(vgl. VII, S. 206), seine Analyse auf das Lächeln ausgedehnt und so seine
Interpretation noch einmal verdeutlichend intensiviert: «Lächeln ist Mimik
des Geistes. Wir können auch sagen: Mimik der menschlichen Position»
(VII, S. 431). «Lachend und weinend ist der Mensch Opfer seines Geistes,
lächelnd gibt er ihm Ausdruck» (VII, S. 432) - die wohl prägnanteste Formel

Plessners für die Veranschaulichung der Exzentrizität im Bereich der
Expressivität (womit übrigens auch die weitverbreitete Meinung zurückgewiesen

sein dürfte, Plessners Begriff der Exzentrizität umfasse nur das, was
einfacher auch mit dem traditionellen Terminus «Reflexion» zu sagen sei).
Mit der Übertragung der Analyse der exzentrischen Positionalität des
Menschen auf den mitweltlichen Bereich wird die soziologische Fragestellung
als ein weiterer zentraler Aspekt in Plessners Denken sichtbar. Denn der
sozialen Rolle und der durch sie mitkonstituierten Formen der Macht (vgl.
Plessners «politische Anthropologie» in «Macht und menschliche Natur»,
V, S. 135 ff.; zum Verhältnis von philosophischer Anthropologie und
Gesellschaftstheorie bei Plessner vgl. auch den Beitrag von J. Schütze in
B. Delfgaauw et al., S. 67 ff.) kann sich kein Mensch je entwinden; in ihr
manifestiert sich die Gebrochenheit aller sozialen Bezüge der Menschen
untereinander - konstitutive Notwendigkeit für ein Wesen, das nie im Zentrum

20



seiner selbst aufgehen kann. So wird schliesslich, drittens, die Geschichte
selbst soweit sie sich in kulturellen Manifestationen (samt ihren politischen
Implikationen) des Menschen fassen lässt, Thema in Plessners Denken.
Lange vor den Greueln des Dritten Reiches hat Plessner auf die Ideologisie-
rung aufmerksam gemacht, die in der Annahme einer «natürlichen»
Ordnung der menschlichen Angelegenheiten liegt - einerlei, ob diese Ordnung
geschichtsteleologisch oder im Sinne der verkommenen Rassenschwätzer
des Dritten Reiches reklamiert wird. Es gibt keine Natürlichkeit des
Menschen als ordnendes Prinzip. Das exzentrische Verhältnis des Menschen zu
sich selbst zeigt sich als risikoreiche «natürliche Künstlichkeit» (so lautet
Plessners 1. anthropologisches Grundgesetz, IV, S. 383; vgl. hierzu auch die

Beiträge von H. Pleger, I. Pape, T. Baumeister und T. Oudemans in Delf-
gaauw etal.). Deshalb auch gibt es für die Anthropologie keine Möglichkeit,

den Menschen geschichtslos zu bestimmen, wie es umgekehrt unmöglich

ist, den Menschen mit seiner Geschichte zu identifizieren. Plessner
fasste die prinzipielle Unergründlichkeit des Menschen im mittlerweile zum
Topos gewordenen Wort «homo absconditus» zusammen: «Die Verborgenheit

des Menschen für sich selbst wie für seine Mitmenschen - homo
absconditus - ist die Nachtseite seiner Weltoffenheit. Er kann sich nie ganz in
seinen Taten erkennen - nur seinen Schatten, der ihm vorausläuft und hinter
ihm zurückbleibt, einen Abdruck, einen Fingerzeig auf sich selbst. Deshalb
hat er Geschichte» (VIII, S. 359).

Helmuth Plessners philosophische Anthropologie oder Lebensphilosophie

bestimmt sich selbst aus dem Anspruch, im Rückgang auf Kants
Zweiweltentheorie zugleich einen Weg zu deren Überwindung aufzuzeigen, «den
Menschen als geistig-sittliche und als natürliche Existenz auf Grund einer
Erfahrungsstellung zu begreifen» (IV, S. 49). Der von Hans Heinz Holz
vorgelegte Bericht über die Diskussion am Groninger Kolloquium (S. 155 ff.)
macht deutlich, dass die Meinungen darüber weit auseinandergehen, ob
Plessner seinen Anspruch erfüllen konnte. «Ist nun», so schreibt Holz, «die
Konstruktion des Stufenbaus der organischen Welt das theoretische Abbild
eines dialektischen Prozesses (mit Umschlag von einer Formbestimmtheit
in die ihr jeweils als bestimmte Negation entgegengesetzte), ist sie das Resultat

einer ausgearbeiteten phänomenologischen Konstitution oder fällt sie

gar in dem Bemühen, einen metaphysischen Monismus zu vermeiden, wieder

in den Dualismus zurück, zu dessen Überwindung sie angetreten war?
Jede dieser Deutungsmöglichkeiten wird in diesem Buch vertreten»
(S. 155). Angesichts dieser hermeneutischen Unsicherheit dem Denken
Plessners gegenüber muss darauf hingewiesen werden, dass eine fundierte,

21



aus der Gesamtschau des Plessnerschen Werkes heraus argumentierende
systematische Darstellung und Interpretation von Plessners Stellung innerhalb

der Phänomenologie noch immer aussteht. Die von Delfgaauw
vereinigten Vorträge mögen einige Facetten beibringen, wie auch die in der
erwähnten Plessner-Festschrift von 1957 versammelten Aufsätze eine gewisse
Hilfe zum Verständnis von Plessners Erfahrungsstellung bieten, aber an
systematischer Literatur zum Gesamtwerk Plessners gibt es nur die Dissertation

von F. Hammer: «Die exzentrische Position des Menschen» (Bonn
1967) und zu Plessners Soziologie lässt sich etwa die Dissertation von
M. Oesterreicher-Mollwo, «Reflexion und Rolle» (Tübingen 1972) beiziehen.

Schliesslich hat auch Majorie Grene (die Plessner von seinen
Amerikaaufenthalten her persönlich kannte und von ihm als «Verfechterin» der

philosophischen Anthropologie bezeichnet wird, vgl. X, S. 341) in ihren
«Approaches to a philosophical biology» (New York/London 1968) Plessner

ein Kapitel gewidmet.
Das jetzt in der zehnbändigen Werkausgabe vorliegende reiche Oeuvre

bildet die Grundlage zu einer Neubesinnung auf diesen ebenso originalen
wie sachlich unbestechlichen und nüchternen Denker. Die durch die

Werner-Reimers-Stiftung geförderte Edition «Helmuth Plessner; Gesammelte

Schriften» wurde in den Jahren 1980-1984 von Günter Dux, Odo
Marquard und Elisabeth Ströker im Suhrkamp-Verlag herausgegeben. Freilich

müssen nach wie vor wichtige Zeugnisse Plessners an anderer Stelle (etwa

in dem oben erwähnten Buch von Nicolai Hartmann) gesucht werden.
Anderes wiederum wurde ganz einfach weggelassen (wie z. B. das Vorwort,
dem das Motto zu der vorliegenden Arbeit entstammt). Obwohl diese Mängel

ebenso wie das Fehlen eines Gesamtregisters für die künftige Plessner-

Forschung ein Handicap bedeuten, müssen sie hingenommen werden
angesichts des Verdienstes der Herausgeber, mit der vorliegenden Ausgabe wertvolle

Schriften überhaupt erst wieder greifbar gemacht zu haben.
Max Herzog

22


	Helmuth Plessner : 1892-1985

