Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)
Nachruf: Helmuth Plessner : 1892-1985
Autor: Herzog, Max

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 46/1987

HELMUTH PLESSNER
1892-1985

«Nicht alles, was alt ist, hat seine Zeit gehabt,
und wer oder was war schon seine Zeit? Die
Zeit der Philosophie ist nicht ohne weiteres und
ohne unser Zutun die Zeit der Gesellschaft,
und was von ihr in Gedanken sich fasst, be-
stimmt sich aus den Schlussfolgerungen, deren
Pramissen in unsere Hinde und Kopfe gegeben
sind» (H. Plessner: Zwischen Philosophie und
Geschichte, Vorwort).

Helmuth Plessner starb dreiundneunzigjdhrig am 12. Juni 1985 in Gottin-
gen, wohin er Ende der siebziger Jahre zuriickgekehrt war. Nach seiner
Emeritierung hatte er sich 1963 in Erlenbach am Ziirichsee niedergelassen
und auf Initiative von Wilhelm Keller Lehrveranstaltungen an der Universi-
tat Zirich ubernommen, welche ihm 1972 den Ehrendoktor der Philoso-
phie verlieh. Ein Denker, der «seine Zeit» nicht gehabt hatte. Dies zeigte sich
schon daran, dass seine Werke nur schwer greifbar waren. Erst im Jahre vor
seinem Tode wurde eine Edition seiner «Gesammelten Schriften» abge-
schlossen. Bis dahin waren seine Arbeiten weit verstreut und vor allem ein-
zelne Aufsidtze aus den dreissiger bis fiinfziger Jahren nur mithsam in den
Bibliotheken zu finden. Helmuth Plessner war, wie Martin Meyer in seinem
1980 erschienenen Aufsatz «An Helmuth Plessner erinnern» schreibt,
«kein Philosoph der deutschen Intelligenz. Er hat nie zu Parteiungen An-
lass gegeben oder die politischen Geister — und wer ware das nicht? - in Un-
ruhe versetzt. Er hat keine Polemiken entfacht, seine Schiiler nicht zu Pole-
mikern ausgebildet. Erist nie mit einer «Lehre» identifiziert worden, hat nie
als ein die Studenten bezwingender Lehrer gewirkt. Er hat keine Epigonen,
die sein Denken verwalteten. Er hat keine Gegner, die seinen Namen ins Ge-
sprach brachten» (Merkur, Heft 9, September 1980, S. 918).

Als 1928 Plessners anthropologisches Hauptwerk - «Die Stufen des Or-
ganischen und der Mensch» - erschien, hatten andere Autoren «ihre» Zeit.
Das Buch stand in deren Schatten und wurde kaum rezipiert. Im fast vierzig
Jahre spater geschriebenen eindriicklichen Vorwort zur zweiten Auflage des
Buches sagt Plessner, er hiatte kaum Anregung zur Sache erhalten, und:
«Ernsthafte Kritik haben die «Stufen> nicht gefunden» (Ges. Schriften IV,

14



S.13). Man habe, schreibt er weiter, «das schwerfillige Werk eines Unbe-
kannten fiir die Ausfithrung Schelerscher Gedanken» gehalten, «zumal es,
oberflachlich gesehen, ihrem Stufenmodell zu folgen schien». Die Jahre bis
zum Ende der offenen Diskussion in Deutschland 1933 (und der kurz dar-
auf folgenden Emigration Plessners zunéchst in die Tiirkei und dann, auf
Einladung von F. J. J. Buytendik, nach Groningen in den Niederlanden)
standen nicht im Zeichen einer vorurteilsfreien Revision dieses Urteils, son-
dern «soweit iiberhaupt von einem Interesse an philosophischer Anthropo-
logie die Rede sein konnte, ganz unter dem Eindruck von Heidegger und Ja-
spers». Das grosste Hemmnis fiir die Rezeption des Buches aber sei das
Buch selbst: «Wer wagt sich schon an eine philosophische Behandlung bio-
logischer Stoffe? Philosophen, gelernte Philosophen haben bei uns selten
ein Verhaltnis zur Naturwissenschaft.»

Als dann «Das Schicksal deutschen Geistes im Ausgang seiner biirgerli-
chen Epoche» 1935 in der Schweiz erschien, fand auch dieses Buch seine
Adressaten nicht. Es kam, wie Meyer schreibt, «zu spit, um den Deutschen,
die nicht mehr die Sprache von solchen Uberschriften sprachen, die Augen
fiirs Genealogische zu 6ffnen. 1959 erschien die zweite Auflage, mit verin-
dertem Titel. Diesmal war Die verspdtete Nation zu frith, um den Deut-
schen, die sich eben wirtschaftlich von einem grosseren Trauma erholten,
das Schicksal zu erkldren».

Riickblickend bestechen die Arbeiten Plessners gerade in ihrer «Unzeit-
gemadssheit», ihrer weitgehenden Unberiihrtheit von modischen Stromun-
gen des «zeitgemassen» Denkens, durch ihre Unabhangigkeit und Sachlich-
keit. Die mogliche Tragweite von Plessners Methodik fiir eine Philosophie
des Lebendigen angesichts der heutigen Herausforderungen durch modern-
ste technische Applikationen naturwissenschaftlichen Denkens bleibt erst
noch zu entdecken. (Erste Schritte finden sich in einer Sammlung von Vor-
tragen, die anldsslich eines Kolloquiums zu Ehren des 90. Geburtstages von
Plessner an der Universitit Groningen gehalten und jiingst publiziert wur-
den: «Philosophische Rede vom Menschen. Studien zur Anthropologie
Helmuth Plessners», hrsg. von Bernard Delfgaauw, Hans Heinz Holz, Lol-
le Nauta, Frankfurt/M. 1986; vgl. z. B. den Beitrag von E. van der Velde,
S. 103 ff.). Um aber den bahnbrechenden Ansatz von Plessners Hauptwerk
vor seinem historischen Hintergrund zu verstehen, geniigt schon ein Blick
auf den damaligen, noch weitgehend dem 19. Jahrhundert verhafteten
Stand der anthropologischen Forschung. Auf der Grundlage der Kanti-
schen Dichotomie von physiologischer und pragmatischer Anthropologie
wurde im 19. Jahrhundert der Dualismus von «Korper» bzw. «Natur» und

15



«Vernunft» bzw. «Geist» durch deren Zuweisung an heterogene Wissen-
schaften tiefer denn je radikalisiert. Unter dem Primat der aufkommenden
positivistischen Wissenschaftlichkeit wurde die Menschenerkenntnis ent-
weder ganz der unter Darwins Banne stehenden Biologie oder der zur Kéarr-
nerin der neu etablierten naturwissenschaftlichen Psychologie avancierten
Physiologie zugewiesen — getreu dem Ideal des positivistischen Monismus.
In dieser Situation war nichts weniger gefragt als eine sich nicht an die me-
thodischen Restriktionen der positivistischen Einstellung haltende Wesens-
erkenntnis des Menschen. Elisabeth Strocker hat zudem darauf aufmerk-
sam gemacht, dass «die eben aufkommenden politischen Richtungen des
Liberalismus und Sozialismus den universalen Geltungsanspruch des evo-
lutiven Prinzips wirksam unterstiitzten», und so versteht sich die Konse-
quenz: «die totale Nivellierung der anthropologischen Problematik auf die
Ebene der Zoologie und damit das gianzliche Verstummen der eigentlichen
Frage nach dem Wesen des Menschen» (Kant-Studien, Band 51, Heft 4,
1959/60, S. 461).

Erst Helmuth Plessner hat aus dieser Situation einen vollig neuen Weg
zur Begriindung anthropologischer Wesenserkenntnis gewiesen. Biogra-
phisch ist hierfiir bedeutsam, dass Plessner nach einer anfinglichen Zuwen-
dung zum Medizinstudium in Freiburg bereits zwel Semester spéter zur
Zoologie in Heidelberg wechselte. Uber diesen Umweg (dessen Fruchtbar-
keit das reiche Material in den «Stufen» belegt) fand Plessner — von Hans
Driesch und Wilhelm Windelband zur Beschaftigung mit Kant gedriangt -
Zugang zur philosophischen Erkenntniskritik. Der hierin dominierende
Neukantianismus befriedigte ihn jedoch ebensowenig wie die um die Refle-
xionihrer apriorischen Voraussetzungen verkiirzte und noch weitgehend im
Banne der assoziationistischen Elementenlehre stehende Wahrnehmungs-
psychologie. Dagegen faszinierte Husserls Phanomenologie die ganze jun-
ge Generation: «die Wirkung der Phanomenologie beruhte auf der Rehabi-
litierung der natiirlichen Weltsicht durch eine Methode offener Forschung,
welche das Vertrauen zum urspriinglichen Erleben in allen Bereichen sich
zum Ziel gesetzt hatte», schreibt Plessner riickblickend (X, S. 309 f.). Von
1914 bis zur Berufung Husserls nach Freiburg war letzterer denn auch Pless-
ners akademischer Lehrer in Gottingen. Aber Plessner gab seinen Plan, bei
Husserl zu promovieren bald auf: «Mir wurde klar: Ich wusste zu wenig von
Kant. Da wiare man in Marburg bei Cohen und Natorp an der Quelle gewe-
sen. Sollte ich vielleicht bei Husserl Kant studieren? (. . .) Die Wendung, die
Husserl in den <Ideen> dem transzendentalen Idealismus nahergebracht
hatte (. . .), verlangte eine griindliche Abgrenzung der Absichten Kants von

16



denen Husserls. So hatte sich das anfingliche Projekt auf Kant verlagert»
(X.S.308f.). Soreichte Plessner 1916 bei einem Schiiler Windelbands, Paul
Hensel, in Erlangen seine Dissertation {iber die «Krisis der transzendenta-
len Wahrheit im Anfang» ein. Sie sollte die kritische Transzendentalphilo-
sophie als ein Ganzes in den Blick bringen, und ihr Ziel war nichts weniger
als die Beantwortung der Frage: «Wie und in welcher Durchfithrung ist Ver-
nunftkritik iiberhaupt moglich?» (I, S. 146). Als weiterer wichtiger biogra-
phischer Markstein muss die Begegnung mit Max Scheler angefiihrt wer-
den. Die Bekanntschaft mit Scheler sollte zum 1920 erfolgten Wechsel an
die Universitidt Koln fithren: « <Kommen Sie nach Koln», sagte Scheler,
«das neue Alexandrien> » (X, S. 314). Hier habilitierte sich Plessner mit ei-
ner Arbeit iiber die «Kritik der philosophischen Urteilskraft» als Privatdo-
zent fir Soziologie und Philosophie (II, S. 7 ff.). Edmund Husserls Analy-
sen des «Gegebenen» und Max Schelers anticartesianische Bestimmung der
psychophysischen Neutralitit des Leibes sollten zu den richtungsweisenden
Themen werden, die Plessners eigenes Denken iiber Kant hinaus mitform-
ten.

Kants transzendentales Fragen blieb fiir Plessner lebenslang bestim-
mend. Von der Dissertation bis zu den letzten Publikationen galt sein Inter-
esse Kant. Im Sinne Schelers erweiterte Plessner aber Kants Theorie der Sin-
neswahrnehmung iiber ihre transzendentale Funktion der Gegenstandser-
kenntnis hinaus auf das volle - auch die «untergeistigen» Dimensionen mit-
einbegreifende - Verhalten des Menschen in seiner Welt. Max Scheler, nicht
Husserl, war hierfiir Vorbild, denn letzterer schien wieder in das alte sub-
jektzentrierte Denken zuriickzufallen, das in den cartesianischen Aporien
der reinen Intentionalanalysen zu versanden drohte. Dagegen hat «Scheler,
Phanomenologe der ersten Stunde(...), Husserls spitere Wendung zum
Idealismus nicht mitgemacht». Schelers «eigentliche Leistung, die Ent-
deckung der kognitiven Tragweite emotionaler Akte» bestimmte Umkreis
und Art der anthropologischen Gedanken. «Hier haben Leiblichkeit und
Umweltlichkeit, Liebe und Hass, Reue und Wiedergeburt ihren themati-
schen Ort» (IV, S. 16). Zwar er6ffneten Schelers Analysen auch Heidegger
jene Dimension, in der sich die Fundamentalontologie samt der ihr voran-
gestellten Daseinsanalytik vollziehen sollte. Aber Heideggers These vom
Primat der Existenz hatte die biologischen Fakten ebenso aus ihrem Frage-
bereich ausgeschlossen, wie es umgekehrt den gegenstiandlichen Wissen-
schaften vom Menschen nicht gelang, ihre Forschungsergebnisse auf einen
die heterogenen humanen Aspekte iibergreifenden Grund zu beziehen.
«Die kopernikanische Wendung Kants zum Bewusstsein als dem Horizont,

17



unter welchem Gegenstiande sich konstituieren, von Husserl fiir den Ge-
samtbereich moéglicher Intentionalitit erneuert, wurde mit der These vom
methodischen Primat der Existenz erneut bekraftigt» (IV, S. 21). Damit ist
Plessners Differenz zu Heidegger vorgezeichnet: schon kurz nach Erschei-
nen von «Sein und Zeit» hat er sich denn auch gegen eine Existenzialanaly-
tik ausgesprochen, die die leib-seelischen Vorgiange ihrer fundamentalonto-
logischen Absicht zufolge aussparte. Als Gegenstand anthropologischer
Uberlegungen forderte Plessner dagegen 1931 die konkrete Einheit der Per-
son «mit Haut und Haaren, nicht nur als Existenz im Sinne Heideggers»
(in: Nicolai Hartmann, Philosophische Vortrige, Berlin 1931, S. 51). Ahnli-
che Kritik an Heidegger hatte auch Lowith seit 1930 immer wieder getibt.
Die «Bundesgenossenschaft» (Plessner) der beiden Denker fand schliess-
lich in Plessners Zustimmung zu Lowiths Beitrag «Natur und Humanitat
des Menschen» in der Plessner-Festschrift von 1957 ihre Bekriaftigung:
«Das leib- und geschlechtslose «Dasein im Menschen> kann nichts Ur-
spriingliches sein, wenn es erst in der Grenzsituation der Angst vor dem In-
der-Welt-sein aus einer <Verwandlung> des konkreten Menschen in ein pu-
res Da-sein hervorgeht» (Lowith in: Wesen und Wirklichkeit des Menschen,
Festschrift fiir H. Plessner, Goéttingen 1957, S.75; vgl. auch Plessner,
IV, S. 20).

Helmuth Plessner hat diese Forderung in den «Stufen» eingelost. Auf
dem Hintergrund der Uberwindung des Mechanismus-Vitalismus-Streites
von Koéhler und Driesch und unter betontem Einbezug der von J. v. Uexkiill
neu gegriindeten Umweltlehre entwickelte Plessner eine «originidre Biophi-
losophie» (v. Eickstedt). Ihr Charakteristikum sind die nicht anthropozen-
trisch ausgerichteten «Modale» (Plessner libernimmt diesen Terminus von
Helmbholtz) des Lebendigen - Plessners «Theorie der organischen Wesens-
merkmale». Wie z.B. die Farbqualititen «anorganische Modale»
(IV, S. 159) sind, bilden die Wesensmerkmale des Lebendigen qualitativ ir-
reduzible Modale. «Die Modale bestimmen fir sich bereits eine durchaus
geschlossene Sphire anschauungsfahigen, aber nicht direkt messfahigen,
quantifizierbaren <Seins» » (IV, S. 160). Ausgangspunkt fiir diese Theorie
bildet die Analyse der Begrenzung von Korpern im allgemeinen und dann
die spezifische Differenz fiir die belebten Korper. Diese Differenz sieht
Plessner in der Positionalitdt, der Grundbestimmung aller lebendigen Kor-
per. Damit ist das je durch seinen Organismus absolut gegensinnig be-
stimmte Verhiltnis des Lebewesens zu seiner Umwelt gemeint, die Art und
Weise, wie es seine Begrenzung gegeniiber seiner Umwelt realisiert, d. h. sich
abhebt und zugleich auf sie bezieht. Aus diesem Verhéaltnis bestimmt sich

18



die jeweilige Organisationsform eines Lebewesens. Von der «offenen» Posi-
tionsform der Pflanze tiber die «geschlossene» des Tieres entwickelt Pless-
ner die Stufen des Organischen bis hin zur «exzentrischen Positionalitit»
des Menschen: «Im Fortgang von der offenen Form des Typus pflanzlicher
Organisation fiihrt eine Steigerung zur geschlossenen Form eines durch
Reiz und Reaktion vermittelten Lebens, das sich in eine Umwelt versetzt
sieht, zu der es sich in Suche und Anpassung beweglich verhilt. Ein Tier hat
von einer Mitte aus und zu einer Mitte hin fiihrende reizleitende Organe und
gehort damit zum geschlossenen, dem zentrischen Lebenstyp. Und eine
abermalige Steigerung des gleichen Prinzips fithrt zum Durchbruch in die
Exzentrizitit, die sich auf der zentrischen Form aufbaut und darum Weltof-
fenheit nur bedingt erreicht» (X, S. 327). Plessner versteht seine «Stufen»
somit nicht als eine « Abbreviatur der Evolutionstheorie», sondern «als eine
Logik der lebendigen Form». Am Leitfaden des Positionalitatsbegriffes las-
sen sich jene Bruchstellen vermeiden, welche zum Cartesianischen Dualis-
mus fiithrten (X, S. 326 1.).

Es ist schwer verstdndlich, dass Plessners Buch als Ausfithrung der als
Planskizze vorliegenden Anthropologie von Scheler gehalten werden konn-
te. Plessner bemerkt riickblickend bitter, Scheler hitte erst durch Nicolai
Hartmann «von der Unsinnigkeit des Plagiatvorwurfes» (X, S. 329) iiber-
zeugt werden miissen, weil Scheler selbst ebensowenig wie spiter Gehlen
von Plessners Buch Notiz genommen hatte. Plessners «Stufen» haben we-
der mit der von Scheler neu belebten aristotelischen Hierarchie noch mit
Schelers Geistmetaphysik etwas gemein. Plessner hatte vielmehr, «was
Scheler perphorreszierte und seiner Art zuwider war, den Versuch unter-
nommen, die Stufung der organischen Welt unter einem Gesichtspunkt zu
begreifen» (IV, S. 18 f.). Der Gesichtspunkt der Positionalitit erlaubte es
Plessner, seine 1923 erschienene sinnesphilosophische Untersuchung («Die
Einheit der Sinne. Grundlinien einer Asthesiologie des Geistes,
I11, S. 7 ff.), die Phdnomenologie und Kantische Philosophie miteinander
verbindet, zu einer philosophischen Kritik des Lebendigen iiberhaupt wei-
terzuentwickeln. «Die Theorie der Sinnesmodalitit», schrieb Plessner im
Vorwort zur ersten Auflage der «Stufen», «als einer je spezifischen Verhilt-
nisform von Leib und Psyche bzw. Materialitit und Sinngebung dringt —
besonders im Problem der sogenannten niederen Sinne und in dem Problem
der Objektivitit der Sinnesqualitdten nach einer fundamentaleren Fassung
des Verhiltnisses von Leib und Umwelt. Von hier aus eréffnete sich die Ein-
sicht in bestimmte Korrelationsgesetze von Leibform und Umweltform,
welche offenbar Organisationsgesetze des Lebens darstellen» (IV, S. 9f.).

19



Man muss diese Zusammenhinge wenigstens im groben sehen, um die in-
nere Einheit des Gesamtwerkes von Plessner zu verstehen. Die exzentrische
Positionalitdt des Menschen ist der Schliisselbegriff, das Fundament der
philosophischen Anthropologie Plessners. Neben Plessners Schriften zur
philosophischen Anthropologie im engeren Sinne lassen sich drei weitere
Hauptstromungen seines Denkens mit einiger Deutlichkeit identifizieren
und im Kern auf seine anthropologische Grundauffassung zurtickfiihren
bzw, als deren Exemplifikation verstehen. Da sind erstens die Schriften zum
Thema der Expressivitit des Menschen, unter denen die 1941 erschienene
Analyse von «Lachen und Weinen: Eine Untersuchung der Grenzen
menschlichen Verhaltens» (VII, S. 201 ff.) die zentrale Stellung einnimmt.
Plessner belegt hier mit dusserster Akribie die Auffassung, dass die beiden
Phidnomene Lachen und Weinen Ausdruck der exzentrischen Gebrochen-
heit des Menschen sind. Lisst sich bereits bei der Mimik der partielle Ver-
lust personaler Verfiigbarkeit iiber den Leib konstatieren, so zeigt sich
im Lachen und Weinen der «Verlust der Beherrschung im Ganzen»
(VIL, S. 274). Lachen und Weinen sind «wenn die Formel erlaubt ist: sinn-
volle Fehlreaktionen mit Hilfe eines Bruches zwischen Mensch und Kérper»
(VIL S. 432). Zwolf Jahre nach Erscheinen von «Lachen und Weinen» hat
Plessner, einer Anregung des Basler Anthropologen Hans Kunz folgend
(vgl. VII, S. 206), seine Analyse auf das Lacheln ausgedehnt und so seine In-
terpretation noch einmal verdeutlichend intensiviert: «Lécheln ist Mimik
des Geistes. Wir konnen auch sagen: Mimik der menschlichen Position»
(VIL S. 431). «Lachend und weinend ist der Mensch Opfer seines Geistes,
lachelnd gibt er ihm Ausdruck» (VIL, S. 432) - die wohl pragnanteste For-
mel Plessners fiir die Veranschaulichung der Exzentrizitdt im Bereich der
Expressivitdt (womit {ibrigens auch die weitverbreitete Meinung zuriickge-
wiesen sein diirfte, Plessners Begriff der Exzentrizitit umfasse nur das, was
einfacher auch mit dem traditionellen Terminus «Reflexion» zu sagen sei).
Mit der Ubertragung der Analyse der exzentrischen Positionalitit des Men-
schen auf den mitweltlichen Bereich wird die soziologische Fragestellung
als ein weiterer zentraler Aspekt in Plessners Denken sichtbar. Denn der so-
zialen Rolle und der durch sie mitkonstituierten Formen der Macht (vgl.
Plessners «politische Anthropologie» in «Macht und menschliche Natur»,
V, S. 135 ff.; zum Verhiltnis von philosophischer Anthropologie und Ge-
sellschaftstheorie bei Plessner vgl. auch den Beitrag von J. Schiitze in
B. Delfgaauw et al., S. 67 ff.) kann sich kein Mensch jeentwinden; in ihr ma-
nifestiert sich die Gebrochenheit aller sozialen Beziige der Menschen unter-
einander - konstitutive Notwendigkeit fiir ein Wesen, das nie im Zentrum

20



seiner selbst aufgehen kann. So wird schliesslich, drittens, die Geschichte
selbst soweit sie sich in kulturellen Manifestationen (samt ihren politischen
Implikationen) des Menschen fassen ldsst, Thema in Plessners Denken.
Lange vor den Greueln des Dritten Reiches hat Plessner auf die Ideologisie-
rung aufmerksam gemacht, die in der Annahme einer «natiirlichen» Ord-
nung der menschlichen Angelegenheiten liegt - einerlei, ob diese Ordnung
geschichtsteleologisch oder im Sinne der verkommenen Rassenschwitzer
des Dritten Reiches reklamiert wird. Es gibt keine Natiirlichkeit des Men-
schen als ordnendes Prinzip. Das exzentrische Verhiltnis des Menschen zu
sich selbst zeigt sich als risikoreiche «natiirliche Kiinstlichkeit» (so lautet
Plessners 1. anthropologisches Grundgesetz, IV, S. 383; vgl. hierzu auch die
Beitrage von H. Pleger, 1. Pape, T. Baumeister und T. Oudemans in Delf-
gaauw et al.). Deshalb auch gibt es fiir die Anthropologie keine Méoglich-
keit, den Menschen geschichtslos zu bestimmen, wie es umgekehrt unmog-
lich ist, den Menschen mit seiner Geschichte zu identifizieren. Plessner
fasste die prinzipielle Unergriindlichkeit des Menschen im mittlerweile zum
Topos gewordenen Wort «homo absconditus» zusammen: «Die Verborgen-
heit des Menschen fiir sich selbst wie fiir seine Mitmenschen - homo ab-
sconditus - ist die Nachtseite seiner Weltoffenheit. Er kann sich nie ganz in
seinen Taten erkennen - nur seinen Schatten, der ihm vorauslauft und hinter
ihm zuriickbleibt, einen Abdruck, einen Fingerzeig auf sich selbst. Deshalb
hat er Geschichte» (VIII, S. 359).

Helmuth Plessners philosophische Anthropologie oder Lebensphiloso-
phie bestimmt sich selbst aus dem Anspruch, im Riickgang auf Kants Zwei-
weltentheorie zugleich einen Weg zu deren Uberwindung aufzuzeigen, «den
Menschen als geistig-sittliche und als natiirliche Existenz auf Grund einer
Erfahrungsstellung zu begreifen» (IV, S. 49). Der von Hans Heinz Holz vor-
gelegte Bericht tiber die Diskussion am Groninger Kolloquium (S. 155 ff.)
macht deutlich, dass die Meinungen dariiber weit auseinandergehen, ob
Plessner seinen Anspruch erfiillen konnte. «Ist nuny, so schreibt Holz, «die
Konstruktion des Stufenbaus der organischen Welt das theoretische Abbild
eines dialektischen Prozesses (mit Umschlag von einer Formbestimmtheit
indieihr jeweils als bestimmte Negation entgegengesetzte), ist sie das Resul-
tat einer ausgearbeiteten phdnomenologischen Konstitution oder fallt sie
gar in dem Bemiihen, einen metaphysischen Monismus zu vermeiden, wie-
der in den Dualismus zuriick, zu dessen Uberwindung sie angetreten war?
Jede dieser Deutungsmoglichkeiten wird in diesem Buch vertreten»
(S. 155). Angesichts dieser hermeneutischen Unsicherheit dem Denken
Plessners gegeniiber muss darauf hingewiesen werden, dass eine fundierte,

21



aus der Gesamtschau des Plessnerschen Werkes heraus argumentierende sy-
stematische Darstellung und Interpretation von Plessners Stellung inner-
halb der Phdanomenologie noch immer aussteht. Die von Delfgaauw verei-
nigten Vortrige mogen einige Facetten beibringen, wie auch die in der er-
wahnten Plessner-Festschrift von 1957 versammelten Aufsitze eine gewisse
Hilfe zum Verstandnis von Plessners Erfahrungsstellung bieten, aber an sy-
stematischer Literatur zum Gesamtwerk Plessners gibt es nur die Disserta-
tion von F. Hammer: «Die exzentrische Position des Menschen» (Bonn
1967) und zu Plessners Soziologie ldsst sich etwa die Dissertation von
M. Oesterreicher-Mollwo, «Reflexion und Rolle» (Tiibingen 1972) beizie-
hen. Schliesslich hat auch Majorie Grene (die Plessner von seinen Ameri-
kaaufenthalten her persdnlich kannte und von ihm als «Verfechterin» der
philosophischen Anthropologie bezeichnet wird, vgl. X, S. 341) in ihren
«Approaches to a philosophical biology» (New York/London 1968) Pless-
ner ein Kapitel gewidmet.

Das jetzt in der zehnbdndigen Werkausgabe vorliegende reiche Oeuvre
bildet die Grundlage zu einer Neubesinnung auf diesen ebenso originalen
wie sachlich unbestechlichen und niichternen Denker. Die durch die
Werner-Reimers-Stiftung geforderte Edition «Helmuth Plessner; Gesam-
melte Schriften» wurde in den Jahren 1980-1984 von Giinter Dux, Odo
Marquard und Elisabeth Stroker im Suhrkamp-Verlag herausgegeben. Frei-
lich miissen nach wie vor wichtige Zeugnisse Plessners an anderer Stelle (et-
wa in dem oben erwidhnten Buch von Nicolai Hartmann) gesucht werden.
Anderes wiederum wurde ganz einfach weggelassen (wie z. B. das Vorwort,
dem das Motto zu der vorliegenden Arbeit entstammt). Obwohl diese Man-
gel ebenso wie das Fehlen eines Gesamtregisters fiir die kiinftige Plessner-
Forschung ein Handicap bedeuten, miissen sie hingenommen werden ange-
sichts des Verdienstes der Herausgeber, mit der vorliegenden Ausgabe wert-
volle Schriften tiberhaupt erst wieder greifbar gemacht zu haben.

Max Herzog

22



	Helmuth Plessner : 1892-1985

