
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Nachruf: Wilhelm Keller 1909-1987 : Gedenkrede

Autor: Holzhey, Helmut

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Würdigungen

Sludia Philosophien 46/1987

WILHELM KELLER
1909-1987

Gedenkrede

Mit unserem Lehrer, Kollegen und Freund Wilhelm Keller ist ein Mensch
dahingegangen, der gegenwärtiges Philosophieren zu seiner Lebensaufgabe
gemacht, der sich - um den Titel einer seiner kleineren Veröffentlichungen
zu gebrauchen - «Gegenwartsaufgaben der Philosophie» verschrieben hatte,

darin Nähe und Distanz zu seiner eigenen Zeit sowohl wie zu seiner Sache
bekundend.

«Aber weil Hiersein viel ist, und weil uns scheinbar
alles das Hiesige braucht, dieses Schwindende, das

seltsam uns angeht. Uns, die Schwindendsten.»

Rilke - im Buch «Vom Wesen des Menschen» (S. 67) zitiert. - Die grösste
Nähe zu dem, was an der Zeit war, erreichte die von Wilhelm Keller vertretene

philosophische Anthropologie in den späten vierziger und in den fünfziger

Jahren. Die Erfahrung des Krieges war noch gegenwärtig. Es ging um
das Wesen des Menschen. Die Frage nach diesem Wesen war Vorkriegserbe,
gewiss. Sie nahm nun, durchgestanden, den Schrecken in sich auf. «Warum
ist der Mensch des Menschen Mörder?» überschrieb Walter Robert Corti
sein Akademieprojekt, Keller arbeitete daran mit. Es war aber nicht die
Ethik, der das erste Interesse des Verstorbenen galt. Seine zentrale Intention
muss auf der Folie des theoretischen Antihumanismus, des Willens, den
Mythos vom Menschen zu Asche zu machen, gesehen werden, den Louis
Altusser in der Marxrenaissance der sechziger Jahre verkündete. Wilhelm
Keller arbeitete an einem theoretischen Humanismus - in seinen eigenen
Worten: auf «ein Verständnis des Menschlichen» hin, «das dem wahren Wesen

des Menschseins adäquat ist», gegen eine «naturalistische Reduktion
des Humanen». Wir sollten hier nicht falsches Pathos heraushören, Pathos
ja, aber Pathos als Erleiden jenes Schreckens, im Sinne des äschyleischen
pathei mathos - durch Leiden lernen. Es ist das eine Art Zauberwort gewe-

9



sen, das Wort «Mensch», auch ein Rätselwort. Es stand gegen «Gott», besser:

an Stelle des Wortes «Gott» oder soll ich sagen: an Stelle des Wortes
Gottes? Der Dahingegangene hat in seiner Selbstdarstellung festgehalten,
er habe theoretische Interessen für die Theologie «freilich zeitlebens
bewahrt». Das Wort «Mensch» stand vornehmlich gegen «Leben» und auch

gegen «Sein», so sehr es diese Grundworte in sich aufsog - gegen das
mechanisch gedeutete wie gegen das willentliche Grausamkeiten legitimierende

Leben, gegen die Kälte des blossen Seins und seine Nähe zur sinnbaren
Nichtigkeit. Wilhelm Keller hat Heidegger anthropologisch aufgefasst, von
dessen 1927 erschienenem Werk «Sein und Zeit» bleibende Eindrücke
(vielleicht gar Blessuren) davongetragen, die spätere Rede vom Sein als Ereignis
aber nicht mitgeredet, sich vielmehr auf dem «Rückweg zum Bewusstsein»

gehalten. Wo/wraber stand «Mensch»? Ich denke: für den in die Qualen seiner

Endlichkeit gefallenen Geist. Unerlöst treibt ihn die Unendlichkeit seines

Verlangens um. In einem Seminar zu Schellings Schrift «Über das Wesen

der menschlichen Freiheit», zu jenem Versuch, die Abgründigkeit des

Geistigen in Gott selbst zu legen, in die Differenz von Grund und Wesen,

postulierte Professor Keller mit verstohlenem Enthusiasmus: das müsste

man anthropologisch interpretieren!
Der Professor, der Lehrer. Keller war Lehrer der Philosophie in dem weiten

Sinne, der es ihm erlaubte, mit der gleichen Präsenz die Psychologie,
«anthropologisch fundierte theoretische Psychologie», zu vertreten. Die

Lehrumschreibung des 1947 nach Zürich berufenen Berner Privatdozenten
lautete: Systematische Philosophie und Psychologie. Die administrativen
Aufgaben, die Wilhelm Keller seit 1956 als Direktor des Psychologischen
Instituts in den Jahren seines rasanten Auf- und Ausbaus wahrzunehmen
hatte, beanspruchten ihn ohnehin weit stärker als das Philosophische Seminar.

Die Neueinführung der Psychologie als Hauptfach führte in der Folge
zum bekannten Anstieg der Studentenzahlen, Keller trug die Last der
Ausbildung zunächst fast allein, nach der Aufteilung in einen theoretischen und
einen empirischen Sektor betreute er die theoretische Psychologie, bis er mit
der 1967 erfolgten Berufung Detlev von Uslars auch hier entlastet wurde.
Die Prüfungsordnung erkannte damals noch auf eine enge Verschränkung
von Psychologie- und Philosophiestudium, so dass ich nun guten Gewissens

von meinen Erinnerungen an die philosophischen Lehrveranstaltungen
Wilhelm Kellers, insbesondere von den seminaristischen, sprechen kann.
Wir mussten Vorträge halten, den Texten entlang, auf ihren sachlichen
Gehalt verpflichtet. Der Dozent half nach, unterbrach gern, entwickelte
systematische Initiative; ich habe ihn nie so frei und souverän reden gehört wie

10



bei diesen Interventionen, die eine ganze Stunde ausfüllen konnten. Hier
spürten wir Philosophie im Vollzug und Wilhelm Keller im Element; fast
andächtige Studenten und ein unruhiger Referent. Das Seminar zum zweiten

Band der «Ideen zu einer reinen Phänomenologie...» von Edmund
Husserl verlief farbig. Ein Vortragender exemplifizierte, nein: arbeitete
phänomenologisch an mitgebrachten übergrossen Fausthandschuhen; der
Dozent lebte nochmals seine Überraschung durch, die er 1952 bei Erscheinen

des Bandes ob des Umstands erlebt hatte, in welchem Masse durch Husserl

den konkreten phänomenologischen Analysen Heideggers vorgearbeitet
schien.
Im Lebenswerk unseres verehrten Dahingegangenen sind verschiedene

Einflüsse zu einem neuen Ganzen verschmolzen, Einflüsse der
phänomenologischen Schule wohl zuerst (und zu den genannten Namen wäre vor
allem noch der Alexander Pfänders hinzuzufügen), aber auch des dem
Neukantianismus nahestehenden Richard Hönigswald, bei dem Keller in München

gehört hatte, nicht zuletzt des Berner Lehrers Carlo Sganzini und dessen

psychologischen Ansatzes, «alles Seelische unter dem Gesichtspunkt
von Vorwegnahme und Verwirklichung zu deuten». Das neue Ganze ist
der Entwurf einer philosophischen Anthropologie. Zusammen mit Hans
Kunz in Basel, dem er jahrzehntelang freundschaftlich verbunden war, steht
der Name Wilhelm Keller für eine dem Humanismus verpflichtete philosophische

Anthropologie nach dem Krieg, für eine philosophische Anthropologie,

die nicht zufälligerweise in der Schweiz - nämlich mit
verantwortungsvoller Abwägung, wie neuere deutsche philosophische Strömungen
aufzunehmen und zu verarbeiten seien - vertreten wurde. Als Dritter ist
unbedingt Helmuth Plessner zu erwähnen. Er erzählte bei der Feier von Kellers
60. Geburtstag, wie er seinerzeit aus Holland ohne Devisen und ohne rechte
Schuhe, aber mit der Absicht, in den Bergen zu wandern, in die Schweiz
gekommen sei; Keller habe ihm seine Bergschuhe angeboten, und siehe da, sie

passten. Später hat Plessner - Ehrendoktor der Philosophischen Fakultät I
der Universität Zürich - für viele Jahre Wohnsitz in Erlenbach genommen.

Was ist das aber nun, philosophische Anthropologie? «Die Idee einer
philosophischen Anthropologie besteht gerade darin, einen letztfundierten
ontologisch herleitbaren Wesensbegriff des Menschen zu gewinnen, aus
dem her.es gelänge, das Wesen der Geistigkeit mit der naturhaften
Substruktur des Daseins zusammen als eine innige Einheit in gegenseitiger
Verschlingung einzusehen.» So 1946. Ein Satz Wilhelm Kellers. Ein spröder
Satz, anderseits ist die erotische Metaphorik unverkennbar. Wichtig der
Konjunktiv mit optativem Unterton: «aus dem her es gelänge». Ich denke

11



an die Rolle der Liebe in Augustins Einkehr bei sich selbst und ihre
anthropologische Umsetzung zum «Selbstwertstreben» im letzten grösseren Buch
des Verstorbenen. «Meine Mutter», schreibt Wilhelm Keller in seiner Selbst-

darstellung, «war eine Frau von einfachster Geistes- und Lebensart. Umso
stärker war der moralische Druck, der von ihrem schlichten, aber sehr
empfindlichen Gemüt und von der engen pietistisch gefärbten Vorstellungs-,
Wert- und Vorurteilswelt ausging, die sie aus ihrer bäuerlichen Welt
mitbrachte. Da war jede Zärtlichkeit verpönt...» Phänomenologie lässt sich

wohl als eine Bewegung der Zärtlichkeit zu den Dingen, die und wie sie

erscheinen, deuten. Wilhelm Keller hat diese Nähe gesucht, auf Reisen -
besonders ausgreifend nach seiner 1974 erfolgten Emeritierung, durch Lektüren,

im unmittelbaren Hinsehen; vielleicht auch mit dem Prozess des

Schreibens, «aus dem her es gelänge». Was sollte gelingen? Die Versöhnung
von Geist und Natur als Menschsein, als Selbstsein. Wilhelm Keller lehrte,
das Wesen des Menschen - statt es gegenständlich oder gar substantiell zu
missdeuten - als Vollzug, als Weise zu sein zu verstehen, und die menschliche

Seinsweise als Selbsthaftigkeit. Wie uns immer wieder naturalistische
Reduktionen und das falsche Pathos idealistischer Menschenbilder zu
schaffen machen, so auch unserem Dozenten und Autor. In wiederholten
Anläufen ging er der menschlichen Prägung auch der zutiefst natürlichen
Elemente unseres Seins, der Triebe und Befindlichkeiten, nach, um so das
Selbstsein als anthropologisches Grw«c?prinzip auszuweisen. Auch die
Antriebe seien, lehrte er, «human strukturiert», zugänglich einer je eigenen
Hemmung bzw. Steuerung. Umgekehrt war für das Selbstsein zu unterstreichen,

dass es immer ein ontisches, ein faktisches Moment neben bzw. in
Verschränkung mit dem intentionalen besitzt. Sein und Bewusstsein ständen in
unauflösbarem Bezug, «Sein» bedeute Sein für... und dieses Bewusstsein
wiederum vollziehe Sein und stehe so gewissermassen im Sein.

Bei den konkreten psychologischen Analysen dieses Selbstseins folgte
Keller einer komplexen Methode. Der ideierende Blick war auf die «faktischen

Erscheinungen des Erlebens und Verhaltens» gerichtet, um die
Grundformen des seelischen Lebens zu eruieren; das begriffliche Denken
explizierte den vorausgesetzten Wesensbegriff des Menschen, um diese

Grundformen aus ihren ontologischen Bedingungen herzuleiten. Beide Wege

müssten sich nicht nur im Ziel treffen, sie würden sich auch durchdringen
- Letztfundierung war für Keller nie Begründung aus einem Punkt. Fruchtbarste

Anwendung haben Grundgedanke und Methode der philosophischen

Anthropologie in seinem Werk «Psychologie und Philosophie des

Wollens» gefunden, das 1954 erschien. Es ist der theoretischen Sicherung

12



der menschlichen Freiheit gewidmet. Auch hier macht sich der Autor zuerst
an eine phänomenologische Sichtung und Durchdringung - nun der Wol-
lensphänomene, in denen er das «Element der Freiheit» offenlegt, um
schliesslich der theoretischen Bestreitung von Freiheit ihre Affirmation in
seiner mit dem biologischen Theorem vom Mängelwesen Mensch gesättigten

Anthropologie des Selbstseins entgegenzusetzen.
Ich schliesse mit dem Ausdruck bewegten Dankes an den Verstorbenen.

Wir dürfen es, denke ich, Wilhelm Keller danken - unbeschadet des Dankes,
den wir ihm je individuell wissen und den ihm die Universität Zürich, die

Philosophische Fakultät I (der er seit 1947 angehörte und der er von 1966 bis
1968 als Dekan vorstand), das Psychologische Institut und das Philosophische

Seminar, die Schweizerische Philosophische Gesellschaft, die Stiftung
Lucerna und die Stiftung Nietzsche-Haus, das Institut für Psychohygiene
im Kindesalter und andere mehr schulden - wir dürfen es dem nun
Dahingegangenen danken, dass er mit Beharrlichkeit, Differenzierungsvermögen,
systematischer Kraft und Präzision der Formulierung der « <Dauervoraus-

setzung> der Menschlichkeit» anthropologisch nachgedacht hat, die
Bescheidung auch lebend, die der condition humaine angemessen ist, und mit
seinem Nachdenken jene zerbrechliche Voraussetzung der Menschlichkeit
erhaltend und bewährend. Helmut Holzhey

Eine Bibliographie der Schriften Wilhelm Kellers findet sich im Anhang seines Buches «Dasein

und Freiheit. Abhandlungen und Vorträge zur philosophischen Anthropologie und
Psychologie» (Bern 1974); seine Selbstdarstellung ist in Band 2 der von L. J. Pongratz, W. Traxel
und E. G. Wehner herausgegebenen «Psychologie in Selbstdarstellungen» (Bern/Stuttgart/Wien

1979, S. 109-147) erschienen.

13


	Wilhelm Keller 1909-1987 : Gedenkrede

