Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)
Nachruf: Wilhelm Keller 1909-1987 : Gedenkrede
Autor: Holzhey, Helmut

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wiirdigungen

Studia Philosophica 46/1987

WILHELM KELLER
1909-1987

Gedenkrede

Mit unserem Lehrer, Kollegen und Freund Wilhelm Keller ist ein Mensch
dahingegangen, der gegenwirtiges Philosophieren zu seiner Lebensaufgabe
gemacht, der sich - um den Titel einer seiner kleineren Veréffentlichungen
zu gebrauchen - «Gegenwartsaufgaben der Philosophie» verschrieben hat-
te, darin Nidhe und Distanz zu seiner eigenen Zeit sowohl wie zu seiner Sache
bekundend.

«Aber weil Hiersein viel ist, und weil uns scheinbar
alles das Hiesige braucht, dieses Schwindende, das
seltsam uns angeht. Uns, die Schwindendsten.»

Rilke - im Buch «Vom Wesen des Menschen» (S. 67) zitiert. - Die grosste
Néhe zu dem, was an der Zeit war, erreichte die von Wilhelm Keller vertrete-
ne philosophische Anthropologie in den spédten vierziger und in den fiinfzi-
ger Jahren. Die Erfahrung des Krieges war noch gegenwirtig. Es ging um
das Wesen des Menschen. Die Frage nach diesem Wesen war Vorkriegserbe,
gewiss. Sie nahm nun, durchgestanden, den Schrecken in sich auf. «Warum
ist der Mensch des Menschen Morder?» iiberschrieb Walter Robert Corti
sein Akademieprojekt, Keller arbeitete daran mit. Es war aber nicht die
Ethik, der das erste Interesse des Verstorbenen galt. Seine zentrale Intention
muss auf der Folie des theoretischen Antihumanismus, des Willens, den
Mythos vom Menschen zu Asche zu machen, gesehen werden, den Louis
Altusser in der Marxrenaissance der sechziger Jahre verkiindete. Wilhelm
Keller arbeitete an einem theoretischen Humanismus - in seinen eigenen
Worten: auf «ein Verstandnis des Menschlichen» hin, «das dem wahren We-
sen des Menschseins addquat ist», gegen eine «naturalistische Reduktion
des Humanen». Wir sollten hier nicht falsches Pathos heraushéren, Pathos
ja, aber Pathos als Erleiden jenes Schreckens, im Sinne des dschyleischen
pathei mathos - durch Leiden lernen. Es ist das eine Art Zauberwort gewe-

9



sen, das Wort «Mensch», auch ein Ratselwort. Es stand gegen «Gott», bes-
ser: an Stelle des Wortes «Gott» oder soll ich sagen: an Stelle des Wortes
Gottes? Der Dahingegangene hat in seiner Selbstdarstellung festgehalten,
er habe theoretische Interessen fiir die Theologie «freilich zeitlebens be-
wahrt». Das Wort «Mensch» stand vornehmlich gegen «Leben» und auch
gegen «Sein», so sehr es diese Grundworte in sich aufsog - gegen das me-
chanisch gedeutete wie gegen das willentliche Grausamkeiten legitimieren-
de Leben, gegen die Kilte des blossen Seins und seine Ndhe zur sinnbaren
Nichtigkeit. Wilhelm Keller hat Heidegger anthropologisch aufgefasst, von
dessen 1927 erschienenem Werk «Sein und Zeit» bleibende Eindriicke (viel-
leicht gar Blessuren) davongetragen, die spatere Rede vom Sein als Ereignis
aber nicht mitgeredet, sich vielmehr auf dem «Riickweg zum Bewusstsein»
gehalten. Wofiir aber stand «Mensch»? Ich denke: fiir den in die Qualen sei-
ner Endlichkeit gefallenen Geist. Unerlost treibt ihn die Unendlichkeit sei-
nes Verlangens um. In einem Seminar zu Schellings Schrift «Uber das We-
sen der menschlichen Freiheit», zu jenem Versuch, die Abgriindigkeit des
Geistigen in Gott selbst zu legen, in die Differenz von Grund und Wesen,
postulierte Professor Keller mit verstohlenem Enthusiasmus: das miisste
man anthropologisch interpretieren!

Der Professor, der Lehrer. Keller war Lehrer der Philosophie in dem wei-
ten Sinne, der es ihm erlaubte, mit der gleichen Priasenz die Psychologie,
«anthropologisch fundierte theoretische Psychologie», zu vertreten. Die
Lehrumschreibung des 1947 nach Ziirich berufenen Berner Privatdozenten
lautete: Systematische Philosophie und Psychologie. Die administrativen
Aufgaben, die Wilhelm Keller seit 1956 als Direktor des Psychologischen
Instituts in den Jahren seines rasanten Auf- und Ausbaus wahrzunehmen
hatte, beanspruchten ihn ohnehin weit stidrker als das Philosophische Semi-
nar. Die Neueinfithrung der Psychologie als Hauptfach fiihrte in der Folge
zum bekannten Anstieg der Studentenzahlen, Keller trug die Last der Aus-
bildung zunéchst fast allein, nach der Aufteilung in einen theoretischen und
einen empirischen Sektor betreute er die theoretische Psychologie, bis er mit
der 1967 erfolgten Berufung Detlev von Uslars auch hier entlastet wurde.
Die Priifungsordnung erkannte damals noch auf eine enge Verschrankung
von Psychologie- und Philosophiestudium, so dass ich nun guten Gewis-
sens von meinen Erinnerungen an die philosophischen Lehrveranstaltungen
Wilhelm Kellers, insbesondere von den seminaristischen, sprechen kann.
Wir mussten Vortrage halten, den Texten entlang, auf ihren sachlichen Ge-
halt verpflichtet. Der Dozent half nach, unterbrach gern, entwickelte syste-
matische Initiative; ich habe ihn nie so frei und souveridn reden gehort wie

10



bei diesen Interventionen, die eine ganze Stunde ausfiillen konnten. Hier
spurten wir Philosophie im Vollzug und Wilhelm Keller im Element; fast
andédchtige Studenten und ein unruhiger Referent. Das Seminar zum zwei-
ten Band der «Ideen zu einer reinen Phinomenologie. . .» von Edmund
Husserl verlief farbig. Ein Vortragender exemplifizierte, nein: arbeitete
phdanomenologisch an mitgebrachten tibergrossen Fausthandschuhen; der
Dozent lebte nochmals seine Uberraschung durch, die er 1952 bei Erschei-
nen des Bandes ob des Umstands erlebt hatte, in welchem Masse durch Hus-
serl den konkreten phanomenologischen Analysen Heideggers vorgearbei-
tet schien.

Im Lebenswerk unseres verehrten Dahingegangenen sind verschiedene
Einfliisse zu einem neuen Ganzen verschmolzen, Einfliisse der phdnome-
nologischen Schule wohl zuerst (und zu den genannten Namen wiire vor al-
lem noch der Alexander Pfinders hinzuzufiigen), aber auch des dem Neu-
kantianismus nahestehenden Richard Honigswald, bei dem Keller in Miin-
chen gehort hatte, nicht zuletzt des Berner Lehrers Carlo Sganzini und des-
sen psychologischen Ansatzes, «alles Seelische unter dem Gesichtspunkt
von Vorwegnahme . . . und Verwirklichung zu deuten». Das neue Ganze ist
der Entwurf einer philosophischen Anthropologie. Zusammen mit Hans
Kunzin Basel, dem er jahrzehntelang freundschaftlich verbunden war, steht
der Name Wilhelm Keller fiir eine dem Humanismus verpflichtete philoso-
phische Anthropologie nach dem Krieg, fiir eine philosophische Anthropo-
logie, die nicht zufilligerweise in der Schweiz - namlich mit verantwor-
tungsvoller Abwagung, wie neuere deutsche philosophische Stromungen
aufzunehmen und zu verarbeiten seien - vertreten wurde. Als Dritter ist un-
bedingt Helmuth Plessner zu erwiihnen. Er erzéihlte bei der Feier von Kellers
60. Geburtstag, wie er seinerzeit aus Holland ohne Devisen und ohne rechte
Schuhe, aber mit der Absicht, in den Bergen zu wandern, in die Schweiz ge-
kommen sei; Keller habe ihm seine Bergschuhe angeboten, und siche da, sie
passten. Spiter hat Plessner - Ehrendoktor der Philosophischen Fakultat I
der Universitit Ziirich - fiir viele Jahre Wohnsitz in Erlenbach genommen.

Was ist das aber nun, philosophische Anthropologie? «Die Idee einer
philosophischen Anthropologie besteht gerade darin, einen letztfundierten
ontologisch herleitbaren Wesensbegriff des Menschen zu gewinnen, aus
dem her es geldnge, das Wesen der Geistigkeit mit der naturhaften Sub-
struktur des Daseins zusammen als eine innige Einheit in gegenseitiger Ver-
schlingung einzusehen.» So 1946. Ein Satz Wilhelm Kellers. Ein sproder
Satz, anderseits ist die erotische Metaphorik unverkennbar. Wichtig der
Konjunktiv mit optativem Unterton: «aus dem her es gelidnge». Ich denke

11



an die Rolle der Liebe in Augustins Einkehr bei sich selbst und ihre anthro-
pologische Umsetzung zum «Selbstwertstreben» im letzten grosseren Buch
des Verstorbenen. «Meine Mutter», schreibt Wilhelm Keller in seiner Selbst-
darstellung, «war eine Frau von einfachster Geistes- und Lebensart. Umso
starker war der moralische Druck, der von ihrem schlichten, aber sehr emp-
findlichen Gemiit und von der engen pietistisch gefirbten Vorstellungs-,
Wert- und Vorurteilswelt ausging, die sie aus ihrer bauerlichen Welt mit-
brachte. Da war jede Zartlichkeit verpont . . .» Phianomenologie ldsst sich
wohl als eine Bewegung der Zartlichkeit zu den Dingen, die und wie sie er-
scheinen, deuten. Wilhelm Keller hat diese Nahe gesucht, auf Reisen - be-
sonders ausgreifend nach seiner 1974 erfolgten Emeritierung, durch Lektii-
ren, im unmittelbaren Hinsehen; vielleicht auch mit dem Prozess des
Schreibens, «aus dem her es geldnge». Was sollte gelingen? Die Versohnung
von Geist und Natur als Menschsein, als Selbstsein. Wilhelm Keller lehrte,
das Wesen des Menschen - statt es gegenstandlich oder gar substantiell zu
missdeuten - als Vollzug, als Weise zu sein zu verstehen, und die menschli-
che Seinsweise als Selbsthaftigkeit. Wie uns immer wieder naturalistische
Reduktionen und das falsche Pathos idealistischer Menschenbilder zu
schaffen machen, so auch unserem Dozenten und Autor. In wiederholten
Anlaufen ging er der menschlichen Pragung auch der zutiefst natiirlichen
Elemente unseres Seins, der Triebe und Befindlichkeiten, nach, um so das
Selbstsein als anthropologisches Grundprinzip auszuweisen. Auch die An-
triebe seien, lehrte er, «human strukturiert», zugianglich einer je eigenen
Hemmung bzw. Steuerung. Umgekehrt war fiir das Selbstsein zu unterstrei-
chen, dass es immer ein ontisches, ein faktisches Moment neben bzw. in Ver-
schrankung mit dem intentionalen besitzt. Sein und Bewusstsein stinden in
unauflosbarem Bezug, «Sein» bedeute Sein fiir. . . und dieses Bewusstsein
wiederum vollziehe Sein und stehe so gewissermassen im Sein.

Bei den konkreten psychologischen Analysen dieses Selbstseins folgte
Keller einer komplexen Methode. Der ideierende Blick war auf die «fakti-
schen Erscheinungen des Erlebens und Verhaltens» gerichtet, um die
Grundformen des seelischen Lebens zu eruieren; das begriffliche Denken
explizierte den vorausgesetzten Wesensbegriff des Menschen, um diese
Grundformen aus ihren ontologischen Bedingungen herzuleiten. Beide We-
ge miissten sich nicht nur im Ziel treffen, sie wiirden sich auch durchdringen
- Letztfundierung war fiir Keller nie Begriindung aus einem Punkt. Frucht-
barste Anwendung haben Grundgedanke und Methode der philosophi-
schen Anthropologie in seinem Werk «Psychologie und Philosophie des
Wollens» gefunden, das 1954 erschien. Es ist der theoretischen Sicherung

12



der menschlichen Freiheit gewidmet. Auch hier macht sich der Autor zuerst
an eine phianomenologische Sichtung und Durchdringung - nun der Wol-
lensphanomene, in denen er das «Element der Freiheit» offenlegt, um
schliesslich der theoretischen Bestreitung von Freiheit ihre Affirmation in
seiner mit dem biologischen Theorem vom Mingelwesen Mensch geséttig-
ten Anthropologie des Selbstseins entgegenzusetzen.

Ich schliesse mit dem Ausdruck bewegten Dankes an den Verstorbenen.
Wir diirfen es, denke ich, Wilhelm Keller danken - unbeschadet des Dankes,
den wir ihm je individuell wissen und den ihm die Universitdt Ziirich, die
Philosophische Fakultit I (der er seit 1947 angehdrte und der er von 1966 bis
1968 als Dekan vorstand), das Psychologische Institut und das Philosophi-
sche Seminar, die Schweizerische Philosophische Gesellschaft, die Stiftung
Lucerna und die Stiftung Nietzsche-Haus, das Institut fiir Psychohygiene
im Kindesalter und andere mehr schulden - wir diirfen es dem nun Dahinge-
gangenen danken, dass er mit Beharrlichkeit, Differenzierungsvermoégen,
systematischer Kraft und Prizision der Formulierung der « «<Dauervoraus-
setzung> der Menschlichkeit» anthropologisch nachgedacht hat, die Be-
scheidung auch lebend, die der condition humaine angemessen ist, und mit
seinem Nachdenken jene zerbrechliche Voraussetzung der Menschlichkeit
erhaltend und bewihrend. Helmut Holzhey

Eine Bibliographie der Schriften Wilhelm Kellers findet sich im Anhang seines Buches «Da-
sein und Freiheit. Abhandlungen und Vortrige zur philosophischen Anthropologie und Psy-
chologie» (Bern 1974); seine Selbstdarstellung ist in Band 2 der von L. J. Pongratz, W. Traxel
und E.G. Wehner herausgegebenen «Psychologie in Selbstdarstellungen» (Bern/Stutt-
gart/Wien 1979, S. 109-147) erschienen.

13



	Wilhelm Keller 1909-1987 : Gedenkrede

