Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 45 (1986)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Religionsphilosophie / Philosophie de la religion

Alfred North Whitehead: Wie entsteht Religion? Ubersetzung von H.G. Holl, Suhrkamp,
Frankfurt 1985. Engl. Original: Religion in the Making (1926), Meridian Book, N.Y. 1974.

In diesem Buch gibt Whitehead eine Darstellung seiner Religionsphilosophie, die nicht bloss
das Entstehen von Religion soziologisch beschreibt, sondern auch die Bedeutung der Religion fiir
den modernen Menschen und die Krise im religiésen Denken in der Neuzeit beriicksichtigt. Dieses
Buch, eine Vorlesung von 1926, enthilt schliesslich nichts weniger als eine rationale oder natiirli-
che Theologie, wie sie in der Neuzeit unter dem Eindruck des wissenschaftlichen Weltbildes zu-
nehmend verdringt worden war. Whitehead stellt dieses Werk ausdriicklich in einen Zusammen-
hang mit «Wissenschaft und moderne Welt» (ebenfalls kiirzlich wieder in einer deutschen Uber-
setzung von H.G. Holl erschienen). Die Entwicklung von Religion und die Entwicklung von Wis-
sen haben gemeinsame Beriihrungspunkte. In « Wissenschaft und moderne Welt» hat Whitehead
gezeigt, dass das neuzeitliche Projekt eines mechanischen Naturverstdndnisses durch die Ent-
wicklung der Naturwissenschaften selbst an seine Grenzen gelangt ist. Damit ist die neuzeitliche
Disjunktion zwischen Glauben und Wissen nicht einfach iiberwunden, eine Modifikation drangt
sich jedoch in der Richtung auf, dass Fragen der Religion fiir das Verstdndnis des physischen Uni-
versums eine Rolle spielen und umgekehrt die Welt nicht wirklich verstanden werden kann ohne
das Verstdndnis von iiberzeitlichen ordnenden Momenten. In Wissenschaft und Religion geht es
um das Erfassen von ewigen, unveridnderlichen Strukturen, die erst die wirkliche Welt in ihrem
stindigen Fliessen, Werden und Vergehen verstdndlich machen. Die neuzeitliche Auseinanderset-
zung zwischen Theologie und Wissenschaft beziiglich der Thematisierung dieser stabilen Ele-
mentein der Welt wurde fiir Whiteheadin der Einsicht iiberwindbar, dass dasrationale Wissen um
die religivsen Zusammenhéinge selbst geschichtlichen Wandlungen unterworfen ist und mit dem
Wissen von allgemeinen Zusammenhéngen in einer Gesellschaft in einem engen Zusammenhang
steht. Im Unterschied etwa zur Mathematik, die fiir die neuzeitliche Wissenschaft die stabilen Ele-
mente zur Erkldrung der Welt bereitstellt, pragt die religiose Erfahrung eine Gesellschaftinihrem
innersten Wesen. Die Fihigkeit der Addition verdndert eine Gesellschaft zwar auch, sie beriihrt
eine Gesellschaft jedoch nicht im gleichen Masse wie die religidsen Vorstellungen.

Der erste Teil dieses Buches besteht in einer Rekonstruktion verschiedener Stufen des religio-
sen Erlebens. Religion hat, wie das Spiel, ihren Ursprung im Ritual. In dieser primitiven Phase ist
Religion wesentlich ein soziales Phinomen. Rituale, Gefiihle und Mythen wirken wechselseitig
aufeinander ein und bringen schliesslich Glaubenssysteme hervor. Auf einer weiteren Stufe dringt
der Rationalismus in die Religion ein. Das ist die Epoche der grossen Religionen. Diese werden zu
eigentlichen Weltreligionen, indem sie die Bindung an eine ethnische Gesellschaft iiberwinden.
Sie sind nicht mehr primér ein soziales Phanomen. Religion wird mit zunehmender Rationalisie-
rung zu einer Sache des mit sich allein gelassenen Individuums. Wenn nicht mehr eine Stammesge-
sellschaft den Horizont der Welt absteckt, sondern das Universum als Ganzes den Horizont fiir
das menschliche Denken abgibt, verliert Religion die Funktion, den einzelnen in exemplarische
Geschichten einer Gemeinschaft zu bergen. Religion ist dann das, was das Individuum aus seinem
Solitdrsein macht. Das ist eine zentrale Definition von Religion, die Whitehead mehrmals er-
wihnt. Religion hat ihre Wirksamkeit, indem sie dem Individuum hilft, die Spannung zwischen
dem Alleinsein und dem Kosmos so auszutragen, dass es fahig wird, einen Beitrag zur Gestaltung
dieses Universums zu leisten. Insofern Religion die Grundlage abgibt fiir eine solche Einordnung
in das Ganze des Universums, ist sie zugleich auch die Rechtfertigung der je einzelnen Existenz:
«Unser Charakter entwickelt sich geméiss unserem Glauben. Das ist die oberste religit'se Wahr-

220



heit, der sich niemand entziehen kann» (S.14). Religion ist jedoch nur in einem beschrénkten
Sinne die Grundlage der Moral. Die obersten Normen sind dsthetische Normen der Harmonieim
Universum. Religion und Moral dienen dem Endzweck der Realisierung einer intensiveren, reich-
haltigeren Erfiillung der erfahrenden Wesen im Universum.

Damit stosst Whitehead in diesem Buch zur Thematik seines Hauptwerkes, « Process and Real-
ity», vor und entwickelt im Rahmen einer metaphysischen Fundierung seiner Thematisierung von
Religion die zentralen Gesichtspunkte, unter denen auch in «Process and Reality» von Gott die
Rede ist. Der wichtigste Aspekt dabei scheint mir der zu sein, dass von Gott nur im Zusammen-
hang mit der Welt gesprochen werden kann und umgekehrt von der Welt nur im Zusammenhang
mit Gott. Wenn vom gottlichen Moment in der Welt abstrahiert wird, haben wir eine unmdégliche
Welt von interpretationslosen Tatsachen. Gott leistet in der Metaphysik Whiteheads gleichsam
den letzten Grund fiir die Vermittlung zwischen der Welt der Tatsachen und den Werten. Dieser
Grund ermoglicht dem solitdren Individuum, zwischen dem Wert und der Bedeutung seiner eige-
nen Existenz und dem Gang des Universums zu vermitteln. Mit diesen Uberlegungen hat White-
head eine Moglichkeit aufgezeigt, wie die Theologie die wertvollen Aspekte, die in der Tradition
der natiirlichen Theologie einerseits und in einer existentialistischen Theologie der Innerlichkeit
andererseits liegen, in einem neuen Verstandnis von Gott, Welt und menschlicher Seele fruchtbar
machen kénnte, was nicht nur fiir die Theologie von Bedeutung sein diirfte.  Alois Rust (Ziirich)

Problémes généraux / Allgemeine Fragen

J.-Claude Piguet: Ou vala philosophie - et d’ou vient-elle? Editions de la Baconniére, Neuchatel
1985.

Wenn auch Philosophieren immer unter Risiko geschieht, so hat sich der Autor der vorliegen-
den Arbeit doch in besonderem Masse dem Risiko ausgesetzt, sei es beim Verfolgen seines Pro-
jektsin Schwierigkeiten zu geraten, sei es im Resultat Kritik zu ernten. Ein mutiges Unternehmen
also, das gegenwirtig kaum seinesgleichen haben diirfte. Schon die generelle Thematisierung der
Philosophie provoziert; dazu der Anspruch, einen Uberblick iiber die zeitgendssische «Szene> zu
geben, und die noch kithnere Herkunftsbestimmung von Philosophie in Gestalt einer Anamnese.
Und: das Ganze auf verhéltnism#ssig engem Raum ohne eine einzige Fussnote oder Anmerkung.
Der Autor erklirt selbst am Schluss, dass er von Kennern bzw. Spezialisten Einwédnde gegen jede
seiner Vorstellungen einzelner Philosophen oder Richtungen gewirtige, dass er aber auch zur
«Subjektivitit> seiner Schrift stehe.

So darfich auch meine Stellungnahme mit <subjektiven» Eindriicken beginnen. Der Einstieg,
den Herr Piguet nimmt, hat mich fasziniert: die Kampfansage an den Fraktionismus in der Philo-
sophie, die Suche nach einem «dritten Weg» zwischen analytischem und dialektischem Denken.
Die Bestimmung des Wegziels und damit einer «Philosophie von morgen»: globale, aber strenge,
nicht-reduktionistische Erkenntnis der Realitit, war fiir mich sofort tiberzeugend.

Freilich, die geographische Verteilung der Grundpositionen, des analytischen Denkens auf
den angelsidchsischen Westen, des dialektischen Denkens auf den Osten, des dritten Weges auf
Europa, ruft nach Differenzierungen, die wiederum das klare Bild triiben wiirden (man denke an
die bedeutende polnische Logiktradition, die starke Prisenz dialektischer Philosophie in West-
europa, die vielféltigen Ableger europdischer Traditionen in USA). Geschichtlich gesehen scheint
mir das geographische Bild am ehesten auf die Zeit um 1950 zuzutreffen (p.131) und nur partiell
auf die ganze erste Hilfte des Jahrhunderts (p. 10). Ich halte es gerade heute fiir eine wichtige An-
regung, sich auf das Eigene europdischen Philosophierens zu besinnen (nachdem ein diesbeziigli-
cher Impulsseit 1950 eher schwicher gewordenist) - und zwar sowohl beziiglich unserer Tradition
wie beziiglich der modernen Ansétze zu einer Philosophie, die die Herausforderungen der heuti-

221



gen Zeit aufnimmt. J.-Cl. Piguet spricht zu Beginn des zweiten Teils seines Werks von der Krise,
auf die «la folie de la raison» zuzusteuern scheint; ich verstehe die Plazierung dieser Bemerkung
s0, dass auch die Philosophie von heute tédlich bedroht ist, eine Therapie also nicht unmittelbar
ansetzen kann, dass sich vielmehr eine nach psychoanalytischem Muster zu leistende anamnesti-
sche Regression aufdréangt.

Wieweit ist der «dritte Weg» schon beschritten? Meine volle Zustimmung hat die Beurteilung
der Phinomenologie, sie sei die zentrale Gestalt europdischer Philosophie unseres Jahrhunderts.
Der erste Teil des Buchs ist durch dieses Urteil geprédgt. Nach der «européischen» wird die «analy-
tische», dann die «dialektische» Philosophie dargestellt. Das erste Kapitel riickt die «phéno-
menologische Revolution» ins Zentrum. Die Ausfithrungen zum Behaviorismus als Antipoden
der Phinomenologie, zur Gestaltpsychologie als ihrer partiellen Vorwegnahme (mit interessan-
ten Darlegungen zum Raumproblem) und zu Goethes Farbenlehre («Prolegomena einer zukiinf-
tigen Phanomenologie») sowie die Abschnitte tiber ihre Wegbereiter (James, Dilthey, Bergson)
prdludieren ihre eigene Vorstellung. J.-Cl. Piguet zeichnet aber nicht geschichtliche Entwick-
lungslinien, sondern umreisst eher idealtypisch an «Gestalten> die Facetten des Problems, das auf
dem «dritten Weg» geldst werden muss: weder das Sein iiber der Analyse der Sprache noch die
Sprache iiber der Dialektik des Seins zu vernachldssigen. Auch die Phinomenologie (Husserls
und Heideggers in «Sein und Zeit») hat, wie der Autor mit Recht feststellt, die grundlegende phi-
losophische Bedeutung der Sprache noch nicht erfasst (ich vermisse allerdings einen Hinweis auf
die phdnomenologisch orientierten Forschungen Jakobsons und seiner Schule). Doch verdankt
ihr die «Philosophie von morgen» ihr wahres Objekt: den Sinn.

Die Darstellung der Phidnomenologie (als Methode und als Wissenschaft) fiigt sich der Absicht
des Buches. Es wird keine historische Deskription der «phinomenologischen Bewegung» gelie-
fert, vielmehr ein prizises Fazit gezogen. In origineller Weise entwickelt der Verfasser die metho-
dischen Schritte der Variation, Epoché und Reduktion; dasser dabeiauf dietranszendentale Wen-
dung, die Husserl so teuer war, kein Gewicht legt, scheint mir sachlich und wirkungsgeschichtlich
berechtigt.

Wenn zuletzt das von der Phinomenologie offen gelassene Problem als ein epistemologisches
bezeichnet wird, dann ist hier schon der Bogen zur — den ganzen ersten Teil des Buches abschlies-
senden - Vorstellung des Denkens von Piaget geschlagen, in dem der Autor den bislang gréssten
Fortschritt zur «Philosophie von morgen» gemacht sieht.

Das Heidegger-Kapitel wirkt demgegeniiber wie ein Fremdkoérper. Obwohl die Bezugnahme
auf den Gegensatz von skotistischem Nominalismus und kantischem Konzeptualismus einen
wichtigen Aspekt der Heideggerschen Philosophie offenlegt, iiberzeugt es mich im ganzen nicht,
weil es der kritischen Ankniipfung Heideggers an Husserl zu wenig Rechnung trigt, das interpre-
tatorische Potential des Weltbegriffs nicht ausnutzt und Differenzen zwischen Heidegger I, ITund
I1I einfiihrt, fiir dieich keine zureichende Textbasis finde. (Es sind die Wendung zum Problem der
Metaphysik im Problem der Sprache und schliesslich die <Riickkehr» zu Hegel gemeint.) Diese
Kritik darf allerdings nur als Ausdruck einer anderen Sichtweise, also als Hinweis auf eine philo-
sophische Streitsache verstanden werden. Dasselbe gilt vom Anstoss, den ich daran nehme, dass
J.-Cl. Piguet die Darstellung des dialektischen Denkens (Hegel, Marx, Adorno) von Kant und sei-
ner doch kritisch gebrochenen Dialektik ihren Ausgang nehmen l4sst. Ausserdem scheint mir die
Auswahl der Theorieansitze, die nach der Prisentation der Phdnomenologie (sowie Heideggers
und Sartres) eingebracht werden, unter dem Gesichtspunkt des «dritten Weges» zu wenig explizit
gemacht zu sein.

Die Vergangenheit der Philosophie wird im zweiten Teil unter den drei Themen der Erkenntnis
des Absoluten (in der griechischen Philosophie), des hérenden Bezugs auf die Transzendenz (in
der mittelalterlichen Philosophie) und der Beziehung von Mensch und Natur (in der modernen
Philosophie) entwickelt. Diese etwa 150 Seiten umfassende Philosophiegeschichte geht mit dem
Material souverin und auf erfrischendste Weise um; sie ist immer sehr anregend, auch wo sie der
Kiirze halber nicht belehrend sein kann, pflegt in einigen Stiicken aber auch das Detail, ohne dabei
an Schwung zu verlieren.

222



Die methodischen Prinzipien der Darstellung sind die folgenden: globalisierend zu verfahren,
auf die Neuerungen und Umbriiche besonders aufmerksam zu sein, den impliziten Grundgedan-
ken im expliziten doxographischen Bestand zu suchen, das einst Bedeutsame vom heute Bedeut-
samen zu unterscheiden, nicht jedoch zu trennen. Das philosophische Prinzip besteht in der hypo-
thesis des «besoin d’absolu» (was man wohl am besten mit «metaphysisches Bediirfnis» wieder-
gibt) bzw. anthropologisch der «fraicheur» (dem Erstaunen von einst).

Das Kapitel iiber die griechische Philosophie hat seinen Leitfaden an den Bestimmungen des
Verhiltnisses zwischen dem Absoluten und dem Bediirfnisnach dem Absoluten, ndmlich am Vor-
gang der Trennung und den Versuchen zur Aufhebung der Trennung zwischen Wirklichkeit und
Denken. Der Verfasser verfolgt diese Trennung in statu nascendi bei den Vorsokratikern, insbe-
sondere den Pythagoreern; sehr einleuchtend ist auch der Hinweis auf den eigentiimlichen Um-
stand, dass das Lehrgedicht des Parmenides ein Prooemium hat, in dem der Weg zur (Géttin der)
Wahrheit beschrieben wird. Seit Sokrates richtet sich Philosophie wieder auf das Ungetrennte.
Mit dem Autor ist zu unterstreichen, dass die Bedeutung Platons nicht im dogmatischen Lehrgut,
sondern in der beispielhaften Suche nach dem Absoluten liegt (p.201). Der Platon-Abschnitt hat
in der Untersuchung zum Gottesbegriff, zu Weltseele und Demiurg, einen angesichts der Wir-
kungsmichtigkeit dieser Gedanken zutreffend gewihlten Schwerpunkt. Aristoteles erscheint in
doppelter Perspektive: als Substanzdenker einerseits, als Promotor einer spezifischen Themati-
sierung der Sprache, des Redens vom Sein anderseits. Spannend liest sich sodann die Schilderung
der alexandrinischen Abtrennung von Wissen und Philosophie - die Philosophie bleibt gewisser-
massen in Athen zuriick; abschliessend werden die epikurdische und die stoische Richtung be-
schrieben, von der letzteren insbesondere die Epistemologie gewiirdigt.

Das zweite Kapitel riickt die grundlegenden Differenzen von griechischer Philosophie und
Christentum ins Blickfeld, ansetzend beim Verhiltnis von Erkenntnis und Liebe, also der Struk-
tur der Beziehung aufs Absolute, fortgehend zum Synkretismus der Patristik und der Vermittlung
griechischer und christlicher Weltsicht, wie sie sich das Mittelalter als Aufgabe stellt. Die Lehren
von der intentio und der suppositio stehen im Zentrum des Abschnitts iiber die Scholastik.

Von der spitmittelalterlichen Krise der Philosophie gelangt der Verfasser, nach Hinweisen auf
die erneuerte Skepsis und die Reformation, besonders das Problem der Gewissheit bei Calvin, zu
Descartes, bei dem das letzte Kapitel zur «modernen» Philosophie einsetzt. Descartes’ Reflexion
auf den Menschen, der denkt, seine Quasi-Erfindung der menschlichen Subjektivitit> (p.287),
unterscheiden seinen Rationalismus vom spéteren und eigentlich modernen, der seinen Vorldaufer
in Leibniz hat (p.289). Das neuzeitliche Denken insgesamt sieht der Verfasser von der Tendenz be-
herrscht, aus der Philosophie eine Super-Wissenschaft und der Vernunft eine Uber-Vernunft zu
machen (p.275). Kants Philosophie der Bescheidung bleibt eine Ausnahme, zumal sich die Philo-
sophie nach Kant sei es an die praktische Erkenntnis des Absoluten nach der zweiten Kritik, sei es
an die Versdhnung der Idee des Absoluten mit der menschlichen Sprache nach der dritten Kritik
hielt (p.335).

Die philosophisch-historische Anamnese schliesst mit dem «vergessenen» Kant. Auf Fichte
und Schelling, aber auch Nietzsche, wird nur ganz knapp hingewiesen. Hegel ist im Abschnitt
tiber das dialektische Denken unserer Zeit ndhergestellt, Piguet bezeichnet ihn einmal als Vater
der zeitgendssischen Philosophien (p.146). Mir ist aber nicht klar geworden, welchen Stellenwert
das Hegelsche Denken fiir eine «Philosophie von morgen» hat. Wenn ich hier eine Ambivalenz
beim Autor vermute, dann tue ich das <einfithlend>.

Bei voller Anerkennung der methodischen Kohirenz des Buchs, d.h. der gelungenen Zuord-
nung der Darstellung zeitgendssischer Philosophien und des philosophiegeschichtlichen Abrisses
unter den Leitbegriffen Denken - Sprache - Wirklichkeit, beschiftigt mich nach der Lektiire die
Frage, ob die diagnostizierte «folie de la raison» nicht zu einer noch radikaleren Problemstellung
herausfordert, als sie im vorliegenden Werk zugrundegelegt wird. Diese miisste m.E. auch das
metaphysische Bediirfnis («besoin d’absolu»), statt es absolut zu nennen, kritisch befragen; der
Sache nach wiirde damit ein «anderes Denken», dessen Spuren sich wohl auch in der Geschichte
der Philosophie finden liessen, thematisch.

223



Eine ausfiihrlichere Beschreibung des «dritten Weges> findet sich in J.-Cl. Piguets Buch «La
connaissance de I’individuel et la logique du réalisme» von 1975. Der Autor versteht sein neues
Buch als historischen Begleiter des dlteren; es ist aber nicht nur das, es besitzt vielmehr in der um-
fassenden Weise, in der hier tiber unser philosophisches Tun nachgedacht und im Prozess des Phi-
losophierens Stellung bezogen wird, sein ganz eigenes Profil. Helmut Holzhey (Ziirich)

Pierre-André Stucki: La promesse et le fouillis. Essai philosophique. (Publications Universitaires
Européennes, série XX, vol.137.) Peter Lang, Berne/Francfort/Nancy/New York 1983.

Qui n’a fait ’expérience douloureuse de se perdre dans la multiplicité confuse des discours
constituant notre «univers sémantique» comme dans un fouillis inextricable? Pour P.-A. Stucki
cette «expérience du fouillis» (p. 8) est le point de départ d’une recherche visant a dégager un «sys-
téme d’orientation» (p.11), et cette recherche constitue la réponse du sujet a une promesse, «mes-
sage originaire dans la trame de ’histoire personnelle, dont le ressouvenir vaudra comme norme»
(p.136).

Dans une premieére partiel’auteur fait1’inventaire de quelques doctrines qui pourraient donner
le systéme d’orientation visé. Ces doctrines ne sont pas prises au hasard dans ’univers séman-
tique: leur enchainement dessine un itinéraire qui, de Luther a Kierkegaard, permet de retrouver
quelques moments fondamentaux de la pensée protestante dans ses affrontements a des doctrines
opposées ou rivales. Malgré sa rapidité ce parcours permet d’entrevoir la richesse et la variété de
cette pensée qui, outre ’affirmation luthérienne de la liberté du chrétien et la thématique du para-
doxe kierkegaardien, comprend aussi I’apologétique leibnizienne et la doctrine politique de
Locke. D’un autre c6té il fait ressortir les apories auxquelles la conduisent le progrés dela connais-
sance scientifique, la critique historique des textes bibliques et I’établissement de la démocratie.

Les doctrines issues de la Réforme répondent a une promesse d’origine transcendante, donnée
dansla parole de Dieu. Mais P.-A. Stuckinous invite 4 étendre le champ d’application de la notion
de promesse au-dela de son contexte religieux pour la retrouver dans certains champs d’activité
qui, avec la pensée moderne, s’affirment indépendants de toute institution religieuse: la science,
la politique, I’économie. Dans chacun de ces domaines I’homme tente une aventure répondant a
une promesse originelle - de vérité, de justiceet de liberté, de réussite - transmise par une tradition
et ouvrant une perspective sur un avenir riche de sens. Pour demeurer valides de génération en
génération, ces promesses supposent des «convenances majeures», qui «structurent I’univers spi-
rituel» et contrastent avec le «fouillis du bavardage coutumier» (p.93-94). Recourant denouveau
auntermed’origine biblique, dont il proposed’élargir lechamp d’application, I’auteur interpréte
ces convenances comme des alliances.

Laperspective philosophique et théologique ouverte par cette démarche accorde une place cen-
trale au dialogue. Elle invite en effet le sujet  entrer dans 1’alliance, pour recevoir et communi-
quer la promesse. Cette communication peut prendre différentes formes, qui se succédent en
«cascades»: a)1’instance qui communique la promesse lui reconnait une origine transcendante et
se montre subordonnée a son autorité; b) elle se pose elle-méme en instance émettrice d’un «tu
dois»; ¢) cette prétention suscite une revendication d’autonomie de la part de I’instance récep-
trice, et «la thése du droit a la liberté remplace désormais I’importance décisive (...) de la pro-
messe, du commandement et du jugement» (p.99); d) la promesse se dégrade en information sub-
ordonnée a la norme de ’utilité.

C’est le modele a) que la communication devrait tendre a réaliser. Dans ce cas la promesse
prend un caractére existentiel: ¢’est un «appel a I’existence» (p.104) auquel répond un aveu, qui
sera confirmé ou non par un jugement. Ainsi sont mis en place les trois moments fondamentaux
du «dialogue existentiel» (p.108), qui peut déboucher sur la compréhension de soi et la rencontre
d’autrui, maisrisque aussi de se dégrader en une série de «cascades» analogueacelle qui marque la
transmission de la promesse.

Cet essai philosophique se signale par sa richesse et son originalité. L.’auteur tire partinon seu-
lement de quelques grandes doctrines historiques mais aussi de théories contemporaines -la théo-

224



rie de la communication de P. Watzlawick, la théorie des catastrophes de René Thom - pour déve-
lopper une réflexion qui aborde sous un nouvel angle le probléme, sisouvent débattudansla tradi-
tion philosophique de la Suisse romande, des rapports entre la théologie et 1a philosophie. Dans la
ligne de ’herméneutique bultmanienne il s’efforce de respecter deux exigences communément
jugées inconciliables: celle de la fidélité a I’enseignement biblique et celle de la rigueur intellec-
tuelle.

Je terminerai en posant deux questions a P.-A.Stucki. 1) Y a-t-il un rapport organique entre le
survol historique de la premiére partie et la théorie du dialogue mise en place dans la seconde?
Méme silarécurrence de certains thémes est indéniable, il me semble que la seconde partie se suffit
aelle-méme dans une large mesure. Ainsi se pose le probléme des rapports entre la diachronieet la
synchronie, trop rapidement indiqué dans les conclusions (p. 140). 2) Les notions de promesse et
d’alliance peuvent-elles prendre une extension aussi large en dehors du champ biblique sans per-
dre une partie essentielle de leur sens originel? L’«accés 4 une norme» (p.135) peut-il sans diffi-
culté étre interprété comme la réception d’une promesse? Entre 1’Ancienne ou la Nouvelle
Alliance des textes bibliques d’une part, et «l’alliance scientifique» (p.93) d’autre part, y a-t-il
encore un lien suffisant pour autoriser lareprise proposée? André-Jean Voelke (Lausanne)

Etudes de Lettres. Revue de la faculté des lettres de I’Université de Lausanne, Avril-juin, 1985.

Cenuméro delarevue Etudes de lettres est entiérement consacré ala philosophie. Jean-Claude
Piguet rend hommage 4 ’oeuvre et a la personne de M. Daniel Christoff qui a pris sa retraite en
1981 aprés avoir enseigné pendant vingt-cing ans a1’Université de Lausanne. Puis, dans une ver-
sion remaniée de sa lecon d’adieu, M. Christoff cherche a montrer qu’il existe une solidarité entre
deux approches de la réalité aussi différentes que la phénoménologie et le structuralisme. Certes,
ces deux approches ont des conceptions différentes dela signification («1’immanence de la signifi-
cation a la structure parait devoir faire exclure toute signification intentionnelle» [p.18]) et dela
vérité (vérité-adéquation entre deux structures pour le structuralisme, vérité-dévoilement pour la
phénoménologie). Mais, au-dela de ces oppositions, une solidarité est inévitable. En effet, le
signe, défini comme rapport du signifiant au signifié dans le structuralisme d’inspiration saussu-
rienne, doit receler une structure de visée intentionnelle entre le signifiant et le signifié et exprimer
la conscience comme visée de quelque chose, sinon «la signification ne serait ni de rien ni pour per-
sonne» (p.24). Et la vérité d’adéquation suppose une vérité-dévoilement, sinon «de quoila vérité
d’adéquation serait-elle I’adéquation» hormis «d’un jeu de correspondances qui dans son déve-
loppement demeurerait en lui-méme?» (p.23-24). D’un autre c6té, I’expression concréte d’un
vouloir-dire (appréhendée du point de vue phénoménologique) ne peut étre pénétrée que par
I’analyse structurelle de la langue, du discours et de la parole. Et, si le signe exprime une visée
intentionnelle, «c’est a partir du systéme auquel appartient son signifiant» (p.24). Unescience des
signifiants, a laquelle la conception phénoménologique du signe doit avoir recours, permettra de
comprendre comment la vérité d’adéquation maintient présente la vérité-dévoilement dans
I’expression et la communication.

Mme Marie-Jeanne Borel étudie le statut du savoir épistémologique en tant qu’il est un savoir
portant sur d’autres savoirs. Le concept de savoir est une signification qui sert a évaluer et a distin-
guer. Ce concept fonctionne comme un Idéal autour duquel un consensus se réalise quant au sens
général de cet Idéal, mais autour duquel il existe aussi des conflits «chaque fois que, dans une
situation historique donnée, 1’on veut faire valoir une application ou une interprétation particu-
liére de I’Idéal» (p.32). Laréflexion critique sur le concept de savoir est une discussion raisonnée
et argumentée sur I’interprétation a donner a cet Idéal dans tel ou tel contexte. Certains des argu-
ments peuvent étre des faits empruntés aux sciences humaines. Pour I’épistémologie, ces faits ont
un doublerdle: d’une part, ils assurent une portée concreéte réelle a la discussion épistémologique,
d’autre part, «ce sont des pistes ouvertes pour la recherche empirique sur nos modes de savoir»
(p.34). Mais ’épistémologue ne peut utiliser des arguments tirés de diverses disciplines sans
s’interroger sur la facon dont les données empruntées sont produites. Or, pour ce faire, pour pou-

225



voir parler du savoir et connaitre le domaine dont il parle, I’épistémologue doit se faire historien,
psychologue, logicien, sémiologue, anthropologue, etc.

Pierre-André Stucki propose une relecture de Hobbes articulée sur trois points. Premiére-
ment, ’orgueil du citoyen - sa recherche d’une bonne opinion de soi - est amputé par la soumis-
sion due au souverain; mais cet orgueil est retrouvé dans la mesure ou la religion chrétienne, vou-
lue et interprétée par le souverain, permet au citoyen de se penser comme destiné a un salut trans-
cendant. Deuxiémement, si I’éthique est d’abord suspendue par le systéme des rapports de force
qui s’établit en vertu de la soumission inconditionnelle du citoyen au souverain, elle est ensuite
réintroduite, dans I’horizon de la société et de la politique, par la soumission du souverain a Dieu.
Troisiémement, on trouve un paradoxe dans le pouvoir du souverain: le pouvoir temporel se sert
du pouvoir spirituel comme d’un instrument alors qu’il lui est soumis. Enfin, Hobbes est critiqué
pour n’avoir pas vu que la Toute-Puissance de Dieu recele un paradoxe religieux (celui de la Toute-
Puissance se manifestant comme impuissance) qui serait de nature a faire trembler le pouvoir du
souverain. Car ce paradoxe de la Toute-Puissance divine ouvre a chaque homme la possibilité de
préférer obéir a Dieu plut6ét qu’aux autres hommes.

Ives Radrizzani s’attaque au probléme du fondement de I’intersubjectivité chez Kant. Ce pro-
bléme est celui de’assurance de1’objectivité des autres sujets: «soit autrui est sujet et il n’entre pas
dans la relation sujet-objet; soit on I’objective, mais on n’établira alors qu’une relation sujet-
objet et non sujet-sujet» (p.55). Si autrui est posé comme faisceau de phénoménes soumis aux for-
mes a priori, il est réduit a un corps - ce qui ne constitue pas un sujet. Si autrui est considéré comme
un noumene, le solipsisme devient irréfutable sur le plan théorique, car le nouméne n’est qu’un
concept non-contradictoire problématique qui ne peut étre ni confirmé ni infirmé par ’expé-
rience. Certes, pour penser autrui, il faut le penser comme un autre «je pense». Mais, chez Kant, il
est impossible de démontrer théoriquement I’existence d’autrui sans ruiner la distinction entre les
phénomenes et les nouménes. Partant, il est impossible de démontrer théoriquement que les con-
ditions universelles de la connaissance objective s’appliquent de fait a plus d’un individu. De ce
dilemme est née la tentative fichtéenne d’opérer une déduction de l’intersubjetivité, et ce a
I’encontre de I’esprit du kantisme.

Mme Sylvie Bonzon étudie le Journal de Maine de Biran pour y repérer une pratique d’écriture
qui met en oeuvre la réflexion comme présence a soi. La mise en oeuvre de la présence a soi permet
a Biran d’étre conduit d’une philosophie du moi comme volonté et effort 4 une conception de la
réceptivité, de la passivité et du pouvoir d’accueil. Dans un intéressant commentaire de la Science
de la logique de Hegel, Mme Schiissler explicite les enjeux philosophiques et les structures de
I’autodéveloppement de 1’ldée Absolue en tant que cette derniére est reproduction du Concept
Absolu. Par la production de I’unité de la subjectivité et de I’objectivité, par I’appropriation de la
totalité de1’étre-autre, par la réalisation progressive de la clture du cercle de cercles dialectiques,
I’Idée devient «personnalité pure» et «ce qu’il y a de plus libre» (p.89).

Christophe Calame présente une hypothése d’interprétation de I’ensemble des oeuvres philo-
sophiques et critiques d’Adorno. La pensée d’ Adorno serait «un antihégélianisme au sens ou elle
serait un historicisme logique a prédiction pessimiste» (p.95). Le caractére pessimiste de la dialec-
tique se situe dans le fait qu’en se reconnaissant elle-méme, la pensée se retourne contre soi et
devient négative. «La négativité méme de la dialectique négative est négation de la dialectique de
la raison» (ibid.). Mais la dialectique négative découvre I’oeuvre d’art comme étant la véritable
négation de ce qu’est devenu le monde des objets et la subjectivité; I’oeuvre d’art se charge de la
négation du destin dont I’individu s’est déchargé. Marie-Claire Caloz-Tschopp examine la criti-
que faite par Castoriadis de la «raison-calcul» et les rapports qu’entretient cette critique avec la
pensée «élucidation» chez lui. Jean Prod’hom discute le modéle structural ou I’hypothése de la
«victime émissaire» de René Girard, afin de dégager un lien structural - non point adventice ou
contingent, mais essentiel - entre les hommes comme producteurs de connaissances et les connais-
sances produites. Enfin, Dominique Vernaud propose une réflexion pédagogique et philosophi-
que sur la dissertation: sa finalité, ses normes, son évaluation et, plus particuliérement, I’appren-
tissage du traitement de la parole ’autrui et de la gestion des différentes instances de discours.

226



Sous peine de n’étre que la formation d’une habileté a passer des examens, 1’enseignement de la
dissertation se doit d’ouvrir a une réflexion sur le langage, sur son rle dans une discussion ration-
nelle et sur son efficacité. Richard Glauser (Genéve)

Geschichte der Philosophie / Histoire de la philosophie

Philippi Cancellarii: Summa de bono, ad fidem codicum primum edita studio et cura Nicolai
Wicki, Bernae Editiones Francke, 1985 (Corpus philosophorum Medii Aevi, Opera Philosophica
Mediae Aetatis volumen II).

1. Die Summa de bono Philipps des Kanzlers ist nach dem einstimmigen Urteil aller Gelehrten,
die sich mit diesem Werk befasst haben, ein wichtiger Zeuge der Entwicklung der Theologiein den
zwanziger Jahren des 13.Jahrhunderts. Analog zur Summa aurea des Wilhelm von Auxerre und
dem Magisterium divinale des Wilhelm von Auvergne ldsst sich aus diesem Werk zum einen der
Stand der Theologie und Philosophie am Anfang der umfassenden Aristotelesrezeption ablesen;
zum andern verweist der systematische Bau dieser Summen auf die spéteren Realisierungen dieser
scholastischen Literaturgattung, wie sie namentlich bei Thomas von Aquino ihre Verwirklichung
erfahren hat. Diese Hinweise verdeutlichen bereits, welche Bedeutung der vorliegenden Erstaus-
gabe dieses monumentalen Werkes zukommt: Sie antwortet auf ein jahrzehntelanges wissen-
schaftliches Desiderat.

2. Die beiden Bédnde beinhalten nach einer ausfithrlichen Einleitung (9*-136%*), den kritisch
edierten Text der Summa (1-1126). Die Edition wird durch vier Indices ergénzt (Handschriften;
Bibelstellen; Autoren, Namen und Werke; Sachindex: 1150-1198). In der franzosisch verfassten
Einleitung skizziert der Editor die Biographie des Kanzlers, der nicht mit Philippe de Gréve ver-
wechselt werden darf; er erinnert an die vielseitige Tatigkeit des Kanzlers von Notre-Dame (ab
1217) im Zusammenhang mit der aufblithenden Pariser Universitét; gibt Einblick in die Werke
des 1236 verstorbenen Gelehrten, der bekanntlich auch als Dichter Beriihmtheit erlangt hat. Ein
besonders wichtiges Problem stellt das von der bisherigen Forschung oft diskutierte Verhéltnis
der zweifellos authentischen Summe (vgl. 40*) zu der von P.Glorieux entdeckten Hs.434 von
Douai dar. Diese Handschrift, welche auch sechs Fragmente aus der Summa enthélt, tiberliefert
ebenfalls ein von Glorieux und der Forschung als Summa Duacensis bezeichnetes theologisches
Werk, welches bis anhin nicht endgiiltig gekldrte Beziige zur Summa des Kanzlers aufweist. Der
Verfasser legt eine neue - nach meiner Auffassung iiberzeugende - Hypothese vor, nach der die
Summa Duacensis 1. nach dem opus Philipps anzusetzen ist (zegen Glorieux und die opinio com-
munis); 2. die Verfasser der beiden Werke nicht identisch sind (gegen V.Doucet). Diese Ausfiih-
rungen (49*-62*) sind insofern von grosster Bedeutung, da sie die Frage der Originalitét der
Summa, welche durch die Nachweise von Wicki in entscheidender Weise unterstiitzt wird, direkt
tangieren. Nach Wicki ist die Summa Duacensis die Schrift eines Kompilators, der die originelle
Summe des Kanzlers, deren erster Teil mit Sicherheit 1228 abgeschlossen war (63*-66*), beniitzt
hat (59*%).

3. Vom Werk sind dreizehn Hss. erhalten (Beschreibung 29*-37%), welche der Editor vollstin-
dig kollationiert hat (67*). Zehn davon koénnen der universitdren Tradition zugeordnet werden,
da sie pecia-Angaben enthalten; die restlichen drei Hss. geh6ren einer unabhingigen Tradition
an. Eingehende textkritische Untersuchungen (71*-130%*) fithren zum Ergebnis, dass die universi-
tdare Tradition (=¢), welche je nachdem zwei oder drei Gruppen aufweist (vgl. 94*; 101*), auf die
unabhéingige Tradition zuriickzufiihren ist (128*) und deswegen fiir die Erstellung des Archetyps
nur von sehr geringer Bedeutung ist. Innerhalb der unabhéngigen Tradition kommt der Hs. A
(=Padua, Bibl. Antoniana 156) ein eindeutiger Vorrang zu, handelt es sich doch um den einzigen
Zeugen einer direkt vom Archetyp abstammenden Textiiberlieferung, im Vergleich zu dem alle

227



anderen Textzeugen einen mehr oder minder degradierten Text tradieren (vgl. das Hauptstemma
130%*). Die Edition beabsichtigt eine Wiederherstellung des Archetyps, der von wenigen Ausnah-
men abgesehen durch eine Wahl zwischen A und dem die gesamte iibrige Tradition umfassenden
Hyparchetyp X restituiert werden kann. Aufgrund der héheren kritischen Qualit4dt und seiner
Position im Stemma konnte deshalb der Herausgeber vor allem dem Textzeugen A folgen (vgl.
131*). Der edierte Text beriicksichtigt die mittelalterliche Schreibweise mit behutsamen Normali-
sierungen (vgl. 132*). Im kritischen Apparat, der nicht nur die Wahl der Varianten rechtfertigen
soll, sondern ebenfalls iiber die Abhéngigkeitsverhiltnisse informieren will, werden die ausge-
schiedenen Lesarten von X, der universitdren Tradition undin vielen Fillen auch von deren Unter-
gruppen belegt. Dank einer geradezu vorbildlichen editorischen Akribie kann N. Wicki nicht nur
einen ausgezeichneten Text, sondern eine Edition erstklassiger wissenschaftlicher Qualitit vorle-
gen,

4. Die in Quaestionenform abgefasste Summa des Kanzlers unterscheidet sich von dhnlichen
Werken, deren Aufgabe darin besteht, das Ganze eines Wissensgebiets geméss einer systemati-
schen Ordnung darzustellen, durch die Originalitét ihrer Perspektive. Esist die erstemittelalterli-
che Summe, welche das Gute als Strukturprinzip anwendet - allerdings handelt es sich eher um
eine Summe der Moraltheologie als der Theologie tout court: Albert der Grosse und Ulrich von
Strassburg werden ihr in diesem Punkte Folge leisten. In einem einfiihrenden Teil wird das Ver-
héltnis der sog. Transzendentalien ens, unum, verum zum Guten erértert (5-36). Es handelt sich
mit Bestimmtheit um den ersten systematischen Traktat iiber die Transzendentalien, die als condi-
tiones concomitantes esse (26,15) oder communissima (4,42) bezeichnet werden. Der Kanzler
definiert das bonum, indem er ihm eine dreifache ratio zuspricht: Die Ungeteiltheit des Aktes von
der Potenz (indivisio actus a potentia 7,34-35) ist das grundlegende Moment dieser Begriffsbe-
stimmung, aus dem sich die beiden sekundéren Aspekte (bonum est communicativum alicuius
esse; bonum quod desideratur ab omnibus) ergeben und welches die Unterscheidung des Guten
von dem mit ihm konvertiblen Seienden, Wahren und Einen bedingt. Mehrere Aspekte dieses
Transzendentalientraktats sind von grosser philosophie-historischer Relevanz: Der Kanzler ver-
steht die Transzendentalien als absolut erste Begriffe: Prime intentiones simplices dicuntur, quia
non est ante ipsas in que fit resolutio. Ante prima non est quod in eorum veniat diffinitionem
(30,11-12; vgl. auch 4). Weiterhin lehrt der Kanzler die Konvertibilitit der Transzendentalien,
aber ihre begriffliche Verschiedenheit: licet convertantur quantum ad continentiam et ambitum
suppositorum, bonum tamen habundat ratione super ens (8,61-62). Dies versteht er in der Weise,
dass die Transzendentalien verum, unum, bonum zum Seienden keinen positiven Seinsbestand
hinzufiigen, sondern lediglich eine Relation (bonum) oder eine Negation zum Ausdruck bringen.
Dieses Faktum wird iiberdies dadurch verdeutlicht, dass alle drei Transzendentalien negativ um-
schrieben werden (verum dicitur habens indivisionem esse et eius quod est, 17,25-26; unum non
ponit super ens nisi indivisionem, 27,24; vgl. die Definition des Guten supra). Es liegt auf der
Hand, in welch entscheidender Weise diese Ansétze spétere Interpretationen der Transzendenta-
lien, beispielsweise Thomas, De veritate, I,1, vorbereitet und beeinflusst haben. Gemiss der Ein-
teilung des Guten, das nach den Arten des Aktes unterschieden werden muss in bonum nature,
bonum in genereund bonum gratie (vgl. 31), lasst sich der Aufbau des Werkes begreifen: Im ersten
Teil (bonum nature, 37-323) wird die ontologische Giite der geschaffenen rein geistigen Engel
(57-111), rein korperlichen (112-155) und mit Geist und Koérper ausgestatteten Wesen (mensch-
liche Seele, 155-297) erforscht. Nach der Abhandlung des bonum in genere (327-352) wird das
moralisch Gute abgehandelt, vor allem im sehr umfangreichen Abschnitt iiber das bonum gratie
(353-1126), welcher nicht nur die theologischen Tugenden Glaube, Hoffnung und Liebe
(561-743), sondern auch die Kardinaltugenden (744-1068) ausfiihrlich bespricht und analysiert.
Schon diese knappe Inhaltsiibersicht zeigt, wie bedeutsame Materialien das vorliegende Werk
einerseits fiir die Geschichte der Transzendentalienlehre und Ontologie und andererseits fiir die
Historie der Ethik enthilt.

5. Wie der Editor in der Einleitung (45*) bemerkt, raumt Philipp der philosophischen Argu-
mentation und damit den philosophischen Quellen viel Raum ein. Von besonderem Interesse ist

228



zweifelsohne die bei Philipp feststellbare Aristotelesrezeption, die eine eingehende Untersuchung
verdiente. Wihrend gewisse Passagen kein besonders intensives und genaues Studium der Texte
vermuten lassen (z.B. die Diskussion der Ewigkeit der Welt 47-51), beweisen andere das Gegen-
teil, so z. B. gewisse Teile der Analyse der Tapferkeit (804-813), die eine direkte Auseinanderset-
zung mit dem Text voraussetzen. Insgesamt kann man feststellen, dass die Ethik des Stagiriten im
Denken des Kanzlers eine besonders wichtige Rolle spielt, obschon auch die /ibri naturales ihm
nicht unbekannt sind, wie wortliche Zitate nicht nur aus der Physik und den naturphilosophi-
schen Schriften, sondern auch aus der Metaphysik bezeugen. Die beildufig vorgetragene Hypo-
these des Herausgebers, Avicenna habe den Kanzler in das Denken des Aristoteles eingefiihrt
(47*), bediirfte m.E. einer genaueren Priifung, zumal eben dieser Punkt fiir die Deutung der Ari-
stotelesrezeption im frithen 13. Jahrhundert nicht ohne Relevanz sein diirfte und Ibn Sina nur ein
einziges Mal wortlich zitiert wird.

6. Die vorliegende Rezension konnte nur auf einige wenige Aspekte dieser bedeutsamen Publi-
kation hinweisen. Sie wird zweifelsohne wegen ihrer hervorragenden Qualitét und einzigartigen
Zuverlassigkeit von der gelehrten Welt angemessen gewiirdigt werden. Der zukiinftigen Erfor-
schung der Theologie und Philosophie des frithen 13. Jahrhunderts stellt sie ein unverzichtbares
Dokument zur Verfiigung. Das Studium und die Interpretation dieses Werkes wird bestétigen,
was der Philosophiehistoriker stets neu lernen muss: Die grossen philosophischen Entwiirfe und
Ideen entstehen nicht aus dem Nichts; sie haben ihre Geschichte, deren Erforschung auf vermeint-
lich sekundire Figuren keineswegs verzichten darf; sonst lduft sie Gefahr, jene Vereinfachungen
und Irrtiimer zu verewigen, die in fast allen Handbiichern der mittelalterlichen Philosophie zu le-
sen sind und das Bild dieser Epoche préagen. Ruedi Imbach (Fribourg)

Maine de Biran: Discours i la société médicale de Bergerac. (Oeuvres, t.VI.) Vrin, Paris 1984,

Les textes compris dans ce volume, édité par F. Azouvi, reproduisent une série de discours que
Biran a prononcés entre 1807 et 1810, 4 1a Société médicale de Bergerac, dont il était I’un des fon-
dateurs. Le but de cette société était le suivant: «La société s’occupe essentiellement de tous les
objets qui ont un rapport plus oumoins direct avec1’art de guérir; la physique, la chimie, I’histoire
naturelle, I’agriculture, I’étude de I’homme intellectuel et moral considéré dans ses rapports avec
I’homme physique entrent également dans le plan de ses travaux» (136). C’est, bien siir, le dernier
objet qui sera développé dans les discours du philosophe de Bergerac, dont trois sont particuliére-
ment étendus (il s’agit d’ailleurs de développements écrits & partir des discours prononces) et
importants. Ce sont: le «Mémoire sur les perceptions obscures ou sur les impressions générales
affectives et les sympathies en particulier», les «Observations sur les divisions organiques du cer-
veauy et les «Nouvelles considérations sur le sommeil, les songes et le somnambulisme».

Ces textes datent de I’époque ou Biran élabore sa philosophie du moi et de la conscience, c’est-
a-dire de la période ouril rédige les trois mémoires qui seront couronnés (Mémoire sur la décompo-
Sition de la pensée [Paris), De I’aperception immédiate [Berlin] et Rapports du physique et du
moral de I’homme [Copenhague]), qui se terminera en 1812, avec la rédaction de I’Essai sur les
Jondements de la psychologie. 1ls sont donc écrits dans le méme esprit, c’est-a-dire qu’ils ont pour
but de fonder et d’éclairer des distinctions essentielles de la psychologie biranienne: celles du sujet
etdel’objet, du conscient et de’inconscient, de’activité et de la passivité. Maisala différence des
grands ouvrages, ils présentent ces distinctions lors de I’examen de problémes particuliers, liés au
cadre que s’est donné la société médicale, c’est-a-dire de problémes touchant la physiologie (en ce
sens, ¢’est du Mémoire de Copenhague [Oeuvres, t.VI1, Vrin, Paris 1984] qu’ils sont le plus pro-
che).

«La nature humaine, sous quelque face qu’on la considére, ne peut se manifester pleinement
qu’a celui qui posséde le systéme entier des connaissances physiologiques et médicales» (10). C’est
I'adverbe «pleinement» qui est important: la connaissance de la physiologie est une condition
nécessaire de la connaissance de 1’homme, mais ce n’en est pas une condition suffisante: il faut
encore la psychologie, que Biran nomme aussi métaphysique et que M. Henry a comparé ala phé-

229



noménologie, car ’homme est un étre double, comme Bichat I’a bien vu en distinguant en lui une
vie organique et une vie animale, dont les principes physiologiques résident respectivement dans
les ganglions nerveux et dans le cerveau. Biran élabore cette distinction dans un sens plus psycho-
logique en opposant les affections, liées a 1’état des organes, et le domaine de la volonté cons-
ciente, qualifiée d’hyperorganique, en ce qu’elle est indépendante, sinon dans son exercice, du
moins dans sa nature, des états des organes (des critéres de cette distinction sont notamment don-
nés p.19-21).

Comme notre philosophe s’adresse a des médecins, ce sont surtout les phénoménes liés aux
affections qui sont étudiés. Celles-ci sont caractérisées par I’inconscience et la passivité; elles ne
sont donc observables que «de ’extérieur», c’est-a-dire par I’examen du comportement des étres
quiles éprouvent. Il faut noter cependant que la conscience y a un certain accés, dansla mesure ou
les affections régnent rarement seules et s’allient en général a des représentations, la réciproque
étant aussi la régle: «Les perceptions claires, représentatives des objets extérieurs, que Locke a
nommeées idées simples de sensation, ne sont point réellement simples, mais bien composées de
deux parties, dont I’une représente sans affecter, pendant que 1’autre affecte sans représenter»
(13).

Il y a deux espéces d’affections: celles qui sont produites par I’action physique des corps sur les
organes des sens (affections extérieures) et celles qui naissent «spontanément et a chaque instant
du jeu de la vie et des diverses fonctions organiques» (27-28) (affections intérieures). Biran exa-
mine particuliérement ces derniéres et montre qu’elles déterminent le sentiment immédiat de
’existence, c’est-a-dire le bien-étre et le mal-étre de I’individu: «A certaines dispositions naturel-
les ou accidentelles, mais toujours inhérentes au systéme organique et inséparables de son mode
de vie particulier, correspondent immédiatement telles affections simples et fondamentales
d’hilarité ou de tristesse, de courage ou de timidité, de crainte ou d’intrépidité, de force ou de fai-
blesse, etc.; [...] ces affections simples et primitives déterminent aussi immédiatement la maniére
dont chaque individu sent son existence, et par suite les rapports directs de sympathie ou d’antipa-
thie qu’il soutient avec les étres et les choses; de 14 tels penchants ou tels appétits instinctifs» (105).
Bref, I’affectivité — cette fois au sens contemporain du mot - a son origine dans la vie organique;
I’inconscient dont parle Biran est donc d’abord un inconscient organique; et il empéche a tout
jamais une connaissance compléte de nous-mémes et des autres comme étres humains, c’est-a-
dire mixtes: «De la vient I'impossibilité ot chacun se trouve de connaitre a fond ce qu’est un de ses
semblables comme vivant et sentant et de manifester ce qu’il [est] lui-méme» (29 note).

A partir de 14, Biran va étudier certains phénomeénes ou 1’affection joue un réle important: la
vie foetale, le sommeil et les réves, la folie, la sympathie (identification affective). Il ne s’agit pas
seulement, pour lui, d’appliquer ses principes psychologiques, mais encore d’accéder plus pro-
fondément aux mécanismes de la vie organique, en observant ce qui se passe dans des situations ot
I’€tre humain est régi par les affections. Ces phénoménes ont une condition essentielle commune:
la suspension de la volonté, de la vie consciente; d’ou, par exemple, un rapprochement particulie-
rement intéressant entre les réves et la folie, surtout si I’on sait que Freud avait lu les Nouvelles
considérations: «Les différentes sortes de délire momentané ou de vésanies, d’aliénation mentale
permanente, viennent se ranger naturellement sous les mémes titres de divisions que les songes,
puisqu’ils se rapportent a des causes et a des conditions organiques ou cérébrales qui agissent res-
pectivement d’une maniére absolument semblables pour opprimer ou suspendre |’action régu-
liére de la volonté et de la pensée, produire ainsi les phénomeénes correspondants du sommeil, des
songes, du délire, le désaccord des sensations, I’absence du jugement, 1’abolition ou la mort du
moi» (107). Certes, Biran parle de causes organiques et non psychiques — au sens contemporain du
terme -; il a donc une conception des réves et de la folie tout autre que celle qu’a la psychanalyse;
mais il est quand méme intéressant de noter le parallélisme qu’il fait entre ces phénoménes
«inconscients», de mémed’ailleurs samention du «retour des images liées 4 des affections primiti-
ves» (101) de I’enfance. Il reste d’ailleurs que des conceptions «physiologistes» de la folie ont
encore cours, et que le débat, auquel Biran a apporté sa contribution, n’est pas encore tranché.

Notre philosophe pense aussi que sa théorie permet d’expliquer toute une série de phénomeénes

230



mystérieux, pour lesquels la vox populi crie souvent au miracle: «Nous sommes tous plus ou
moins comme le peuple ignorant, qui ne s’étonne point en voyant tomber une pierre, et se moque
du philosophe qui en recherche la cause pendant qu’il est saisi, et crie au miracle en voyant pour la
premiére fois le fer tendre vers I’aimant» (115). Biran s’attache notamment a «faire disparaitre le
merveilleux» (113) des phénoménes de prémonition, des visions et du somnambulisme.

Les discours abordent encore un autre probléme important: celui du siége de I’Ame, de son
organe, ou Biran s’attaque particuliérement a la physiologie et a la phrénologie de Gall, qui
avaient été, peu auparavant, en vogue. Ce probléme se pose en quelque sorte naturellement a la
psychologie biranienne, dans la mesure ot le moi et les phénoménes organiques ont des attributs
opposés: conscience et activité d’une part, inconscience et passivité de ’autre. D’ou la question:
dans quel sens et dans quelle mesure peut-on parler d’un siége du moi et de I’Ame (ces deux der-
niers termes sont, dans cette oeuvre, en général synonyme, étant donné que, du point de vue de
la physiologie — dont Biran est ici assez proche - la distinction du moi et de I’dme n’est pas perti-
nente)? La réponse donnée repose en partie sur I’opposition cartésienne de I’étendu et de I’iné-
tendu: au sens strict, on ne peut parler desiége de1’Ame, car celle-ci n’est paslocalisable et est indi-
visible; ¢’est pourquoi «la maniére dont une organisation quelconque, toujours congue ou ima-
ginée comme étendue, divisible et composée, peut étre liée 4 un sujet pensant, a un moi réflexif,
essentiellement un et simple, serala pierre éternelle d’achoppement detoutes les philosophies, et si
elles tentent de 1’expliquer, c’est parce qu’elles n’ont pas su déduire de la nature méme de nos
facultés ou de nos moyens de connaitre, le principe ou la raison de I’hétérogénéité absolue des
deux espéces d’idées primitives essentiellement opposées sous lesquelles il nous est permis de con-
cevoir, d’une part le sujet pensant et ses opérations, d’autre part les organes matériels, leur jeu et
les objets auxquels ils s’appliquent» (54). Ce que Biran nie en fait, dans ce passage d’un ton
péremptoire, ce n’est pasl’existence detouterelation entrel’ame et les organes (le cerveau particu-
lierement), comme il le précise plus loin, mais toute relation de réduction, toute attribution de
catégories valables pour I’organisme a I’dme: «Mais quelle espéce de liaison, de rapport de causa-
lité, de ressemblance ou d’analogie peut-on concevoir entre des phénoménes d’une nature aussi
différente et pris dans deux points de vue aussi essentiellement opposés que le sont les fonctions
physiologiques attribuées a diverses parties de I’organe cérébral, le mouvement, par exemple
I’ébranlement réel ou supposé produit dans un centre du systéme nerveux, et telle modification
sensible, tel acte intellectuel ou moral qui est censé en résulter dans la conscience? Car, sil’on pré-
tendait ici faire un rapprochement contradictoire et absurde dans ’expression méme qui le consa-
cre, en comparant la pensée a une sécrétion organique, nous demanderions a voir ou a pouvoir
nous représenter a I’aide de quelqu’un de nos sens externes, le produit matériel d’une telle sécré-
tion. Qu’on nous montre comment I’impression regue se transforme en perception, souvenir,
image, jugement, de méme qu’on nous montre physiologiquement la pite alimentaire successive-
ment transformée en chyle, en sang, et en différentes humeurs secrétoires, qui restent toujours
accessibles aux sens dans leurs diverses métamorphoses» (57). C’est a une telle «erreur de catégo-
rie», pour parler comme Ryle, que Gall et bien d’autres - Cabanis notamment, visé dans ce pas-
sage - se sont livrés, en concluant de la division des organes a une division paralléle des facultés;
mais celles-ci ne sont pas des parties du moi ou de I’dme, ce «ne sont que des états, des formes
diverses, sous lesquelles cet étre [le moi] [...] s’apercoit lui-méme existant, agissant ou pensant,
sans division aucune» (151). Si bien, et ¢’est une conséquence que notre philosophe souligne, lors-
que le moi est éclipsé dans la folie par exemple, celan’a plus de sens de parler de mémoire, d’imagi-
nation, ... ou, si on le fait, il faut bien se rendre compte que ces termes de facultés sont alors pure--
ment équivoques.

Il resterait 4 se demander si la théorie de Biran est encore, de nos jours, compatible avec les
découvertes de la neuro-physiologie du cerveau, et notamment avec les enseignements que I’on a
pu tirer du comportement d’individus ayant eu le cerveau divisé (cf. notamment Thomas Nagel,
Brain Bissection and the Unity of Consciousness, Synthese, no 22, 1971). Il faudrait cependant se
garder de conclure trop hativement contre Biran car, comme celui-ci le souligne déja, la physiolo-
gie n’est pas expérimentalement neutre, mais s’appuie sur une métaphysique implicite (cf. 64).

231



Nous aimerions terminer par une remarque générale concernant le statut de 1’objectivité chez
Biran, ce qui permettra aussi d’éclairer certains aspects de notre compte-rendu. C’est 1a un point
central dela doctrine du philosophe de Bergerac: le sujet s’oppose 4 1’objet, opposition qui prend,
dans les Discours, la forme de celle du moi et des organes. L’objectivité dont il s’agit ici est donc
une objectivité organique, physiologique, d’ou, justement, la juridiction de la physiologie. Or, a
partir de 1813, quand Biran thématisera la distinction du moi et de ’ame, il les opposera aussi
comme un sujet et un objet, mais il s’agira cette fois d’un tout autre type d’objet, puisque la con-
naissance scientifique ne pourra rien en dire. Cela montre que, pour Biran, le sujet est entouré
d’objets, dont les espéces sont aussi hétérogeénes les unes des autres qu’elles le sont par rapport au
sujet - méme sice n’est pas sous le méme point de vue - et donc que la juridiction de la psychologie
ne s’étend qu’a la sphére de la subjectivité (qui comprend le sujet et ses relations aux objets), non
au-dela. Si bien que si nous avons pu parler, plus haut, de conception cartésienne en ce qui con-
cerne I’opposition biranienne du moi et des organes, il faut bien voir que le cartésianisme de notre
philosophe ne concerne que quelques points précis, et que sa conception dela pluralité des métho-
des d’investigation I’oppose a Descartes, comme d’ailleurs a Condillac.

Bernard Baertschi (Geneéve)

Philosophie des 20. Jahrhunderts / Philosophie au 20e siecle

Hannah Arendt: Vom Leben des Geistes. Band 1: Das Denken. Band 2: Das Wollen. Piper, Miin-
chen und Ziirich 1979.

Hannah Arendt ist am 4. Dezember 1975 gestorben, einige Tage nachdem sie den zweiten Teil
ihres urspriinglich dreiteilig angelegten Werkes «Vom Leben des Geistes» beendet hatte. «Das
Denken» ist Thema des ersten Bandes, «das Wollen» dasjenige des zweiten, dem von der Heraus-
geberin, Mary McCarthy, einige Ausziige aus den Vorlesungen Hannah Arendts zur Analyse der
Urteilskraft im Rahmen von Kants politischer Philosophie beigefiigt wurden, um so wenigstens
eine gewisse Vorstellung iiber den Gehalt des dritten Teils zu vermitteln.

Die beiden Binde stellen Arendts Verméchtnis aus reifster Zeit dar. «Mitten in ihren vielfalti-
gen Lehr- und Vortragsverpflichtungen, ihrer Mitwirkung in verschiedenen Diskussionsrunden
und Beratungsgremien», so schreibt Mary McCarthy im editorischen Nachwort, «blieb sie ver-
tieftin «<Vom Leben des Geistes», als wiirde sie mit dessen Vollendung nicht so sehr eine Verpflich-
tung erfiillen - das kldnge zu lastend - als einen Vertrag erfiillen, den sie geschlossen hatte. Alle
Wege, auch die nebenséchlichsten, auf die sie durch Zufall oder Absicht inihrer t4glichen und be-
ruflichen Existenz gefiihrt wurde, fithrten dahin zuriick» (I1, 227). Das Ergebnis ist ein ungemein
lebendiges Philosophieren, das den Leser in selten gewordener Weise beriihrt. Das «Leben des
Geistes» wird gewissermassen doppelt sichtbar: durch das, woriiber Arendt schreibt und da-
durch, wie sie schreibt — wobei der Autorin die urspriingliche Form der Vorlesung sehr entgegen-
kam. Sie hielt sie teils im Rahmen der «Gifford Lectures» an der Universitit von Aberdeen, teils
im Zusammenhang mit ihrer Lehrtétigkeit an der New School for Social Research in New York.

Hannah Arendt versteht sich nicht als «Philosoph» und will auch nicht «zu denen gezihlt wer-
den, die Kant nicht ohne Ironie die <Denker von Gewerbe» nannte» (I, 13). Wenn sie dennoch das
Thema «Geist» nicht den sogenannten Spezialisten iiberlidsst, so aus zwei Griinden. Einmal war
sie anwesend beim Eichmann-Prozess in Jerusalem - ein Ereignis, das sie veranlasste, ihre den
konventionellen philosophischen und theologischen Auffassungen iiber das Bdse entgegenlau-
fende These von der «Banalitit des Bosen» aufzustellen: «Kénnte vielleicht das Denken als sol-
ches - die Gewohnheit, alles zu untersuchen, was sich begibt oder die Aufmerksamkeit erregt,
ohne Riicksicht auf die Ergebnisse und den speziellen Inhalt - zu den Bedingungen gehéren, die
die Menschen davon abhalten oder geradezu dagegen priddisponieren, Béses zu tun?» (I, 15).

232



Zum andern entfachte der Widerspruch zwischen den aus praktischer Erfahrung erwachsenden
moralischen Fragen und den aus kontemplativer Sicht erfolgenden Antworten Arendts Zweifel
am Verhiltnis zwischen «vita activa» und «vita contemplativa». Dieser Zweifel klingt wie ein
Grundakkord immer wieder an.

Ausgangspunkt fiir den Aufbau des Werks ist Arendts Bestimmung der Aktivitdten des Gei-
stes: «Denken, Wollen und Urteilen sind die drei grundlegenden geistigen Tétigkeiten, sie lassen
sich nicht auseinander ableiten, und obzwar sie gewisse gemeinsame Eigenschaften haben, lassen
sie sich nicht auf einen gemeinsamen Nenner bringen» (I, 75).

«Denken»im Sinne Arendtsldsst sich nur verstehen unter der Voraussetzung von Kants Unter-
scheidung zwischen Verstand und Vernunft. Auch Arendt geht davon aus, «dass sich das Denken
und die Vernunft mit etwas anderem beschiftigt als der Verstand. (...) Die Vernunft ist nicht auf
der Suche nach Wahrheit, sondern nach Sinn. Und Wahrheit und Sinn sind nicht dasselbe» (1, 25).
Denken in diesem Sinne lisst sich in metaphorischer Ausdrucksweise als ein nicht weiter begriind-
bares «Gefiihl des Lebendigseins» (I, 193) beschreiben: « Ohne den Lebenshauch ist der menschli-
che Korper ein Leichnam; ohne das Denken ist der menschliche Geist tot» (1, 128). Daraus folgt,
«dass alle Fragen iiber das Ziel oder den Zweck des Denkens so unbeantwortbar sind wie Fragen
liber das Ziel oder den Zweck des Lebens» (I, 193). Arendt verzichtet so auf eine metaphysische
Sinndeutung des vernunftbegabten Lebewesens Mensch, um stattdessen der Frage nachzugehen,
worin sich dieses Gefiihl des Lebendigseins im Denken, seine Sinnsuche, manifestiert. Und diese
Riickverbindung philosophischer Uberlegungen mit den Erscheinungen auch des alltéglichen Le-
bens ist es, die das Philosophieren Arendts so lebendig macht,

Das Leben des Geistes in der alltiglichen Welt der Erscheinungen zeigt sich zunéchst einmal am
Ungeniigen, das der Mensch an den blossen Erscheinungen empfindet und deren Sinn er bestin-
dig sucht: «Wiirden die Menschen jemals das Sinnstreben, das wir Denken nennen, verlieren und
keine unbeantwortbaren Fragen mehr stellen, so wire es mehr als wahrscheinlich, dass sie nicht
nur jene Gedankendinge nicht mehr herstellen kénnten, die wir Kunstwerke nennen, sondern
auch die Fahigkeit verléren, all die beantwortbaren Fragen zu stellen, auf denen jede Zivilisation
beruht. In diesem Sinne ist die Vernunft die apriorische Bedingung des Verstandes und der Er-
kenntnis» (I, 71) - damit also auch der wissenschaftlichen Wahrheitssuche, denn der Verstand ist
im wissenschaftlichen Prozess «Mittel zu einem Zweck», der sich ergibt «aus einer Entscheidung
dariiber, was sich zu wissen lohnt, und diese Entscheidung kann keine wissenschaftliche sein»
I, 63).

Freilich wird das Denken vom Ich in merkwiirdig schillernder Art erfahren - zuweilen ebenso
als Zweifel an der Wirklichkeit wie als «metaphysischer Trugschluss» etwa in der Zwei-Welten-
Theorie. Dies setzt voraus, dass der Bezug des Menschen zur Welt gebrochen ist. Denken entsteht
«aus der Desintegration der Wirklichkeit und der entsprechenden Entzweiung von Mensch und
Welt, woraus sich das Bediirfnis nach einer anderen, harmonischeren und sinnvolleren Welt er-
gibty» (I, 154).

Denkend sind wir nicht an einem raumzeitlich bestimmbaren Ort, sondern «iiberall»; aus der
Sicht der alltdglichen Erscheinungswelt «ist das Uberall des denkenden Ichs (...) ein Nirgends»
(I, 196). Die Nahtstelle zur Wirklichkeit ist zwar das denkende Subjekt, aber dieses 16st sich,
sofern es denkt, zugleich von den Bedingungen des Erscheinungshaften: Das denkende Ich «ist
alterslos und nirgends» (I, 202). So ist das Denken auch ein Geschéft, dem ich mich allein zu stel-
len habe, es ist «das besondere Kennzeichen des Lebens des Geistes, dass man allein ist und mit
sich selbst verkehrt» (I, 80). Aus diesem Riickzug von der Welt l4sst sich schliesslich auch ver-
stehen, warum das Denken etwa in Platons «Phaidon» als Vorwegnahme des Todes aufgefasst
wurde, wie iiberhaupt eine Affinit4t das Verhiltnis von Tod und Philosophie kennzeichnet (I, 89).

Wird hieraus verstdndlich, warum es das Eichmann-Phdnomen gibt? Warum es nicht selbst-
verstiandlichist, zu denken? Die Antworten auf die Frage, was uns zum Denken bringt, warum der
Mensch zu dieser Leistung des Riickzugs von der Welt fihig ist, sind unterschiedlich. Arendtinter-
pretiert insbesondere Zeugnisse aus der vorphilosophischen Zeit, von Sokrates, von Plato, und
von den rémischen Denkern. Ihre Frage zielt dabei weder auf die Ursache des Denkens noch auf

233



seinen Zweck. Die Autorin setzt vielmehr voraus, dass es ein «Bediirfnis» (I, 75, 130) zum Denken
gibt und dass dieses Bediirfnis auf unterschiedliche Weise erfahren und erfiillt, beziehungsweise
in der Philosophiegeschichtereflektiert wird — berithmtestes Zeugnis ist wohl Platons Auffassung
vom Staunen als dem Anfang des philosophierenden Denkens. Quintessenz der Uberlegungen
Arendts ist die Tatsache, dass Denken ein anspruchsvolles Geschift ist, das sich nicht von selbst
ergibt; Fehlen des Denkens ist «eine durchaus normale Erfahrung im Alltagsleben, wo wir kaum
die Zeit, geschweige denn die Neigung haben, innezuhalten und nachzudenken» (I, 14). Eich-
mann - um hier wiederum das Ausgangsbeispiel anzufiihren - war gerade durch die Abwesenheit
jeglicher Denkarbeit zu charakterisieren, durch etwas «rein Negatives: nicht Dummbheit, sondern
Gedankenlosigkeit. (...) Klischees, gidngige Redensarten, konventionelle, standardisierte
Ausdrucks- und Verhaltensweisen haben die gesellschaftlich anerkannte Funktion, gegen die
Wirklichkeit abzuschirmen, gegen den Anspruch, den alle Ereignisse und Tatsachen kraft ihres
Bestehens an unsere denkende Zuwendung stellen. Wollte man diesen Anspruch stidndig erfiillen,
so wire man bald erschépft; Eichmann unterschied sich von uns anderen lediglich darin, dass er
iiberhaupt keinen solchen Anspruch kannte» (I, 14). Denken heisst also praktisch: «jedesmal,
wenn man in seinem Leben auf eine Schwierigkeit stdsst, muss man neu iiberlegen» (I, 176).

Arendt fasst die wichtigsten Bestimmungen ihres Begriffes vom Denken in drei Aussagen
zusammen: «Erstens: Das Denken ist stets ausser der Ordnung, es unterbricht alle gewdhnlichen
Tétigkeiten und wird durch sie unterbrochen. (...) Zweitens: Die authentischen Erfahrungen des
denkenden Ichs dussern sich auf vielfiltige Weise. (...) Drittens: Diese merkwiirdigen Verhalt-
nisse ergeben sich aus dem Riickzug, der allen Geistestétigkeiten eigen ist» (I, 193ff.),

Der zweite Band ist dem Wollen gewidmet. Die Herausgeberin berichtet, dass dieser Teil fiir
Hannah Arendt der schwierigste gewesen sei (I1, 229). Die Schwierigkeiten bestehen zunéchst ein-
fach darin, «dass bei keinem anderen Vermdogen des Geistes schon seine Existenz von so vielen her-
vorragenden Philosophen so nachdriicklich bezweifelt und widerlegt worden ist» (II, 10). Zwei-
tens gilt fiir den Willen, dass er entweder ein Organ freier Spontaneitit ist, «das alle Kausalketten
der Motivation durchbricht, die ihn binden wiirden, oder er ist nichts als eine Illusion» - woraus
folgt, dass man das Wollen nicht behandeln kann, «ohne auf das Problem der Freiheit einzu-
gehen» (I, 209). Schliesslich stellt sich auch die Schwierigkeit, dass sich das Wollen nur im Bereich
der Erscheinungen bestitigen ldsst — als Handlung. Arendt kniipft hier an ihr Buch iiber die «vita
activa» an. «So gesehen, ist das tétige Leben «miihselig», das betrachtende dagegen die reine
Ruhe» (I, 16).

Arendt durchdringt die Uberlagerungen, die das Problem des Wollens im Verlaufe der Ge-
schichte mit philosophischen Argumenten erfahren hat, auf jene urspriinglichen Erfahrungen
hin, die dem Menschen seinen Willen entdeckten: «das Vermégen des Willens war der griechi-
schen Antike unbekannt und wurde aufgrund von Erfahrungen entdeckt, iiber die es bis zum
ersten christlichen Jahrhundert so gut wie keine Zeugnisse gibt» (II, 9). Die griechische «proaire-
sis» (Aristoteles) kann zwar als Vorldufer des Willens angesehen werden, als jene Wahlfreiheit, die
etwas Vorgegebenes aufgrund von Begehren und zweckhafter Uberlegung wéhlt, aber der freie
Wille, das Vermogen, eigene Ziele zu setzen, die nicht kausal oder motivational vorgegeben sind,
diese Freiheit im Sinne von Kants praktischer Vernunft (I, 61), wurde «in ihrer ganzen Komplexi-
tit zuerst von Paulus entdeckt» (I, 21). Erst die Abldsung des zyklischen Zeitbegriffs der Grie-
chendurch den andas Schépfungsdogma gebundenen linearen Zeitbegriff des Christentums, ver-
bunden mit der Vorstellung von der Ebenbildlichkeit des Menschen mit Gott, brachte das Pro-
blem der zureichenden Bestimmung eines Vermdgens mit sich, das erscheinungsmassig unbe-
stimmt ist und Neues in der geschaffenen Welt der Erscheinungen veranlassen kann.

Es ist freilich erstaunlich, dass es Jahrhunderte christlichen Philosophierens bedurfte bis zur
Anerkennung des freien Willens, Dieser Prozessist gebunden an die Entdeckung der Innerlichkeit
des Menschen iiberhaupt. Arendt lehnt es ausdriicklich ab, hierfiir 4ussere Erfahrungen beizu-
ziehen. «Die Erfahrungen, die fiir den Willen von Bedeutung sind, haben die Menschen nicht nur
mit, sondern auch in sich selbst» (II, 62). Paulus beschreibt im Romerbrief jene von Arendt als

234



Schliisselstelle angefiihrte innere Erfahrung des «Ich-will-und-ich-kann-nicht» (11, 71). Freiheit
wird dann als Problemstellung und damit gleichzeitig der Wille als autonomes Vermdgen ent-
deckt, «wenn die Menschen das Zusammenfallen des Du-sollst und des Ich-kann zu bezweifeln
beginnen, wenn sich die Frage erhebt: Steht alles, was nur mich betrifft, auch in meiner Macht ?»
(I1, 62). Zunichst aber brachte diese Entdeckung eine Fiille von Ungereimtheiten, denen sich die
Denker mit unterschiedlicher Intention ndherten. Arendt gibt eine eindringliche Analyse der Ge-
wichtung des ohnméchtigen Willens bei Paulus einerseits und der Allmacht, die das Wollen in der
Interpretation des Stoikers Epiktet andererseits erfihrt, bis schliesslich der Wille bei Augustin,
den Arendt den «ersten Philosophen des Willens» (11, 82) nennt, zum Prinzip der Individualitit,
der «Person» wird (11, 106): «Die Freiheit der Spontaneitit ist fester Bestandteil der menschlichen
Existenz. Ihr geistiges Organ ist der Wille» (II, 107).

Mit der Entdeckung des geistigen Vermogens war freilich das Problem seines Verhéltnisses
zum Denken gesetzt. Arendt zeigt das Ringen der mittelalterlichen Philosophie um seine zurei-
chende Bestimmung am Beispiel des Vorranges des Verstandes in der Interpretation von Thomas
von Aquin und umgekehrt des Willens in der Philosophie des Duns Scotus, um schliesslich in
einem Ausblick auf Neuzeit und Moderne - und unter betonter Einklammerung der «Regen-
bogenbriicke der Begriffe» des deutschen Idealismus - die Aporien aufzuzeigen, in die die Leug-
nung des Willens bei Nietzsche und bei Heidegger geriet: Beiihnen «war es gerade die Konfronta-
tion mit dem Willen als einem menschlichen Vermégen und nicht einer ontologischen Kategorie,
die sie zunéichst veranlasste, dieses Vermdgen zu leugnen, und dann eine Wendung zu machen und
ihr Vertrauen in diese geisterhafte Heimstitte personifizierter Begriffe zu setzen, die so offen-
sichtlich vom wollenden Ich «gebaut» und ausgeschmiickt war» (II, 150). Hier wird noch einmal
deutlich, in welchem Zwiespalt sich Arendt gegeniiber Denkern und Philosophen befindet, wel-
che die Riickbeziehung ihrer Aussagen auf das Alltdglich-Praktische schuldig bleiben. Arendt
mutet uns zu, dass das mit dem Wollen notwendigerweise einhergehende Problem der Freiheit
nicht anders denn praktisch zu l6sen ist. Theoretisch stellt sich die Freiheit als Abgrund fiir das
Denken dar. Um zu wollen, muss sich zwar der Geist «vom unmittelbaren Begehren zuriickzie-
hen» (I, 82), aber in diesem Riickzug liegt wiederum jene fiir das Denken charakteristische Unge-
sichertheit - zugespitzt ldsst sich sagen: gewolltes Handeln ist immer kontingent oder es ist nicht
gewollt. Dies passt den professionellen Denkern, Philosophen wie Wissenschaftern, nicht, «sie
wollen nicht den Preis der Kontingenz fiir das fragwiirdige Gut der Spontaneitét bezahlen, der
Fahigkeit, zu tun, was auch ungetan bleiben kénnte» (II, 189). Und nur die Analyse der Urteils-
kraft, also der dritten geistigen Aktivitét nach Arendt, schliesst die mogliche paradoxe Kapitula-
tion vor der Freiheit aus. Wenn man mit Arendt ein Augustinisches Argument dahingehend radi-
kalisieren will, «wir seien zur Freiheit verurteilt, indem wir geboren seien, ob wir nun die Freiheit
lieben oder ihre Willkiir verabscheuen, ob sie uns «passt> oder wir uns lieber ihrer furchtbaren Ver-
antwortung entziehen, indem wir uns einer Form des Fatalismus zuwenden», so l4sst sich dieser-
«tote Punkt, wenn es einer ist, (...) einzig mittels eines weiteren geistigen Vermoégens tiberwinden,
nicht weniger geheimnisvoll als das Vermo6gen zum Beginnen: der Urteilskraft, deren Analyse uns
mindestens lehren kdnnte, was es mit unserem Gefallen und Missfallen auf sich hat» (II, 207).
Arendt starb, bevor sie uns diese Analyse geben konnte.

Ihr Anspruch an uns alle bleibt bestehen: die selbst von Kant vertretene These vom «schlechten
Herzen» als einer Ursache der Dummbheit stimmt nicht. «Gedankenlosigkeit ist nicht Dummbheit;
sie findet sich auch bei hochintelligenten Menschen, und ihre Ursache ist nicht ein schlechtes
Herz; wahrscheinlich kann umgekehrt Schlechtigkeit durch Gedankenlosigkeit entstehen. Auf
jeden Fall kann man die Frage nicht mehr den «Spezialisten» iiberlassen, als wire das Denken, wie
die hhere Mathematik, das Monopol einer Spezialdisziplin» (I, 23). Max Herzog (Ziirich)

235



Hannah Arendt/Karl Jaspers: Briefwechsel 1928-1969. Hg. von Lotte Kohler und Hans Saner.
Piper, Miinchen und Ziirich 1985.

Man ist gew6hnt, gewisse Briefwechsel als Exempel fiir geistige Begegnung bedeutender Men-
schen, Minnerfreundschaft, Geschwisterliebe, tiefe Zuneigung, Leidenschaft und dgl. mehr an-
zufithren, weil sie sowohl durch Inhalt wie auch die Beziehung der Briefpartner zueinander aus
den vielen anderen Korrespondenzen herausragen. Zu diesen Exempeln gesellt sich nun ein neues:
der Briefwechsel zwischen Hannah Arendt und Karl Jaspers, der einen Zeitraum von 43 Jahren
umfasst, wobei allerdings wihrend der Naziherrschaft eine grossere Pause eintrat. Diese Korre-
spondenz kann gleich fiir zwei Dinge als Exempel angefiihrt werden: Erstens dafiir, dass ein
Meister-Schiiler-Verhiltnis nicht abbrechen muss, weil, wie Nietzsche einmal sagte, der Schiiler
eines Tages selber zum Meister wird, und zweitens fiir einen Gedankenaustausch zwischen Mann
und Frau auf héchstem geistigem Niveau, wo es keinen Uberlegenen gibt. Dariiber hinaus ist die-
ser Briefwechsel ein Musterbeispiel fiir gegenseitigen Takt. Selten schreibt einer der Briefpartner,
ohne eine Antwort auf den vorigen Brief erhalten zu haben, und jeder geht in seiner Erwiderung
auf die Probleme des eingetroffenen Briefes ein. Keiner der Beteiligten, zu denen auch Gertrud
Jaspers, die Frau des Philosophen, und Heinrich Bliicher, Hannah Arendts Mann aus zweiter
Ehe, gehorten, fillt auch nur ein einziges Mal aus der Rolle. Hannah Arendt behandelt Jaspers
auch nach dem Ubergang zum Du als ihren geistigen Vater, dessen Wort sie immer ernst nimmt,
auch wenn sie anderer Meinung ist. Sie tritt ihm nie zu nahe, obwohl sich beide iiber alles mégen.
Ein kleiner Fehltritt, ein zufilliges Uberschreiten gesetzter Grenzen wire ja denkbar gewesen. Ja-
spers tut seinerseits alles, damit es nicht versehentlich zu einem Missverstdndnis mit Heinrich Blii-
cher kommt, den er relativ spit persdnlich kennenlernte (1961). Wir erleben hier Jaspers wohl
zum ersten Mal als den Werbenden. Bliicher verhilt sich sehr zuriickhaltend, aber seine wenigen
Antwortbriefe, die im vorliegenden Band abgedruckt sind, stellen Meisterstiicke der Briefkunst
dar. Er erweist sich hier als ein tiefer Denker und zugleich bescheidener Mensch, von dem man
gernmehr gelesen hitte. Leider hatte er sich darauf versteift, nur zulehren und nicht zu schreiben,
als wollte er ein moderner Sokrates werden. So nannte man ihn auch, und wenn man Hannah
Arendts enthusiastische Worte iiber Sokrates liest, so weiss der Eingeweihte, dass sie hier im
Grunde genommen an «Monsieur» denkt, wie sie ihren Mann zu nennen pflegte. Ich weiss nicht,
ob es in den USA Schiiler gibt, die wie Plato seine Ideen aufnotiert und weiterentwickelt haben.
Hoffentlich. In einem Brief an Jaspers schreibt Hannah Arendt, dass Bliichers Schiiler beschlos-
sen hitten, dessen Vorlesungen auf Tonband aufzunehmen und abzuschreiben, aber wir erfahren
nicht, ob dies in die Tat umgesetzt wordenist. In den Anmerkungen zu den Briefen wird jedenfalls
keine Schrift von Bliicher verzeichnet.

Die Lektiire des Briefwechsels ist in vieler Hinsicht ein Erlebnis. Jaspers empfindet Hannah
Arendt als die politisch Erfahrenere. Man merkt, wie er vonihrlernt und wie er von ihr angesteckt
wird, mehr denn je iiber Fragen der Demokratie, Offentlichkeit und politischen Freiheit zu reflek-
tieren. Und immer héufiger sehnt er sich nach ihren Besuchen in Basel, wo sie kriftig miteinander
stritten, ohne sich zu iiberwerfen. Der sogenannte Eisklotz aus dem Norden, Jaspers, entpuppt
sich hier als ein warmherziger Mensch.

Fiir denjenigen, der Hannah Arendts Schriften genauer kennt, ist es dagegen eine Uberra-
schung zu lesen, dass diese Frau die Offentlichkeit scheute, dass sie sich freut, endlich wieder zu
Hause bei «Monsieur» zu sein. Von ihrer Lehrtitigkeit in Berkeley schreibt sie 1955, dass sie diese
liangere Zeit nicht aushalten kénne, «weil es fiir mich nahezu unertréglich ist, mich dauernd in
einer dffentlichen Welt zu bewegen, in der ich <jemand> bin, wie auf dem Présentierteller. Das
kannich einfach nicht» (295). Man meint hier das «Urerlebnis» fiir ihre eindrucksvolle Theoriein
«Vitaactiva» zu erkennen, dass der 6ffentliche Raum ohne den privaten undenkbar sei. Nachdem
man unter Seinesgleichen war, in aller Offenheit die die ganze Gemeinschaft angehenden Pro-
bleme diskutiert und gewisse Beschliisse gefasst hat, brauche man die Ruhe und héusliche Zu-
riickgezogenheit, denn man kénne sich nicht stdndig auf einem Platz bzw. in einem Versamm-
lungsraum bewegen, wo man fiir alle sichtbar ist. Und wer hétte erwartet, dass Hannah Arendt
mit Schrecken die Reaktion auf ihr Eichmannbuch wahrnimmt. Nach Lektiire dieses Berichtes
hatte man sich eine streitlustige, couragierte Frau vorgestellt.

236



Der Eichmannprozess spielt in diesem Briefwechsel natiirlich eine grosse Rolle. Jaspers sagte
sofort voraus, dass Hannah Arendt Unannehmlichkeiten haben werde. Er riet ihr vorsichtig ab,
iiber dieses Ereignis zu berichten, was aber erfolglos blieb. So schaltet er sich von Anfang an aktiv,
jaenergisch in die Beurteilung dieses Prozesses ein, was sicher dazu beigetragen hat, dass Hannah
Arendt auf die grundlegenden Fragen, die sie inihrem Buch beriihrt, so klare und einsichtige Ant-
worten zu geben versucht. Ihr zweiter Berater war selbstverstdndlich der immer im Hintergrund
agierende Heinrich Bliicher. All das tut aber der Grosse dieser Frau keinen Abbruch, denn man
merkt deutlich, dasssie fiir jede Formulierung am Ende selber einsteht. Sieldsst sich gern anregen,
iibernimmt von den anderen Gedanken oder gar Formulierungen, aber sie schreibt nichts, wovon
sie nicht liberzeugt ist.

Das beste Beispiel hierfiir sind die Briefe, die das Rahelbuch betreffen. Jaspers kritisierte Han-
nah Arendts «Lebensgeschichte einer deutschen Jiidin aus der Romantik» in einem sehr ausfiihr-
lichen Brief, worauf sie, ohne eingeschiichtert zu sein, ihre Gedanken vortragt, die z. T. den Auf-
fassungen des Meisters widersprechen. Ein anderes Beispiel wire die Diskussion um das Juden-
und Deutschtum, in der Jaspers Ideen nachhéngt, die ihm lange Zeit das Verstdndnis der Juden-
problematik versperrten. Ich glaube, erst durch die Lektiire des ersten Bandes der «Elemente und
Urspriinge totaler Herrschaft», der vom Antisemitismus als Ideologie handelt, hat Jaspers wirk-
lich begriffen, worum es Hannah Arendt ging, wenn sie, die von Haus aus mit jiidischer Tradition
nur wenig zu tun hatte, das Jude-Sein so betonte und Jaspers’ Unterstreichung des Deutschen so
kiihl gegeniiber stand. Ich habe den Eindruck, dass sich Jaspers immer mehr ihre «Bodenlosig-
keit» zu eigen macht, die er, ausserhalb Deutschlands (in Basel) lebend, nachzuempfinden sucht.
Am Ende sagt er seiner jiidischen Frau Gertrud nicht mehr, er sei Deutschland, so wie er es wih-
rend der Nazizeit getan hatte, um sie an diesem Land nicht véllig verzweifeln zu lassen; aber
gleichzeitig war es seine tiefe Uberzeugung, Deutschland zu vertreten.

Im Briefwechsel fehlt erwartungsgeméss nicht eine Diskussion iiber den Begriff des Wider-
standes, den Hannah Arendt anders fasst, als esim allgemeinen die Deutschen tun. Jaspersist sehr
schnell mit Hannah Arendt einverstanden, dass man im Grunde genommen nur dort von Wider-
stand sprechen kann, wo dieser sichtbar geleistet worden ist, wo er sich in eine Tat umgesetzt hat.
Innerer Widerstand, anders denken ist noch kein wirklicher Widerstand. Jaspers fiihrt zu Recht
an, dass auch eine Konspiration von Gegnern des Regimes noch nicht als Widerstand bezeichnet
werden kann, wenn diese «Geheimgesellschaft» nichts tut, was an die Offentlichkeit dringt. Was
echter Widerstand ist, hat uns Hannah Arendt am besten am Beispiel der Didnen demonstriert, die
den grossten Teil der in Ddnemark lebenden Juden haben retten konnen. «Diese Geschichte»,
schreibt sie in ihrem Eichmannbuch, «mdchte man als Pflichtlektiire allen Studenten der politi-
schen Wissenschaft empfehlen, die etwas dariiber erfahren wollen, welch ungeheure Macht in ge-
waltloser Aktion und im Widerstand gegen einen an Gewaltmitteln vielfach tiberlegenen Gegner
liegt».

Zum Bedauern beider Briefpartner hat das Eichmannbuch in den deutschen Medien wenig
Widerhall gefunden. Es wurde nicht zum Anlass einer Selbstbesinnung der Deutschen iiber ihre
Vergangenheit genommen.

Relativ spit eignet sich Jaspers Hannah Arendts Riteidee an. Er begegnet ihr zum ersten Mal
inihrem Aufsatz iiber die ungarische Revolution von 1956. Er reagiert mit Zuriickhaltung. Génz-
lich iiberzeugt von ihr ist er erst 1963 nach der Lektiire des Revolutionsbuches. Wir finden diese
Idee in seinen Schriften wieder, wenn er beispielsweise von Mitbestimmung und Demokratie
spricht. Fiir den Jaspersforscher wire es iiberhaupt interessant zu verfolgen, wie die politisch-
philosophische Diskussion mit der ehemaligen Schiilerin in seinem Denken Spuren hinterlésst.
Das Gleiche trifft natiirlich auch auf die Arendtforschung zu. Ein Buch iiber den Einfluss des Phi-
losophen auf Hannah Arendts Ideen konnte neues Licht auf das Werk dieser bedeutenden Frau
werfen.

In einer Rezension ist es nicht moglich, die vielen Probleme, die in diesem Briefwechsel disku-
tiert werden, auch nur anzudeuten. Man kann nicht einmal auf die zahlreichen treffenden Bemer-
kungen, die hier gemacht werden, verweisen. Als Kostprobe sei jedoch Jaspers’ ausgezeichnetes

237



Urteil iiber den «Spiegel» angefiihrt, das er in Verbindung mit der Spiegelaffére fillte: «... er hat
keine Gesinnung, keine politische Konzeption, keine Linie und keine Ziele. Er entspringt den Ag-
gressionsbediirfnissen, den Enthiillungs- und Sensationsbediirfnissen der Masse, in die die Mini-
ster selber eingeschlossen sind. Der Geist ist nihilistisch im Gewande vorausgesetzter (morali-
scher> Selbstverstindlichkeiten. Er <enthiillt> beliebig politisch relevante und andere Dinge. ...
Aber ich wiirde nicht sagen, dass ihm das Geldverdienen die Hauptsache wire ... Esist eine Weise
der Lebensfreude, Ruhm zu ernten durch universales Anklagen, Licherlichmachen, Infrage-
stellen, selber stdndig zu fiihlen in solchen Verneinungen» (530).

Mit grossem Interesse liest man auch die vielen Einzelbeobachtungen Hannah Arendts, etwa
die iiber die Studentenunruhen in Amerika: «Eben komme ich von einer Studenten-Protestver-
sammlung gegen unsere Politik in Vietnam, mit mehreren Kollegen. Alles ausserordentlich ver-
niinftig und unfanatisch. So iiberfiillt, dass man kaum durchkam. Niemand schrie, niemand hielt
Reden, und das in einer Art Massenversammlung. Wirkliche Diskussion und auch Information.
Sehr angenehm» (629). An anderer Stelle bemerkt sie, dass sich die Studenten erst dann in einen
Mob verwandeln, wenn die Polizei gerufen wird, weswegen man alles tdte, um die Polizei nicht
herbeizuholen.

Dass der Briefwechsel auch viele b6se Bemerkungen iiber bekannte verstorbene und noch le-
bende Personlichkeiten, insbesondere diejenigen, die in der Nazizeit keine reine Weste anhatten
(etwa Heidegger, Benno von Wiese, aber auch Adorno oder Holthusen), enthélt, hat sich sogar bis
Warschau herumgesprochen. Beide Briefpartner hatten eine scharfe Zunge, was wohl ein Cha-
rakteristikum fiir alle Intellektuellen ist. Diese Bemerkungen beweisen aber auch, dass es sich fiir
diejenigen, die sich im Alter oder in der Nachwelt einen guten Ruf bewahren wollen, nicht lohnt,
Moden mitzumachen und vor allem sich auf verbrecherische Regimes auch nur fiir einen Augen-
blick einzulassen, nur weil ein kleiner Vorteil damit verbunden ist.

Zum Schluss sei den Herausgebern Lotte K6hler und Hans Saner fiir ihre unerhdrte Arbeit bei
der Kommentierung der Briefe gedankt. Die Anmerkungen umfassen immerhin iiber 100 kleinge-
druckte Seiten. Ohne ihre aufopferungsvolle Arbeit und ihre intime Kenntnis des Werkes und Le-
bens dieser beiden Denker hitten wir nicht eine so vorbildliche Edition vorgelegt bekommen.

Es bleibt die melancholische Reflexion, dass heute im Zeitalter des Telefons wahrscheinlich
nicht mehr solche Briefe und noch in dieser Zahl geschrieben werden, dass wir es beim Belang-
losen belassen. Die Nachwelt wird keine Einsicht mehr in unser persdnliches Leben, in die Entste-
hung unserer Ideen erhalten, hochstens da, wo die Briefpartner praktisch vom internationalen Te-
lefonnetz ausgeschlossen sind. Karol Sauerland (Warschau)

La filosofia italiana del dopoguerra

Norberto Bobbio [et al.]: La cultura filosofica italiana dal 1945 al 1980 nelle sue relazioni con altri
campi del sapere. Atti del convegno di Anacapri. Guida editori, Napoli 1982 (= CF).
A.Bausola [et al.]: La filosofia italiana dal dopoguerra a oggi. Laterza, Roma-Bari 1985
=FID).
( E’te)mpo di bilanci per la filosofia italiana del dopoguerra? Cosi sembrerebbe almeno a giudi-
care dai titoli di un paio di volumi collettanei che raccolgono una messe di contributi dedicati ai
principali settori della ricerca ed alle piu significative correnti di pensiero che si sono manifestate
in Italia dal 1945 in poi. I volumi offrono al lettore un’informazione ampia e solitamente corretta
degli sviluppi pit recenti della filosofia italiana; a tratti l’esposizione panoramica non impedisce
all’autore del resoconto di proporre un’interpretazione originale di quegli svolgimenti. Occorre
tuttavia chiedersi se la posizione che sembrerebbe trasparire dai titoli di questi due volumisiain sé
legittima. La convinzione che sia giunto il momento di un rendiconto per la filosofia italiana del

238



secondo dopoguerra non pud essere accolta infatti senza riserve. Pare dunque opportuno che
alcune questioni preliminari siano esaminate e che ad esse sia trovata soluzione adeguata.

Un problema generale che occorre doverosamente discutere prima di entrare nel merito di
questi contributiriguarda la validita della periodizzazione adottata. Qual & il significato di queste
date? Ancheil termine ad quem, sia esso il 1980 0l 1985, potrebbe non essereil frutto di una mera
scelta di comodo. La sua adozione, se non fosse dettata da un criterio puramente convenzionale,
implicherebbe infatti una pit1 o meno esplicita interpretazione complessiva del pit recente passato
filosofico italiano, quasi che sullo scorcio di questi ultimi anni si fosse prodotto nella cultura ita-
liana una frattura: come se un ciclo si fosse definitivamente concluso e qualcosa di nuovo stia ini-
ziando. Di primo acchito sembrerebbe questa 1’interpretazione adottata tanto ad Anacapri
quanto per la raccolta laterziana. In realta, poi, i contributi di questi due volumi compiono una
radicale riduzione del significato che & lecito attribuire alla proposta periodizzazione.

Cominciamo con il termine a quo. Eugenio Garin - facendo propria! un’osservazione svolta
da Norberto Bobbio al convegno di Anacapri2 -chiarisce cheil riferimento al 1945 sottintende un
parallelismo - che € pero tutto da discutere - tra il corso degli eventi politici (la fine della dittatura
fascista) e la storia delle idee (la fine della stagione dell’idealismo crociano e gentiliano). Il difetto
pit macroscopico di questa presunta corrispondenza ¢ presto detto: essa non vede la differenza
tra gli idealisti, li appiattisce in una sola posizione, per giunta quella di chi fu compromesso con il
fascismo e complice di quel regime. Si continuerebbe a dar credito all’operazione che molti com-
pirono nell’immediato dopoguerra: quella, ad esempio, di Ludovico Geymonat che volle emble-
maticamente licenziare dai torchii suoi Studi per un nuovo razionalismo con la data del 25 aprile
19453, a voler dire che alla liberazione del territorio italiano dovesse far seguito un rinnovamento
sostanziale della cultura in generale e di quella filosofica in particolare. Che poi le due cose non
potessero marciare ’una a fianco dell’altra senza difficolta dimostrod ’esperienza che tocco allo
stesso Geymonat. Qualche anno fa egli confessé infatti con un certo imbarazzo che «tra il ’47 e il
’48, la borghesia torinese pensava addirittura che esistessero due fratelli Geymonat, uno che si
occupava di filosofia, di metodologia, di filosofia della scienza e un altro che faceva il politico e
Pamministratore del Comune, e non & stato molto semplice dimostrare che in realta quei due fra-
telli erano la stessa persona»* circostanza, sia detto tra parentesi, che non dimostra tanto I’igno-
ranza o la stupidita della borghesia torinese, quanto piuttosto ’evidente contraddizione tral’im-
pegno politico comunista (allora certamente illiberale) e una ricerca filosofica nell’alveo del neo-
positivismo che Giulio Preti andava proprio allora bandendo come «/a filosofia della liberta»>.

Se ci fu rottura dello schieramento idealistico, essa si era verificata ben prima della caduta del
fascismo, quando con il Concordato da una parte si saldd un’alleanza duratura tra ’attualismo
gentiliano e alcuni versanti della cultura cattolica italiana; dall’altra pia marcata si fece I’opposi-
zione crociana alla dittatura. A Croce, in particolare, non & piu lecito attribuire una deliberata
volonta di chiusura verso le nuove forme del pensiero che si manifestavano qua e 13, in Europae
altrove, nella prima meta del secolo. La cultura italiana soffri allora di isolamento ma non fu
Croce che operd come ufficiale di dogana® pronto a bloccare alla frontiera di Chiasso le idee
nuove. E’ vero il contrario. Una ricerca estesa ed accurata sui rapporti tra Benedetto Croce ed il
suo editore, Giovanni Laterza di Bari, mostra infatti I’arbitrarieta di taluni stereotipi’. Se La-
terza, talvolta, fu impedito di pubblicare alcune importanti opere di autori stranieri fu perche
troppo onerose si rivelarono le spese di traduzione oppure perché scarsa sembrava la richiesta del
pubblico italiano. Salvo qualche caso, Croce non fu di ostacolo.

D’altra parte quel che segui al 1945 non fu soltanto antidealistico. Le riflessioni che Gramsci
aveva condotto nel carcere fascista e che furono pubblicate in edizione postuma tra il 1948 ed il
1951, influenzando profondamente la cultura italiana del dopoguerra, trovavano nello stori-
cismo crociano un loro presupposto insostituibile e con quel pensiero mostravano affinita impor-
tanti, malgrado che Gramsci volesse venire con esso ad «una resa dei conti» e proponesse la reda-
zione di un Anti-Croce®. La stessa filosofia crociana ebbe maggior fortuna proprio nel dopo-
guerra: ad essa sembrava che si potesse assegnare il compito di garantire il legame con la cultura
italiana che precedette il ventennio. Croce, che aveva rappresentato una sorta di opposizione

239



legale al fascismo, mantenne una posizione influente sulla filosofiaitaliana ben oltre il 1945, mal-
grado che alcuni critici settari vedessero nell’idealismo italiano, e non solo in quello gentiliano,
una posizione ideologica «unitaria e simmetrica al fascismo»®.

La persistenza della filosofia idealistica nel secondo dopoguerra ci porta a discutere il termine
ad quem,

Sec’¢ una data che segna una svolta per le sorti dell’idealismo italiano, essa non fu quella della
pubblicazione dei Quaderni di Gramsci, n¢ il 1980. Semmai unasvoltaci fu nel 1968. Dietro quella
dataisignificati si sommano, nel bene e nel male. Da quel momento prese vigore in Italia una ven-
tataantintellettualistica —e, vorremmo dire, seil termine non fosse ritenuto dai pit ormai desueto,
irrazionalistica. Ogni filosofia della ragione venne travolta, percid anche il pensiero di Croce.
Scrive Garin: «L ‘agonia del cosiddetto <dealismo italiano> non é stata davvero breve, e si
avviata a conclusione solo quando sono entrati in crisi mortale anche tutti gli altri-ismi coinvolti
nella medesima lotta, interlocutori dello stesso discorso: non solo spiritualismi, esistenzialismi,
fenomenologie e marxismi vecchi e nuovi, ma anche paleo e neopositivismi, e scientismi»1°. 11
1968 con la sua cultura profondamente «antiscientifica e antindustralistica» sembro veramente
chiudere un periodo L.

Se fa discutere la periodizzazione, non si rimane meno perplessi di fronte alla possibilita diin-
dividuare uno specifico carattere della cultura filosofica italiana. C’& un tratto originale e/0 uni-
tario della filosofia italiana del dopoguerra? E’ difficile pensare a qualcosa del genere. Semmai se
ne deve rilevare la disponibilita - a tratti forse eccessiva - verso la contemporanea produzione
straniera: una tale disponibilita che ci fa credere chei filosofi italiani ritenessero loro primo dove-
re di recarsi in «gita a Chiasso» '? ¢ si affrettassero a varcare 1’orizzonte nazionale ogni qual volta
se ne offrisse loro ’occasione. Le filosofie d’importazione sono un po’ la caratteristica di questi
quarant’anni: seda un lato cio puo essere ritenuto segno di curiosita, dall’altro la propensione alla
combinazione di forme di pensiero altrimenti inconciliabili ha dato luogo ad una lunga serie di
profili filosofici eclettici, tanto ingegnosi quanto scarsamente coerenti e teoreticamente deboli.
Connubi filosofici difficili e altrove impossibili proliferarono cosi un po’ in tutti i settori della
ricerca. Frequenti furono le «trasfigurazioni»: del neopositivismo (Preti), dell’esistenzialismo
(Abbagnano)!3.

Questo impulso esterofilo, che ha dato i suoi frutti piti saporiti con I’innesto di autori stranieri
sul tronco di preesistenti correnti di pensieroitaliano - si pensi alla fortuna di cui godette John De-
wey durante la breve stagione neoilluministica'* e alla venerazione di cui & oggetto la filosofia
oracolare di Martin Heidegger in questi anni di «pensiero debole»'> - pud forse essere indicato
quale costante della ricerca filosofica italiana di questo dopoguerra.

Quasimai perdirisultati hanno soddisfatto le attese. Alcuni programmi filosofici hanno avuto
vita effimera; le comunita di pensiero che attorno ad essi si raccoglievano si sono disperse quando
dalla cospirazione contro i vecchi sistemi filosofici (pars destruens) si doveva procedere alla fase
costruttiva della ricerca (pars costruens)'®. Anche i programmi pili promettenti - ad esempio il
rinnovato razionalismo illuministico che faceva propri gli orizzonti teoretici aperti della ragione
banfiana - allaresa dei conti apparvero sterili. Si sarebbe tentati, a questo punto, di condividereil
giudizio severo e sconsolato di Norberto Bobbio che, nel bel mezzo dei furoriideologici sessantot-
teschi, confessava amaramente: « Non minascondo cheil bilancio dellanostra generazioneéstato
disastroso ... Per chi é stato condannato dal tribunale della storia, il quale ha I’ufficio non gia di
JSar vincere il giusto ma di dare ’aureola del giusto a chi vince, non resta altro tribunale cui appel-
larsi che quello della coscienza. di fronte al quale non basta, per farsi assolvere, I’essere rimasti
fedeli a certi ideali. Occorre anche aver bene appreso quanto sia difficile e ingannevole, e talora
inutile, il mestiere di uomini liberi.»'’

1l giudizio & forse troppo severo. Pur ammettendo che dopo il 1968 si ¢ aperta una nuova sta-
gione per le filosofie della crisi, non ¢ men vero che le correnti razionalistiche e analitiche che
furono protagoniste sfortunate della scena filosofica italiana dell’immediato dopoguerra non
demordono e proseguono la loro continua ricerca di buona lena, con una pit matura e disincan-
tata consapevolezza dei problemi che si pongono nel dibattito filosofico.

Marcello Ostinelli (Losone)

240



Note

1 Cfr. FID, p.5.

2 Cfr. CF, p.301.

3 L.Geymonat, Studi per un nuovo razionalismo, Torino 1945.

4 Id., Paradossi erivoluzioni. Intervista su scienza e politica. A cura di Giulio Giorello e Marco
Mondadori, Milano 1979, p.59,

5 G.Preti, Saggi filosofici. Vol.I: Empirismo logico, epistemologia e logica, Firenze 1976,
p.131.

6 Siveda il colloquio con E.Garin pubblicato su L’Espresso del 10 marzo 1985.

7 D.Coli, Croce, Laterza e la cultura europea, Bologna 1983.

8 A.Gramsci, Il materialismo storico e la filosofia di Benedetto Croce, Torino 19668, p.200.
Cfr. Id., Quaderni del carcere. A cura di V.Gerratana, Torino 1975, p.1234.

9 E.Garin, FID, p.24. Trai settari si dovra contare anche Antonio Banfi.

10 Id.,p.27.

11 Cfr. G.Bedeschi, FID, p.243.

12 Sitratta di un modo di dire usato per la prima volta da Alberto Arbasino.

13 Per la trasfigurazione del neopositivismo italiano cfr. M.Pera, FID, pp.98-131; per quella
dell’esistenzialismo di Nicola Abbagnano cfr. V. Verra, FID, pp.373-374.

14 Per la fortuna di John Dewey nell’immediato dopoguerra & particolarmente significativo il
saggio di Nicola Abbagnano, Verso il nuovo illuminismo: John Dewey, in: Rivista di filoso-
fia, XXXIX (1948), pp.313-325.

15 Si veda in particolare ’'ultima produzione di Gianni Vattimo, ad esempio: Dialettica, dif-
ferenza, pensiero debole, in: Il pensiero debole, a cura di G. Vattimo e P. A.Rovatti, Milano
1983, pp.12-28; Al dila del soggetto. Nietzsche, Heidegger e ’ermeneutica, Milano 1984%; La
fine della modernita, Milano 1985.

16 Particolarmente significativa & 1’esperienza del neopositivismo su cui riferisce M. Pera, FID,
p-93ss.

17 N.Bobbio, Una filosofia militante. Studi su Carlo Cattaneo, Torino 1971, p.XI.

Wissenschaftstheorie / Théorie de la science

Nancy J. Nersessian: Faraday to Einstein: Constructing Meaning in Scientific Theories. Martinus
Nijhoff, Dordrecht 1984.

Le projet de I’auteur est d’elaborer une nouvelle conception de la signification des termes
scientifiques, parce qu’elle juge que toutes les théories qui ont été proposées jusqu’ici donnent une
vision erronée de ce qu’est la science et de son fonctionnement. Cela, on le voit si on parcourt I’ his-
toire de ces théories, ce qui est fait dans la premiére partie du livre.

Pour les positivistes, la signification d’un énoncé est sa méthode de vérification, ce qui veut
dire que les énoncés des sciences expérimentales acquiérent leur sens par I’'intermédiaire de
I’observation, d’ou la thése du double langage: théorique (7) et d’observation (LO). Cette thése,
indispensable pour que la conception positiviste de la signification fonctionne, s’est cependant
rapidement trouvée en défaut, lorsqu’on s’est apergu que LO était imprégné de théorie (theory-
laden). Celaapoussé Carnap araffinerl’analyse et]’aamené a distinguer ce qui est théorique de ce
qui est conceptuel, LOpouvant alors étre dit conceptuel, mais non théorique. Ce raffinement s’est
néanmoins révélé insuffisant, ce que, notamment, les critiques de Quine ont mis en évidence, si
bien que la conception positiviste a été abandonnée au profit de celle que ’auteur nomme du
«réseau» («network» view), et qu’on désigne généralement du nom de holisme: la signification
des énoncés n’est plus déterminée par I’observation, mais par leur place et leur fonction dans la

241



théorie a laquelle ils appartiennent, si bien qu’une modification de la théorie implique un change-
ment de signification des énoncés touchés par cette modification, méme s’ils appartiennent a LO.
Quine ne tire cependant pas toutes les conséquences de sa position; il faudra attendre Feyerabend
pour cela, par la thése de 'incommensurabilité des théories. Or, pour ’auteur, cette thése méne a
une impasse, car elle implique que les énoncés ou les concepts de deux théories incommensurables
auront une signification radicalement autre; par exemple, la masse dansla mécanique classique et
dans la physique relativiste n’auront aucun contenu commun et, comme c’est le sens qui déter-
mine la référence (thése qui remonte a Frege), il faudra aussi dire que deux théories incommensu-
rables ne parlent pas de la méme chose: Newton et Einstein s’occupent de la masse, mais ils ne se
référent pas a la méme chose!

Pour remédier 3 cette situation, Kripke et Putnam ont proposé des procédures afin de briser le
lien qui enchaine la référence a la signification. Elles permettent de dire que des termes ou des
énoncés qui n’ont pas le méme sens, parce qu’ils appartiennent a des théoriesincommensurables,
peuvent toutefois seréférer alaméme chose. Seulement, celan’entame enrien I’incommensurabi-
lité au niveau de la signification, et ¢’est principalement pour cette raison que I’auteur rejette cette
tentative, qui souffre du méme défaut fondamental que toutes les conceptions de la signification
des énoncés scientifiques qui ont été élaborées depuis Frege: le point de vue linguistique. Pour
’auteur, au contraire, on ne doit pasaborderI’étude dela science a partir de théories surlelangage
engénéral - letournant linguistique, dit-elle, a éloigné la philosophie des sciences de1’étude de son
sujet: la science (27) -, mais a partir de I’histoire et de la pratique des sciences. Cela pourrait
paraitre, a premiére vue, assez peu révolutionnaire: ne I’entendons-nous pas de plus en plus
depuis Kuhn? mais ce n’est pas le cas, car ce qui a surtout été fait, c’est une critique des théories de
la signification a partie de considérations tirées de I’histoire et de la pratique, et non la construc-
tion d’une telle théorie. Il est en effet intéressant de noter, et ici nous abondons dans le sens de
I’auteur, que Feyerabend qui, depuis peu, parle constamment d’histoire et de pratique, a élaboré
sa thése de I’incommensurabilité a partir d’arguments purement philosophiques (sémantiques),
et que c’est seulement aprés coup qu’il a cherché des exemples pour I’étayer.

Mettant ses principes en application, I’auteur étudie ensuite la notion de champ telle qu’elle
s’est formée et a évolué depuis Faraday. Si elle a choisi cette notion, ¢’est parce qu’elle est fonda-
mentale pour la physique, et elle I’examine chez quatre scientifiques qui ont fortement marqué
I’histoire de cette notion: Faraday, Maxwell, Lorentz et Einstein. Faraday proposa sa conception
des lignes de force (le terme «champ> n’apparaitra qu’avec Kelvin), car il n’était pas satisfait de
I’explication de la transmission de I’électricité et du magnétisme par 1’action a distance; Maxwell
fit du champ un état de1’éther (alors que Faraday préférait le concevoir comme une entité substan-
tielle), ce qu’accepta encore Lorentz, qui dépouilla cependant I’éther de toute propriété mécani-
que sauf une: le repos absolu. Quant a Einstein, il élimina I’éther, et le champ devint avec lui une
propriété del’espace lui-méme. L’auteur développe longuement cette étude historique, qui forme
la seconde et plus longue partie de son livre; notre résumé succinct suffit toutefois pour souligner
ce qu’elle enretient: le concept de champ a changé au cours de I’histoire, mais de maniére a ce que
toutes les formulations qui en ont été données restent comparables entre elles, car toutes répon-
dent & un méme probléme: comment concevoir la transmission continue et progressive des forces
électriques et magnétiques a travers ’espace (154-155)? Bref, on observe a la fois un changement
de signification et une commensurabilité.

Cette conclusion rejoint celle de ce qu’on pourrait appeler «le bon sens scientifique»: les théo-
ries changent, mais elles sont en continuité. Ce qui par contre va bien au-dela de ce bon sens, c’est
la conception de la signification que I’auteur en tire; elle remarque d’abord que les sémantiques
classiques ont toutes les mémes préjugés: lasignification estrigide, dansle sens ot elle est toujours
considérée comme un ensemble de conditions nécessaires et suffisantes dela définition. Par exem-
ple, lasignification de «champ> est un ensemble de telles conditions, qui permettent de déterminer
univoquement et une fois pour toutes ce qu’est un champ; ¢’est pourquoi, si on change la défini-
tion, on ne parlera plus dela méme chose. Or, un tel préjugé conduit tout droit a1’incommensura-
bilité, laquelle est démentie par 1’analyse historique effectuée par ’auteur. La solution qu’elle

242



propose alors, appuyée sur certaines théses de la psychologie cognitive (Fodor), est de considérer
la signification comme un ensemble de ressemblances auquel participent de maniére variable,
mais selon des critéres déterminés, ses différentes «incarnations» historiques. Ces critéres tien-
nent compte essentiellement du statut ontologique, de la fonction, de la structure mathématique
et du pouvoir causal des différents candidats prétendant étre subsumés sous la méme significa-
tion. On comprend ainsi qu’on puisse parler de variations (historiques) de la signification, sans
qu’il s’agisse d’une autre signification: celle-ci n’est plus rigide.

Cela devrait suffire pour mettre en évidence la nouveauté et I’intérét des considérations déve-
loppées par ’auteur. Elles s’inscrivent d’ailleurs dans le cadre d’une conception trés répandue
dans la littérature philosophique, mais rarement véritablement appliquée: le rejet de la philoso-
phie (classique ou sémantique) de sa position de discipline centrale et supréme. En effet, mettre la
pratique scientifique au premier plan, I'utiliser pour construire une théorie de la signification,
c’est contester dans les faits les prérogatives de la philosophie (ou de la sémantique post tournant
linguistique), ce que ni Quine, ni Feyerabend n’ont réalisé, nonobstant leurs intentions.

Il faut bien voir, cependant, que la position de I’auteur ne s’impose pas d’elle-méme, et qu’elle
ne saurait étre considérée comme une réfutation de la conception adverse; en effet, on pourrait
toujours arguer que la pratique des sciences et la conception qu’on se fait de leur histoire sont
imprégnées de théorie, donc qu’on ne saurait partir d’elles pour construire une théorie de la signi-
fication, ce qui aurait pour effet de réinstaller la sémantique dans sa place centrale. Il reste néan-
moins que sil’on ne peut trancher entre ces deux conceptions au niveau de leurs principes, il n’est
pas impossible d’évaluer leurs mérites respectifs au niveau des conséquences; et ici, I’option
défendue dans’ouvrage dont nous venons de rendre compte nous parait meilleure en tous cas que
le holisme, dans la mesure du moins ou elle permet d’éviter I’écueil de ’incommensurabilité, c’est-
a-dire d’une thése qui ruine toute discussion comparative sur le contenu et la vérité des théories
scientifiques qui ont marqué notre histoire. Bernard Baertschi (Genéve)

Les droits de ’homme

E.Fuchs et P-A. Stucki: Aunom de I’autre. Labor et Fides, Genéve 1985.

Cet «Essai sur le fondement des droits de |’homme» propose une réflexion historique, philoso-
phique et théologique sur la parole de justice, sur son sens pour I’homme et la société humaine, sur
sa force éthique. La justice est présentée comme une exigence adressée & ’homme qu’il rencontre
sous la forme d’une parole de devoir mais aussi d’espérance et de confiance. La parole de justice
appelle ’homme dans sa vie et a 1a vie avec les autres; la justice est, en effet, un mode de relation
aux autres, tant au niveau interpersonnel que dans les rapports sociaux, politiques et économi-
ques. Une telle perspective sur la justice lie la compréhension de soi de I’individu 4 sa relation per-
sonnelle a autrui de méme qu’a sa relation sociale a I’histoire humaine. De I’existence a I’histoire,
les droits de I’homme sont une expression de la parole de justice, expression historiquement rela-
tive pour une exigence absolue.

La pensée des droits de ’homme a une histoire qui trouve I’une de ses origines principales dans
la Réforme, et c’est ainsi que la partie historique de I’ouvrage débute avec une présentation de la
doctrine calvinienne de la Providence, pour se poursuivre par une étude des doctrines de Hobbes,
Spinoza et Locke; enfin, c’est la doctrine kantienne qui est considérée. L’intérét de ces développe-
ments historiques réside dans une lecture ot la discontinuité des conceptions apparait dans sarela-
tion avec la continuité de la réflexion par rapport 4 la parole de justice. Cette réflexion trace dans
I’histoire de la pensée occidentale plusieurs traditions dont les inspirations majeures restent
encore, et fondamentalement, présentes dans les alternatives contemporaines des débats éthiques
et politiques.

243



La lecture des déclarations des droits de I’homme fait apparaitre la dimension originaire du
droit alaliberté congu dans un esprit de fraternité. Pourtant, ce droit ne va pas de soi et les auteurs
accordent une importance déterminante a sa justification théologique, affirmant ainsi que les
droits de I’homme sont I’expression de 1a loi de Dieu. La référence divine présente dans les décla-
rations des droits de’homme, disparue danscellede’0O.N.U. de 1948, n’est pasa considérer avec
légéreté. Elle signifie que ’homme se place dans une situation d’obéissance reconnaissant ces
droits comme sacrés et inaliénables. La dignité humaine est une valeur qui découle de cette atti-
tude d’obéissance ou I’homme refuse de s’ériger en maitre de la liberté et de la justice pour les
accepter comme des exigences éthiques fondamentales dont 1’origine est transcendante. Une fois
cette transcendance supprimée, c’est I’attitude méme de l’homme qui s’en trouve modifiée et son
rapport a la justice prend une autre signification, celle d’une maitrise acquise ou a conqueérir.
L’appel au respect des droits de I’homme se fait ainsi 4 la maniére d’un réveil des bonnes volontés
humaines ou, alors, dansle cadre d’un calcul utilitaire ot les droits de I’homme sont unidéal a pro-
pos duquel il est suffisant d’aboutir & un compromis le meilleur possible.

La réflexion théologique, qui s’attache a interpréter le témoignage biblique, considére la Loi
comme une révélation dont la triple fonction est politique, dénonciative et didactique. Il faut
entendre par 13, tout d’abord, que laloi est un don de Dieu qui garantit la vie et les relations humai-
nes dans le respect de la particularité et dela solidarité. Ensuite, la fonction dénonciative de laloi
fait d’elle un lien positif, puisqu'il signifie la nécessaire reconnaissance de I’autre, et non une pro-
tection de chacun contre chacun, une sorte de menace permanente mettant en garde contre une
transgression des limites assignées a chacun; la loi exprime la possibilité de la confiance entre les
hommes, elle n’est pas un instrument de pouvoir, une couverture a la violence. La loi suppose,
enfin, un acte de confiance, un engagement de respect qui prend appui dans I’amour, délivré qu’il
est du souci d’étre trompé ou de celui de préserver son intérét a tout prix.

Lesdroits de ’homme ont valeur de loi morale en ce qu’ils concernent la personne dans sarela-
tion a autrui qui ne se limite pas a I’accomplissement d’une série d’actes épuisant ce qui doit étre
fait pour ’autre. Cette loi morale n’est pas un catalogue de commandements; elle est un principe
d’orientation de soi qui rend nécessaire a I’acceptation d’autrui celle de soi-méme. I1 s’agit 1a du
double commandement d’amour du Christ qui place la question éthique au sein de la personne et
non dans la conformité de ses actes. Cette question n’est pas du ressort de la volonté sociale ou du
pouvoir politique; elle définit la personne dans son irréductibilité en méme temps que sarencontre
avec un absolu quila rend individualité justement. De la découle la responsabilité de chacun dans
I’application des droits de ’homme, une responsabilité portée par I’espérance d’une transforma-
tion du monde. Les échecs historiques rencontrés dans I’application de ces droits enseignent la
souffrance consécutive a leur violation, de méme que les dangers qui les menacent; ces échecs sont
aussi fertiles a I’épanouissement du cynisme et du légalisme qui sont tous deux des formes de dis-
qualification de la Loi. La confiance en I’homme vient d’une certitude plus fondamentale, celle
qu’il est une créature de Dieu, aimé de Lui et, absolument, digne de respect.

L’engagement pour les droits de I’homme est aussi I’engagement d’apprendre a les penser, et
ainsi de dire leur valeur en dépit des découragements qu’inspirent les trahisons et les mépris dont
ils sont si souvent 1’objet. Plus précisément, les droits de I’homme sont inséparables de la démo-
cratie qui est un systéme politique fondé sur le droit de chacun a la liberté autant que sur I’éthique
delacommunication. La démocratie n’est pas un systéme de gestion des conflits sociaux, méme si
ellelarend possible; elle est d’abord et avant tout un exercice de la puissance dans le respect incon-
ditionnel des normes de justice définies par lesdroitsde’homme, et ce respect est aussiI’affaire de
chacun quelle que soit sa position sociale: la justice est une exigence.

Encore un mot de la forme et de I’esprit de I’ouvrage. En appendice se trouve une systématisa-
tion des arguments en présence dans la discussion sur les droits de’homme, ce qui permet non seu-
lement une saisie synthétique de la problématique de la justice dans ses différentes dimensions
mais, également, une approche de la question par d’autres voies. Ressortent ainsi clairement les
points de bifurcation menant a telle ou telle prise de position, de méme qu’apparaissent des liens
de cohérence ou d’incompatibilité entre des affirmations qui n’ont pourtant, & premiére vue,

244



aucun rapport. Une telle systématisation permet de faire un état de la question en méme temps
qu’elle constitue une étape importante de la réflexion. A cet appendice sont jointes plusieurs
déclarations des droits de I’homme, anciennes et contemporaines; elles reflétent I’histoire mais
aussi I’universalité du probléme.

Quant a1’esprit de I’ouvrage, unecitation I’exprime: «Le droit dechacun ala liberté, foyer ori-
ginaire des Droits de ’homme, est pour nous évident et sacré. La volonté de I’abolir oude’aliéner
est évidemment injuste, évidemment scandaleuse. Mais sommes-nous capables d’expliquer, de
facon satisfaisante, en quel sens et pourquoi nous le tenons pour sacré? Telle est la question, en
forme deredoutable défi, qui a motivé la mise en oeuvre de celivre. Nous n’étions pas trop de deux
pour nous atteler a la tache, et nous aurions besoin d’aide si I’entreprise doit se poursuivre.»

F.Rochat

Psychotherapie

Walter A.Schelling: Lebensgeschichte und Dialog in der Psychotherapie. Tiefenpsychologie,
Anthropologie und Hermeneutik im Gesprich. Vandenhoeck und Ruprecht, Géttingen 1985.
Tiefenpsychologie, Anthropologie und Hermeneutik werden und wurden gern getrennt be-
handelt. W. A.Schelling legt mit seinem neuen Buch einen Beitrag vor, der die drei Disziplinen
miteinander ins Gesprich zu bringen versucht. Im Ausgang von P. Ricoeur versucht er insbeson-
dere, Lebensgeschichte und psychotherapeutische Dialogsituation hermeneutisch zu beleuchten.
Leitende Einsichten sind dabei u.a. die mannigfache Deutungsrelativitit der Lebensgeschichte,
der Aussagen des Patienten im psychotherapeutischen Gesprich und insbesondere auch die des
Unbewussten, das Gegenstand einer Hermeneutik ist, die das eigene Bewusstsein nicht allein lei-
sten kdnnte. Schliesslich exemplifiziert das Buch am Beispiel der biographisch-erlebnispsycho-
logischen Dimension in der Herzinfarktforschung die Relevanz des Vorverstindnisses und for-
dert im Gegenzug zu demjenigen einer bloss physischen Risikofaktorentheorie: «Esist dringend
notwendig, die biographisch-erlebnispsychologische Dimension in die Herzinfarktforschung zu
integrieren» (S.135). Die Bedeutung dieser erlebnispsychologischen Dimension wird auch schén
am Beispiel der Herzneurose dargelegt. Die Schrift ist reichhaltig mit der neueren und neuesten
Fachliteratur dokumentiert, wendet sich aber auch an weitere interessierte Kreise.
Rafael Ferber (Ziirich)

245



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

