
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 45 (1986)

Buchbesprechung: Zur gegenwärtigen religionsphilosophischen Debatte in Deutschland

Autor: Holzhey, Helmut

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlung / Etude critique

HELMUT HOLZHEY

Zur gegenwärtigen religionsphilosophischen Debatte in
Deutschland

[1] Kurt Wuchterl: Philosophie und Religion. Zur Aktualität der Religionsphilosophie. Paul
Haupt, Bern und Stuttgart 1982

^ [2] Richard Schaeffler: Religionsphilosophie. (Handbuch Philosophie.) Karl Alber, Freiburg/
München 1983

[3] Willi Oelmüller (Hg.): Wiederkehr von Religion? Perspektiven, Argumente, Fragen. (Kollo¬
quium Religion und Philosophie Bd.l.) Ferd. Schöningh, Paderborn 1984

[4] Peter Koslowski (Hg. ): Die religiöse Dimension der Gesellschaft. Religion und ihre Theorien.
(Civitas-Resultate Bd.8.) J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1985

Religion geht wieder um, auch der vorliegende STUDIA-Band belegt das.

Ein Gespenst? Oder doch nur ein Gespinst? Ich will auf einige philosophische
Bemühungen in dieser Sache hinweisen. Sie sind von grosser Unsicherheit
gezeichnet. Das scheint unvermeidlich, wenn zuerst eine Gegenwartsdiagnose
gegeben werden muss, um das Thema sicherzustellen. Hier fehlen oft nicht
nur Anschauung und empirischer Beleg, sondern auch der Begriff: Religion
kann individuell oder institutionell betrachtet werden, unter Einschluss oder
Ausschluss nichtchristlicher Religionen, im Blick auf den Ritus bzw. die
religiöse Praxis überhaupt oder ihre kognitiven Gehalte, als Mythos im klassischen

oder modischen Sinne, usw. Zutreffend und schön formuliert H. Kr ings :

«Religion wird neu wahrgenommen. Aber wir können nicht genau ausmachen,

was wir eigentlich wahrnehmen»; das Thema <Mythos> etwa könnte
«im Blick auf Religion eine Fehlwahrnehmung» sein ([3] S. 249). Der mediengerecht,

aber philosophisch höchst fahrlässig formulierte Titel «Wiederkehr
von Religion?» gibt immerhin das Interesse preis, das viele der an solchen Fragen

beteiligten Philosophen leitet: es ist das Interesse an der (möglicherweise
neuen) Stellung von Religion in der modernen Gesellschaft bzw. - gemäss [4] -
an der «religiösen Dimension der Gesellschaft». Mit dieser Thematik wird
klassische Religionsphilosophie teils transzendiert, teils - nämlich in ihrer
strikt systematischen Gestalt - vernachlässigt.

Korrespondenzadresse: Prof.Dr. Helmut Holzhey, Voltastrasse 30, CH-8044 Zürich

214



Ein vergleichsweise umfassendes Bild <grosser> Religionsphilosophie
zeichnet R.Schaeffler in einem Band des «Handbuchs Philosophie». Der
Autor stellt mittels einer Verknüpfung historisch-chronologischer und klassi-
fikatorisch-typenbildender Betrachtungsweisen (S. 21) fünf Typen der Begegnung

von Religion und Philosophie dar, um an ihnen exemplarisch die
wichtigsten religionsphilosophischen Fragestellungen und Methoden vorzuführen
(S. 15 f.). Sehr kurz wird der wohl früheste und uns doch immer noch sehr
vertraute religionsphilosophische Typus der Kritikan den vorwissenschaftlichen
Deutungen natürlicher und gesellschaftlicher Phänomene und der Erklärung
ihres Ursprungs in menschlichen Affekten behandelt. In einer zweiten Gestalt
betreibt Religionsphilosophie die Verwandlung der Religion in Philosophie;
Schaeffler berührt hier die Allegorese, das Verhältnis der platonischen
Philosophie zur Religion und Hegels These, mit dem Christentum sei die Aufhebung

der Religion in Philosophie religiös vorbereitet. Nach ihrem dritten
Typus ist Religionsphilosophie philosophische Theologie, Reden von Gott
(unter Annahme der Synonymität des philosophischen und des religiösen
Terms <Gott>), teils als Ontotheologie, teils als Transzendentalphilosophie,
teils als Theologie der Hoffnung. In ihrem vierten, dem phänomenologischen
Typus verbindet Religionsphilosophie empirische Religionswissenschaft und
(Husserlsche) Phänomenologie; er führt nahtlos zum fünften über: der Analytik

religiöser Sprache. Bemerkenswerterweise bespricht Schaeffler hier
zuletzt nicht nur die sprachanalytische Philosophie, sondern nimmt u.a. auch
auf Cassirer, auf die jüdische Religionsphilosophie von Cohen, Rosenzweig,
Buber («Religionsphilosophie als Grammatik von Gebot und Gebet» mit
Vorwegnahme des Searleschen Begriffs der «Sprachhandlung» bei Cohen, S. 175)
sowie auf G.Ebelings Theologie des Worts Bezug. Im systematischen
Ausblick des höchst empfehlenswerten Buchs finden sich Überlegungen zur
methodischen Verknüpfung der drei letztgenannten Typen von Religionsphilosophie,

die in die Fixierung einer doppelten Aufgabe transzendentalphilosophisch

fundierten Sprechens von Gott münden: die Aufgabe der
philosophischen Kritik und die Aufgabe einer philosophischen Auslegung der
Religion, «wie sie sich selber darstellt» (S.220).

Über moderne, insbesondere analytische Religionsphilosophie orientiert
K. Wuchterls Buch [1], Der Autor weist der Religionsphilosophie «als
Vermittlerin zwischen Philosophie und Religion» zwei Themen zu: religiöse
Lebensformen in ihrer Grundstruktur zu erfassen und «unter dem Aspekt einer

allgemeinen Humanität» kritisch zu begründen (S.lOf.). Näherhin soll es in
einer «paradigmenbezogenen Religionsphilosophie» um Kontingenzidentifikation,

d.h. Einsicht in die Kontingenz der für jedes Paradigma leitenden
Grundbegriffe, und um Kontingenznormierung, d.h. Fixierung der kontin-
genten Leitbegriffe als «Regulative für methodisches Denken und für prakti-

215



sches Handeln», gehen (S. 13). Damit ist schon ein - für nicht wenige Zeitgenossen

sogar der - Grundbegriff der gegenwärtigen philosophischen Reflexion

über Religion angesprochen, der Begriff der Kontingenz. Religion wird
als Kontingenzbewältigung verstanden, in der Kontingenzerfahrungen und
Heilsverlangen verschmelzen: Religion ist das letzte «Instrument» solcher
Praxis, nachdem Wissenschaft und traditionelle Metaphysik für derartige
Inanspruchnahmen nicht mehr tauglich erscheinen (S.48). Das Erbe Wittgen -

steint und innerhalb der sprachanalytischen Religionsphilosophie insbesondere

Dallas M.:HigRs>Studien «Language, Persons, and Belief» (1967) bilden
für Wuchterl die Basis eines eigenen Konzepts, in dem Religiosität als

integrales Moment einer Lebensform entwickelt wird. «Lebensform» bedeutet
dabei nicht, wie bei High, «unser Leben als Ganzes innerhalb der westlichen

Kulturen», aber auch nicht einfach ein Sprachspiel, sondern «eine spezifische
(durch bestimmte Leitbegriffe definierte) Einheit» innerhalb der allgemeinen
Kultur (S. 101). Religionsphilosophie soll nicht mit Religion verwechselt werden,

ist auch nicht Theologie. Sie kritisiert einerseits Absolutheitsansprüche,
wie sie nicht nur von Religionen, sondern auch gegen Religionen ausgespielt
worden sind; sie schützt das Religiöse aber auch vor dem Fall in die Beliebigkeit,

indem sie das Kriterium der Humanität hochhält.
Ein Statement von Elisabeth Anscombe, das Spaemann in der Diskussion

mit Lübbe zitiert ([3] S.152), betrifft auch Wuchterls Religionsbegriff: «Sie

denken immer nur an nette Religionen». Oder sind es gar nur religiöse
Versatzstücke, «Erinnerungen» an Religion, die in der modernen <Religions-
philosophie> angesprochen werden? Der Mensch war noch nie Mass der
Religion, man muss nicht einmal an Foucaults Diktum <Der Mensch ist tot> ([3]
S.225) denken.

Spannender liest sich der von W.Oelmüller herausgegebene kontrastreiche
Band mit Arbeitspapieren und Protokollen eines ersten Kolloquiums zu
«Religion und Philosophie». Grundsätzlich scheint mir allerdings auch das hier
wiedergegebene Reden über Religion den Mangel zu haben, dass kaum -
philosophische - Betroffenheit spürbar wird. «Religion» ist ein neues philoso-
phisches Gesprächsphjekt, nach Normen und Kunst (in der Abfolge von Oel-
müllers Kolloquien zur Gegenwartsphilosophie), gleichgültig wie irgend ein
anderes. Nicht dass ich fürs persönliche Bekenntnis als Alternative zur
«distanzierten wissenschaftlichen Rede» (S.131) plädieren möchte. Philosophische

Rede war immer schon, in verschiedenen Nuancen, ein Drittes, nämlich
Rede, in die Erfahrung mit ihrem Gegenstand eingeht. Wo Kolloquiumsteilnehmer

über den Mangel an Anschauung und empirischem Wissen klagten,
vermissten sie zureichende Unterlagen für eine beispielsgesättigte und
wirklichkeitsnahe Rede von der <neuen> Religiosität; es ging nicht um jene die
Rede selbst betreffenden <eigenen> religiösen Erfahrungen. R.Spaemanns

216



Empfehlung, Theologie betreiben solle eigentlich nur, wer religiös sei ([4]
S.299), macht auf ein Defizit des Religionsphilosophen aufmerksam. Der
Verdacht des Zynismus, den H.Lübbe für seine Person überzeugend zurück-iMxmattatatawteniä'weist, stellt sich gegenüber einer Bemerkung wie der folgenden <textobjektiv>
ein: «Die Kirche ist, sozusagen, nur noch fürs Beten da, und in der Tat finden
wir sie ja unverändert in Anspruch genommen in allen Lebenslagen, in denen

uns evidenterweise nichts anderes als das Beten übrigbleibt - bei Beerdigungen

zum Beispiel» ([3] S.152). Das klingt doch sehr nach <Beten tun die
anderen), wie immer sie es zustandebringen; und: Beten ist etwas anderes als

vernünftiges Reden. Weiss Gott, woher dem Beter dann immer der Sinn zuwachsen

soll, der ihm die <Kontingenzen> des fremden und des eigenen Sterbens
bewältigen hilft. Natürlich kann auch eine Neurose im Dienste der Kontingenzbewältigung

stehen oder - das harmlosere Beispiel Marquards ([3] S.148, [4]
S.43) - das Erzählen von Geschichten oder die Kontingenzbeseitigung der
Wissenschaft (Spaemann [4] S.19). Das religiöse Leben ist nicht die einzige
Form des Umgangs mit Erfahrungen unserer Endlichkeit; umgekehrt deckt
die funktionalistische Auffassung von Religion nur bei einem hinreichend
weiten und weichen Begriff von Kontingenz das breite Spektrum religiösen
Lebens ab (vgl. [31 S.124). In einer schönen Formulierung H.Lübbes: «Wir
erbitten ja in Gebeten nicht nur, wessen wir bedürfen, sondern wir danken
auch für die indisponiblen Bedingungen gelungenen Lebens und für das

einem beschiedene Lebensglück» ([4] S.298). Wozu bedarf es der Philosophie?

Nach wie vor dafür, dass die Wahrheits/rage gestellt wird. Ich halte es

mit Spaemanns These, dass «der Konflikt zwischen Religion und Wissenschaft»

nur unter der Voraussetzung als abgebaut betrachtet werden kann,
«dass es Philosophie gibt» ([3] S.153). Religion und Wissenschaft lassen sich
aber philosophisch nur mit der Wahrheitsfrage behelligen; sie bedürfen dieser

Kritik wegen ihrer ständigen Neigung zum Fundamentalismus bzw. Dogmatismus.

Nun ist mit der Frage selbstverständlich nicht schon entschieden, was wahr
ist und was Wahrheit ist. Auf der einen Seite findet sich die Position, für die
der Status der Glaubenswahrheiten dahingestellt bleiben kann, wenn nur klar
ist, dass sie «als Indikatoren für Irrtümer unter den Wirklichkeitsannahmen
der Wissenschaften definitiv untauglich geworden sind» (H.Lübbe [3]
S. 141). Auf der anderen Seite wird argumentiert, dass «wahre Religion» - will
sie wahren Trost geben, insbesondere in der Bewältigung von Schuld -
beanspruchen muss, «wahr zu sein und Wahrheit zu geben», und zwar nicht nur im
Sinne subjektiver Wahrheitsüberzeugung, sondern als «Erhebung zur Wahr-
heit» (L.Oeing-Hanhoff [3] S. 126f.). So verstandene Religion (und das ist eo

ipso die jüdisch-christliche Religion) könne auch der Philosophie aufhelfen -
ein Motiv, das sich spiegelbildlich in der MetaphysikÄrh//: wiederfindet, die

217



beklagt, dass die «Neutralisierung der Religion» die philosophischen wie
religiösen Inhalte «zutiefst beeinträchtigt» habe (M.Horkheimer, zit. von
R.Piepmeier [3] S.79). Unter der Voraussetzung einer solchen Beschädigung
bestimmt R /pTepmeiep Philosophie der Religion als Reflexion der philosophischen

Vernunft unter einem Wahrheitsanspruch, «der sie selbst begrenzt,
wenn sie sich als absolute setzt», d.h. als Reflexion, die durch eine «Irritation
und Enttäuschung der neuzeitlich dominanten Vernunft» in Gang kommt ([3]
S. 88f.). (Dass es dann in der Religionsphilosophie doch wieder nicht um Gott
oder Offenbarung, sondern vor allem um die «mögliche Orientierungsleistung

für Individuen und Gruppen» gehen soll, erscheint mir als Gedankenflucht.)

Aufblendungen solcher Reflexion der philosophischen Vernunft im
Medium der Religion finden sich in Th. Rentsch' Inanspruchnahme eines exi-
stentialen Wahrheitsbegriffs (religiöses Reden und Handeln in bezug auf die
menschliche Grundsituation) und B. Waidenfels' Hinweisen auf Entsinnli-
chungs- und Austrocknungsprozesse im religiösen Bereich einerseits (S. 157),
gegenläufige Tendenzen der leiblichen Erweiterung und Pluralisierung der
Vernunft anderseits (S.225).

Ungleich stärker noch prägt der Gedanke der Wahrheit von Religion die

«Resultate» der Civitas-Tagung «Die religiöse Dimension der Gesellschaft».
Wenn Religion ihre gesellschaftliche Funktion ausüben soll, wird hier
argumentiert, muss sie «qualitative Überwertigkeit» (G.Lanczkowski) besitzen,
die durch «Bezugnahme auf ein Vorgegebenes, das sich der Reduzierbarkeit
auf das Funktionale entzieht», zu charakterisieren ist (L.Honnefelder [4]
S.289). Dieser «Referenzrahmen» der «Glaubwürdigkeit von Religion»
(ebd.) besteht in nicht weniger als der metaphysischen Wahrheit. «Die
Wahrheitsansprüche der christlichen Religion erfordern als kognitives
Interpretationsinstrumentarium eine Metaphysik» (Spaemann S.22).

Die Gefahr, die für die Affirmation von Religion von dieser Verpflichtung
zur Metaphysik ausgeht, liegt auf der Hand. Ist eine solche Philosophie des

Absoluten überzeugend zu machen? Es geht nicht nur um ein adäquates
Verständnis postmoderner Religiosität auch in ihren modischen Zügen (W.Ch.
Zimmerli), sondern um die Realität der <wahren> Religion. Marquards
Bemerkung, die Alternative zum Absoluten sei nicht einfach die Beliebigkeit,
Th.Luckmanns differenzierte Analyse von Transzendenzerfahrungen
verschiedenen Niveaus oder H. Lübbes Diktum von der «dissonanzfreien
Vereinbarkeit» von Religion und Wissenschaft geben meines Erachtens die situa-
tionsgemässere Antwort auf die Krise der Metaphysik als P.Koslowskis
Emphase. Sein Vorwort macht in Aufbruchsstimmung, es ist mit pastoralen
Imperativen gespickt, enthält aber auch so manche Halbwahrheit (Wissenschaft
heute ohne «weltbildkonstituierende Rolle», Chance zu einer neuen Synthese
von Glauben und Wissen usw.). Der Bezugnahme auf romantische und Re-

218



Staurationsphilosophien (S. 4 und 293) ist schon von H. Lübbe widersprochen
worden. Glücklicherweise folgen die übrigen Beiträge nicht dem Stil des

Civitas-Vorsitzenden, Engagement in Gestalt von Überzeugungsdeklarationen

zu forcieren. Man liest nun vielmehr - ich kann nur kurze Hinweise geben

- gehaltvolle Arbeiten zu den Problemen funktionalistischer Deutung der
Religion, zu Religion in Gesellschaft und Staat, zu Mythos und Entmythologi-
sierung. Hervorzuheben sind dabei P.Koslowskis - umstrittener - Versuch,
«Ethik als Korrektiv von Ökonomieversagen und Religion als Korrektiv von
Ethikversagen» (S.91) zu bestimmen; die Diskussion um Staatskirchensystem

und Trennungssystem im Anschluss an Beiträge von H.Maier und
H.Lübbe; die Schilderung des «Kuriosums der afrikanischen doppelten
Religion» durch Ntumba Tshiamalenga (S. 211) und H. Krings ' Frage nach einem

analogen Problem bei uns (Sonntags- und Alltagsreligion) (S.295).
In seiner Kritik an der funktionalen Religionsbegründung entwickelt

R. Spaemann den Zusammenhang zwischen Funktionalisierung und Destruktion.

Die funktionalistische Betrachtung von Religion konfligiert mit dem ihr
wesentlichen Bezug zum Absoluten, indem sie ihre mögliche Ersetzbarkeit
durch funktionale Äquivalente ins Spiel bringt. Religion wird so nur noch
relativ zu Gesellschaft gesehen, wo umgekehrt für den religiösen Menschen
gerade Gesellschaft relativ und rechtfertigungsbedürftig ist (S.18). Diese Spannung

wird auch im Titel des Buches als Spannung zwischen der Frage nach der

gesellschaftlichen Funktion der Religion und der religiösen Dimension der
Gesellschaft angesprochen (S.293).

Die Aufgabe des Religionsphilosophen ist damit nicht einfacher geworden.
Auf dem Hintergrund einer eigenen metaphysischen <Erfahrung> ist zwar das

philosophische Reden von Religion der Gleichgültigkeit und Beliebigkeit
entzogen, die ich eingangs dieser Besprechung moniert hatte; der Philosoph hat
es so mit seiner Sache zu tun, wenn er sich mit Religion befasst. Abgesehen von
einer konkurrierenden metaphysikkritischen (Erfahrung) gerät aber
metaphysisch versicherte Religionsphilosophie, wie die Civitas-Tagung zeigt, auch
rasch auf den Kampfplatz alter konfessioneller Differenzen. Wenn H. Lübbe
am Schluss gegen die barthianische Missachtung der «Religion» im Hinblick
auf die in Deutschland eher schwach entwickelte liberale Tradition für die

«kulturchristlichen, ja kulturprotestantischen Prägungen liberaler politischer

Kultur» warb oder auf die Bedeutung von Religion in der amerikanischen

Gesellschaft hinwies (S.297f.), hatte er ersichtlich etwas anderes im
Auge als die (romantische) und metaphysikgesättigte «religiöse Dimension
der Gesellschaft».

219


	Zur gegenwärtigen religionsphilosophischen Debatte in Deutschland

