Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 45 (1986)

Buchbesprechung: Zur gegenwartigen religionsphilosophischen Debatte in Deutschland
Autor: Holzhey, Helmut

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionsabhandlung / Etude critique

HELMUT HOLZHEY

Zur gegenwartigen religionsphilosophischen Debatte in
Deutschland

[1] Kurt Wuchterl: Philosophie und Religion. Zur Aktualitit der Religionsphilosophie. Paul
Haupt, Bern und Stuttgart 1982

[2] Richard Schaeffler: Religionsphilosophie. (Handbuch Philosophie.) Karl Alber, Freiburg/
Miinchen 1983

[3] Willi Oelmiiller (Hg.): Wiederkehr von Religion? Perspektiven, Argumente, Fragen. (Kollo-
quium Religion und Philosophie Bd.1.) Ferd. Schéningh, Paderborn 1984

[4] Peter Koslowski(Hg.): Diereligiose Dimension der Gesellschaft. Religion und ihre Theorien.
(Civitas-Resultate Bd.8.) J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1985

Religion geht wieder um, auch der vorliegende STUDIA-Band belegt das.
Ein Gespenst? Oder doch nur ein Gespinst? Ich will auf einige philosophische
Bemiihungen in dieser Sache hinweisen. Sie sind von grosser Unsicherheit ge-
zeichnet. Das scheint unvermeidlich, wenn zuerst eine Gegenwartsdiagnose
gegeben werden muss, um das Thema sicherzustellen. Hier fehlen oft nicht
nur Anschauung und empirischer Beleg, sondern auch der Begriff: Religion
kann individuell oder institutionell betrachtet werden, unter Einschluss oder
Ausschluss nichtchristlicher Religionen, im Blick auf den Ritus bzw. die reli-
gidse Praxis iiberhaupt oder ihre kognitiven Gehalte, als Mythos im klassi-
schen oder modischen Sinne, usw. Zutreffend und schén formuliert H.Krings:
«Religion wird neu wahrgenommen. Aber ... wir konnen nicht genau ausma-
chen, was wir eigentlich wahrnehmen»; das Thema Mythos> etwa konnte
«im Blick auf Religion eine Fehlwahrnehmung» sein ([3] S.249). Der medien-
gerecht, aber philosophisch héchst fahrlassig formulierte Titel « Wiederkehr
von Religion?» gibt immerhin das Interesse preis, das viele der an solchen Fra-
gen beteiligten Philosophen leitet: es ist das Interesse an der (mdglicherweise
neuen) Stellung von Religion in der modernen Gesellschaft bzw. — gemiss [4] -
an der «religidsen Dimension der Gesellschaft». Mit dieser Thematik wird
klassische Religionsphilosophie teils transzendiert, teils — ndmlich in ihrer
strikt systematischen Gestalt - vernachléassigt.

Korrespondenzadresse: Prof. Dr, Helmut Holzhey, Voltastrasse 30, CH-8044 Zirich

214



Ein vergleichsweise umfassendes Bild «<grosser> Religionsphilosophie
zeichnet R.Schaeffler in einem Band des «Handbuchs Philosophie». Der
Autor stellt mittels einer Verkniipfung historisch-chronologischer und klassi-
fikatorisch-typenbildender Betrachtungsweisen (S.21) fiinf Typen der Begeg-
nung von Religion und Philosophie dar, um an ihnen exemplarisch die wich-
tigsten religionsphilosophischen Fragestellungen und Methoden vorzufiihren
(S.15f.). Sehr kurz wird der wohl friiheste und uns doch immer noch sehr ver-
traute religionsphilosophische Typus der Kritik an den vorwissenschaftlichen
Deutungen natiirlicher und gesellschaftlicher Phdnomene und der Erklarung
ihres Ursprungs in menschlichen Affekten behandelt. In einer zweiten Gestalt
betreibt Religionsphilosophie die Verwandlung der Religion in Philosophie;
Schaeffler beriihrt hier die Allegorese, das Verhiltnis der platonischen Philo-
sophie zur Religion und Hegels These, mit dem Christentum sei die Aufhe-
bung der Religion in Philosophie religios vorbereitet. Nach ihrem dritten
Typus ist Religionsphilosophie philosophische Theologie, Reden von Gott
(unter Annahme der Synonymitdt des philosophischen und des religitsen
Terms «Gotty), teils als Ontotheologie, teils als Transzendentalphilosophie,
teils als Theologie der Hoffnung. In ihrem vierten, dem phdnomenologischen
Typus verbindet Religionsphilosophie empirische Religionswissenschaft und
(Husserlsche) Phdnomenologie; er fiihrt nahtlos zum fiinften tiber: der Ana-
Iytik religioser Sprache. Bemerkenswerterweise bespricht Schaeffler hier zu-
letzt nicht nur die sprachanalytische Philosophie, sondern nimmt u.a. auch
auf Cassirer, auf die jiidische Religionsphilosophie von Cohen, Rosenzweig,
Buber («Religionsphilosophie als Grammatik von Gebot und Gebet» mit Vor-
wegnahme des Searleschen Begriffs der «Sprachhandlung» bei Cohen, S.175)
sowie auf G.Ebelings Theologie des Worts Bezug. Im systematischen Aus-
blick des hochst empfehlenswerten Buchs finden sich Uberlegungen zur
methodischen Verkniipfung der drei letztgenannten Typen von Religionsphi-
losophie, die in die Fixierung einer doppelten Aufgabe transzendentalphilo-
sophisch fundierten Sprechens von Gott miinden: die Aufgabe der philoso-
phischen Kritik und die Aufgabe einer philosophischen Auslegung der Reli-
gion, «wie sie sich selber darstellt» (S.220).

Uber moderne, insbesondere analytische Religionsphilosophie orientiert
K.Wuchterls Buch [1]. Der Autor weist der Religionsphilosophie «als Ver-
mittlerin zwischen Philosophie und Religion» zwei Themen zu: religitse Le-
bensformen in ihrer Grundstruktur zu erfassen und «unter dem Aspekt einer
allgemeinen Humanitét» kritisch zu begriinden (S.10f.). Ndherhin soll es in
einer «paradigmenbezogenen Religionsphilosophie» um Kontingenzidentifi-
kation, d.h. Einsicht in die Kontingenz der fiir jedes Paradigma leitenden
Grundbegriffe, und um Kontingenznormierung, d.h. Fixierung der kontin-
genten Leitbegriffe als «Regulative fiir methodisches Denken und fiir prakti-

215



sches Handeln», gehen (S.13). Damit ist schon ein - fiir nicht wenige Zeitge-
nossen sogar der - Grundbegriff der gegenwartigen philosophischen Refle-
xion iiber Religion angesprochen, der Begriff der Kontingenz. Religion wird
I—Ell_gygr_lggg_gg__ygﬁrﬁg@meléén; Religion ist das letzte «Instrument» solcher
Praxis, nachdem Wissenschaft und traditionelle Metaphysik fiir derartige In-
anspruchnahmen nicht mehr tauglich erscheinen (S.48). Das Erbe Wittgen-
steins’und innerhalb der sprachanalytischen Religionsphilosophie insbeson-
dere Dallas M (High®Studien «Language, Persons, and Belief» (1967) bilden
fiilr Wuchterl die Basis eines eigenen Konzepts, in dem Religiositét als inte-
grales Moment einer Lebensform entwickelt wird. «Lebensform» bedeutet
dabei nicht, wie bei High, «unser Leben als Ganzes innerhalb der westlichen
Kulturen», aber auch nicht einfach ein Sprachspiel, sondern «eine spezifische
(durch bestimmte Leitbegriffe definierte) Einheit» innerhalb der allgemeinen
Kultur (S.101). Religionsphilosophie soll nicht mit Religion verwechselt wer-
den, ist auch nicht Theologie. Sie kritisiert einerseits Absolutheitsanspriiche,
wie sie nicht nur von Religionen, sondern auch gegen Religionen ausgespielt
worden sind; sie schiitzt das Religidse aber auch vor dem Fall in die Beliebig-
keit, indem sie das Kriterium der Humanitdt hochhalt.

Ein Statement von Elisabeth Anscombe, das Spaemann in der Diskussion
mit Liibbe zitiert ([3] S.152), betrifft auch Wuchterls Religionsbegriff: «Sie
denken immer nur an nette Religionen». Oder sind es gar nur religiose Ver-
satzstiicke, «Erinnerungen» an Religion, die in der modernen <Religions-
philosophie> angesprochen werden? Der Mensch war noch nie Mass der Reli-
gion, man muss nicht einmal an Foucaults Diktum <Der Mensch ist tot> ([3]
S.225) denken.

Spannender liest sich der von W.Oelmiiller herausgegebene kontrastreiche
Band mit Arbeitspapieren und Protokollen eines ersten Kolloquiums zu «Re-
ligion und Philosophie». Grundsétzlich scheint mir allerdings auch das hier
wiedergegebene Reden iiber Religion den Mangel zu haben, dass kaum - phi-
losophische - Betroffenheit spiirbar wird. «Religion» ist ein neues philoso-
phisches Gesprachsobjekt, nach Normen und Kunst (in der Abfolge von Oel-
miillers Kolloquien zur Gegenwartsphilosophie), gleichgiiltig wie irgend ein
anderes. Nicht dass ich fiirs personliche Bekenntnis als Alternative zur «di-
stanzierten wissenschaftlichen Rede» (S.131) pladieren mochte. Philosophi-
sche Rede war immer schon, in verschiedenen Nuancen, ein Drittes, niamlich
Rede, in die Erfahrung mit ihrem Gegenstand eingeht. Wo Kolloquiumsteil-
nehmer iiber den Mangel an Anschauung und empirischem Wissen klagten,
vermissten sie zureichende Unterlagen fiir eine beispielsgeséttigte und wirk-
lichkeitsnahe Rede von der «neuen> Religiositédt; es ging nicht um jene die
Rede selbst betreffenden <eigenen» religiosen Erfahrungen. R.Spaemanns

216



Empfehlung, Theologie betreiben solle eigentlich nur, wer religios sei ([4]
S.299), macht auf ein Defizit des Religionsphilosophen aufmerksam. Der
Verdacht des Zynismus, den H. Liibbe fiir seine Person iiberzeugend zuriick-
weist, stellt sich gegeniiber einer Bemerkung wie der folgenden <textobjektiv»
ein: «Die Kirche ist, sozusagen, nur noch fiirs Beten da, und in der Tat finden
wir sie ja unverdndert in Anspruch genommen in allen Lebenslagen, in denen
uns evidenterweise nichts anderes als das Beten iibrigbleibt - bei Beerdigun-
gen zum Beispiel» ([3] S.152). Das klingt doch sehr nach «Beten tun die an-
deren», wie immer sie es zustandebringen; und: Beten ist etwas anderes als ver-
niinftiges Reden. Weiss Gott, woher dem Beter dann immer der Sinn zuwach-
sen soll, der ihm die <Kontingenzen> des fremden und des eigenen Sterbens be-
wiltigen hilft. Natiirlich kann auch eine Neurose im Dienste der Kontingenz-
bewiltigung stehen oder — das harmlosere Beispiel Marquards ([3] S. 148, [4]
S.43) - das Erzdhlen von Geschichten oder die Kontingenzbeseitigung der
Wissenschaft (Spaemann [4] S.19). Das religiose Leben ist nicht die einzige
Form des Umgangs mit Erfahrungen unserer Endlichkeit; umgekehrt deckt
die funktionalistische Auffassung von Religion nur bei einem hlr}rp{qhend
weiten und weichen Begrlff von Kontlngenz das breite Spektrum rehglosen
Lebens ab (vgl [31 S.124). In einer schonen Formuherung H.Liibbes: «Wir
erbitten j ja in Gebeten nicht nur, wessen wir bediirfen, sondern wir danken
auch fiir die indisponiblen Bedingungen gelungenen Lebens und fiir das
einem beschiedene Lebensgliick» ([4] S.298). Wozu bedarf es der Philoso-
phie? Nach wie vor dafiir, dass die Wahrheitsfrage gestellt wird. Ich halte es
mit Spaemanns These, dass «der Konflikt zwischen Religion und Wissen-
schaft» nur unter der Voraussetzung als abgebaut betrachtet werden kann,
«dass es Philosophie gibt» ([3] S.153). Religion und Wissenschaft lassen sich
aber philosophisch nur mit der Wahrheitsfrage behelligen; sie bediirfen dieser
Kritik wegen ihrer stdndigen Neigung zum Fundamentalismus bzw. Dogma-
tismus.

Nun ist mit der Frage selbstverstdndlich nicht schon entschieden, was wahr
ist und was Wahrheit ist. Auf der einen Seite findet sich die Position, fiir die
der Status der Glaubenswahrheiten dahingestellt bleiben kann, wenn nur klar
ist, dass sie «als Indikatoren fiir Irrtiimer unter den Wirklichkeitsannahmen
der Wissenschaften definitiv untauglich geworden sind» (H.Liibbe [3]

S.141). Auf der anderen Seite wird argumentiert, dass «wahre Religion» - will
sie wahren Trost geben ‘insbesondere in der Bewaltigung von Schuld - bean-
spruchen muss, «wahr zu sein und Wahrheit zu geben», und zwar nicht nur im
Sinne subjektiver Wahrheitsiiberzeugung, sondern als «Erhebung zur Wahr-
heit» (L.Oeing-Hanhoff [3] S.126f.). So verstandene Religion (und das ist eo
iEso die jiidisch-christliche Religion) kénne auch der Philosophie aufhelfen -
ein Motiv, das sich spiegelbildlich in der Metaphysikkritik wiederfindet, die

217



beklagt, dass die «Neutralisierung der Religion» die philosophischen wie reli-
giosen Inhalte «zutiefst beeintridchtigt» habe (M.Horkheimer, zit. von
R.Piepmeier [3] S.79). Unter der Voraussetzung einer solchen Beschadigung
bestimmt R.@ Philosophie der Religion als Reflexion der philosophi-
schen Vernunft unter einem Wahrheitsanspruch, «der sie selbst begrenzt,
wenn sie sich als absolute setzt», d.h. als Reflexion, die durch eine «Irritation
und Enttduschung der neuzeitlich dqmipg@ft;e»n»vernu'nft» i_{lﬁ_(fjgng kommt ([3]
S.88f.). (Dass es dann in der Religionsphilosophie doch wieder nicht um Gott
oder Offenbarung, sondern vor allem um die «mogliche Orientierungslei-
stung fiir Individuen und Gruppen» gehen soll, erscheint mir als Gedanken-
flucht.) Aufblendungen solcher Reflexion der philosophischen Vernunft im
Medium der Religion finden sich in Th. Rentsch’ Inanspruchnahme eines exi-
stentialen Wahrheitsbegriffs (religioses Reden und Handeln in bezug auf die
menschliche Grundsituation) und B.Waldenfels’ Hinweisen auf Entsinnli-
chungs- und Austrocknungsprozesse im religiosen Bereich einerseits (S.157),
gegenldufige Tendenzen der leiblichen Erweiterung und Pluralisierung der
Vernunft anderseits (S.225).

Ungleich stiarker noch pragt der Gedanke der Wahrheit von Religion die
«Resultate» der Civitas-Tagung «Die religiose Dimension der Gesellschaft».
Wenn Religion ihre gesellschaftliche Funktion ausiiben soll, wird hier argu-
mentiert, muss sie «qualitative Uberwertigkeit» (G.Lanczkowski) besitzen,
die durch «Bezugnahme auf ein Vorgegebenes, das sich der Reduzierbarkeit
auf das Funktionale entzieht», zu charakterisieren ist (L.Honnefelder [4]
S.289). Dieser «Referenzrahmen» der «Glaubwiirdigkeit von Religion»
(ebd.) besteht in nicht weniger als der metaphysischen Wahrheit. «Die Wahr-
heitsanspriiche der christlichen Religion ... erfordern als kognitives Interpre-
tationsinstrumentarium eine Metaphysik» (Spaemann S.22).

Die Gefahr, die fiir die Affirmation von Religion von dieser Verpflichtung
zur Metaphysik ausgeht, liegt auf der Hand. Ist eine solche Philosophie des
Absoluten iiberzeugend zu machen? Es geht nicht nur um ein addquates Ver-
stdandnis postmoderner Religiositdt auch in ihren modischen Ziigen (W.Ch.
Zimmerli), sondern um die Realitdt der «<wahren» Religion. Marquards Be-
merkung, die Alternative zum Absoluten sei nicht einfach die Beliebigkeit,
Th.Luckmanns differenzierte Analyse von Transzendenzerfahrungen ver-
schiedenen Niveaus oder H.Liibbes Diktum von der «dissonanzfreien Verein-
barkeit» von Religion und Wissenschatt geben meines Erachtens die situa-
tionsgemassere Antwort auf die Krise der Metaphysik als P. Koslowskis Em-
phase. Sein Vorwort macht in Aufbruchsstimmung, es ist mit pastoralen Im-
perativen gespickt, enthilt aber auch so manche Halbwahrheit (Wissenschaft
heute ohne «weltbildkonstituierende Rolle», Chance zu einer neuen Synthese
von Glauben und Wissen usw.). Der Bezugnahme auf romantische und Re-

218



staurationsphilosophien (S.4 und 293) ist schon von H. Liibbe widersprochen
worden. Gliicklicherweise folgen die iibrigen Beitriage nicht dem Stil des
Civitas-Vorsitzenden, Engagement in Gestalt von Uberzeugungsdeklaratio-
nen zu forcieren. Man liest nun vielmehr - ich kann nur kurze Hinweise geben
- gehaltvolle Arbeiten zu den Problemen funktionalistischer Deutung der Re-
ligion, zu Religion in Gesellschaft und Staat, zu Mythos und Entmythologi-
sierung. Hervorzuheben sind dabei P.Koslowskis — umstrittener — Versuch,
«Ethik als Korrektiv von Okonomieversagen und Religion als Korrektiv von
Ethikversagen» (S.91) zu bestimmen; die Diskussion um Staatskirchensy-
stem und Trennungssystem im Anschluss an Beitrdge von H.Maier und
H.Liibbe; die Schilderung des «Kuriosums der afrikanischen doppelten Reli-
gion» durch Ntumba Tshiamalenga (S.211) und H.Krings’ Frage nach einem
analogen Problem bei uns (Sonntags- und Alltagsreligion) (S.295).

In seiner Kritik an der funktionalen Religionsbegriindung entwickelt
R.Spaemann den Zusammenhang zwischen Funktionalisierung und Destruk-
tion. Die funktionalistische Betrachtung von Religion konfligiert mit dem ihr
wesentlichen Bezug zum Absoluten, indem sie ihre mogliche Ersetzbarkeit
durch funktionale Aquivalente ins Spiel bringt. Religion wird so nur noch re-
lativ zu Gesellschaft gesehen, wo umgekehrt fiir den religiosen Menschen ge-
rade Gesellschaft relativ und rechtfertigungsbediirftig ist (S.18). Diese Span-
nung wird auch im Titel des Buches als Spannung zwischen der Frage nach der
gesellschaftlichen Funktion der Religion und der religiésen Dimension der
Gesellschaft angesprochen (S.293).

Die Aufgabe des Religionsphilosophen ist damit nicht einfacher geworden.
Auf dem Hintergrund einer eigenen metaphysischen «<Erfahrung» ist zwar das
philosophische Reden von Religion der Gleichgiiltigkeit und Beliebigkeit ent-
zogen, die ich eingangs dieser Besprechung moniert hatte; der Philosoph hat
es somit seiner Sache zu tun, wenn er sich mit Religion befasst. Abgesehen von
einer konkurrierenden metaphysikkritischen <Erfahrung) gerét aber meta-
physisch versicherte Religionsphilosophie, wie die Civitas-Tagung zeigt, auch
rasch auf den Kampfplatz alter konfessioneller Differenzen. Wenn H.Liibbe
am Schluss gegen die barthianische Missachtung der «Religion» im Hinblick
auf die in Deutschland eher schwach entwickelte liberale Tradition fiir die
«kulturchristlichen, ja kulturprotestantischen Pridgungen liberaler politi-
scher Kultur» warb oder auf die Bedeutung von Religion in der amerikani-
schen Gesellschaft hinwies (S.297f.), hatte er ersichtlich etwas anderes im
Auge als die romantische> und metaphysikgesittigte «religidse Dimension
der Gesellschaft».

219



	Zur gegenwärtigen religionsphilosophischen Debatte in Deutschland

