
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 45 (1986)

Artikel: Bin ich da wo ich denke? : Descartes und Lacan

Autor: Widmer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eingereichter Artikel / Article reçu

Studia Philosophica 45/1986

PETER WIDMER

Bin ich da wo ich denke?

Descartes und Lacan

Descartes und Lacan - zwei Namen für zwei Diskurse, die anscheinend
nichts verbindet ausser Gegensätzliches: der philosophische ist an Wahrheit,
Gewissheit, Bewusstsein und Selbstbewusstsein orientiert, der psychoanalytische

spricht vom Unbewussten, kritisiert das sich seiner selbst mächtig
dünkende Bewusstsein und verwendet Kategorien, die sich offenbar logischen
Gesetzen entziehen, denkt man an das, was Freud über das Unbewusste gesagt
hat (Zeitlosigkeit; Satz des Widerspruchs hat keine Gültigkeit).

Diese Gegensätze, über die sich kaum noch jemand wundert, sind so alt wie
die Psychoanalyse. Man kennt Freuds Vorbehalte gegen die Philosophie, die
ihr entsprechendes Echo auf der Seite der Philosophen fanden, die nicht
damit einverstanden waren, als Schauspieler angesehen zu werden, die nicht
einmal wissen, welche Rolle sie spielen.

Die Distanz verringerte sich auch da nicht entscheidend, als Pleideggers
Denken die herrische Stellung des Menschen im Haus des Seins entschieden in
Frage gestellt hat.

Erst mit Lacans Lehre hat dieses schroffe Gegeneinanderstehen, bequem
für Psychoanalytiker und Philosophen, ein Ende gefunden. Nicht nur lehrte
er Freud neu lesen, sondern er befragte die Philosophie und ihre Geschichte
aus einem psychoanalytischen Interesse heraus, ebenso wie er die Psychoanalyse

von philosophischen Fragen her durchleuchtete. Aus einem riesigen Fundus

an Wissen - einer seiner Lehrer war übrigens E. Gilson, und Erfahrung - er
hat bis zu seinem Tod, 1981, als Analytiker praktiziert, stiess sein origineller,
scharfsinniger, humorvoller und unerbittlicher Diskurs auf Fragestellungen,
die die Psychoanalyse transzendieren und ihn in manchen Punkten Heidegger
annähern, von dem er einige Arbeiten ins Französische übersetzte und mit
dem er in freundschaftlichem Verkehr stand.

Von dieser ganzen Fülle an Fragen, Gedanken, Anregungen kann ich höchstens

einen Ausschnitt wiedergeben, muss mich selbst bei diesem scheinbar so

Korrespondenzadresse: Dr. Peter Widmer, Plattenstrasse 44, CH-8032 Zürich

202



begrenzten Thema beschränken, denn der Anspielungen auf Descartes sind
viele, und wollte ich sie alle kommentieren, brauchte ich viel mehr Raum, als

mir hier zur Verfügung steht, vorausgesetzt ich wäre überhaupt dazu
imstande. Ich werde mich vor allem auf die Passagen konzentrieren, in denen

vom Subjekt bzw. vom ego die Rede ist.
Ich bitte nun darum, die eventuell vorhandene Gewissheit, dass zwischen

Philosophie und Psychoanalyse unüberbrückbare Gegensätze bestehen, in
Klammern zu setzen, gewissermassen sich einer Epoché zu befleissigen, wie
Husserl das in den «Cartesianischen Meditationen» genannt hat1. Wir werden
aber nicht seiner Descartes-Interpretation und -Kritik folgen, da sie bei aller
Subtilität den philosophischen Bereich hinsichtlich des Bewusstseins und seines

Vermögens nicht transzendiert.
Ich stelle zuerst einen Begriff in den Vordergrund, den sowohl Descartes wie

Lacan verwenden: Diskurs. Jeder kennt Descartes' Schrift «Discours de la
méthode», in dem er seine Methodik, in den «Regulae» dargelegt, erstmals
fundiert hat durch das berühmte «cogito ergo sum». Der Begriff des
Diskurses meint dabei ein kohärentes Philosophieren, das Antwort auf Fragen
sucht, die sich Descartes gestellt hat.

Wenn Lacan von «Diskurs» spricht, geschieht dies keineswegs beiläufig,
sondern in ausgezeichneter Weise: Ausgehend von seinem Signifikantenkonzept

hat er vier Diskurse unterschieden (zu denen sich auf seiner Italienreise

ein fünfter gesellte2), die Idealabstraktionen darstellen, weil sie nicht
einzeln in reiner Form empirisch vorkommen, aber doch menschliche Realität
strukturieren3. Die vier Diskurse: der des Meisters, der Wissenschaft, der

Hysterie und des Analytikers bestehen je aus vier «Füssen» (Variablen) und
vier Plätzen (Konstanten). Diese heissen: Agent, der Andere, Wahrheit und
Produktion; jene Sl5 S2, S und a.

Vier Füsse, vier Plätze, vier Diskurse - wird hier Karten (des cartes)
gespielt? Der Verdacht wird nicht zu entkräften sein, aber sehen wir uns Karten
und Spieler an.

Ausgangspunkt für alle Diskurse ist ein Satz Lacans: Ein Signifikant reprä-
si

sentiert ein Subjekt für einen andern Signifikanten (—-> S2). Das erscheint
S

wie die algebraische Form der Heideggerschen Aussage: Die Sprache spricht.
Übrigens ist auch beim Kartenspiel das Subjekt nicht nur Akteur, sondern

1 Vgl. Husserliana I, S.lOff.
S S2

2 Vgl. «Lacan in Italia» S.40, wo er den «discours du capitaliste» einführt: i-
Sj a

3 Vgl. J. Lacan, L'envers de la psychanalyse.

203



ebenso gespieltes. Das Dasein, bei Lacan «Subjekt» genannt, eben weil den

Signifikanten unterworfen, ist deren Effekt. Dieser Term erinnert zunächst
an den Genfer Linguisten und Zeitgenossen Freuds, F. de Saussure; er
unterschied Signifikanten von Signifikaten, die als gebündelte Zeichen bilden, die
sich auf Referenten beziehen4. Lacan bedient sich dessen, erweitert und
verändert aber de Saussures Auffassung, so wie er insgesamt die Linguistik in
Linguisterie verwandelt. In einer ersten Annäherung, in der wir den Boden der

Linguistik nicht verlassen, ist der Signifikant materialer Träger der Sprache
(Phonem); die Verknüpfung der Signifikanten zu einem strukturalen Netz

(Sj -> S2) bewirkt Vorstellungen, Signifikate, die wiederum mit Referenten,
den Dingen, in Beziehung stehen. Die traditionelle Annahme, allerdings
schon bei Piaton (Kratylos), Augustinus (De magistro) und der Stoa in Frage
gestellt, dass zuerst ein Signifikat, die Vorstellung einer Sache, sei, die dann
sprachlich benannt werde, wird nun von Lacan umgekehrt: ohne Signifikant
kein Signifikat; jenem gehört das Primat. Dagegen spricht Lacan, wie wir
noch sehen werden, vom Signifikanten ohne Signifikat5. Für die Auffassung
des menschlichen Subjekts hat das grösste Konsequenzen. Nicht nur ist Denken

nicht vor den Signifikanten, sondern das Subjekt sieht sich von Anfang an
geworfen, von sprachlichen Ketten durchquert (Sj-» S2), in denen es sich
entfremdet und die ihm keinen Halt, keine Verankerung geben, sondern es ausliefern

an die Rätsel der Welt und seiner Existenz.
Der vierte Fuss, a, ist zunächst eine Restkategorie, aber eine wichtige. Sie

lässt sich als Noumenon auffassen, als das, was die Signifikanten umkreisen,
was jenseits ihrer liegt, also das Objekt, auch das Reale oder Lust, Schmerz -
alles Aussagen, die verfehlt sind, da sich über das Jenseits der Signifikanten
nur vermittelt sprechen lässt6. Anders gesagt: die symbolische Ordnung ist
Negation des Realen, mörderische Negation, die das Abwesende für das Subjekt

anwesend sein lässt in einer Zeitlichkeit, die nicht aus der Sache selbst
kommt.

Die Sprache, das Netz der Signifikanten, stellt also von sich aus einen
Diskurs dar, den des Meisters7, sofern ein Subjekt von ihm repräsentiert wird:

4 Vgl. F. de Saussure, Cours de Linguistique Générale, p.l58ff.
5 Die ganze Problematik des Primats des Signifikanten und des Meister- und Herrensignifikanten

(S) bleibt hier undiskutiert. Wenigstens ein Bezug wird später angedeutet: derjenige
zum Namen-des-Vaters.

6 Vgl. dazu: J.Lacan, Kant avec Sade, in: Ecrits, p. 765 ff.; deutsch in: Schriften II, S.133ff.
7 «Diskurs des Meisters», gelegentlich mit «Diskurs des Herrn» übersetzt, ebenso wie «maître-

signifiant» zum «Herrensignifikant» wird.
Die sich eröffnenden Differenzen sind keineswegs belanglos! Den mit Lacans Diskursmathemen

Vertrauten fällt auf, dass hier eine vereinfachte Schreibweise bezüglich der Pfeile gewählt
wurde. Die differenzierte enthält jeweils (ausser beim Diskurs des Kapitalisten) 5 Pfeile, die

204



S a

Dabei heissen die Plätze, die in jedem Diskurs gleich bleiben:

Agent Anderer

Wahrheit Produktion

An einem Beispiel soll das veranschaulicht werden. Auf die Frage: wer bin
ich? gibt Sj, der Eigenname, eine erste Antwort, die zugleich nicht genügt.
Denn mit dem Namen allein kann ich mein Sein nicht bestimmen. Also muss
ich Sx, das Subjekt auf der Ebene der Sprache, verlassen und zu S2 gehen, zum
Anderen, zum Wissen. Auch wenn ich dann vom Anderen und von Andern
eine Menge erfahren kann, verweist mich meine Frage von einem Signifikanten

zum andern, in einem unabschliessbaren Regress. Zudem weiss ich, dass

ich nicht identisch bin mit der Ebene der Sprache, obwohl sie allererst meine
Fragestellung nach meinem Sein ermöglicht. Der Platz der Wahrheit bleibt
also ein unsicherer: einerseits gibt es mein Sein nur durch Sprache, in der ich
mich verliere, also bin ich als Subjekt die Wahrheit dieses Suchens und
Verlorenseins in der Unabschliessbarkeit der Sprache, in der zwischen Subjekt und
Prädikat stets eine Differenz klafft - Hegel hat das ja präzise beschrieben8 -,
anderseits bleibt ein Jenseits der Sprache, das mit dem Begriff «Objekt»
schlecht bezeichnet ist, weil es auf die Unmittelbarkeit hinweist, wo Subjekt
und Objekt (noch) ungetrennt waren, auf den zeitlosen Zustand, den es im
Erleben als solchen nie gab, weil es erst mit der Durchquerung der Signifikanten
begann.

Der philosophische Diskurs verdoppelt nun in gewisser Weise den Meisterdiskurs,

insofern er nach dem fragt, was ist, und dabei die Antwort stets
verfehlt, weil sich ihm ein Rest entgegenstellt, der auf die Grenzen der Erkenntnis
hinweist. - Er gehört aber auch zum universitären Diskurs, den man durch
eine Vierteldrehung im Gegenuhrzeigersinn erhält:

S2 a

S

Agent —> Anderer
sich bezüglich der Plätze wie folgt darstellen:—^Wahrheit Produktion

Die vereinfachte Schreibweise stützt sich auf Darstellungen von Lacan selbst (z.B. in «Envers
de la psychanalyse»). Die Unterschiede weisen, wie auch die Konzipierung eines 5. Diskurses,
auf das Spielerische der Diskursmatheme hin - es ist keineswegs verboten, nach andern Dis-
kursformeln zu suchen.

8 Vgl. seine Vorrede zur «Phänomenologie des Geistes».

205



Das Wissen - an den Platz des Agenten gerückt - will sich vermehren, dem
Realen zu Leibe rücken, wobei das Subjekt in seiner Besonderheit zurücktritt.
Erkenntnisse sollen für alle nachprüfbar sein. Sie verdichten sich dann zu
besonderen Signifikanten (Sj), wie sie in jeder Wissenschaft als Etiketten
verwendet werden.

Im Lichte dieser Diskursmatheme - Lacan nennt sie so, und auch dies weist
auf eine gewisse Nähe zu Descartes hin, wenn wir an die Wichtigkeit der
Mathematik in seinem Wissenschaftsgebäude denken - fragt sich nun, zu
welchem der Diskurs Descartes' gehört. Die Antwort fällt zunächst leicht: Unter
der Annahme, dass der Diskurs des Meisters immer vorausgesetzt ist, insofern
er zu jeder sprachlichen Aussage gehört, lässt er sich überall dort, wo er
Naturwissenschaft betreibt, mit dem universitären Diskurs identifizieren.
Ausgehend von einem Wissen, und sei es auch dem der Methode, stellt er sich, ihr
folgend und sich selbst als Erkennender zurückstellend, dem Objekt, a,
gegenüber, das er nach seiner Substanzenlehre bestimmen und berechenbar
machen will. Dabei entstehen wahre Erkenntnisse, die mit Namen versehen
werden (z.B. Galileische Fallgesetze).

Nun wird die Sache da brisant, wo es um das cogito geht - lässt sich seine

Entdeckung auch im universitären Diskurs situieren? Im «Discours de la
méthode» findet Descartes das cogito, wie Lacan bemerkt, als Gedanke, also
als Objekt seines Denkens9. Er stellt sich seinen Gedanken gegenüber und
sagt, wobei er das nicht als logischen Schritt verstanden wissen will, dass selbst

dann, wenn er an allem Zweifel hat, dieser Zweifel doch ein Gedanke ist, sein

Gedanke, der darauf hinweist, dass er ist, denn ohne zu sein, könnte er nicht
zweifeln. Zweifeln, denken, sein, diese Reihe will Descartes als unmittelbare
Evidenz aufgefasst wissen. Für sie braucht er dann allerdings einen Garanten,
der ihm nicht die Bestätigung des «sum» liefern muss - diese Gewissheit zu
sein, behauptet Descartes selbst unter der Voraussetzung eines betrügerischen
Gottes -, wohl aber die Gewissheit seiner Wissenschaftlichkeit.

Wie nun dieses cogito des «Discours» im Diskursmathem darstellen? Es

gibt nur eine Möglichkeit. Descartes rückt energisch das Subjekt an die Stelle
des Agenten - wie der Diskurs der Hysterie:

S Sx

a S2

Descartes - ein Hysteriker? Lassen wir uns nicht irre machen durch den

Gebrauch der Alltagssprache, wo Hysterie der Weiblichkeit zugeordnet und

pathologisiert wird; immer, wenn das Subjekt über sich Gewissheit haben will

9 Vgl. R.Descartes, Discours de la méthode, quatrième partie, p.84f.

206



und spricht, ist es im hysterischen Diskurs situiert. Das Pathologische ist
vielleicht eher eine Frage des Niveaus des Artikulationsvermögens. Die Frage
nach seinem Sein rückt das Subjekt in die Nähe des Theaters und der Maskeraden;

Descartes wusste sehr wohl von dieser Problematik, sein «Larvatus
prodeo» sagt dazu genug. Allerdings enthält dieses Bekenntnis auch die
Annahme, hinter der Maske verberge sich das Wahre.

Im «Discours» stösst Descartes, wie bereits gesagt, über seine Zweifel zum
Sein; in der Lacanschen Begrifflichkeit gesprochen: Descartes Gewissheit
basiert auf dem Signifikat, auf a. «Ich bin» ist Signifikat von S. Erst nach dem
«Discours» erfasst er das Subjekt selbst als Subjekt des Aussagens, als
akthaftes.

Aber greifen wir nicht vor und verweilen wir noch beim hysterischen
Diskurs. Es fällt auf, dass er den universitären auf den Kopf stellt - was dort
Abfallprodukt ist, das Subjekt, rückt hier an die Stelle des Agenten - gleichsam
ein Protest gegen die Subjektvergessenheit der Wissenschaft, der daran
erinnert, dass der wissenschaftliche Betrieb vom Subjekt aufrechterhalten wird,
auch wenn er sich scheinbar über es hinwegsetzt. Aber für sich selbst ist das

Subjekt leer - es sucht deshalb seine Bestimmung in dem, was es gewesen ist (a)
und beim Andern (Sj), und Descartes beschäftigt sich bekanntlich, kaum hat
er das cogito entdeckt, intensiv mit Gott und seinen Eigenschaften10.

Die Beziehung Descartes zu Gott gleicht daher in vielem der der Hysterischen

zu ihrem Meister: sie bestimmen, dass sie sich von dem bestimmen
lassen, den sie als ihren Meister bestimmt haben. Der cartesianische Gott trägt
die Züge, die ihm Descartes verliehen hat. Dieses narzisstische Verhältnis wird
auch da nur halbwegs durchbrochen, wo Descartes seinem Gott Eigenschaften

zugesteht, über die er als Mensch nichts wissen kann. Die Beziehung
basiert auf Liebe, wobei sich entsprechend die Liebe und das Geliebtwerden
verschränken. Man darf auch in dieser Beziehung nichts Pathologisches
sehen, denn j ede Liebe ist in ihrem Kern narzisstisch ; selbst da, wo die Anders-
heit beim Andern geliebt wird, ist es die Andersheit für das liebende Subjekt,
verweist also auf seinen Mangel, den es im andern aufgehoben sieht.

Die Fundierung des eigenen Seins durch den Gedanken in Descartes
«Discours» lässt auch die Koinzidenz von a und S: hervortreten - die denkende
Substanz ist göttliche Eigenschaft. Die Entdeckung des Subjekts des Aussagens

führt zwar bei Descartes zum selben Ergebnis, reisst aber für einen
Moment eine Kluft auf, in der Angst und Zweifel sich einnisten. Die Entdeckung
geschieht im späteren Werk, nach dem «Discours»; an mehreren Stellen, vor

10 Der Zusammenhang von a und der Sexualität wird hier vernachlässigt; seine Erörterung be¬

dürfte vorgängig der Darstellung der Phallus-Konzeption Lacans, was in diesem Rahmen
nicht zu leisten ist.

207



allem in der Diskussion der Einwände von Hobbes gegen die Meditationen11
erscheint das Subjekt als akthaftes, als sich seiner gewiss im Akt des Denkens.
Damit hat Descartes das entdeckt, was Lacan das «sujet de l'énonciation»,
das Subjekt des Aussagens, nennen wird, das die Hysterischen so in den
Vordergrund rücken, wenn sie im Sprechen ihr Begehren konstituieren. Und mit
der Entdeckung des archimedischen Punktes an der Schwelle der modernen
Wissenschaft hat Descartes Lacan zufolge die Voraussetzungen für die
Psychoanalyse geschaffen12. Sie habe es mit dem Subjekt der Wissenschaft zu
tun; der Doppelsinn weist auf die beiden Genitivformen hin, in denen das

Subjekt einerseits vom wissenschaftlichen Diskurs zugleich produziert und

vergessen wird, anderseits im hysterischen Diskurs an die Stelle des Agenten
rückt. Es waren tatsächlich vor allem Hysterika, die die Psychoanalyse
überhaupt erst ermöglicht haben. Freuds Leistung bestand darin, deren Rede,

zuvor ungehört, zu konzeptualisieren.
Nun stellt sich natürlich die Frage, was denn Freud an Neuem gegenüber

Descartes gebracht hat. Wenn das cartesianische Subjekt das Subjekt der
Wissenschaft und der Psychoanalyse ist, worin besteht denn die Entdeckung der

Psychoanalyse? Im Unbewussten, wird man sagen - aber was heisst das?

Im Akt des Aussagens ist sich zwar das Subjekt seiner selbst hinsichtlich seiner

Existenz gewiss, nicht aber hinsichtlich dessen, was es sagt. Will ich Sie zu
Sartre hinführen? Nein, es geht nicht darum, einzusehen, dass das pour-soi,
wie es Sartre konzipiert hat, ständig flüchtig ist, sondern es geht um Einsicht
und Erfahrung, dass das Sprechen seiner selbst nicht mächtig ist, nicht weiss,

was es sagt. Das Subjekt erweist sich als ein gesprochenes, und das zeigt sich
nicht nur in der Psychoanalyse, wo die Grundregel dazu verpflichtet, sich
dem Gedankenstrom zu überlassen und dies auszusprechen, sondern auch in
Träumen, Fehlleistungen, Versprechen, in die manifeste Rede begleitenden
Phantasien, die vor dem Sprechen nicht greifbar waren, im Witz, sowie in
Mehrdeutigkeiten, Entstellungen (Verschiebung, Verdichtung), die alle zum
Schluss führen, dass das Subjekt nicht weiss, was es sagt. Anders gesagt: ein
Anderer denkt anstelle des Ichs.

Damit rückt wieder a in den Vordergrund, Ort der Wahrheit im hysterischen
Diskurs. Er ist keineswegs nur bewusstes Signifikat des sprechenden Subjekts
wie im «Discours de la méthode», sondern auch das Reale des Sprechens.
Aber der Agent ist doch das Subjekt! lautet der Einwand. Gewiss, allerdings
darf nicht vergessen werden, dass «Agent» nicht eine letzte Grösse darstellt,
sondern - denken wir an die Agenten der Spionage - dass sie immer auch ge-

11 Vgl. vor allem Descartes' Antwort auf die Einwände Hobbes', in: Oeuvres IX, p.llOf. und
vor allem 135f. ; p. 138 steht der Satz: «Je ne nie pas quemoy, qui pense, sois distingué de ma
pensée ...»

12 Vgl. u.a. J.Lacan, Le Séminaire XI, p.31ff.; deutsche Ausg. S.35ff.

208



schickt sind. Letzte Grössen gibt es in keinem Discours, da jeder die andern
ebenso bedingt wie von ihnen bedingt wird. Klein-a als Ort der Wahrheit, als

Ort des Realen im hysterischen Diskurs ist deshalb nicht nur Signifikat,
sondern auch Movens des Sprechens ebenso wie sein Effekt13.

In der Psychoanalyse kommt also dem a ganz andere Bedeutung zu als bei
Descartes, wo es Ort der Aussage, des Gedankens des Subjekts ist.
Psychoanalytisch gesehen fällt bei Descartes a mit dem Vorbewussten zusammen.
Von Gedanken spricht auch Freud, z.B. in der «Traumdeutung». Als unbe-
wusste fungieren sie als Agenten des Traums und stellen den Wunsch dar, bei

Lacan «Begehren» genannt, um jedes naturalistische Missverständnis auszu-
schliessen. Darum rückt der psychoanalytische Diskurs a an die Stelle des

a S
Agenten - und, nein, nicht: siehe da, sondern: höre da, es spricht — -» —

S2 Sj
Aber es spricht immer vom Ort des Andern her, womit das a, Kern des Realen,

stets verfehlt wird. Wo Es war (a) soll Ich werden (S), erweist sich als unab-
schliessbare Aufgabe, das Reale zu erhaschen.

Unter diesen Voraussetzungen gibt es keine Wahrheit der Wahrheit,
sondern lediglich die Wahrheit ohne Garanten, die Wahrheit des Subjekts, was
nicht subjektivistisch gemeint ist, bedenkt man, dass es Effekt der Sprache ist.
Anders bei Descartes: Die Leere, die das cogito gegenüber dem Unmittelbaren,

dem Realen, aufgerissen hat, füllt sich sofort wieder mit der göttlichen
Macht und Liebe, womit den Gedanken ein objektiver Status zugesprochen
ist; sie gehören zur Substanz selber. Immerhin: die Entdeckung des Subjekts
des Aussagens hat für einen Moment die Kluft zum Realen aufgerissen. Genau
hier hat die Angst ihren Ort, Gott könnte ein genius malignus sein, wir könnten

uns täuschen, von ihm getäuscht werden. Descartes' Gottesbegriff
gehorcht den narzisstischen Interessen des Ichs, sein ego, das ergo und Deus
bilden eine unlösliche Dreiheit. Es darf nicht wahr sein, dass Gott uns betrügt -
der Wunsch erweist sich als Vater des Gedankens. Was zu beweisen wäre, setzt

er voraus, um es beweisen zu können. Und dann fügt sich alles nach Gottes
wohlwollender Absicht, in dessen Karten der Philosoph Einblick hat. Ein-
blick - immer wieder ist vom Auge die Rede, von Evidenz, vom Sichtbaren
und vom Sichtbarmachen des Verborgenen, während Freud fast drei
Jahrhunderte später mit den Widerständen gegen sein Begehren kämpft, die
Einsicht in die Unterwanderung des Sichtbaren durch Sprache voranzutreiben.

Hier, an diesem entscheidenden Ort des Realen, geht die Psychoanalyse
über Descartes hinaus, seine Entdeckung voraussetzend. Zunächst spricht
Freud nicht von einem Schöpfergott wie Descartes, und es ist überhaupt fraglich

und umstritten, inwiefern die Psychoanalyse in ihrem Wesen atheistisch

13 Vgl.Anm.10.

209



ist. Lassen wir die Kontroverse beiseite; jedenfalls lässt sich sagen, dass die

Frage nach der Wahrheit ohne Garanten, der darum zu garantieren
vermöchte, weil er alles selber geschaffen hat, höchst brisant wird. Zwei Spaltungen

sind unvermeidlich: die von Wissen und Wahrheit, und die von Wahrheit
und Sein14.

Beginnen wir mit dieser: Bei Descartes vermag die Wissenschaft die
Substanz zu erkennen, weil diese selbst göttlich ist. Auch wenn es Bereiche gibt,
die dem menschlichen Geist verschlossen bleiben, so ist doch das Evidente
unmittelbare Schöpfung Gottes. Für die Wahrheit hat das die grössten
Konsequenzen: sie ist identisch mit Gottes Macht, sie zu definieren; was immer er

bestimmt, ist wahr. Wahrheit, Sein und Reales gehören zusammen. Lacan
bemerkt dazu, dass Descartes den göttlichen Willen sogar dann als wahr annehmen

müsste, wenn dieser bestimmte, das 2 + 2 5. Diese Argumentation
Lacans setzt einen Wahrheitsbegriff ohne göttliche Bestimmung voraus; es ist
die Wahrheit, die in jeder sprachlichen Aussage schon vorausgesetzt ist, sollte
diese auch lügenhaft sein. Wird dieser Gedanke auf Descartes' Zweifel am
Charakter Gottes angewendet, besagt er, dass die Wahrheit schon im Zweifel
enthalten ist, sonst wäre er gar nicht möglich. In der Tat: woran soll sich der
Zweifel an der Aufrichtigkeit Gottes messen, wenn nicht an einem vorgängigen

Wahrheitsbegriff, mit dem der Philosoph Gott beurteilt? Dies ist
Descartes entgangen. Sein Rekurs auf Gott überspringt den Sachverhalt, dass

Wahrheit, wie Lüge auch, immer schon vorgegeben sind, sofern der Diskurs
nicht-psychotisch ist, ich werde darauf zurückkommen. Anderseits gibt es

dadurch keinen Zugang zur absoluten Wahrheit; die Psychoanalyse muss
sich, nicht andes als die moderne Wissenschaft, damit auseinandersetzen. Das
Reale bleibt enigmatisch, und es gibt keine Metasprache, die die menschliche
Sprache und das Erkenntnisvermögen von aussen begreifen könnte. Der
Wahrheitsbegriff der Psychoanalyse orientiert sich am Konzept des Andern
(A), dem Ort der Signifikanten und seiner unifizierenden Funktion, die durch
den Namen-des-Vaters aufrechterhalten wird. Descartes' Gott wäre der
Andere des Andern, von dem Lacan sagt, es gebe ihn nicht. Der Andere (A) ist der
Ort der Versammlung der Signifikanten, von dem aus das Subjekt spricht -
keines hat die Sprache selbst erfunden, sie ist immer schon vorgängig da -,
aber da es damit nie sein volles Sein erreicht, das Reale verfehlt wird, konstituiert

es im Sprechen das Begehren, das ohne adäquates Objekt bleibt, das
eine Leere umkreist, die wieder an den Kern von a erinnert, in den der Mensch
nicht einzudringen vermag und der ihm als ausserzeitlicher unbegreifbar

14 Die folgenden Ausführungen basieren vor allem auf den zwei in den «Ecrits» enthaltenen
Arbeiten: «L'instance de la lettre dans l'inconscient ou la raison depuis Freud», p.493ff. und
«La science et la vérité», p.855ff., sowie auf dem Seminar XI, p.31ff. (in den deutschen
Ausgaben: Schriften II, S.15ff. bzw. 231ff. ; Seminar XI, S.35ff.).

210



bleibt. Da wo Wahrheit ist, fehlt es also an Sein, und da wo Sein ist, fehlt es an
Wahrheit.

Die Spaltung von Wissen und Wahrheit drückt nochmals die Antinomie des

Ek-sistierens aus, sofern Wahrheit im absoluten Sinn aufgefasst wird. Wissen
ist möglich auf der Basis der Unmöglichkeit, das Reale substantiell zu erfassen.

Die Spaltung lässt sich auch so lesen, dass die Unmöglichkeit einer absoluten

Wahrheit dennoch ein Festhalten am Wahrheitsbegriff nötig macht, um
dem Wissen eine Verankerung zu geben, eine einende Instanz, um überhaupt
Aussagen und Fragestellungen zu ermöglichen. Dieser einende Zug verweist
in Lacans Lehre auf den bereits erwähnten Namen-des-Vaters (nom-du-père),
womit gleichzeitig die zwei Wahrheitsbegriffe angesprochen sind: der absolute,

theologische, und der symbolische, in aller nicht-psychotischen Rede

vorausgesetzte. Bei Lacan ist meines Erachtens bis zum Schluss offen geblieben,

inwiefern der Name-des-Vaters auch eine theologische Kategorie, das

Reale bezeichnend, ist (was noch nicht gleichbedeutend mit einem Garanten
wäre). Wie dem auch sei : für seine Psychosenlehre ist sie von allergrösster
Bedeutung, was daraufhinweist, dass die Durchdringungen von Philosopie und
Psychoanalyse keineswegs verstiegene Spielereien sind. Der Name-des-Vaters
ist eine metaphorisierende Instanz, die im Fall der Verwerfung, der für die
Psychose typischen Abwehrform, zu einem Auseinanderbrechen der grundlegenden

Register des Symbolischen, Imaginären und Realen führt15. Die Folge
davon ist ein Delirium, in dem das Subjekt, oft mittels Vorstellungen, die auf
den Vater verweisen, die verlorene Metapher wiedersucht, die sein Delirium
arretierte. Die Überlegungen, die sich Descartes zu seinem Gottesbegriff
gemacht hat, kann allerdings ein Verrückter nicht machen, da er diese Instanz
des Andern, die Descartes, ohne es zu bemerken, sogar in seinen ärgsten Zweifeln

aufrechterhielt, nicht zu reflektieren vermag. Es bleiben nur noch zerflatternde

Karten ohne Spiel.
Metapher und Metonymie, diese beiden Tropen des Unbewussten, von der

Rhetorik her begriffen, statt von der Psychologie wie bei Freud, wo sie

Verdichtung und Verschiebung heissen, verweisen noch einmal auf die Spaltung,
die das cogito im Akt des Aussagens aufgerissen hat. Im Akt des Sprechens -
metonymische Dimension - konstituiert sich die Metapher für das Reale, liiert
an den Namen-des-Vaters, somit für das eigene Sein. Jede Metapher ist durch
dieses Ek-sistieren, durch die grundlegende Spaltung, immer schon
unterwandert von der metonymischen Dimension, in der ein Element auf das
andere verweist. Das Ich, das ego Descartes ', Ort der Gedanken im «Discours»,
identisch mit dem «moi» im Französischen, ist selbst eine solche Metapher,

15 Vgl. Séminaire III und «D'une question préliminaire à tout traitement possible de la psy¬
chose», in: Ecrits, p.531ff.; deutsch: Schriften II, S.61ff.

211



ein Substitut für das fehlende volle Sein. Kein Wunder, dass Descartes'
Gedanken ein Fundament benötigen, das diese Metapher im Sein verankert. Das
bewahrt vor der sicher nicht bequemen Einsicht, dass der Primat der metonymischen

Dimension gilt, dem Subjekt des Aussagens, das immer wieder mit
dem Seinsmangel, mit dem Verfehlen des Realen konfrontiert wird, wobei es

aus unergründlicher Quelle spricht, die sich stets entzieht, indem sie gibt. Dies
lässt Lacan sagen: «je pense où je ne suis pas, donc je suis où je ne pense pas» -
ich denke, wo ich nicht bin, also bin ich, wo ich nicht denke. Noch präziser,
indem er das «ich denke», das Subjekt des Aussagens, rückbezieht auf das

Unbewusste: «je ne suis pas, là où je suis le jouet de ma pensée; je pense à ce

que jesuis,làoùjenepensepaspenser.»Ichbinnicht,dawoich das Spielzeug
meines Denkens bin; ich denke an das, was ich bin, dort wo ich nicht denke zu
denken16.

Literatur

R.Descartes, Oeuvres, Vrin, Paris 1973.

- Discours de la méthode. Avec introduction et notes de E.Gilson, Vrin, Paris 1961.

- Regeln zur Ausrichtung der Erkenntniskraft, F.Meiner, Hamburg 1979.

- Gespräch mit Burman, F.Meiner, Hamburg 1982.

- Die Prinzipien der Philosophie, F.Meiner, Hamburg 1955.

- Meditationes de prima philosophia. Lateinisch-Deutsch, hg. v. L.Gäbe, F.Meiner, Hamburg
1959.

S.S. De Sacy, Descartes par lui-même, Ed. du Seuil, Paris 1956.

R.Specht, Descartes in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Rowohlt, Reinbek b. Hamburg
1966.

Cahiers de Royaumont, Descartes, Les Ed. de Minuit, Paris 1957.

L.Gäbe, Descartes' Selbstkritik, F.Meiner, Hamburg 1972.

J.Lacan, Ecrits, Ed. du Seuil, Paris 1966; deutsch: Schriften I u. II, Walter, Ölten 1973 u. 1975.

- Le Séminaire II, Ed. du Seuil, Paris 1978, deutsch; Seminar II, Walter, Ölten 1980

- Le Séminaire III, Ed. du Seuil, Paris 1981.

- Le Séminaire XI. Ed. du Seuil, Paris 1973; deutsch: Seminar XI, Walter, Ölten 1978.

- Le Séminaire: L'identification (inédit), 1962.

- Le Séminaire: L'envers de la psychanalyse (inédit), 1970.
Lacan in Italia (1953-1978). SIC, Materialien für Psychoanalyse, La Salamandra, 1978.

A. Juranville, Lacan et la philosophie, Presses Universitaires, Paris 1984.

H.Lang, Die Sprache und das Unbewusste, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1973.

A.Augustinus, De magistro, in: Philosoph. Spätdialoge, Zürich/München 1973.

F.Bacon, Das Neue Organon. Akademie-Verlag, Berlin 1982 (2.Aufl.).
S.Freud, Die Traumdeutung. Ges. Werke, Bde. II/III.
G.W.F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Theorie Werkausgabe, Suhrkamp, 1970.

M.Heidegger, Sein und Zeit. M.Niemeyer, Tübingen 1972 (12.Aufl.).
- Vom Wesen der Wahrheit. V.Klostermann, Frankfurt a.M. 1976 (6. Aufl.).
- Unterwegs zur Sprache. Verlag G.Neske, Pfullingen 1982 (7. Aufl.).
- Zur Seinsfrage. V.Klostermann, Frankfurt a.M. 1976 (6. Aufl.).

16 L'instance de la lettre op.cit., p.517 (franz.)bzw. S.43 (dt.).

212



E.Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Husserliana, Löwen 1962

(2. Aufl.).
Piaton, Kratylos, in: Sämtl. Werke, Bd.II. Rowohlts Klassiker, 1967.
J.P. Sartre, L'être et le néant. Gallimard, 1955 (48ème éd.).
F. de Saussure, Cours de Linguistique Générale. Payot, Paris 1971; deutsch: Grundfragen der

Allgemeinen Sprachwissenschaft. W. de Gruyter, Berlin 1967.

213


	Bin ich da wo ich denke? : Descartes und Lacan

