Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 45 (1986)

Artikel: Bin ich da wo ich denke? : Descartes und Lacan
Autor: Widmer, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883113

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eingereichter Artikel / Article recu

Studia Philosophica 45/1986

PETER WIDMER

Bin ich da wo ich denke?

Descartes und Lacan

Descartes und Lacan - zwei Namen fiir zwei Diskurse, die anscheinend
nichts verbindet ausser Gegensitzliches: der philosophische ist an Wahrheit,
Gewissheit, Bewusstsein und Selbstbewusstsein orientiert, der psychoanaly-
tische spricht vom Unbewussten, kritisiert das sich seiner selbst méchtig diin-
kende Bewusstsein und verwendet Kategorien, die sich offenbar logischen
Gesetzen entziehen, denkt man an das, was Freud tiber das Unbewusste gesagt
hat (Zeitlosigkeit; Satz des Widerspruchs hat keine Giiltigkeit).

Diese Gegensitze, iiber die sich kaum noch jemand wundert, sind so alt wie
die Psychoanalyse. Man kennt Freuds Vorbehalte gegen die Philosophie, die
ihr entsprechendes Echo auf der Seite der Philosophen fanden, die nicht
damit einverstanden waren, als Schauspieler angesehen zu werden, die nicht
einmal wissen, welche Rolle sie spielen.

Die Distanz verringerte sich auch da nicht entscheidend, als Heideggers
Denken die herrische Stellung des Menschen im Haus des Seins entschieden in
Frage gestellt hat.

Erst mit Lacans Lehre hat dieses schroffe Gegeneinanderstehen, bequem
fir Psychoanalytiker und Philosophen, ein Ende gefunden. Nicht nur lehrte
er Freud neu lesen, sondern er befragte die Philosophie und ihre Geschichte
aus einem psychoanalytischen Interesse heraus, ebenso wie er die Psychoana-
lyse von philosophischen Fragen her durchleuchtete. Aus einem riesigen Fun-
dus an Wissen - einer seiner Lehrer war iibrigens E. Gilson, und Erfahrung -er
hat bis zu seinem Tod, 1981, als Analytiker praktiziert, stiess sein origineller,
scharfsinniger, humorvoller und unerbittlicher Diskurs auf Fragestellungen,
die die Psychoanalyse transzendieren und ihnin manchen Punkten Heidegger
anndhern, von dem er einige Arbeiten ins Franzdsische iibersetzte und mit
dem er in freundschaftlichem Verkehr stand.

Von dieser ganzen Fiille an Fragen, Gedanken, Anregungen kann ich hoch-
stens einen Ausschnitt wiedergeben, muss mich selbst bei diesem scheinbar so

Korrespondenzadresse: Dr. Peter Widmer, Plattenstrasse 44, CH-8032 Ziirich

202



begrenzten Thema beschrénken, denn der Anspielungen auf Descartes sind
viele, und wollte ich sie alle kommentieren, brauchte ich viel mehr Raum, als
mir hier zur Verfiigung steht, vorausgesetzt ich wire iiberhaupt dazu im-
stande. Ich werde mich vor allem auf die Passagen konzentrieren, in denen
vom Subjekt bzw. vom ego die Rede ist.

Ich bitte nun darum, die eventuell vorhandene Gewissheit, dass zwischen
Philosophie und Psychoanalyse uniiberbriickbare Gegensitze bestehen, in
Klammern zu setzen, gewissermassen sich einer Epoché zu befleissigen, wie
Husserl dasin den «Cartesianischen Meditationen» genannt hat!. Wir werden
aber nicht seiner Descartes-Interpretation und -Kritik folgen, da sie bei aller
Subtilitdt den philosophischen Bereich hinsichtlich des Bewusstseins und sei-
nes Vermogens nicht transzendiert.

Ich stelle zuerst einen Begriffin den Vordergrund, den sowohl Descartes wie
Lacan verwenden: Diskurs. Jeder kennt Descartes’ Schrift «Discours de la
méthode», in dem er seine Methodik, in den «Regulae» dargelegt, erstmals
fundiert hat durch das berithmte «cogito ergo sumy». Der Begriff des Dis-
kurses meint dabei ein kohdrentes Philosophieren, das Antwort auf Fragen
sucht, die sich Descartes gestellt hat.

Wenn Lacan von «Diskurs» spricht, geschieht dies keineswegs beildufig,
sondern in ausgezeichneter Weise: Ausgehend von seinem Signifikanten-
konzept hat er vier Diskurse unterschieden (zu denen sich auf seiner Italien-
reise ein fiinfter gesellte?), die Idealabstraktionen darstellen, weil sie nicht ein-
zeln in reiner Form empirisch vorkommen, aber doch menschliche Realitét
strukturieren®. Die vier Diskurse: der des Meisters, der Wissenschaft, der
Hysterie und des Analytikers bestehen je aus vier «Fiissen» (Variablen) und
vier Platzen (Konstanten). Diese heissen: Agent, der Andere, Wahrheit und
Produktion; jene S,, S,, 8 und a.

Vier Fiisse, vier Plitze, vier Diskurse — wird hier Karten (des cartes) ge-
spielt? Der Verdacht wird nicht zu entkraften sein, aber sehen wir uns Karten
und Spieler an.

Ausgangspunkt fiir alle Diskurse ist ein Satz Lacans: Ein Signifikant repra-

S
sentiert ein Subjekt fiir einen andern Signifikanten (§1—> S,). Das erscheint

wie die algebraische Form der Heideggerschen Aussage: Die Sprache spricht.
Ubrigens ist auch beim Kartenspiel das Subjekt nicht nur Akteur, sondern

1 vgl. Husserliana I, S.10ff.
8 S,
2 Vgl. «Lacan in Italia» S.40, wo er den «discours du capitaliste» einfiihrt: Y}}{ —&
S a

1
3 Vgl. J.Lacan, L’envers de la psychanalyse.

203



ebenso gespieltes. Das Dasein, bei Lacan «Subjekt» genannt, eben weil den
Signifikanten unterworfen, ist deren Effekt. Dieser Term erinnert zunéichst
an den Genfer Linguisten und Zeitgenossen Freuds, F. de Saussure; er unter-
schied Signifikanten von Signifikaten, die als gebiindelte Zeichen bilden, die
sich auf Referenten beziehen®. Lacan bedient sich dessen, erweitert und ver-
andert aber de Saussures Auffassung, so wie er insgesamt die Linguistik in
Linguisterie verwandelt. In einer ersten Annaherung, in der wir den Boden der
Linguistik nicht verlassen, ist der Signifikant materialer Triger der Sprache
(Phonem); die Verkniipfung der Signifikanten zu einem strukturalen Netz
(S; = S,) bewirkt Vorstellungen, Signifikate, die wiederum mit Referenten,
den Dingen, in Beziehung stehen. Die traditionelle Annahme, allerdings
schon bei Platon (Kratylos), Augustinus (De magistro) und der Stoa in Frage
gestellt, dass zuerst ein Signifikat, die Vorstellung einer Sache, sei, die dann
sprachlich benannt werde, wird nun von Lacan umgekehrt: ohne Signifikant
kein Signifikat; jenem gehort das Primat. Dagegen spricht Lacan, wie wir
noch sehen werden, vom Signifikanten ohne Signifikat>. Fiir die Auffassung
des menschlichen Subjekts hat das grosste Konsequenzen. Nicht nur ist Den-
ken nicht vor den Signifikanten, sondern das Subjekt sieht sich von Anfang an
geworfen, von sprachlichen Ketten durchquert (S; — S,), in denen es sich ent-
fremdet und die ihm keinen Halt, keine Verankerung geben, sondern es auslie-
fern an die Réatsel der Welt und seiner Existenz.

Der vierte Fuss, a, ist zunédchst eine Restkategorie, aber eine wichtige. Sie
lasst sich als Noumenon auffassen, als das, was die Signifikanten umkreisen,
was jenseits ihrer liegt, also das Objekt, auch das Reale oder Lust, Schmerz -
alles Aussagen, die verfehlt sind, da sich iiber das Jenseits der Signifikanten
nur vermittelt sprechen ldsst®. Anders gesagt: die symbolische Ordnung ist
Negation des Realen, morderische Negation, die das Abwesende fiir das Sub-
jekt anwesend sein ldsst in einer Zeitlichkeit, die nicht aus der Sache selbst
kommt.

Die Sprache, das Netz der Signifikanten, stellt also von sich aus einen Dis-
kurs dar, den des Meisters’, sofern ein Subjekt von ihm reprisentiert wird:

Vgl. F. de Saussure, Cours de Linguistique Générale, p.158ff.

Die ganze Problematik des Primats des Signifikanten und des Meister- und Herrensignifi-
kanten (S) bleibt hier undiskutiert. Wenigstens ein Bezug wird spéter angedeutet: derjenige
zum Namen-des-Vaters.

6 Vgl. dazu: J.Lacan, Kant avec Sade, in: Ecrits, p.765ff.; deutsch in: Schriften II, S.133ff.

7 «Diskurs des Meisters», gelegentlich mit «Diskurs des Herrn» iibersetzt, ebenso wie «maitre-
signifiant» zum «Herrensignifikant» wird.

Die sich erdéffnenden Differenzen sind keineswegs belanglos! Den mit Lacans Diskursmathe-
men Vertrauten fillt auf, dass hier eine vereinfachte Schreibweise beziiglich der Pfeile gewéhlt
wurde. Die differenzierte enthlt jeweils (ausser beim Diskurs des Kapitalisten) 5 Pfeile, die

204



S S
—_ =
3 a
Dabei heissen die Plétze, die in jedem Diskurs gleich bleiben:

Agent Anderer
Wahrheit Produktion

An einem Beispiel soll das veranschaulicht werden. Auf die Frage: wer bin
ich? gibt S,, der Eigenname, eine erste Antwort, die zugleich nicht geniigt.
Denn mit dem Namen allein kann ich mein Sein nicht bestimmen. Also muss
ich S, das Subjekt auf der Ebene der Sprache, verlassen und zu S, gehen, zum
Anderen, zum Wissen. Auch wenn ich dann vom Anderen und von Andern
eine Menge erfahren kann, verweist mich meine Frage von einem Signifikan-
ten zum andern, in einem unabschliessbaren Regress. Zudem weiss ich, dass
ich nicht identisch bin mit der Ebene der Sprache, obwohl sie allererst meine
Fragestellung nach meinem Sein ermdglicht. Der Platz der Wahrheit bleibt
also ein unsicherer: einerseits gibt es mein Sein nur durch Sprache, in der ich
mich verliere, also bin ich als Subjekt die Wahrheit dieses Suchens und Verlo-
renseins in der Unabschliessbarkeit der Sprache, in der zwischen Subjekt und
Pradikat stets eine Differenz klafft - Hegel hat das ja prizise beschrieben® -,
anderseits bleibt ein Jenseits der Sprache, das mit dem Begriff «Objekt»
schlecht bezeichnet ist, weil es auf die Unmittelbarkeit hinweist, wo Subjekt
und Objekt (noch) ungetrennt waren, auf den zeitlosen Zustand, den esim Er-
leben als solchen nie gab, weil es erst mit der Durchquerung der Signifikanten
begann.

Der philosophische Diskurs verdoppelt nun in gewisser Weise den Meister-
diskurs, insofern er nach dem fragt, was ist, und dabei die Antwort stets ver-
fehlt, weil sich ihm ein Rest entgegenstellt, der auf die Grenzen der Erkenntnis
hinweist. - Er gehort aber auch zum universitdren Diskurs, den man durch
eine Vierteldrehung im Gegenuhrzeigersinn erhélt:

Agent —»> Anderer
sich beziiglich der Plitze wie folgt darstellen: A ¥
Wahrheit Produktion

Die vereinfachte Schreibweise stiitzt sich auf Darstellungen von Lacan selbst (z.B. in «<Envers
de la psychanalyse»). Die Unterschiede weisen, wie auch die Konzipierung eines 5. Diskurses,
auf das Spielerische der Diskursmatheme hin - es ist keineswegs verboten, nach andern Dis-
kursformeln zu suchen.

8 Vgl. seine Vorrede zur «Phidnomenologie des Geistes».

205



Das Wissen — an den Platz des Agenten geriickt — will sich vermehren, dem
Realen zu Leiberiicken, wobei das Subjekt in seiner Besonderheit zuriicktritt.
Erkenntnisse sollen fiir alle nachpriifbar sein. Sie verdichten sich dann zu be-
sonderen Signifikanten (S,;), wie sie in jeder Wissenschaft als Etiketten ver-
wendet werden.

Im Lichte dieser Diskursmatheme - Lacan nennt sie so, und auch dies weist
auf eine gewisse Nidhe zu Descartes hin, wenn wir an die Wichtigkeit der Ma-
thematik in seinem Wissenschaftsgebdude denken - fragt sich nun, zu wel-
chem der Diskurs Descartes’ gehort. Die Antwort fallt zunédchst leicht: Unter
der Annahme, dass der Diskurs des Meistersimmer vorausgesetzt ist, insofern
er zu jeder sprachlichen Aussage gehort, ldsst er sich iiberall dort, wo er Natur-
wissenschaft betreibt, mit dem universitdren Diskurs identifizieren. Aus-
gehend von einem Wissen, und sei es auch dem der Methode, stellt er sich, ihr
folgend und sich selbst als Erkennender zuriickstellend, dem Objekt, a,
gegeniiber, das er nach seiner Substanzenlehre bestimmen und berechenbar
machen will. Dabei entstehen wahre Erkenntnisse, die mit Namen versehen
werden (z.B. Galileische Fallgesetze).

Nun wird die Sache da brisant, wo es um das cogito geht - lasst sich seine
Entdeckung auch im universitdren Diskurs situieren? Im «Discours de la
méthode» findet Descartes das cogito, wie Lacan bemerkt, als Gedanke, also
als Objekt seines Denkens®. Er stellt sich seinen Gedanken gegeniiber und
sagt, wobei er das nicht alslogischen Schritt verstanden wissen will, dass selbst
dann, wenn er an allem Zweifel hat, dieser Zweifel doch ein Gedanke ist, sein
Gedanke, der darauf hinweist, dass er ist, denn ohne zu sein, kénnte er nicht
zweifeln. Zweifeln, denken, sein, diese Reihe will Descartes als unmittelbare
Evidenz aufgefasst wissen. Fiir sie braucht er dann allerdings einen Garanten,
der ihm nicht die Bestatigung des «sum» liefern muss - diese Gewissheit zu
sein, behauptet Descartes selbst unter der Voraussetzung eines betriigerischen
Gottes —, wohl aber die Gewissheit seiner Wissenschaftlichkeit.

Wie nun dieses cogito des «Discours» im Diskursmathem darstellen? Es
gibt nur eine Moglichkeit. Descartes riickt energisch das Subjekt an die Stelle
des Agenten - wie der Diskurs der Hysterie:

3 S5

R ——
a S,

Descartes - ein Hysteriker? Lassen wir uns nicht irre machen durch den
Gebrauch der Alltagssprache, wo Hysterie der Weiblichkeit zugeordnet und
pathologisiert wird; immer, wenn das Subjekt iiber sich Gewissheit haben will

? Vgl. R.Descartes, Discours de la méthode, quatriéme partie, p. 84f.

206



und spricht, ist es im hysterischen Diskurs situiert. Das Pathologische ist viel-
leicht eher eine Frage des Niveaus des Artikulationsvermogens. Die Frage
nach seinem Sein riickt das Subjekt in die Nidhe des Theaters und der Maske-
raden; Descartes wusste sehr wohl von dieser Problematik, sein «Larvatus
prodeo» sagt dazu genug. Allerdings enthilt dieses Bekenntnis auch die An-
nahme, hinter der Maske verberge sich das Wahre.

Im «Discours» stosst Descartes, wie bereits gesagt, iiber seine Zweifel zum
Sein; in der Lacanschen Begrifflichkeit gesprochen: Descartes Gewissheit ba-
siert auf dem Signifikat, auf a. «Ich bin» ist Signifikat von 3. Erst nach dem
«Discours» erfasst er das Subjekt selbst als Subjekt des Aussagens, als akt-
haftes.

Aber greifen wir nicht vor und verweilen wir noch beim hysterischen Dis-
kurs. Es fillt auf, dass er den universitiaren auf den Kopf stellt — was dort Ab-
fallprodukt ist, das Subjekt, riickt hier an die Stelle des Agenten - gleichsam
ein Protest gegen die Subjektvergessenheit der Wissenschaft, der daran erin-
nert, dass der wissenschaftliche Betrieb vom Subjekt aufrechterhalten wird,
auch wenn er sich scheinbar tiber es hinwegsetzt. Aber fiir sich selbst ist das
Subjekt leer — es sucht deshalb seine Bestimmung in dem, was es gewesen ist (a)
und beim Andern (S,), und Descartes beschéftigt sich bekanntlich, kaum hat
er das cogito entdeckt, intensiv mit Gott und seinen Eigenschaften'?,

Die Beziehung Descartes zu Gott gleicht daher in vielem der der Hysteri-
schen zu ihrem Meister: sie bestimmen, dass sie sich von dem bestimmen las-
sen, den sie als ihren Meister bestimmt haben. Der cartesianische Gott trégt
die Ziige, die ihm Descartes verlichen hat. Dieses narzisstische Verhaltnis wird
auch da nur halbwegs durchbrochen, wo Descartes seinem Gott Eigenschaf-
ten zugesteht, iiber die er als Mensch nichts wissen kann. Die Beziehung
basiert auf Liebe, wobei sich entsprechend die Liebe und das Geliebtwerden
verschranken. Man darf auch in dieser Beziehung nichts Pathologisches
sehen, denn jede Liebeist inihrem Kern narzisstisch; selbst da, wo die Anders-
heit beim Andern geliebt wird, ist es die Andersheit fiir das liebende Subjekt,
verweist also auf seinen Mangel, den es im andern aufgehoben sieht.

Die Fundierung des eigenen Seins durch den Gedanken in Descartes «Dis-
cours» lasst auch die Koinzidenz von a und S, hervortreten - die denkende
Substanz ist gottliche Eigenschaft. Die Entdeckung des Subjekts des Aussa-
gens fithrt zwar bei Descartes zum selben Ergebnis, reisst aber fiir einen Mo-
ment eine Kluft auf, in der Angst und Zweifel sich einnisten. Die Entdeckung
geschieht im spédteren Werk, nach dem «Discours»; an mehreren Stellen, vor

10" Der Zusammenhang von a und der Sexualitat wird hier vernachlissigt; seine Erorterung be-
diirfte vorgéngig der Darstellung der Phallus-Konzeption Lacans, was in diessm Rahmen
nicht zu leisten ist.

207



allem in der Diskussion der Einw#nde von Hobbes gegen die Meditationen!!

erscheint das Subjekt als akthaftes, als sich seiner gewiss im Akt des Denkens.
Damit hat Descartes das entdeckt, was Lacan das «sujet de I’énonciationy,
das Subjekt des Aussagens, nennen wird, das die Hysterischen so in den Vor-
dergrund riicken, wenn sie im Sprechen ihr Begehren konstituieren. Und mit
der Entdeckung des archimedischen Punktes an der Schwelle der modernen
Wissenschaft hat Descartes Lacan zufolge die Voraussetzungen fiir die Psy-
choanalyse geschaffen!?. Sie habe es mit dem Subjekt der Wissenschaft zu
tun; der Doppelsinn weist auf die beiden Genitivformen hin, in denen das
Subjekt einerseits vom wissenschaftlichen Diskurs zugleich produziert und
vergessen wird, anderseits im hysterischen Diskurs an die Stelle des Agenten
riickt. Es waren tatsdchlich vor allem Hysterika, die die Psychoanalyse iiber-
haupt erst ermoglicht haben. Freuds Leistung bestand darin, deren Rede,
zuvor ungehort, zu konzeptualisieren.

Nun stellt sich natiirlich die Frage, was denn Freud an Neuem gegeniiber
Descartes gebracht hat. Wenn das cartesianische Subjekt das Subjekt der Wis-
senschaft und der Psychoanalyse ist, worin besteht denn die Entdeckung der
Psychoanalyse? Im Unbewussten, wird man sagen — aber was heisst das?

Im Akt des Aussagens ist sich zwar das Subjekt seiner selbst hinsichtlich sei-
ner Existenz gewiss, nicht aber hinsichtlich dessen, was es sagt. Will ich Sie zu
Sartre hinfiihren? Nein, es geht nicht darum, einzusehen, dass das pour-soi,
wie es Sartre konzipiert hat, standig fliichtig ist, sondern es geht um Einsicht
und Erfahrung, dass das Sprechen seiner selbst nicht méchtig ist, nicht weiss,
was es sagt. Das Subjekt erweist sich als ein gesprochenes, und das zeigt sich
nicht nur in der Psychoanalyse, wo die Grundregel dazu verpflichtet, sich
dem Gedankenstrom zu iiberlassen und dies auszusprechen, sondern auch in
Traumen, Fehlleistungen, Versprechen, in die manifeste Rede begleitenden
Phantasien, die vor dem Sprechen nicht greifbar waren, im Witz, sowie in
Mehrdeutigkeiten, Entstellungen (Verschiebung, Verdichtung), die alle zum
Schluss fiihren, dass das Subjekt nicht weiss, was es sagt. Anders gesagt: ein
Anderer denkt anstelle des Ichs.

Damit riickt wieder ain den Vordergrund, Ort der Wahrheit im hysterischen
Diskurs. Er ist keineswegs nur bewusstes Signifikat des sprechenden Subjekts
wie im «Discours de la méthode», sondern auch das Reale des Sprechens.
Aber der Agent ist doch das Subjekt! lautet der Einwand. Gewiss, allerdings
darf nicht vergessen werden, dass «Agent» nicht eine letzte Grosse darstellt,
sondern - denken wir an die Agenten der Spionage — dass sie immer auch ge-

11" ygl. vor allem Descartes’ Antwort auf die Einwinde Hobbes’, in: Oeuvres IX, p.110f. und
vor allem 135f.; p.138 steht der Satz: «Je ne nie pas que moy, qui pense, sois distingué de ma
pensée ...»

12 vgl. u.a. J.Lacan, Le Séminaire XI, p.31ff.; deutsche Ausg. S.35ff.

208



schickt sind. Letzte Grossen gibt es in keinem Discours, da jeder die andern
ebenso bedingt wie von ihnen bedingt wird. Klein-a als Ort der Wahrheit, als
Ort des Realen im hysterischen Diskurs ist deshalb nicht nur Signifikat, son-
dern auch Movens des Sprechens ebenso wie sein Effekt!.

In der Psychoanalyse kommt also dem a ganz andere Bedeutung zu als bei
Descartes, wo es Ort der Aussage, des Gedankens des Subjekts ist. Psycho-
analytisch gesehen féllt bei Descartes a mit dem Vorbewussten zusammen.
Von Gedanken spricht auch Freud, z.B. in der «Traumdeutung». Als unbe-
wusste fungieren sie als Agenten des Traums und stellen den Wunsch dar, bei
Lacan «Begehren» genannt, um jedes naturalistische Missverstdndnis auszu-
schliessen. Darum riickt der psychoanalytische Diskurs a an die Stelle des

a 3
Agenten - und, nein, nicht: siehe da, sondern: hore da, es spricht S_ — S_ ;
2 1

Aber es spricht immer vom Ort des Andern her, womit das a, Kern des Rea-
len, stets verfehlt wird. Wo Es war (a) soll Ich werden (8), erweist sich alsunab-
schliessbare Aufgabe, das Reale zu erhaschen.

Unter diesen Voraussetzungen gibt es keine Wahrheit der Wahrheit, son-
dern lediglich die Wahrheit ohne Garanten, die Wahrheit des Subjekts, was
nicht subjektivistisch gemeint ist, bedenkt man, dass es Effekt der Spracheist.
Anders bei Descartes: Die Leere, die das cogito gegeniiber dem Unmittel-
baren, dem Realen, aufgerissen hat, fiillt sich sofort wieder mit der g6ttlichen
Macht und Liebe, womit den Gedanken ein objektiver Status zugesprochen
ist; sie gehoren zur Substanz selber. Immerhin: die Entdeckung des Subjekts
des Aussagens hat fiir einen Moment die Kluft zum Realen aufgerissen. Genau
hier hat die Angst ihren Ort, Gott kénnte ein genius malignus sein, wir kénn-
ten uns tduschen, von ihm getduscht werden. Descartes’ Gottesbegriff ge-
horcht den narzisstischen Interessen des Ichs, sein ego, das ergo und Deus bil-
den eine unldsliche Dreiheit. Es darf nicht wahr sein, dass Gott uns betriigt -
der Wunsch erweist sich als Vater des Gedankens. Was zu beweisen wire, setzt
er voraus, um es beweisen zu kénnen. Und dann fiigt sich alles nach Gottes
wohlwollender Absicht, in dessen Karten der Philosoph Einblick hat. Ein-
blick - immer wieder ist vom Auge die Rede, von Evidenz, vom Sichtbaren
und vom Sichtbarmachen des Verborgenen, wihrend Freud fast drei Jahr-
hunderte spéter mit den Widerstdnden gegen sein Begehren kdmpft, die Ein-
sicht in die Unterwanderung des Sichtbaren durch Sprache voranzutreiben.

Hier, an diesem entscheidenden Ort des Realen, geht die Psychoanalyse
iiber Descartes hinaus, seine Entdeckung voraussetzend. Zunéchst spricht
Freud nicht von einem Schépfergott wie Descartes, und es ist iiberhaupt frag-
lich und umstritten, inwiefern die Psychoanalyse in ihrem Wesen atheistisch

13 vgl. Anm.10.

209



ist. Lassen wir die Kontroverse beiseite; jedenfalls ldsst sich sagen, dass die
Frage nach der Wahrheit ohne Garanten, der darum zu garantieren ver-
mochte, weil er alles selber geschaffen hat, hochst brisant wird. Zwei Spaltun-
gen sind unvermeidlich: die von Wissen und Wahrheit, und die von Wahrheit
und Sein!4.

Beginnen wir mit dieser: Bei Descartes vermag die Wissenschaft die Sub-
stanz zu erkennen, weil diese selbst gottlich ist. Auch wenn es Bereiche gibt,
die dem menschlichen Geist verschlossen bleiben, so ist doch das Evidente
unmittelbare Schopfung Gottes. Fiir die Wahrheit hat das die grossten Konse-
quenzen: sie ist identisch mit Gottes Macht, sie zu definieren; was immer er
bestimmt, ist wahr. Wahrheit, Sein und Reales geh6ren zusammen. Lacan be-
merkt dazu, dass Descartes den gottlichen Willen sogar dann als wahr anneh-
men miisste, wenn dieser bestimmte, das 2 + 2 = 5. Diese Argumentation
Lacans setzt einen Wahrheitsbegriff ohne géttliche Bestimmung voraus; es ist
die Wahrheit, die in jeder sprachlichen Aussage schon vorausgesetzt ist, sollte
diese auch liigenhaft sein. Wird dieser Gedanke auf Descartes’ Zweifel am
Charakter Gottes angewendet, besagt er, dass die Wahrheit schon im Zweifel
enthalten ist, sonst ware er gar nicht moglich. In der Tat: woran soll sich der
Zweifel an der Aufrichtigkeit Gottes messen, wenn nicht an einem vorgingi-
gen Wahrheitsbegriff, mit dem der Philosoph Gott beurteilt? Dies ist Des-
cartes entgangen. Sein Rekurs auf Gott iiberspringt den Sachverhalt, dass
Wahrheit, wie Liige auch, immer schon vorgegeben sind, sofern der Diskurs
nicht-psychotisch ist, ich werde darauf zuriickkommen. Anderseits gibt es
dadurch keinen Zugang zur absoluten Wahrheit; die Psychoanalyse muss
sich, nicht andes als diemoderne Wissenschaft, damit auseinandersetzen. Das
Reale bleibt enigmatisch, und es gibt keine Metasprache, die die menschliche
Sprache und das Erkenntnisvermégen von aussen begreifen konnte. Der
Wabhrheitsbegriff der Psychoanalyse orientiert sich am Konzept des Andern
(A), dem Ort der Signifikanten und seiner unifizierenden Funktion, die durch
den Namen-des-Vaters aufrechterhalten wird. Descartes’ Gott wire der An-
deredes Andern, von dem Lacan sagt, es gebeihn nicht. Der Andere (A)ist der
Ort der Versammlung der Signifikanten, von dem aus das Subjekt spricht -
keines hat die Sprache selbst erfunden, sie ist immer schon vorgingig da -,
aber da es damit nie sein volles Sein erreicht, das Reale verfehlt wird, konsti-
tuiert es im Sprechen das Begehren, das ohne addquates Objekt bleibt, das
eine Leere umkreist, die wieder an den Kern von a erinnert, in den der Mensch
nicht einzudringen vermag und der ihm als ausserzeitlicher unbegreifbar

14" Die folgenden Ausfiihrungen basieren vor allem auf den zwei in den «Ecrits» enthaltenen Ar-
beiten: «L’instance de la lettre dans I’inconscient ou la raison depuis Freud», p.493ff. und
«Lascience et la vérité», p.855ff., sowie auf dem Seminar XI, p.31ff. (in den deutschen Aus-
gaben: Schriften II, S.15ff. bzw. 231ff.; Seminar XI, S.35ff.).

210



bleibt. Da wo Wahrheit ist, fehlt es also an Sein, und da wo Sein ist, fehlt es an
Wabhrheit.

Die Spaltung von Wissen und Wahrheit driickt nochmals die Antinomie des
Ek-sistierens aus, sofern Wahrheit im absoluten Sinn aufgefasst wird. Wissen
ist moglich auf der Basis der Unmaoglichkeit, das Reale substantiell zu erfas-
sen. Die Spaltung lédsst sich auch so lesen, dass die Unmoglichkeit einer abso-
luten Wahrheit dennoch ein Festhalten am Wahrheitsbegriff nétig macht, um
dem Wissen eine Verankerung zu geben, eine einende Instanz, um iiberhaupt
Aussagen und Fragestellungen zu erméglichen. Dieser einende Zug verweist
in Lacans Lehre auf den bereits erwdhnten Namen-des-Vaters (nom-du-pére),
womit gleichzeitig die zwei Wahrheitsbegriffe angesprochen sind: der abso-
lute, theologische, und der symbolische, in aller nicht-psychotischen Rede
vorausgesetzte. Bei Lacan ist meines Erachtens bis zum Schluss offen geblie-
ben, inwiefern der Name-des-Vaters auch eine theologische Kategorie, das
Reale bezeichnend, ist (was noch nicht gleichbedeutend mit einem Garanten
wire). Wie dem auch sei: fiir seine Psychosenlehre ist sie von allergrosster Be-
deutung, was darauf hinweist, dass die Durchdringungen von Philosopie und
Psychoanalyse keineswegs verstiegene Spielereien sind. Der Name-des-Vaters
ist eine metaphorisierende Instanz, die im Fall der Verwerfung, der fiir die
Psychose typischen Abwehrform, zu einem Auseinanderbrechen der grundle-
genden Register des Symbolischen, Imaginiren und Realen fiihrt!*. Die Folge
davon ist ein Delirium, in dem das Subjekt, oft mittels Vorstellungen, die auf
den Vater verweisen, die verlorene Metapher wiedersucht, die sein Delirium
arretierte. Die Uberlegungen, die sich Descartes zu seinem Gottesbegriff ge-
macht hat, kann allerdings ein Verriickter nicht machen, da er diese Instanz
des Andern, die Descartes, ohne es zu bemerken, sogar in seinen drgsten Zwei-
feln aufrechterhielt, nicht zu reflektieren vermag. Es bleiben nur noch zerflat-
ternde Karten ohne Spiel.

Metapher und Metonymie, diese beiden Tropen des Unbewussten, von der
Rhetorik her begriffen, statt von der Psychologie wie bei Freud, wo sie Ver-
dichtung und Verschiebung heissen, verweisen noch einmal auf die Spaltung,
die das cogito im Akt des Aussagens aufgerissen hat. Im Akt des Sprechens -
metonymische Dimension - konstituiert sich die Metapher fiir das Reale, liiert
an den Namen-des-Vaters, somit fiir das eigene Sein. Jede Metapher ist durch
dieses Ek-sistieren, durch die grundlegende Spaltung, immer schon unter-
wandert von der metonymischen Dimension, in der ein Element auf das an-
dere verweist. Das Ich, das ego Descartes’, Ort der Gedanken im «Discours»,
identisch mit dem «moi» im Franzo6sischen, ist selbst eine solche Metapher,

15" vgl. Séminaire II1 und «D’une question préliminaire a tout traitement possible de la psy-
chose», in: Ecrits, p.531ff.; deutsch: Schriften II, S.61ff.

211



ein Substitut fiir das fehlende volle Sein. Kein Wunder, dass Descartes’ Ge-
danken ein Fundament bendétigen, das diese Metapher im Sein verankert. Das
bewahrt vor der sicher nicht bequemen Einsicht, dass der Primat der metony-
mischen Dimension gilt, dem Subjekt des Aussagens, das immer wieder mit
dem Seinsmangel, mit dem Verfehlen des Realen konfrontiert wird, wobei es
aus unergriindlicher Quelle spricht, die sich stets entzieht, indem sie gibt. Dies
ldsst Lacan sagen: «je pense ol je ne suis pas, donc je suis ol je ne pense pas» —
ich denke, wo ich nicht bin, also bin ich, wo ich nicht denke. Noch préiziser,
indem er das «ich denke», das Subjekt des Aussagens, riickbezieht auf das
Unbewusste: «je ne suis pas, 1a ou je suis le jouet de ma pensée; je pense a ce
que jesuis, la ot je ne pense pas penser.» Ich bin nicht, da wo ich das Spielzeug
meines Denkens bin; ich denke an das, was ich bin, dort wo ich nicht denke zu
denken!®.

Literatur

R.Descartes, Oeuvres, Vrin, Paris 1973.

Discours de la méthode. Avec introduction et notes de E.Gilson, Vrin, Paris 1961.

Regeln zur Ausrichtung der Erkenntniskraft, F.Meiner, Hamburg 1979.

Gesprich mit Burman, F.Meiner, Hamburg 1982.

Die Prinzipien der Philosophie, F.Meiner, Hamburg 1955.

Meditationes de prima philosophia. Lateinisch-Deutsch, hg. v. L.Géabe, F.Meiner, Hamburg

1959,

S.S. De Sacy, Descartes par lui-méme, Ed. du Seuil, Paris 1956.

R.Specht, Descartes in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Rowohlt, Reinbek b. Hamburg
1966.

Cahiers de Royaumont, Descartes, Les Ed. de Minuit, Paris 1957.

L.Gébe, Descartes’ Selbstkritik, F.Meiner, Hamburg 1972.

J.Lacan, Ecrits, Ed. du Seuil, Paris 1966; deutsch: Schriften I u. II, Walter, Olten 1973 u. 1975.

- Le Séminaire II, Ed. du Seuil, Paris 1978, deutsch: Seminar II, Walter, Olten 1980

- Le Séminaire III, Ed. du Seuil, Paris 1981.

Le Séminaire XI, Ed. du Seuil, Paris 1973; deutsch: Seminar XI, Walter, Olten 1978.

Le Séminaire: L’identification (inédit), 1962.

Le Séminaire: L’envers de la psychanalyse (inédit), 1970.

Lacan in Italia (1953-1978). SIC, Materialien fiir Psychoanalyse, La Salamandra, 1978.

A.Juranville, Lacan et la philosophie, Presses Universitaires, Paris 1984.

H.Lang, Die Sprache und das Unbewusste, Suhrkamp, Frankfurt a.M. 1973.

A.Augustinus, De magistro, in: Philosoph. Spitdialoge, Ziirich/Miinchen 1973.

F.Bacon, Das Neue Organon. Akademie-Verlag, Berlin 1982 (2. Aufl.).

S.Freud, Die Traumdeutung. Ges. Werke, Bde. I1/1II1I.

G.W.F. Hegel, Phianomenologie des Geistes, Theorie Werkausgabe, Suhrkamp, 1970.

M.Heidegger, Sein und Zeit. M.Niemeyer, Tiibingen 1972 (12. Aufl.).

- Vom Wesen der Wahrheit. V.Klostermann, Frankfurt a.M. 1976 (6. Aufl.).

- Unterwegs zur Sprache. Verlag G.Neske, Pfullingen 1982 (7. Aufl.).

- Zur Seinsfrage. V.Klostermann, Frankfurt a.M. 1976 (6. Aufl.).

16 1 ’instance de la lettre ..., op.cit., p.517 (franz.) bzw. S.43 (dt.).

212



E.Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge. Husserliana, Léwen 1962
(2. Aufl.).

Platon, Kratylos, in: Sdmtl. Werke, Bd.II. Rowohlts Klassiker, 1967.

J.P. Sartre, L’étre et le néant. Gallimard, 1955 (48éme éd.).

F. de Saussure, Cours de Linguistique Générale. Payot, Paris 1971; deutsch: Grundfragen der
Allgemeinen Sprachwissenschaft. W. de Gruyter, Berlin 1967.

213



	Bin ich da wo ich denke? : Descartes und Lacan

