
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 45 (1986)

Artikel: Notizen zur "Theogonie" Ludwig Feuerbachs

Autor: Braun, Hans-Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 45/1986

HANS-JÜRG BRAUN

Notizen zur «Théogonie» Ludwig Feuerbachs

I. Am 10. April 1857 schreibt Ludwig Feuerbach an seinen Freund Arnold
Rüge: «Ihr Rundschreiben1 [es betrifft den Plan einer Zeitschrift] traf hier
gerade an demselben Tage ein, an dem ich das Manuskript eines neuen Werkes,

betitelt: «Theogonie, nach den Quellen des klassischen, hebräischen und
christlichen Altertums», die Frucht sechsjähriger Studien, dem Wigand zum
Verlage und Druck überschickt hatte.» Rüge ist einer der wenigen Leser der

Theogonie, die eine eingehendere Rezension liefern - und zwar in der
Zeitschrift «Deutsches Museum», Leipzig 18582. Sonst aber erfährt das Werk,
dem Feuerbach selbst grosse Bedeutung beimisst, kaum Beachtung. Nach
seinem Auftritt in Heidelberg und den 1851 publizierten Vorlesungen über das

Wesen der Religion schwindet das Echo der Öffentlichkeit3. Pläne, eine neue
Heimat zu suchen und dabei Angebote von Freunden ernstlich zu prüfen, die
eine Auswanderung nach den Vereinigten Staaten empfehlen4, zerschlagen
sich. Der Wunsch aber, sich selbst irgendwann örtlich zu verändern, bleibt bis
in die späten Jahre.

Zentrales Thema der Theogonie ist der Wunsch. Die Religionskritik Feuerbachs

als genetisch-kritische Durchdringung sehr vieler damals verfügbarer
Materialien endet bei einer Theorie des religiösen Wunsches.

Fünfvolle Jahre versucht Feuerbach, auf dem Lande unter erschwerten
Bedingungen, ohne die für ein solch gelehrtes Werk erforderlichen materiellen
Mittel, die Theogonie als sein letztes Wort in einer Sache, die seinen ganzen
Weg bestimmt, zu formulieren. Bereits im März 18485, acht Monate vor
Beginn der Heidelberger Vorlesungen, erklärt Feuerbach, er plane ein Buch, in
dem «Satz für Satz die historische Richtigkeit und Wahrheit meiner Gedanken
bewiesen»6 werden solle. Die Anwendbarkeit jener religionskritischen
Methode, die in Feuerbachs Frühzeit ihre Grundlegung fand, muss sich abermals

1 SW XIII, S. 222.
2 A. Rüge, Briefe über Ludwig Feuerbach und seine Theogonie, in: Deutsches Museum, hg. v.

R.Prutz, Leipzig 1858.
3

Vgl. W.Bolin, Biographische Einleitung zu SW XII, S.127ff.; H.-M.Sass, S.113ff.
4 W.Bolin, a.a.O., S.142; H.-M.Sass, S.115f.
5 SW XIII, S. 156.
6 Ebenda.

Korrespondenzadresse: Prof.Dr. Hans-Jürg Braun, Forchstrasse 50, CH-8008 Zürich

187



unter dem Vorzeichen des einzigen Themas, dem er verpflichtet ist, nämlich
Religion und Mensch, erweisen. Bemerkenswert bleibt, dass die Theogonie,
wenn ihr auch neuere Stimmen7 zumindest eine noch nicht voll ausgeleuchtete
Eigenständigkeit zusprechen, bisher kaum ernstlich diskutiert, vielmehr nur
randständig behandelt wurde8. Gerade deshalb stellt sich folgende Frage: Wie
ist die Äusserung Feuerbachs selbst zu verstehen, wonach gerade dieses Werk
den reifen Mann kennzeichne, «Das Wesen des Christentums» aber nur als ein
Werk der Jünglingszeit zu gelten habe9? Um eine Antwort zu finden, haben
wir zunächst einen knappen Rückblick auf frühere Positionen und Schritte
Feuerbachs zu geben. Dabei geht es um die Stellen, an die die Theorie des theo-
gonischen Wunsches als des entscheidenden Konstituens der Religion
anknüpft.

II. Feuerbach beginnt seine Religionsanalyse im «Wesen des Christentums»

mit einer Bestimmung des Bewusstseins10, die den Menschen auszeichnet.

Bewusstsein als die Fähigkeit zur Reflexion gestattet dem Menschen
Selbstpolarisierung und Selbstproblematisierung. Der Mensch kann sich, wie
Feuerbach sagt, an die Stelle des Andern setzen. Mit der Bestimmung des

Bewusstseins erscheint zugleich die Einzigartigkeit des menschlichen Wesens.
Die Betonung der Eigenart menschlichen Bewusstseins wird Fundament für
den Versuch, das tradierte Gott-Welt- bzw. Gott-Mensch-Verhältnis zu
verändern - im Sinne einer Konzeption von Religion, die radikal vom
metaphysisch-theologischen Theismus abweicht und die Gottheit nur vom Menschen
her versteht. Die Fähigkeit des Menschen, über sich selbst hinauszugehen und
nach dem Unendlichen zu streben, ist nichts von aussen oder sonst in den
Menschen irgendwie Hineingelegtes, sondern integrierter Bestandteil des
Bewusstseins. Aber erst der transzendierende Ausgriff bringt das Bewusstsein in
seiner Gänze hervor, d.h. Bewusstsein im strengsten oder eigentlichen Sinne
ist Bewusstsein des Unendlichen.

Man kennt die Folgerung, die sich für Feuerbach ergibt: der menschliche

Ausgriff nach dem Unendlichen gilt nicht als metaphysischer Überstieg zu
ganz Anderem, sondern nur als Vollzug des bei sich selbst seienden Bewusstseins:

«das Bewusstsein des Unendlichen ist nichts andres als das Bewusstsein

7 K. Löwith hat mich im Herbst 1970 auf diese Situation in der Feuerbachforschung ausdrücklich

aufmerksam gemacht.
8 Ein Blick in die neuere Literatur von besonderem Rang genügt: Vgl. E. Kamenka, The

Philosophie of Ludwig Feuerbach, London u. New York 1970, oder M. W. Wartofsky, Ludwig
Feuerbach, Cambridge Univ. Press 1977; eine umgrenzte Auseinandersetzung findet sich bei

G.Nüdling, Ludwig Feuerbachs Religionsphilosophie, Paderborn 1936, 21961, S. 188-196.
9 SW XIII, S.241.

10 GW 5, S.28.

188



von der Unendlichkeit des Bewusstseins. Oder: im Bewusstsein des Unendlichen

ist dem Bewusstsein die Unendlichkeit des eigenen Wesens
Gegenstand»>n. Religion als Genesis der Vorstellungen von Göttern und Gott, die

Theogonie als den Menschen betreffendes Problem bestimmt Feuerbach
(schon von seinen Anfängen her) in ihrem das Menschsein mitkonstituierenden

Rang, weil menschliches Bewusstsein im Grunde immer nur religiöses
Bewusstsein sein kann. Feuerbachs transzendental-religiöse Interpretation des

menschlichen Bewusstseins und damit auch der Existenz des Menschen ist
bedingt durch sein Verständnis der Natur des Bewusstseins, wonach Bewusstsein

nicht als isoliert objektives, allein auf Gegenstände ausserhalb seiner

gerichtetes gesehen werden darf, sondern als ein Erfahrung von Aussendingen

realisierendes im Sinne eines um sich selbst wissenden (reflexiven) Ich-
Bewusstseins. Feuerbachs kritischer Gang durch den Phänomenbestand des

Religionskosmos legitimiert sich in betontem Ernstnehmen jener
Grundwahrheit, dass Erfahrung von Dingen immer Selbsterfahrung, Wissen von
Objekten immer auch Selbstbewusstsein einschliesst.

Feuerbachs religionskritische Sätze, die das «Wesen des Christentums»
berühmt machen, finden sich alle im gleichen Kontext, nämlich einer Auslegung
des von der religiösen und theologischen Tradition behaupteten Gegenübers
der Gottheit und des Menschen. Dieses Gegenüber aber als Entzweiung des

Menschen mit sich selbst zu fassen, bleibt Feuerbachs Aufgabe; sie gelangt mit
der Theogonie zu ihrem Ende. Im kritischen Durchblick durch Formen der

Entzweiung des Menschen mit sich selbst die Selbstfindung als Einheit mit
sich in dem Sinne zu befördern, dass sich der Mensch als Wesen zu verstehen

lernt, das allein göttlich genannt werden darf, ist das mit Feuerbachs Theogonie

erreichte Ziel12.

III. Das abstrakte Gegenüber der Gottheit und des Menschen muss für diesen

als Entfremdung seines eigenen Wesens aufgewiesen werden; und zwar,
indem die Vollkommenheit, die der Gottheit zukommt, sich im Wunsch,
selbst vollkommen zu sein, artikuliert. Feuerbachs anthropotheistisches Denken

mit enthusiastischen Hinweisen auf das Bewusstsein als «das charakteristische

Kennzeichen eines vollkommnen Wesens»13 erwächst aus einer dem
Sein des Menschen entspringenden elementaren Erfahrung: aus dem Gegensatz

von alltäglich-faktischer Realität und wesentlichem Sein als einem
Seinsollen.

Der Mensch lebt seine empirische Individualität in der Beziehung auf die
Transzendenz seines Wesens, im Glauben an die Wahrheit seines Seins. Nichts
11 GW 5, s.30.
12 GW 11, S.257.
13 GW 5, S.36.

189



anderes kann der Mensch glauben, als was er selbst in seinem Wesen ist. «Sein
Glaube ist das Bewusstsein dessen, was ihm heilig ist; aber heilig ist dem
Menschen nur, was sein Innerstes, sein Eigenstes, der letzte Grund, das Wesen seiner

Individualität ist»14. Das Wesen des Menschen, aus dem sich sein
religiöses Wesen zu allen Zeiten herleitet, ist im konkreten, geschichtlich lebenden

Menschen realisiert. Die Selbsterfahrung des Menschen weist auf ein

uneingeschränktes Ganzes hin, das aber nicht beliebiger phantastischer
Vorstellung entspringt, sondern eben als Wesen bereits im empirischen,
individuellen Menschen drinsteckt. Dieses uneingeschränkte Wesen des Menschen
nennt Feuerbach Gott und meint damit zugleich, vom erfahrbaren Widerspruch

im Menschen selbst her, die Gottheit entspringe in den Formen, in die
sie sich (überall) differenziert, einem Gefühl des Mangels: was «der Mensch
vermisst - sei dieses nun ein bestimmtes, bewusstes oder unbewusstes
Vermissen - das ist Gott»15. Weil der Mensch die Differenz zwischen einem in ihm
waltenden Imperativ, vollkommen zu sein, und der ständig erlebten Unvoll-
kommenheit nicht erträgt, verschiebt bzw. verdrängt er diese Differenz
zwischen Vollkommenheit und Unvollkommenheit derart, dass er als der in sich
selbst unvollkommene Mensch die gewünschte Vollkommenheit ausserhalb
seiner als Gottheit sucht. Im Erleben der Differenz zwischen geforderter
Vollkommenheit und faktischer Unvollkommenheit wurzelt alle religiöse Konstitution.

Feuerbachs religionskritischer Ansatz intendiert keine Abschaffung
der Gottheit, keine Deklaration der Nichtexistenz des Göttlichen, sondern

impliziert ein neues Modell für das religiöse Selbstverständnis des Menschen.
Die destruierende Befragung der als aussermenschlich vorgestellten Sphäre
des Göttlichen will dem Bezug von Gott und Mensch einen ermöglichenden
Grund (in vorausgesetzter Identität von Gott und Mensch) sichern. Das
heisst: Wäre die Gottheit radikal anderen Wesens als der Mensch, so
vermöchte der Mensch sie zu ignorieren und perfekter Atheist zu sein. «Wie
könnte», sagt Feuerbach, «er [der Mensch] in Gott Trost und Frieden finden,
wenn Gott ein wesentlich anderes Wesen wäre? Wie kann ich den Frieden eines

Wesens teilen, wenn ich nicht seines Wesens bin?»16. Als besonderen Beweis

unterstreicht Feuerbach Inkarnation wie Passion eines menschlichen Gottes
im Sinn einer Chiffre des gottgewordenen göttlichen Menschen17. Bei aller
Restriktion bzw. kulturellen Rückständigkeit deutet für Feuerbach Religion
somit auf die Wahrheit des Menschen als eines um sich selbst leidenschaftlich
besorgten. In der Religion realisiert sich der Mensch - freilich noch
verdeckt18.

14 GW 5, S. 128.
15 GW 5, S.148.
16 GW 5, S.91.
17 GW 5, S.117.
18 GW 5, S.28ff. u.ö.

190



IV. Die Théogonie vom Jahre 1857 sagt in anderem Vokabular dasselbe:

«Gott ist ein Superlativ, aber der Positiv dieses Superlativs ist der Mensch
»19 Aber im Stil wie in ihren Ergebnissen verlässt sie die noch von idealistischen

Denkbahnen zeugenden Texte der mittleren Zeit, um der triebbesetzten
Sphäre des Wunsches ausschliessliche Beachtung zu schenken.

Wohl ist Gott das übermenschliche, unendliche Wesen, aber wohlgemerkt
das unendlich menschliche, das übermenschlich-menschliche Wesen - ein
Wesen, das mehr, unendlich mehr ist als der Mensch selbst. Feuerbach bietet mit
der Theogonie eine Probe der eigentümlichen Methode seines Philosophierens.

Er nennt dies Buch seine einfachste, vollendetste, reifste Schrift20. In ihr
habe er sein ganzes geistiges Leben von Anfang bis zu Ende reproduziert. Sie

verhalte sich zum «Wesen des Christentums» wie der Mann zum Jüngling, wie
der Meister zum Schüler, wie das <Es ist Tag> zum <Es wird Tag>, wie die faktische

Gewissheit und Abgemachtheit der Poesie zur Beweisvermittlung der
Philosophie21.

Die anthropologische Religionsdeutung ist jetzt belegt durch besonders

umfangreiches Quellenmaterial; philologische Gelehrsamkeit als Vertrautheit

mit antiken Sprachen sticht hervor. Urstätten der Anthropologie sind
Ilias und Odyssee; Homer gilt als Bibel der Anthropologie. Nicht mehr Hegel,
nicht Fichte oder sonst einer der Denker jüngster Vergangenheit scheinen
geeignet, Diskussionen zu befördern, die in die Urkonstitution der Religion
hineinleuchten. Feuerbach selbst nennt sich Homeride; er will damit seine

Anthropologie in Traditionen einordnen, die älter sind als die christliche22. Er
möchte für immer dartun, dass der Theogonie als Gottwerdung im Menschen
eine allgemein-menschliche, Zeiten übergreifende Gültigkeit zukommt. «Was
meine philosophische Methode, meine Art und Weise, die Dinge zu behandeln,

betrifft, davon habe ich eine Probe in meiner Theogonie geliefert:
prinzipielle Fragen anhand der Empirie, Gegenwärtiges aus ferner Vergangenheit
oder vielmehr wie Historisches behandelt. Mein geistiges Wesen ist kein
System, sondern eine Erklärungsweise. Ich verhalte mich zu meinem
Gegenstande, wenigstens zu dem hauptsächlichsten, den ich zum Thema meiner
Schriften gemacht, wie der Naturforscher zu seinem Gegenstande Ich
suche eine Tatsache zu erklären, aber nicht eine schon im Denken vorher zube-

19 GW 7, S.280.
20 Soweit das Buch von Philosophierenden und Theologen gelesen wurde, steht es im Gerüche,

eine mühsam rezipierbare, weil mit schwerfälliger Zitatenrüstung versehene Sammlung von
kaum originellen Variationen zu diesem Thema zu sein. Arnold Rüge sagt: «Sehr schöne
Variationen sind es, die alle an die vorzüglichsten Erinnerungen aus dem Altertum anknüpfen
und einen Sinn hineinbringen, der jeden erfreuen muss, dem die Lust des Denkens (noch) nicht
verloren gegangen ist» (Briefe S.246).

21 SW XIII, S.241.
22 SW XIII, S.247.

191



reitete, von der Art der Erklärung vorausbestimmte, gedachte Tatsache,
sondern rein empirische, durch empirische Mittel und Studien gegebene
Tatsachen. Daher ich stets Stellen, tatsächliche Äusserungen des Religions- oder
Menschenwesens vorausschicke, wenngleich diese wie im Wesen des Christentums

und im Wesen der Religion, scheinbar nicht in der Weise der Empirie, der
Gelehrsamkeit, sondern im Gedankenauszug gegeben werden»23. In all dem
geht es um Erfassung der psychischen Genesis und des immanent menschlichen

Sinnes religiöser Bewusstseinsinhalte. Die Theogonie thematisiert
Erfahrungen, in denen der Mensch äussere Notwendigkeiten als Schicksalsmächte

interpretiert und in solchem Vollzug seine Götter entstehen lässt. Ist
sich aber der Mensch auf der von Feuerbach angestrebten Reflexionsstufe
dessen bewusst, dass in seiner jeweiligen Lebenskonstellation rein aus ihm
selbst und in seinem Bezug zur Natur Notwendigkeiten (Schicksale) erwachsen,

so bedarf er ausserhalb seiner keines Gottes mehr.

V. Weil Feuerbach den Gedankengang der Theogonie durch Exkurse belastet,

die er selbst als abschreckenden antiquarischen Wust bezeichnet24, darf
man seine Selbstinterpretation aus dem Jahre 1855 nicht überhören. Er sagt,
die Theogonie sei auf möglichst allgemeinem weltbürgerlichen Standpunkt
verfasst, von scholastischen Ausdrücken frei, auch von speziellen Beziehungen

auf die deutsche Schulphilosophie, zudem sei sie gegen allen transzendentalen,

philosophischen, religiösen, politischen und selbst juridischen Absolutismus

gerichtet. Wolfgang Harich, der Bearbeiter der Ostdeutschen
Gesamtausgabe, bemerkt, dass alle in früheren Werken von Feuerbach erarbeiteten
Prinzipien der Religionserklärung (Einbildungskraft, Abhängigkeitsgefühl,
Selbsterhaltungs- und Glückseligkeitstrieb als Quellen religiöser Vorstellungen)

in der Theogonie konsequent zur radikalsten Aussage Feuerbachs über
das Wesen der Religion fortentwickelt werden: Aus schmerzlich empfundener
Ohnmacht in irdischer Bedürftigkeit entspringen Wünsche, deren Nichterfüllung

zur Vorstellung einer Erfüllung im göttlichen Bereich treibt25.

In immer neuen Anläufen expliziert Feuerbach den einen Grundgedanken:
Götter enthüllen sich als Wunschwesen. Die Frage, welche subjektiven Kräfte
des Menschen die Gottesvorstellung erzeugen, formuliert er eindringlicher
und ausschliesslicher als früher. Weniger der religiöse Gegenstand selbst steht
im Blick der Untersuchung als vielmehr dessen anthropologische Voraussetzung,

welche lautet: Alle religiösen Vorstellungen sind auf der Subjektseite zu
verrechnen. Die göttlichen Gestalten tragen Züge des Menschen wie der Na-

23 K.Grün, I, S. 135.
24 SWXIII, S.247f.
25 GW 7 (Klappentext).

192



tur. Der psychische Apparat des Menschen gestaltet sie in der Weise, dass in
Einbildungskraft und Glückseligkeitstrieb wurzelnde Gebilde auftreten.
Gerade die homerischen Helden belegen dies auf die ihnen eigene Weise: Achill's
Wunsch, unsterblichen Ruhm zu gewinnen, ist gekoppelt mit frühem Tod.
Der Tod kommt auf kurzem Weg zu grossem Ruhm mit der Bitterkeit über den
raschen und gewaltsamen Abbruch jungen Lebens. Für den, der Bitterkeit
nicht erträgt, bieten sich Hilfe und Milde eines Gottes an.

Wie aber Achill, weil er als Held sein Schicksal von sich selbst her bejaht,
bedarf auch Hektor keines Gottes extra hominem. «Wo ihn die Götter treulos
verlassen, da wird sich Hektor wieder getreu, da ermannt er sich, da schwingt
er sich noch einmal wie ein Adler empor, beseelt von dem Wunsche allein,
nicht tat- und ruhmlos zu fallen, um zu beweisen, dass nicht die trügerische
Pallas Athene noch ein blindes brutales Schicksal, sondern allein sein Heldensinn

der Grund seines Heldentodes [ist]»26. Hektor erlangt Erfüllung im Vollzug

seines Daseins als Krieger.

VI. Im Epilog der Erstausgabe seiner sämtlichen Werke hat Feuerbach den

Kern der Theogonie als Kern seines ganzen Schaffens umrissen. Er stimmt
Malebranche zu, wenn dieser von einer notwendigen (d.h. mit dem Begriff
und Wesen einigen, identischen), vom Zufall und allen anderen Existenzen

ausser ihm unabhängigen, unbedingten Existenz als dem Grundwunsch des

Menschen spricht27. Der Mensch will wie die Gottheit sein; er will selbst Gott
sein. Das heisst: der Mensch will das sein, was einen Gott zum Gotte macht. Er
will keine Beschwerden leiden, nicht krank und überhaupt nicht elend sein,
auch nicht altern und nicht sterben. Er will selig sein wie die Unsterblichen.
Was der Mensch nicht ist, aber sein will oder zu sein wünscht, nur das (sonst
nichts) ist die Gottheit. Spricht der Mensch z.B. von der Unendlichkeit des

göttlichen Wesens, so ist ursprünglich damit bloss der Gegensatz gegen die
empfindlichste Endlichkeit als Erfahrung der Zeitlichkeit und Vergänglichkeit

des menschlichen Daseins gemeint. Wird die Unsterblichkeit des Individuums

(wie im modernen Christentum28) zum Hauptthema, so liegt darin
zutiefst der Gegensatz zwischen Unendlichkeit und Endlichkeit. Feuerbach
formuliert noch direkter: «Das Bewusstsein meiner Endlichkeit ist das

schmerzliche Bewusstsein [eben auch] meiner Ohnmacht, [das Bewusstsein]
meines Unvermögens, zu sein, was ich sein, zu können, was ich können
will»29. Würden Können und Wünschen des Menschen zusammenfallen, so

26 GW 7, S. 172.
27 GW 11, S.249.
28 Hierzu hat Feuerbach schon in seiner Frühschrift «Gedanken über Tod und Unsterblichkeit »

(1830) entschieden Stellung bezogen: GW 1, S.189ff.
29 GW 11, S.251.

193



wüssten die Menschen nichts von Göttern; sie wären selbst göttlich. Das Tier,
dem Feuerbach in seiner mittleren Zeit (durchaus im Sinne Hegels) eine ganz
bestimmte Bedeutung beimisst30, erscheint im Epilog in gleicher Funktion. Es

kennt nichts von einer Gottheit, doch nur, weil sein Sein nicht über sein Können

geht. Das Tier will immer das, was es sein kann; der Mensch aber will, was
er nicht kann; er wünscht. Die Gottheit hingegen vermag, was sie will, ihr
Können ist so unbeschränkt wie ihr Wollen. «Die Götter sind, was sie sind,
von Geburt, von Natur»31. Vollkommen identisch mit sich können sie sich
nicht mehr entwickeln, verändern, reifen. Sie sind und bleiben die, die sie stets

waren. «Der von Natur unabänderlich fest bestimmte Beruf der Götter, ihre
moira, ihr Talent, ist eins mit ihrem Leibe, ihrem Organismus, oder
umgekehrt»32. Nur aus dem ewig peinlichen Zwiespalt menschlichen Könnens und
Wollens entspringt die Vorstellung eines Wesens, das kann, was der Mensch
wohl will, aber nicht kann und eben deswegen ein unendliches, höheres,
vollkommeneres Wesen ist als der Mensch selbst.

Die Differenz zwischen Gott und dem Menschen steht unter dem selben

Vorzeichen wie Feuerbachs ganzes Denken seit seiner Dissertation von 1828:

nur Gleiches kann von Gleichem erkannt werden. Auf dieser Grundthese
erhebt sich seine Kritik allen religiösen Erlebens und Verhaltens.

Ein Wesen, das vermag, was der Mensch überhaupt nicht begehrt, kann
unmöglich als über dem Menschen stehend gedacht werden. Nur gleiches Wollen
bei ungleichem Vermögen bietet den Massstab der Wertschätzung zur Über-
und Unterordnung. Feuerbach verdeutlicht : Erst wenn ich ernstlich ein Maler
sein möchte, stelle ich einen grossen Meister über mich, weil dieser kann, was
ich nicht kann, aber können möchte. Was dem Menschen unmöglich ist, das

ist bei Gott möglich. Können, was man will, das heisst - Herr sein. Deshalb
sind Herr und Gott dasselbe. Gott ist der Herr des Lebens und des Todes, der
Herr auch der Natur: Herr von allem, wovon der Mensch nicht Herr ist, aber
Herr sein möchte. Eine Definition Feuerbachs lautet: «Gott ist nichts andres
als der aus dem Scheffel des menschlichen Herzens ans Licht des Bewusstseins

hervorgezogene, als ein persönliches Wesen herausgestellte, zum Gesetz oder
vielmehr Gesetzgeber meines Tuns und Lassens erhobene, exaltierte Wille des

Menschen, glücklich zu sein - der Gegenstand dieses Willens sei nun, welcher
er wolle»33.

VII. Wird etwa von Gott Allwissenheit ausgesagt, so waltet darin eine

leere, nichtssagende Vorstellung, insofern der Mensch, der derart spricht,

30 GW 5, S.28f.
31 GW 7, S.175.
32 GW 7, S. 176.
33 GW 7, S.306.

194



unter Allwissenheit «alles wissen» ohne Unterschied versteht - und nicht an
den menschlichen Drang, etwas ganz Bestimmtes wissen zu wollen, denkt.
Denn nur das Wissen dessen, was der Mensch nicht weiss, doch wissen

möchte, ist wahrhaft wünschenswertes, preiswürdiges, göttliches Wissen, an
das sich der Mensch in den Nöten seiner Unwissenheit mit religiösen Opfern,
Gebeten, Kulten u.a.m. - insgesamt mit seinen Wünschen wendet. Ein
Wesen, das weiss und kann, was der Mensch wissen und können möchte, vermag
auch noch anderes, das nicht in den Bereich menschlicher Wünsche und
Vorstellungen fällt. Doch dieses Mehr ist hyperbolisch, blosse Folgerung des über
die göttlichen Prädikate und Eigenschaften ohne Erkenntnis ihres wahren
Wesens und Ursprungs spekulierenden, sie, wie Feuerbach sagt, zu sinnlosen
Aseitäten (zu Produkten einer generatio spontanea)34 machenden Verstandes
bzw. Unverstandes.

Das völlig jenseits der menschlichen Wünsche und Vorstellungen Liegende
ist für den Menschen soviel wie das Nichts überhaupt kein Gegenstand
menschlicher Wertschätzung und Verehrung geschweige denn Vergötterung.
Wenn Menelaos in der Odyssee zum göttlichen Proteus spricht: «Sage du mir,
denn alles ja wissen die Götter»35, so ist dies ein gutes Beispiel für menschliche
Rede an die Adresse eines Gottes. Nichtwissend ist der Fragende, der Allwissende

gibt Antwort. Fragen bedeutet Wissenwollen; göttliche Allwissenheit
ist Triumph befriedigter menschlicher Wissbegierde.

Was als Kennzeichen der Allwissenheit gilt, gilt von allen Prädikaten,
Eigenschaften und Kennzeichen einer Gottheit. Das göttliche Auge ist nur der

innige Wunsch des menschlichen Auges, es möge keine Finsternis existieren,
das göttliche Herz nur inniger, seliger Wunsch des menschlichen Herzens,
dass keine Bosheit und Kümmernis es bedrücke. Zeus als Beschützer der
Freund- und Bruderschaft verweist auf den Wunsch nach allgemeiner
Menschenliebe. Der Unterschied zwischen anthropomorphistischen und göttlichen

Eigenschaften oder Vorstellungen, zwischen dem Menschsein und dem
Gottsein ist nur der Unterschied zwischen Arten und Gattung, Spezialitäten
oder Modalitäten und der Wesenheit, zwischen Nebensachen und der Hauptsache

einer menschlichen Eigenschaft, Kraft oder Tätigkeit.
Auch in der Theogonie vertritt Feuerbach eine aus dem «Wesen des

Christentums» erneuerte Lehre, wonach göttlichen Prädikaten keine Realität
zukommt, sofern sie wesenhafte sind.

Der Wunsch, nicht der Gedanke oder die Vorstellung, ist das erste, was bei
der Bildung eines göttlichen Prädikates oder Wesens wirkt.

34 GW 11, S.253.
35 Ebenda.

195



VIII. Feuerbach hat die Mystik beansprucht; er zitiert einen Satz Féne-
lons: «Die Idee des Unendlichen ist das Unendliche, die Idee Gottes ist Gott
selbst»36. Er interpretiert ihn folgendermassen: das Unendliche als Grund
und das Unendliche als Gegenstand des Wissens oder der Idee ist nicht
unterschiedslos dasselbe. Das Unendliche, sofern der Mensch davon spricht,
entspricht dem Wunsch, selbst unendlich zu sein, das andere Unendliche ist das

Erfülltsein, das Wirklichsein dieses Wunsches. Nur weil der Mensch sich in
seiner Beschränkung erfährt, weiss er vom Unendlichen. Der Wille zeigt (dem
«Wesen des Christentums» zufolge) neben Herz und Verstand das Wesen des

Menschen. Ein nur gedachtes, aber nicht gewolltes Unendliches ist wesenloser
Schatten. Deshalb denkt oder glaubt der Mensch einen Gott, weil er selbst

Gott sein will, aber es wider seinen eigenen Willen nicht ist. Gewolltes Sein im
Widerspruch zum wirklichen Sein ist gedachtes, vorgestelltes oder (besser)

nur geglaubtes Sein. Der Glaube ist (für Feuerbach am Ende seines
Denkweges) Vorstellung des Nichtseienden, aber eines Seinsollenden als Seienden.

«Der Mensch will Gott sein - das ist der geheime Ursprung» - aller Gottheiten:

Theogonie. Der Mensch soll Gott sein, das ist der offen ausgesprochene
Endzweck der Gottheit. Die Theogonie geht einher mit der Theophanie.
Feuerbach nimmt die Erfahrung des Sonnenlichtes zu Hilfe: ein Mensch weiss

von der Sonne nur durch die Sonne. Der Mensch kennt die Sonne, weil sie sich

von sich selbst her zeigt. «Indem die Sonne als Licht sich mir offenbart, sagt
sie mir, dass ihr Wille ist, es sei keine Finsternis, dass sie keine Freude am Dunkel

hat .»37 Die Theophanie bekundet den Willen des Gottes, der Mensch
antwortet auf seine Weise. Sagt der christliche Theologe: «Ich glaube von
Gott, was er selbst befiehlt, von ihm zu glauben, was er selbst von sich
aussagt», so der christliche Philosoph: «Ich denke nur von Gott, was er selbst sich

denkt, was er mir vorgedacht», der lebendige, geistsinnliche Grieche aber:
«Ich singe nur von Gott, was Gott von sich selbst mir vorgesungen, ich tanze

nur mit meinen kunstverständigen Füssen»38.

IX. Ist der Wunsch Ausdruck eines Mangels, einer Schranke, eines Nicht,
eines Nichtsein oder Nichthabens oder Nichtkönnens, so ist er, auch wenn
dies alles unfreiwillig genannt werden muss, selbst kein nur geduldiger,
leidender, sondern ein sich gegen dies alles wehrender: ein revolutionärer
Wunsch. «Der Wunsch ist ein Sklave der Not, aber ein Sklave mit dem Willen
der Freiheit, ein Sohn der Armut, der penia, aber der Armut, welche die Mutter

der Begierde, der Liebe, nicht nur der geschlechtlichen, sondern auch der

36 GW 11, S.255.
37 GW 7, S.234.
38 GW 7, S.235.

196



sächlichen oder dinglichen Liebe ist, ein Gelüste, das nicht erst der moderne
Kommunismus oder Atheismus), wie sich die Selbstsucht der Besitzenden
weismacht, dem Pauperismus eingeimpft, sondern [das] von der Sprache der
<heiligen> Schrift sogar als eins mit der Armut gedacht und bezeichnet
wird»39. Wünschen ist göttlich wie menschlich; der Unterschied aber ist, dass

sich mit göttlichem Wünschen unmittelbar die Tat verknüpft, das Wünschen
zugleich auch das Wirken, das Hervorbringen des Gewünschten ist. Als
Grundbedingung bzw. Grundvoraussetzung des Glaubens an eine Gottheit
gilt Feuerbach der unbewusste Wunsch, ein von seinem Gegensatz befreiter
Mensch zu sein. Das ist kein anderes Wesen, nur die andere Hälfte, die fehlt,
die Ergänzung eines mangelhaften Wesens, eines im Widerspruch mit seinen
Wünschen beschränkten Tatvermögens.

Auf diese Weise unterstreicht Feuerbach, dass der Gedanke der Gottheit
kein religiöses Apriori impliziert, sondern einen Nicht-Gott, den Menschen
selbst. Zuletzt sind es nur noch Namen, Worte, mit denen der Mensch Gott
oder Natur oder Mensch, Theismus und Atheismus unterscheidet.

Atheismus ist Prosa, der Theismus ist Poesie, freilich nicht der moderne,
der nur ein blasses, verwaschenes Gottesbild, befreit von Anthropomorphis-
men kennt. Der Atheismus sagt: gleich und gleich gesellt sich gern (er ist
demokratisch); der Theismus sagt: die Gottheit führt und bringt den Gleichen

zum Gleichen. Was der Atheismus zur Wirkung, zur Folge der Natur der

Sache, der natürlichen Anziehungskraft des Gleichen macht, das macht der
Theismus zur Handlung - und zwar zu einer absichtlichen, persönlichen,
willkürlichen Tat. Wirkungen aber gehören der Prosa, Handlungen der Poesie.
Prosaisch gedacht und gesprochen ist Gott Natur oder Mensch; poetisch
gedacht und gesprochen ist die Natur oder der Mensch Gott: die Götter sind
poetische Menschen40.

X. Zwischen Gott und Mensch gibt es einen quantitativen, aber keinen
qualitativen Unterschied; es gibt keinen Unterschied zwischen religiösen und
nichtreligiösen Gefühlen bzw. Erfahrungen, wie immer sie im einzelnen zu
beschreiben sind. In Gegenstellung zum Feuerbachschen Evolutionismus hebt
Rudolf Otto41 hervor, dass Religion in ihrem Kern nie Ergebnis eines historisch

fassbaren oder psychologisch aufweisbaren Prozesses sein kann, dass

vielmehr alle Religion mit sich selbst anfängt42.

39 GW 7, S.47f.
40 GW 7, S. 204.
41 R.Otto, Das Heilige, S.5ff.
42 Derselbe, Das Gefühl des Überweltlichen (sensus numinis), S. 1.

197



Feuerbach hat sich einer genetisch-kritischen Methode43 verpflichtet. Die
Reihe anderer möglicher Methoden (Subtraktionsmethode, Isolations- und
Interpretationsmethode usw.) bleibt ausser Acht im Rahmen der Diskussion,
die Feuerbach mit allen an Religion Interessierten führen will44.

Seine Methode, deren sich auch Hume und Freud bedienen, macht geltend,
dass Religion ihren Ursprung nicht nur in Furcht und Hoffnung, sondern
letztlich in einem urmenschlichen Wunsch erkennen lässt: dem Wunsch nach
vollendeter Gerechtigkeit.

Feuerbach nennt die Sehnsucht des Menschen (als des Endlichen nach dem

Unendlichen) in Wahrheit nur Sehnsucht des Kranken nach dem Gesundsein,
des Gefangenen nach Freisein, des Zweifelnden nach Klarsein. Zweifel,
Unfreiheit, Krankheit sind Anthropopathismen, menschliche Zustände, aber

klar, frei, gesund sein - heisst Gott sein. «Klarheit, Freiheit, Gesundheit
haben nichts ausser sich und über sich, was ihnen als Ideal vorschwebte, keinen

Wunsch eines andern, eines Endes, sie sind in sich gesättigte Vollkommenheiten

die Gottheit ist selbst nichts andres als die Freude, die eine menschliche

Kraft oder Fähigkeit an ihrer Vollkommenheit oder Gesundheit hat; sie

ist nicht über und ausser den menschlichen Kräften selbst, sondern nur über
dem, was innerhalb einer Kraft der Mensch von ihr wegwünscht und
wegdenkt; sie [die Gottheit] ist die menschliche Kraft selbst, nur befreit von den

lästigen Beschränkungen, Zutaten und Anhängseln, womit sie im Menschen
verbunden ist»45. Diese Analyse von Religion erweist Feuerbach als Vorläufer
der psychoanalytischen Betrachtung.

Bei S.Freud z. B. ist zu lesen: «Wir sagen uns, es wäre schön, wenn es einen
Gott gäbe als Weltenschöpfer und gütige Vorsehung, eine sittliche Weltordnung

und ein jenseitiges Leben, aber es ist doch sehr auffällig, dass dies alles

so ist, wie wir es uns gerne wünschen müssen»46.

Durch solche Wunschbildungen wird die schmerzliche Seite der Welt korrigiert,

so dass man unterstreichen kann: Religion ist der Ort, an dem die gröss-
ten Wünsche und Sehnsüchte der Menschheit geträumt worden sind - die

grössten, d.h. die empirisch unerfüllbaren47. Werden alle dogmatischen
Setzungen negiert, so bleibt doch dies Bedürfnis des Menschen nach unendlicher
Gerechtigkeit.

43 Feuerbach entwickelt die Grundzüge seiner genetisch kritischen Methode in der Auseinander¬

setzung mit Hegel: vgl. GW 9, S.52f.
44 Zu diversen Methoden der Religionsbetrachtung vgl. S. Holm, Religionsphilosophie, S. 72ff.
45 GW 7, S.300.
46 S.Freud, Die Zukunft einer Illusion, GW XIV, S.356.
47 In diesen Zusammenhang ist die triebdynamische Psychologie und Anthropologie Wilhelm

Reichs zu stellen.

198



Wünschen allein ist nichts, erst die ins Wünschen hineingenommene Erfüllung

macht einen Wunsch echt, auch wenn realiter keine Erfüllung zu erwarten

ist. Im Wunsch ist ein Intentum eingeschlossen, dort freilich, wo Erfüllung
ausbleibt, bedarf es eines neuen Intentums: des Garanten der Erfüllung. Der
Wunsch also verknüpft sich mit einem doppelschichtigen Intentum: dem
Gewünschten und dem Garanten der Erfüllung Gott). Wo ein Gott auftaucht,
ist Mangel und somit dem Menschen nicht Genüge getan. Theophanie indiziert

deshalb stets ein menschliches Ungleichgewicht. Wenn Menschen mit
anderen Menschen nicht in ständigem (demokratischen) Ausgleich leben, ist ihr
Unausgeglichenes im Ausgeglichenen einer jenseitigen göttlichen Sphäre
kompensiert. Diese göttliche Sphäre zeigt sich in ihrer anthropologischen
Relevanz als immanent, wenn Menschen in bedingungsloser Solidarität zueinander

stehen. Feuerbach nimmt den Ausgang im Unvollkommenen und erklärt
von daher das Vollkommene (das Göttliche): das transzendente Unbestimmbare

vom irdisch Bestimmbaren. Theogonie ereignet sich in einem Gefühl,
das entweder positiv oder negativ ist. Das negative Gefühl verrät das

Ungleichgewicht, das der religiös Verehrende auf seinen Gott wirft, um
Gleichgewicht zu erlangen. Fühlt sich der Mensch im Gleichgewicht, d.h. hält er aus,
was an Spannung beharrt, spannt er selbst zusammen, was an Gegensätzen in
sein Leben fällt, so ist dies ein theogonischer Vollzug, der kein konturiertes
Gottesbild im tradierten Sinn produziert. Hier dürfte, versucht man eine

Linie zu Nietzsche zu ziehen, der Übermensch anzusiedeln sein48.

Theogonischer Wunsch ist gezielte Kontingenzbewältigung, Wunsch nach

Kraft, Grenzsituationen durchzustehen. Wer aber die Kraft nicht in sich selbst

findet, nimmt sie von einem Anderen, einem Göttlichen, einem Gott extra
hominem49.

Es gibt im Verständnis Feuerbachs keine tradierte Religion und innerhalb
dieser keinen Gott, der nicht etwas mit den Wünschen des Menschen zu tun
hat, weil kein Mensch ja ohne Wunsch leben kann50.

XI. Das heisst, anders formuliert, Feuerbach sucht den Gott, den wirklichen

hier und jetzt. Um dies Ziel anstreben zu können, ruft er die Existenz, das

wirkliche und ganze Wesen des Menschen als Prinzip der Erkenntnis und
Kriterium der Wahrheit aus. Gott tritt für die Menschen ein, wie z.B. der Arzt für
den Kranken, der Vater für das Kind. Ein echter Vater, der seinen Namen ver-

48 F.Nietzsche, KGA VI, 3, S.342.
49 Feuerbachs Grundanliegen in seiner Religionskritik ist das Einsichtigmachen der Illusion die-

ses Bezugs, wobei die Frage entsteht, in welcher Weise Feuerbach zu den Mystikern zu rechnen
ist.

50 GW 6, S.78ff.

199



dient, will nicht das Gegenteil von dem, was das Kind will; er will dessen Wohl
und Glück. «Vaterliebe ist nur (dann) die wahre, die Zukunft vertretende, die

vorsehende», wenn sie den Gegensatz zur blinden Selbstliebe des Kindes
bildet51. Sie ist als solche göttlich.

Es ist der ganze, leibliche, sinnliche Bezug, der zwischen Menschen waltet,
auf den Feuerbach Religion zu reduzieren trachtet. Korrektiv gegen alles
abstrakte Denken sollen die Sinne sein. Sie sind Zeugen für das reale Sein. Feuerbach

beschränkt das Wirkliche auf das Sinnliche - freilich so, dass schliesslich
nichts weniger als die Liebe «Kriterium des Seins - das Kriterium der Wahrheit
und Wirklichkeit ist»52. Realisierung des wirklichen Gottes - das ist das alles

beherrschende Thema der Denkbemühung Feuerbachs, aber nicht mehr als

Sache des reinen Denkens, sondern im Bereich realer Erfahrung. Realisierung
auch nicht definitiv nur auf Kosten der Religion und Gottesidee, sondern als

Versöhnung der Sache der Religion mit der Welt der Erfahrung, als Synthese
von religiöser Bestimmung und Anthropologie. Die direkte auf die materielle
Natur bezogene Realisierung des Göttlichen trifft sich mit einem Sinn für
Mensch und für Erde, wie er später - tiefer und nachhaltiger auf die
kommende Zeit hin - von Nietzsche bedacht wurde53.

Feuerbach meint, seine neue Philosophie müsse das Herz zu Verstand bringen,

ohne aber dessen Bedürfnisse falsch zu verstehen oder zu negieren. Der
neue Humanismus heisst Anthropotheismus, der sich die positiven
Eigenschaften der Religion, die Bejahung der menschlichen Bedürfnisse zu eigen
macht. Hans Martin Sass hat mit einem Satz die Theogonie in diese Perspektive

gerückt: «Diesmal untermauerte Feuerbach seine Theorie der religiösen
Entfremdung triebpsychologisch. Entgegen dem Urteil der Zeitgenossen verrät

diese Schrift - fast 50 Jahre vor Freuds Studien zu Totem und Tabu - hohe
Sensibilität für später psychoanalytisch und tiefenpsychologisch gedeutete
religionspsychologische Phänomene»54.

Damit ist aber auch das Feld der Philosophie verlassen, in dem die
Religionskritik mit dem «Wesen des Christentums» und die dieses vorbereitenden
und begleitenden Schriften ihren Aufstieg nahm. Feuerbach hebt früher
schon hervor, dass es ihm um nichts anderes gehe, als den Menschen, den ganzen,

leibhaften Menschen zur Sache der Philosophie zu machen - ein Bemühen,

das notwendig zuletzt dahin komme, die Philosophie aufzuheben. «Die
wahre Philosophie ist die Negation der Philosophie, ist keine Philosophie»55.

51 GW 7, S.307.
52 GW 9, S.319.
53 F.Nietzsche, KGA VI, 2, S.429.
54 H.-M.Sass, S.117.
55 GW 10, S.185.

200



Literatur

W.Bolin, Biographische Einleitung zu: L.Feuerbach, Sämtliche Werke, Bd.XII/XIII, Stuttgart

1963 (SW).
L.Feuerbach, Gesammelte Werke, hg. v. W.Schuffenhauer, Berlin-0.1967ff. (GW).
S.Freud, Gesammelte Werke, London 1955 (GW).
K.Grün, Ludwig Feuerbachs philosophische Charakterentwicklung. Sein Briefwechsel und

Nachlass, 2 Bde, Leipzig und Heidelberg 1874.

S.Holm, Religionsphilosophie, Stuttgart 1960.

F.Nietzsche, Werke, Kritische Gesamtausgabe, hg. v. G.Colli und M.Montinari, Berlin-W.
1967 ff. (KGA).

R.Otto, Das Heilige, 26.-28.Aufl., München 1947; Das Gefühl des Überweltlichen (sensus

numinis), München 1932.

A.Ruge, Briefe über Ludwig Feuerbach und seine Theogonie, in: Deutsches Museum, hg. v.
R.Prutz, Leipzig 1858, S.836ff., S. 128ff., S.238ff. (A.Ruge, Briefe

H.-M.Sass, Ludwig Feuerbach in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Reinbek 1978.

201


	Notizen zur "Theogonie" Ludwig Feuerbachs

