
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 45 (1986)

Artikel: Naturrecht und natürliche Religion bei Samuel Pufendorf

Autor: Zurbuchen, Simone

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 45/1986

SIMONE ZURBUCHEN

Naturrecht und natürliche Religion bei Samuel Pufendorf

Beschäftigt man sich mit der älteren deutschen Naturrechtslehre, also
insbesondere mit den Arbeiten von Pufendorf, Thomasius und Wolff, hat man
sich unter verschiedenen Gesichtspunkten mit der Frage nach deren Modernität)

zu befassen. Aus den umfassenden Rechtskatalogen der Naturrechtslehren

will man auf deren zentralen Einfluss auf die Formulierung der
Menschenrechtserklärungen schliessen. In der Betonung der natürlichen Freiheit
und der Gleichheit der Rechte aller Menschen sieht man die Absicht, eine

grundrechtlich geschützte bürgerliche Gesellschaft zu begründen, wie sie den
Menschenrechtsdeklarationen als Ziel vorschwebt. Gerade diese Sichtweise

kann aber die Intention, die mit der Naturrechtslehre des 17. und 18.
Jahrhunderts verfolgt wird, verstellen, wenn dabei der Kontext, in dem die

Äusserungen bei ihren Autoren stehen, vernachlässigt wird. Einerseits ist zu bedenken,

dass den Naturrechtlern nicht die moderne bürgerliche Gesellschaft vor
Augen steht, wenn sie von bürgerlicher Gesellschaft) und <Gesellschafts-

vertrag) sprechen, sondern eine hierarchisch gegliederte Gesellschaft, die sich

durch Vertrag zusammenschliesst1. Will man aber anderseits mit dieser
Relativierung der Einschätzung der Modernität) der älteren deutschen
Naturrechtslehre nicht Gefahr laufen, diese als politische Theorie des Absolutismus
zu apostrophieren und dabei deren innovatorisches Potential zu übersehen,
ist ein Weiteres zu bedenken, nämlich die praktischen Veränderungen im
Staats- und Rechtsverständnis, wie sie etwa das Toleranzedikt von 1781, die

Abschaffung der Verfolgung Andersgläubiger, von Folter und Hexenprozessen

sowie von Ketzerrecht und Inquisition bekunden.
Einen Hauptgedanken in der Staatstheorie der Aufklärung bildet die

Wandlung der Staatszweddehxz. Bis weit ins 17. Jahrhundert stand in den
verschiedensten Staatskonzeptionen ausser Frage, dass der Staat für das Seelenheil

der Bürger zu sorgen habe. Fast gleichzeitig haben dann Locke und
Pufendorf den Grundsatz formuliert, dass die Staaten nicht um der Religion
willen gegründet worden sind, weshalb die Sorge um das Heil der Bürger nicht
zu den legitimen Staatsaufgaben gehöre. Das bedeutet aber, dass die Durch-

1 Vgl. S.Breuer, Sozialgeschichte des Naturrechts, Opladen 1983, S.188f.

Korrespondenzadresse: lic.phil. Simone Zurbuchen, Basler Strasse 146, CH-8048 Zürich

176



Setzung der wahren Religion oder die Unterdrückung der falschen kein rechtlich

zulässiger Staatszweck mehr sein kann. Diese in der Naturrechtslehre
begründete Veränderung der Staatslehre kann unter dem Stichwort der Ent-
konfessionalisierung zusammengefasst werden. Mit diesem Begriff ist angezeigt,

dass von einer Beschränkung des Staatszwecks auf das diesseitige Leben
nicht zugleich auf eine Entchristlichung des Denkens geschlossen werden
kann. Denn die Staatslehre löst sich nicht von den Fundamenten der christlichen

Sozialethik. Es charakterisiert gerade die deutsche Aufklärung, dass

Vernunft und Glaube als eine Einheit gesehen werden, die ihren Grund in Gott
als dem Schöpfer einer nach rational fassbaren Gesetzen erhaltenen Welt hat.
Es bleibt hier das Bestreben virulent, den biblischen Geboten und christlich
geprägten sozialen Verhaltensmustern als naturrechtlichen Normen in der
Staatswirklichkeit Geltung zu verschaffen.

Diese in der Staatszwecklehre angelegte Freigabe des Gewissensbereichs
hat Folgen für die naturrechtlichen Forderungen an das staatliche Religionsrecht:

Die Entkonfessionalisierung impliziert nicht, dass der Bereich des

Religiösen vom Staat ignoriert oder in die Privatsphäre abgeschoben wird, denn
das Naturrecht als Fundament jeder gerechten Staatsordnung hat seinen

Grund im göttlichen Rechtswillen. Das bedeutet aber, dass eine loyale Beachtung

der natürlichen Gesetze nur von den Bürgern erwartet werden kann, die
Gott als ihren Herrn anerkennen. Die Grundlage des Staates ist so nicht mehr
eine bestimmte Konfession, wohl aber die sogenannte natürliche Religion. In
deren Verständnis liegen die Legitimation und Begrenzung des staatlichen
Einflusses im religiösen Bereich begründet.

Die natürliche Religion leistet aus diesem Gesichtspunkt zweierlei:
1. Dadurch, dass mit dem Titel der (natürlichen Religion» eine Beschränkung

der Dogmatik auf rationale Glaubenswahrheiten vollzogen wird, kann
die Relevanz und Heilsbedeutung von Offenbarung und christlicher Kirche
gewahrt werden. Deren Verbindlichkeitsansprüche lassen sich aber nicht
mehr durch die staatliche Rechtsordnung verwirklichen, d.h. sie sind
grundsätzlich dem staatlichen Zugriff entzogen. Dagegen bildet die natürliche Religion

einen integrierenden Bestandteil des naturrechtlichen Fundaments aller
menschlichen Sozialordnung. Der Staat bleibt in den Grenzen des Naturrechts

zur Religionspflege verpflichtet und berechtigt.
2. Da der natürlichen Religion nach der Auffassung der deutschen

Naturrechtslehre die drei grossen reichsrechtlich anerkannten Bekenntnisse
entsprechen, folgt aus obigen Überlegungen ein naturrechtliches Toleranz-Gebot.

Damit steckt die natürliche Religion aber auch die Grenzen der Toleranz
ab. Die Unterdrückung der Sekten ist legitim, weil die Kongruenz ihrer Lehren

mit dem Naturrecht fraglich ist. Sie müssen verboten werden, weil es dem
Staat nicht gleichgültig sein kann, ob seine Bürger der natürlichen Religion

177



anhängen. In diesem Sinne bildet die natürliche Religion den Rechtstitel für
Toleranz gegenüber den grossen reichsrechtlichen Religionsparteien2.

Dass die natürliche Religion die Funktion hat, die Kompetenzbereiche von
Recht und Religion, von Staat und Kirche gegeneinander abzugrenzen, soll
am Beispiel Samuel Pufendorfs gezeigt werden. Die zentrale Frage, in deren
Licht die Bedeutung der natürlichen Religion bei Samuel Pufendorf
erscheint, bezieht sich auf das Verhältnis zwischen Naturrecht und Moraltheologie.

Dieses Verhältnis ist in zwei wesentlich verschiedenen Bereichen von
Bedeutung:

1. Pufendorf unterscheidet grundsätzlich zwischen Vernunft und
Offenbarung als zwei verschiedenen Erkenntnisquellen. Danach befasst sich das

Naturrecht mit den für das diesseitige Zusammenleben der Menschen
relevanten Normen, die aus der Vernunft erkannt werden. Die Moraltheologie
dagegen behandelt die Pflichten des Menschen, die zur Erlangung des ewigen
Heils notwendig sind; ihre Erkenntnisquelle ist die Offenbarung. Der natürlichen

Religion kommt innerhalb dieser Unterscheidung insofern konstitutive
Bedeutung zu, als sie die theoretischen Sätze enthält, die notwendig
anzunehmen sind, wenn das Naturrecht qua Vernunftrecht als göttliches Gesetz
soll verstanden werden können. In der natürlichen Religion liegt der Grund
für die von Pufendorf immer wieder betonte Übereinstimmung von Vernunft
und Offenbarung.

2. Für die Unterscheidung zwischen Naturrecht und Moraltheologie ist
eine weitere Differenzierung von Bedeutung, nach der sich die Moraltheologie

mit dem inneren Verhalten des Menschen zu den Gesetzen befassen soll,
während sich das Naturrecht mit den eigentlichen Rechtsgeboten befasst. Das
bedeutet aber nicht, dass die Gesinnung der Handelnden im Naturrecht völlig
unberücksichtigt bleiben könnte; denn ein Minimum an moralischer Gesinnung

ist notwendig, damit die natürlichen Gesetze beachtet werden. Die
natürliche Religion bildet insofern die ethische Grundlage des Naturrechts,
als sie in ihren praktischen Sätzen die Verehrung des höchsten Wesens und dessen

Anerkennung als Gesetzgeber der natürlichen Gesetze vorschreibt.
Ich fasse diese beiden Problembereiche unter dem Titel <erkenntnistheore-

tische> bzw. <moralphilosophische Bedeutung der natürlichen Religion)
zusammen.

2 Vgl. Ch. Link, Christentum und moderner Staat. Zur Grundlegung eines freiheitlichen
Staatskirchenrechts im Aufklärungszeitalter, in: Christentum, Säkularisation und modernes Recht,
hg. v. L.L. Vallauriund G.Dilcher, Baden-Baden 1981, S.859ff.

178



1. Die erkenntnistheoretische Bedeutung der natürlichen Religion

Weil Pufendorf die Sätze des Naturrechts im Willen Gottes verankert, ist
immer wieder die Frage aufgetaucht, inwiefern diese Begründung mit Pufen-
dorfs persönlichem Glauben - er war Lutheraner - und damit mit den
Argumentationen der orthodoxen Schulphilosophie in Deutschland zusammenhänge.

Vorweg ist dazu zu bemerken, dass man grundsätzlich davon auszugehen

hat, dass Pufendorf die Auseinandersetzungen mit seinen Gegnern auf
dem Boden der modernen Naturrechtslehre führt. Im 17. Jahrhundert erhielt
das protestantische Theologentum seine Ausbildung vor allem in Wittenberg,
Leipzig und Jena. Neues wurde dort in den Auseinandersetzungen mit den

vom Westen eindringenden Gedanken und Grundhaltungen, d.h. insbesondere

mit dem Cartesianismus und seiner Methode, geschaffen. In der Mitte
des 17. Jahrhunderts begann in Jena im Vergleich mit den beiden anderen
Universitäten eine Sonderentwicklung. Wesentlich für die dortige Entwicklung
war die Berufung Erhard Weigels (1625-1699). Dieser war vor allem
Mathematiker und Physiker, sein Standort der eines Aussenseiters. Denn durch ihn
wurde zum ersten Mal an einer lutherischen Fakultät die Mathematik mit
universalem Anspruch vertreten. Weigel galt als erster Verkünder des Cartesianismus,

weil er die mathematische Systematisierung aller Gebiete der Wissenschaft,

so auch der Rechts- und Staatslehre, forderte3.
Pufendorf hat den Hauptteil seines Studiums in Jena bei Weigel absolviert,

wo er in die demonstrative Methode von Descartes eingeführt und zum
Studium von Hobbes und Grotius angeregt wurde. Der Einfluss Weigels auf das
Denken Pufendorfs ist in zweierlei Hinsicht von Bedeutung:

a) In seinem Frühwerk (Elementa Jurisprudentiae universalis, 1660), das

<more geometrico> abgefasst ist, liess sich Pufendorf stark vom Methodenbegriff

Weigels leiten. In seinem Hauptwerk (De Jure Naturae et Gentium Li-
bri VIII, 1672 [JNG]) und einer Kurzfassung desselben (De Officio Hominis
et Civis juxta Legem Naturalem Libri II, 1673 [OHC]) bleibt dann allerdings
lediglich die Forderung nach der Wissenschaftlichkeit der Naturrechtslehre
bestehen: Das Naturrecht soll aus einem System von Sätzen bestehen, die aus
evidenten Prinzipien nach einheitlicher Methode abgeleitet werden. Darüberhinaus

ist jedoch keine eindeutige Fixierung einer Methode möglich. Pufendorfs

Vorgehen lässt sich weder nach der resolutiv-kompositiven Methode des

Hobbes noch nach der analytischen Methode der Naturwissenschaften
zureichend verständlich machen.

3 Vgl. H.Schöffler, Deutsches Geistesleben zwischen Reformation und Aufklärung. VonMartin
Opitz zu Christian Wolff, 3. Aufl., Frankfurt/M. 1974, S.157ff.

179



b) Pufendorf übernimmt und präzisiert Weigels Unterscheidung zwischen
den <entia physica> und den <entiamoralia>. Dadurch wird grundsätzlich
unterschieden zwischen der Natur, d.h. dem Insgesamt der von Gott geschaffenen

Dinge, und der Kultur, worunter alles durch menschliche Erfindung und
Einrichtung Hervorgebrachte begriffen ist. Da nun Pufendorf den spezifischen

Gegenstand der Moralphilosophie in den <entia moralia>, den aus dem
freien Willen der Menschen gesetzten Werten, sieht, bezeichnet ihn H. Welzel
als den «ersten Kulturphilosophen»4.

Wie begründet Pufendorf das Naturrecht? Die fundamentalen Normen
menschlichen Verhaltens werden im Rekurs auf anthropologische Grundtatsachen

ermittelt. Als wesentliche Eigenschaft des Menschen gilt zunächst
seine Schwachheit, die mit dem spezifischen Terminus der «imbecillitas»
bezeichnet wird (JNG II, 1, §8). Darin liegt, dass der Mensch im Unterschied
zum Tier ohne kulturelle Errungenschaften und ohne die Hilfe anderer
Menschen nackt und ohne Sprache dahinvegetieren würde. Dass dem Menschen
nicht <von Natur aus> mitgegeben ist, wie er sich zu verhalten und zu organisieren

hat, bedeutet positiv, dass er einer spezifischen Entwicklung, nämlich
der kulturellen Vervollkommung, fähig ist. Diese macht den Wert und die
Würde des Menschen aus. Zweitens ist der Mensch wie die übrigen Lebewesen
ein Wesen, das auf seine Selbsterhaltung bedacht ist (animal sui conservandi
studiosissimum). Während aber das Tier in seinem Verhalten durch den
Instinkt geleitet wird, kennt der Mensch keine natürlichen Schranken seiner

Begierden und Leidenschaften. Stellt man sich die Menschen ohne Recht vor,
gleichen sie einer «Menge sich bekämpfender Wölfe, Löwen oder Hunde»
(JNG II, 1, §6). «Daher ist zu schliessen» - so Pufendorf -, «dass für diesen

[den Menschen], damit es ihm wohlergehe, notwendig ist, dass er gesellschaftlich

ist, d.h. dass er sich mit seinesgleichen verbindet und sich ihnen gegenüber
so verhält, dass sie keinen möglichen Grund finden, ihn zu verletzen, sondern
eher seinen Nutzen bewahren und befördern wollen» (OHCI, 3, §7). Der Ein-
schub «damit es ihm wohlergehe» scheint zunächst darauf hinzudeuten, dass

Pufendorf wie Hobbes von einem ursprünglichen Recht des Menschen, sich

zu erhalten, ausgehe. Pufendorf argumentiert in diesem Punkt aber gerade

gegen Hobbes, indem er einwendet, es sei zwischen dem Trieb, sich selbst zu
erhalten, und dem Recht auf Selbsterhaltung zu unterscheiden. Damit
jemand ein Recht auf etwas hat, ist vorausgesetzt, dass ihm dieses auch
zugestanden wird. Rechte sind nur wirklich, sofern sie mit entsprechenden Pflichten

verbunden sind. Rechte, die allen Menschen zukommen, sind also mit
allgemeinen Pflichten, den anderen zu respektieren, verbunden. Diese Wechsel-

4 H. Welzel, Die Naturrechtslehre Samuel Pufendorfs. Ein Beitrag zur Ideengeschichte des 17.

und 18. Jahrhunderts, Berlin 1958, S.19.

180



Wirkung von Recht und Pflicht bestimmt denn auch den besonderen
Charakter von Pufendorfs Naturrechtslehre. Im Zentrum steht die Frage: Wie
sind die natürlichen Pflichten des Menschen zu begründen? Der gegen Hob-
bes immer wieder vorgetragene Einwand lautet: Die natürlichen Pflichten
sind nicht aus dem Prinzip der Eigenliebe abzuleiten, denn aus dem
Eigennutzen kann keine Verpflichtung begründet werden. Wären die Pflichten
bloss auf den Eigennutzen gegründet, gäbe es keinen Grund dafür, dass

jemand nicht von Fall zu Fall von ihnen abweichen sollte, wenn ihm dies

momentan vorteilhaft erschiene. Wie - so ist zu fragen - begründet denn aber
Pufendorf die verpflichtende Kraft von Normen menschlichen Zusammenlebens?

Um Normen als verpflichtend zu denken, muss eine Instanz vorausgesetzt

werden, die jederzeit genug Macht hat, denjenigen, der dem Gebotenen

oder Verbotenen zuwiderhandelt, zu bestrafen. Eine moralische Norm ist
also zu verstehen als Befehl einer höheren Gewalt, d.h. nach Pufendorf als

Gesetz. Die gesetzgebende Instanz für die moralische Verpflichtung des
Menschen ist Gott (JNG II, 3, §19).

Damit also das oben formulierte Prinzip des Naturrechts gesetzliche Kraft
erhält, ist vorauszusetzen, dass es einen Gott gibt und dass er die Menschen
durch die natürlichen Gesetze regiere. Diese Einsicht gehört zur natürlichen
Religion. Die in ihr enthaltenen theoretischen Sätze lauten:

«Es gibt einen Gott», «Gott ist der Schöpfer dieses Universums», «Gott
herrscht sowohl über die ganze Welt als auch über das menschliche
Geschlecht», «Gott ist kein Attribut zuzusprechen, das irgendeine Unvollkom-
menheit enthielte» (OHC I, 4, §2-5).

Es handelt sich hier also um eine rationale theologische Grundlegung der
Naturrechtslehre im Unterschied zu einer moraltheologischen Begründung.
Die natürliche Religion bildet die erkenntnistheoretische Grundlage dafür,
den universalen Geltungsanspruch des Naturrechts zu begründen.

Wie sind nun die beiden Aussagen zu vereinbaren, dass einerseits das für
den Menschen zu tun gut ist, was seine <Mängelnatur> kompensiert, dass

anderseits aber nur das den Menschen verpflichten kann, was von Gott befohlen

ist? Oder anders gefragt: In welchem Verhältnis stehen Anthropologie und
Theologie zueinander? Pufendorf versteht die <Natur> des Menschen in ihrer
Abhängigkeit vom Schöpferwillen Gottes. Wenn Gott - so argumentiert er -
den Menschen einmal so geschaffen hat, wie er ist, d.h. also als ein Wesen, das

ohne Gesellschaft und deren verbindliche Handlungsregeln gar nicht eigentlich

Mensch ist, so musste er ihm auch dieser Natur entsprechende moralische
Gesetze geben. Auch wenn es für Gott keine Notwendigkeit gab, überhaupt
einen Menschen zu schaffen, so konnte er dennoch nicht anders, als diesem

einmal geschaffenen Wesen das natürliche Gesetz zu geben, nicht aus einer
absoluten, sondern aus einer hypothetischen Notwendigkeit (JNG II, 3, §4).

181



2. Die moralphilosophische Bedeutung der natürlichen Religion

Als ein Generalthema der Interpretation von Pufendorfs Naturrechtslehre
tritt die Frage auf, ob dieser bereits klar zwischen Recht und Moral
unterscheide. Welches ist der Hintergrund dieser Problemstellung?

In Analogie zu Kants Unterscheidung von Rechts- und Tugendpdichten,
wonach nur für die Rechtspflichten eine äussere Gesetzgebung möglich ist,
weil die ethische Gesetzgebung auch innere Handlungen zur Pflicht macht,
will man auch eine Einteilung der Pflichten, die sich bei Pufendorf findet,
deuten. Dieser unterscheidet die Pflichten gemäss ihrer rechtlichen Qualität.
Auf der einen Seite stehen die Pflichten der Menschlichkeit (humanitas) und
Liebe (Caritas), auf der anderen die eigentlichen Rechtspflichten (officia,
quae ex jure proprie dicto exiguntur) (JNG III, 4, §1). Die Liebespflichten
fliessen aus der allgemeinen natürlichen Verwandtschaft der Menschen und
sind bloss aus dieser natürlichen Verbindlichkeit zu erfüllen, während die
Rechtspflichten zu befolgen sind, weil der andere das Recht hat, das Geforderte

von mir zu verlangen, was voraussetzt, dass Verträge über gewisse

Gegenstände abgeschlossen wurden. Liebes- und Rechtspflichten sollen sich

gegenseitig ergänzen: Was aus Liebe nicht geleistet werden kann oder will,
wird durch Verträge erreicht; wo diese nicht zureichen, muss Liebe den Mangel

ersetzen. Welche Verträge jemand eingehen will, ist prinzipiell freigestellt.
Der Unterschied zwischen Liebes- und Rechtspflichten liegt in deren verschiedener

Verpflichtungsart begründet: Die Rechtspflichten beruhen auf einer
vollkommenen Verpflichtung, die Liebespflichten auf einer unvollkommenen.

Die Einhaltung einer vollkommenen Verpflichtung kann vom Schuldner
mit Gewalt erzwungen werden, während die Befolgung einer unvollkommenen

Verpflichtung auf Freiwilligkeit beruht.
Diese Unterscheidung wird nun aber von Pufendorf nicht, wie man

behauptet, im Sinne einer Unterscheidung zwischen Recht und Moral verwendet,

sondern er bezieht sie auf das Verhältnis zwischen Naturrecht und
Moraltheologie, indem er der Moraltheologie die Zuständigkeit für das innere
Verhalten, dem Naturrecht diejenige für die äusseren Handlungen zuweist. Das
ist näher zu erläutern.

In der Einleitung zu «De Officio Hominis et Civis» werden die Pflichten des

Menschen eingeteilt gemäss der Quelle, aus der sie erkannt werden, nämlich
aus der Vernunft, den bürgerlichen Gesetzen oder aus der Offenbarung. Diese

Einteilung der Pflichten bildet die Grundlage für die Unterscheidung
verschiedener Wissenschaften: Die allgemeinen Pflichten des Menschen werden
vom Naturrecht behandelt; mit den Pflichten des Bürgers befasst sich das

positive Recht; die Moraltheologie schliesslich hat die Pflichten des Christen
zum Gegenstand. Hier interessiert vorgängig die Unterscheidung zwischen

182



Naturrecht und Moraltheologie. Ein erstes Unterscheidungskriterium besteht

darin, dass der Gebrauch des Naturrechts auf dieses Leben beschränkt ist,
während die Moraltheologie zum Ziel hat, den Christen zu formen, d.h. einen
Menschen, der die höchste Glückseligkeit im jenseitigen Leben erwartet. Ein
zweites Unterscheidungsmerkmal besteht darin, dass das Naturrecht sich

grösstenteils mit den äusseren Handlungen des Menschen befasst, während
das innere Verhalten nur soweit berücksichtigt wird, als es sich in einer
Wirkung oder einem Zeichen zeigt. Die Moraltheologie dagegen bemüht sich vor
allem darum, dass das Gemüt und dessen Bewegungen Gottes Willen gemäss
sind.

An dieser Unterscheidung bleibt zunächst unklar, wie sich die Pflichten des

Naturrechts inhaltlich von denen der Moraltheologie unterscheiden, weil es

offensichtlich scheint, dass die Pflichten des Christen, die sein sittliches
Verhalten betreffen, nicht grundsätzlich unterschieden sein können von den
Pflichten des Menschen, die er im diesseitigen Erdenleben zu befolgen hat.

Diese Frage wird beantwortet auf dem Hintergrund einer zweiten Einteilung

der Pflichten, diesmal aber nur der naturrechtlichen Pflichten, also der-

jenigen, die aus der Vernunft erkannt werden .Diese Einteilung erfolgt gemäss
deren jeweiligen <Objekten>: Pufendorf unterscheidet Pflichten gegen Gott
von denen gegen sich selbst und von Pflichten gegen andere Menschen. Die
Pflichten gegenüber Gott werden in den praktischen Sätzen der natürlichen
Religion formuliert. Sie betreffen entweder den innerlichen oder den äusser-
lichen Kult. Der innerliche Kult besteht in der Ehre, die man Gott zu erweisen
hat, indem man ihn zum Beispiel liebt und fürchtet oder indem man ihn als die
unendliche Macht anerkennt, von der all unser Glück abhängt. Zum äusserli-
chen Kult gehören Dankbarkeit, Gehorsam und Ehren, aber auch Feiern und
Beten (OHC I, 4, §6). Die natürliche Religion enthält nun aber im Unterschied

zur Offenbarungsreligion nicht alle Pflichten gegenüber Gott, sondern

nur diejenigen, die aus dem Licht der Vernunft erkannt werden können. Die
Vernunft kann in Sachen Religion nur das erkennen, was zu Glück und Ruhe
im jetzigen Leben führt.

Die natürliche Religion, so ist die Frage nach der Unterscheidung zwischen
Naturrecht und Moraltheologie zu beantworten, bestimmt also einerseits,
dass gewisse religiöse Pflichten, die das Gewissen des Menschen betreffen,
auch für das diesseitige Leben relevant sind. Anderseits legt sie fest, um welche

Pflichten es sich dabei handelt: nämlich diejenigen, die aus der Vernunft
erkannt werden können, d.h. um solche, die weder von einer besonderen

Offenbarung noch von einem bestimmten Glaubensbekenntnis abhängig
sind. Damit entscheidet die natürliche Religion positiv darüber, in welchem
Mass sich das Naturrecht mit religiösen Normen zu befassen hat, negativ legt
sie fest, über welche Pflichten im Rahmen einer Naturrechtslehre nicht zu dis-

183



kutieren ist. Aus dem Bereich der eigentlichen Rechtspflichten ausgeschlossen
werden also gerade nicht, wie das nach der Kantischen Unterscheidung zu
erwarten wäre, die Pflichten zur «eigenen Vollkommenheit» und zur «fremden

Glückseligkeit». Denn Pufendorf behandelt sowohl die «Anweisung zur
Beherrschung der inneren Regungen» als auch die «Pflichten der Menschlichkeit

und Liebe» ohne besondere Klärung und Abgrenzung unter dem Titel der
«Pflichten gegen sich selbst» resp. der «Pflichten gegen andere». Im
systematischen Aufbau der Naturrechtslehre werden also Rechts- und
Tugendpflichten nicht unterschieden, sondern alle Pflichten unter dem Titel der
«naturrechtlichen Pflichten» abgehandelt.

Hingegen werden die religiösen Pflichten, die von einer besonderen
Offenbarung oder einem bestimmten Glaubensbekenntnis abhängig sind, deutlich
aus dem Bereich des Rechts ausgeschlossen, indem unter dem Titel der «natürlichen

Religion» diejenigen Pflichten festgelegt werden, die zum weltlichen
Recht gehören. Der Sinn von Pufendorfs Ausgrenzung eines Bereichs von
eigentlichen Rechtspflichten besteht unter diesem Gesichtspunkt in einer Ent-
konfessionalisierung des rechtlichen Bereichs. Religiöse Glaubensfragen fallen

aus der politisch-rechtlichen Diskussion heraus, d.h. die religiöse
Verhaltensweise des einzelnen ist nicht mehr Bestandteil eines allgemeinen
Verhaltenskodexes. Das bedeutet allerdings nicht, dass das Naturrecht nicht sein
ethisches Fundament in der Religiosität des Menschen behalten würde, aber
in einer Religiosität, die durch die vernünftige Gotteserkenntnis vermittelt ist,
die also für alle Glaubensbekenntnisse als verbindlich angesehen werden
kann.

3. Gewissensfreiheit und Toleranz

Die dargestellte Trennung des rechtlichen vom religiösen Bereich soll
abschliessend an einem ausgewählten Beispiel, der Behandlung des

Toleranzproblems, verifiziert werden. Vorauszuschicken ist dieser Erörterung, dass

Pufendorf dabei davon ausgeht, dass weder der Staat um der Religion willen
gegründet sei noch die Religion des Staates bedürfe. Aus der prinzipiellen
Trennung von Staat und Religion folgt, dass keiner wegen seiner persönlichen
Meinung bezüglich der Religion verfolgt werden darf. Keiner darf dem anderen

verbieten, seine Meinung öffentlich zu lehren oder seinen Gottesdienst zu
pflegen, m.a. W. es wird Toleranz gefordert. Die politische Toleranz besteht

darin, dass Religionsangehörige friedlich in der bürgerlichen Gesellschaft
leben und gleiche Gesetze und Wohltaten von der Regierung erhalten.
Dadurch sollen die Übel, die aus Religionsstreitigkeiten folgen, vermieden werden

(Jus feciale § 3-5)5.
5 Samuel Pufendorf, Jus feciale divinum sive de consensu et dissensu protestantium, 1695 (Jus

feciale).

184



Diese Empfehlung zur Toleranz ist jedoch an eine Bedingung geknüpft: In
den Lehrsätzen der Religionen dürfen nämlich keine staatsfeindlichen
Meinungen enthalten sein. Inwieweit ist also der Staat berechtigt und verpflichtet,
sich um die Religionsausübung seiner Bürger zu kümmern? Wo liegen die
Grenzen der Toleranz? Es ist die Aufgabe des Herrschers, dafür zu sorgen,
dass die Pflichten der natürlichen Religion von den Bürgern eingehalten werden.

Denn die Frömmigkeit bildet das Fundament des Staates, indem sie die

Bedingung von Rechtschaffenheit und Tugend der Bürger ist. Die Religion
festigt die Beziehung zwischen Herrscher und Bürger, und ohne sie würden
Eide und Verträge keine Geltung haben. Es ist aber nicht nur Pflicht der höchsten

Gewalt, dafür zu sorgen, dass die natürliche Religion von den Bürgern
ausgeübt wird, sondern sie hat auch diejenigen zu bestrafen, die durch
Handlungen bezeugen, dass sie die natürliche Religion entweder ganz oder in ihren
hauptsächlichen Teilen verwerfen. Zu verurteilen sind z.B. Atheisten und
Götzendiener oder solche, die über Gott lästern oder Dämonen verehren und
mit ihnen Pakte eingehen (De habitu § 7)6.

Während in diesem Fall mittels des Begriffs der natürlichen Religion die
Grenze der Toleranz gegenüber solchen bezeichnet wird, deren Frömmigkeit
überhaupt fraglich ist, findet sich eine andere Begrenzung dort, wo es um die

Frage nach der wahren Religion geht. Weil sowohl die naturrechtlichen
Pflichten als auch die geoffenbarten Gebote der christlichen Religion als
göttliches Recht verstanden werden, ist es für Pufendorf unmöglich, dass die
christliche Religion im Widerspruch stünde zur natürlichen Religion. Diese

Feststellung hindert ihn allerdings nicht, am Protestantismus als an der wahren

Religion festzuhalten. Während er eine Vereinigung der Protestanten mit
den Reformierten als möglich erachtet, glaubt er nicht an eine solche mit den
Katholiken. Denn im Katholizismus hätten sich viele Elemente einer Schein-

Religion eingeschlichen. Dagegen glaubt Pufendorf, dass sich die Religionen
der Sekten (wie Socinianer, Wiedertäufer und Quäker) im ganzen System der

Theologie und in den fundamentalen Glaubensartikeln von der wahren Religion

unterscheiden (Jus feciale § 11-14).
Wie hat sich nun der Staat gegenüber Anhängern solcher Religionen zu

verhalten?

Grundsätzlich sind Dogmen nicht durch das bürgerliche Gesetz zu bestätigen,

und es kann niemand durch weltliche Strafen dazu gezwungen werden,
eine bestimmte Religion anzunehmen (De habitu § 48). Es ist auch im Interesse
der Sicherheit des Staates nicht notwendig, dass die Bürger über die Hauptstücke

der Religion einer Meinung sind. Denn an sich sind religiöse
Differenzen keine Quelle von Streitereien, die staatsgefährdend werden, sondern

6 Samuel Pufendorf, De habitu religionis christianae ad vitam civilem, 1687 (De habitu).

185



erst Ehrgeiz, Herrschsucht und fanatischer Eifer, die mit solchen Streitigkeiten

verbundeii sind, können den Frieden gefährden. Dewegen sollte der
Herrscher gegenüber ruhigen und friedlichen Bürgern Toleranz üben. Diese

Toleranzpflicht des Staates den Individuen gegenüber wird aber beschränkt
durch die Rücksicht auf die Religion und die herrschende Kirche. Der Fürst
muss intolerant sein, um die herrschende Religion zu schützen. Zu diesen
Schutzmassnahmen gehören zum Beispiel Strafen gegen Leute, welche die
christliche Religion überhaupt ablehnen, der Schutz des Sonntags, die
Überwachung von öffentlichen und privaten Lehren. Lehrt jemand etwas der
offiziellen christlichen Lehre Widersprechendes, so ist er des Landes zu verweisen.

Diese Pflichten zur Intoleranz liegen im Interesse des Staates am Wohl
und der Sicherheit der Bürger begründet. Gerade deshalb kann es aber auch
geboten sein, unter Umständen auf die Glaubenseinheit zu verzichten und die
Dissidenten im Lande zu dulden (De habitu §48-50).

Unter dem Gesichtspunkt der Behandlung Andersgläubiger steckt also die
natürliche Religion die Grenzen der Toleranz insofern ab, als feststeht, dass

die christliche Religion mit der natürlichen übereinstimmt, während die
Kongruenz der Lehren anderer Glaubensrichtungen, insbesondere der Sekten, mit
der natürlichen Religion fraglich ist. Insofern kann von der natürlichen Religion

gesagt werden: «Sie bietet den Rechtstitel für die Toleranz der drei grossen

reichsrechtlichen Religionsparteien. Insofern hat die Lehre einen nicht zu
unterschätzenden Anteil an der Beendigung der Gegenreformation ebenso
wie an der Entstehung einer konfessionellen Friedensordnung in den
Territorien»7.

7 Ch.Link, a.a.O., S.862.

186


	Naturrecht und natürliche Religion bei Samuel Pufendorf

