Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 45 (1986)

Artikel: Naturrecht und natirliche Religion bei Samuel Pufendorf
Autor: Zurbuchen, Simone

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883111

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 45/1986

SIMONE ZURBUCHEN

Naturrecht und natiirliche Religion bei Samuel Pufendorf

Beschiftigt man sich mit der dlteren deutschen Naturrechtslehre, also ins-
besondere mit den Arbeiten von Pufendorf, Thomasius und Wolff, hat man
sich unter verschiedenen Gesichtspunkten mit der Frage nach deren <Moder-
nitdt> zu befassen. Aus den umfassenden Rechtskatalogen der Naturrechts-
lehren will man auf deren zentralen Einfluss auf die Formulierung der Men-
schenrechtserkldrungen schliessen. In der Betonung der natiirlichen Freiheit
und der Gleichheit der Rechte aller Menschen sieht man die Absicht, eine
grundrechtlich geschiitzte biirgerliche Gesellschaft zu begriinden, wie sie den
Menschenrechtsdeklarationen als Ziel vorschwebt. Gerade diese Sichtweise
kann aber die Intention, die mit der Naturrechtslehre des 17. und 18. Jahr-
hunderts verfolgt wird, verstellen, wenn dabei der Kontext, in dem die Ausse-
rungen beiihren Autoren stehen, vernachléssigt wird. Einerseits ist zu beden-
ken, dass den Naturrechtlern nicht die moderne biirgerliche Gesellschaft vor
Augen steht, wenn sie von «<biirgerlicher Gesellschaft> und <Gesellschafts-
vertrag> sprechen, sondern eine hierarchisch gegliederte Gesellschaft, die sich
durch Vertrag zusammenschliesst!. Will man aber anderseits mit dieser Rela-
tivierung der Einschidtzung der (Modernitét) der dlteren deutschen Natur-
rechtslehre nicht Gefahr laufen, diese als politische Theorie des Absolutismus
zu apostrophieren und dabei deren innovatorisches Potential zu iibersehen,
ist ein Weiteres zu bedenken, ndmlich die praktischen Verdnderungen im
Staats- und Rechtsverstindnis, wie sie etwa das Toleranzedikt von 1781, die
Abschaffung der Verfolgung Andersgldubiger, von Folter und Hexenpro-
zessen sowie von Ketzerrecht und Inquisition bekunden.

Einen Hauptgedanken in der Staatstheorie der Aufklarung bildet die
Wandlung der Staatszwecklehre. Bis weit ins 17. Jahrhundert stand in den ver-
schiedensten Staatskonzeptionen ausser Frage, dass der Staat fiir das Seelen-
heil der Biirger zu sorgen habe. Fast gleichzeitig haben dann Locke und
Pufendorf den Grundsatz formuliert, dass die Staaten nicht um der Religion
willen gegriindet worden sind, weshalb die Sorge um das Heil der Biirger nicht
zu den legitimen Staatsaufgaben gehore. Das bedeutet aber, dass die Durch-

1 vgl. S.Breuer, Sozialgeschichte des Naturrechts, Opladen 1983, S.188f.

Korrespondenzadresse: lic. phil. Simone Zurbuchen, Basler Strasse 146, CH-8048 Ziirich

176



setzung der wahren Religion oder die Unterdriickung der falschen kein recht-
lich zuldssiger Staatszweck mehr sein kann. Diese in der Naturrechtslehre
begriindete Verinderung der Staatslehre kann unter dem Stichwort der Ent-
konfessionalisierung zusammengefasst werden. Mit diesem Begriff ist ange-
zeigt, dass von einer Beschrankung des Staatszwecks auf das diesseitige Leben
nicht zugleich auf eine Entchristlichung des Denkens geschlossen werden
kann. Denn die Staatslehre 16st sich nicht von den Fundamenten der christ-
lichen Sozialethik. Es charakterisiert gerade die deutsche Aufkldrung, dass
Vernunft und Glaube als eine Einheit gesehen werden, die ihren Grund in Gott
als dem Schopfer einer nach rational fassbaren Gesetzen erhaltenen Welt hat.
Es bleibt hier das Bestreben virulent, den biblischen Geboten und christlich
gepréigten sozialen Verhaltensmustern als naturrechtlichen Normen in der
Staatswirklichkeit Geltung zu verschaffen.

Diese in der Staatszwecklehre angelegte Freigabe des Gewissensbereichs
hat Folgen fiir die naturrechtlichen Forderungen an das staatliche Religions-
recht: Die Entkonfessionalisierung impliziert nicht, dass der Bereich des Reli-
gidsen vom Staat ignoriert oder in die Privatsphére abgeschoben wird, denn
das Naturrecht als Fundament jeder gerechten Staatsordnung hat seinen
Grund im goéttlichen Rechtswillen. Das bedeutet aber, dass eine loyale Beach-
tung der natiirlichen Gesetze nur von den Biirgern erwartet werden kann, die
Gott als ihren Herrn anerkennen. Die Grundlage des Staates ist so nicht mehr
eine bestimmte Konfession, wohl aber die sogenannte natiirliche Religion. In
deren Verstdndnis liegen die Legitimation und Begrenzung des staatlichen
Einflusses im religiosen Bereich begriindet.

Die natiirliche Religion leistet aus diesem Gesichtspunkt zweierlei:

1. Dadurch, dass mit dem Titel der «atiirlichen Religion» eine Beschrin-
kung der Dogmatik auf rationale Glaubenswahrheiten vollzogen wird, kann
die Relevanz und Heilsbedeutung von Offenbarung und christlicher Kirche
gewahrt werden. Deren Verbindlichkeitsanspriiche lassen sich aber nicht
mehr durch die staatliche Rechtsordnung verwirklichen, d.h. sie sind grund-
sdtzlich dem staatlichen Zugriff entzogen. Dagegen bildet die natiirliche Reli-
gion einen integrierenden Bestandteil des naturrechtlichen Fundaments aller
menschlichen Sozialordnung. Der Staat bleibt in den Grenzen des Natur-
rechts zur Religionspflege verpflichtet und berechtigt.

2. Da der natiirlichen Religion nach der Auffassung der deutschen Natur-
rechtslehre die drei grossen reichsrechtlich anerkannten Bekenntnisse ent-
sprechen, folgt aus obigen Uberlegungen ein naturrechtliches Toleranz-Ge-
bot. Damit steckt die natiirliche Religion aber auch die Grenzen der Toleranz
ab. Die Unterdriickung der Sekten ist legitim, weil die Kongruenz ihrer Leh-
ren mit dem Naturrecht fraglich ist. Sie miissen verboten werden, weil es dem
Staat nicht gleichgiiltig sein kann, ob seine Biirger der natiirlichen Religion

177



anhingen. In diesem Sinne bildet die natiirliche Religion den Rechtstitel fiir
Toleranz gegeniiber den grossen reichsrechtlichen Religionsparteien?.

Dass die natiirliche Religion die Funktion hat, die Kompetenzbereiche von
Recht und Religion, von Staat und Kirche gegeneinander abzugrenzen, soll
am Beispiel Samuel Pufendorfs gezeigt werden. Die zentrale Frage, in deren
Licht die Bedeutung der natiirlichen Religion bei Samuel Pufendorf er-
scheint, bezieht sich auf das Verhéltnis zwischen Naturrecht und Moraltheo-
logie. Dieses Verhiltnis ist in zwei wesentlich verschiedenen Bereichen von Be-
deutung:

1. Pufendorf unterscheidet grundsétzlich zwischen Vernunft und Offen-
barung als zwei verschiedenen Erkenntnisquellen. Danach befasst sich das
Naturrecht mit den fiir das diesseitige Zusammenleben der Menschen rele-
vanten Normen, die aus der Vernunft erkannt werden. Die Moraltheologie
dagegen behandelt die Pflichten des Menschen, die zur Erlangung des ewigen
Heils notwendig sind; ihre Erkenntnisquelle ist die Offenbarung. Der natiir-
lichen Religion kommt innerhalb dieser Unterscheidung insofern konstitutive
Bedeutung zu, als sie die theoretischen Sitze enthilt, die notwendig anzu-
nehmen sind, wenn das Naturrecht qua Vernunftrecht als gottliches Gesetz
soll verstanden werden koénnen. In der natiirlichen Religion liegt der Grund
fiir die von Pufendorf immer wieder betonte Ubereinstimmung von Vernunft
und Offenbarung.

2. Fiir die Unterscheidung zwischen Naturrecht und Moraltheologie ist
eine weitere Differenzierung von Bedeutung, nach der sich die Moraltheo-
logie mit dem inneren Verhalten des Menschen zu den Gesetzen befassen soll,
wihrend sich das Naturrecht mit den eigentlichen Rechtsgeboten befasst. Das
bedeutet aber nicht, dass die Gesinnung der Handelnden im Naturrecht vollig
unberiicksichtigt bleiben kénnte; denn ein Minimum an moralischer Gesin-
nung ist notwendig, damit die natiirlichen Gesetze beachtet werden. Die
natiirliche Religion bildet insofern die ethische Grundlage des Naturrechts,
alssieinihren praktischen Sitzen die Verehrung des hochsten Wesens und des-
sen Anerkennung als Gesetzgeber der natiirlichen Gesetze vorschreibt.

Ich fasse diese beiden Problembereiche unter dem Titel <erkenntnistheore-
tische> bzw. moralphilosophische Bedeutung der natiirlichen Religion» zu-
sammen.

2 Vgl. Ch.Link, Christentum und moderner Staat. Zur Grundlegung eines freiheitlichen Staats-
kirchenrechts im Aufkldarungszeitalter, in: Christentum, Sékularisation und modernes Recht,
hg. v. L.L. Vallauri und G.Dilcher, Baden-Baden 1981, S.859{f.

178



1. Die erkenntnistheoretische Bedeutung der natiirlichen Religion

Weil Pufendorf die Sitze des Naturrechts im Willen Gottes verankert, ist
immer wieder die Frage aufgetaucht, inwiefern diese Begriindung mit Pufen-
dorfs personlichem Glauben - er war Lutheraner - und damit mit den Argu-
mentationen der orthodoxen Schulphilosophie in Deutschland zusammen-
hinge. Vorweg ist dazu zu bemerken, dass man grundsétzlich davon auszu-
gehen hat, dass Pufendorf die Auseinandersetzungen mit seinen Gegnern auf
dem Boden der modernen Naturrechtslehre fithrt. Im 17. Jahrhundert erhielt
das protestantische Theologentum seine Ausbildung vor allem in Wittenberg,
Leipzig und Jena. Neues wurde dort in den Auseinandersetzungen mit den
vom Westen eindringenden Gedanken und Grundhaltungen, d.h. insbeson-
dere mit dem Cartesianismus und seiner Methode, geschaffen. In der Mitte
des 17.Jahrhunderts begann in Jena im Vergleich mit den beiden anderen Uni-
versitidten eine Sonderentwicklung. Wesentlich fiir die dortige Entwicklung
war die Berufung Erhard Weigels (1625-1699). Dieser war vor allem Mathe-
matiker und Physiker, sein Standort der eines Aussenseiters. Denn durch ihn
wurde zum ersten Mal an einer lutherischen Fakultit die Mathematik mit uni-
versalem Anspruch vertreten. Weigel galt als erster Verkiinder des Cartesia-
nismus, weil er die mathematische Systematisierung aller Gebiete der Wissen-
schaft, so auch der Rechts- und Staatslehre, forderte?.

Pufendorf hat den Hauptteil seines Studiums in Jena bei Weigel absolviert,
wo er in die demonstrative Methode von Descartes eingefiihrt und zum Stu-
dium von Hobbes und Grotius angeregt wurde. Der Einfluss Weigels auf das
Denken Pufendorfs ist in zweierlei Hinsicht von Bedeutung:

a) In seinem Frithwerk (Elementa Jurisprudentiae universalis, 1660), das
amore geometrico> abgefasst ist, liess sich Pufendorf stark vom Methoden-
begriff Weigels leiten. In seinem Hauptwerk (De Jure Naturae et Gentium Li-
bri VIII, 1672 [JNG]) und einer Kurzfassung desselben (De Officio Hominis
et Civis juxta Legem Naturalem Libri II, 1673 [OHC]) bleibt dann allerdings
lediglich die Forderung nach der Wissenschaftlichkeit der Naturrechtslehre
bestehen: Das Naturrecht soll aus einem System von Sdtzen bestehen, die aus
evidenten Prinzipien nach einheitlicher Methode abgeleitet werden. Dariiber-
hinaus ist jedoch keine eindeutige Fixierung einer Methode mdoglich. Pufen-
dorfs Vorgehen lisst sich weder nach der resolutiv-kompositiven Methode des
Hobbes noch nach der analytischen Methode der Naturwissenschaften zurei-
chend verstandlich machen.

3 Vgl. H.Schoffler, Deutsches Geistesleben zwischen Reformation und Aufkldrung. Von Martin
Opitz zu Christian Wolff, 3. Aufl., Frankfurt/M. 1974, S.157ff.

179



b) Pufendorf iibernimmt und prézisiert Weigels Unterscheidung zwischen
den <entia physica> und den <entia moralia>. Dadurch wird grundsétzlich un-
terschieden zwischen der Natur, d.h. dem Insgesamt der von Gott geschaffe-
nen Dinge, und der Kultur, worunter alles durch menschliche Erfindung und
Einrichtung Hervorgebrachte begriffen ist. Da nun Pufendorf den spezifi-
schen Gegenstand der Moralphilosophie in den <entia moraliay, den aus dem
freien Willen der Menschen gesetzten Werten, sieht, bezeichnet ihn H. Welzel
als den «ersten Kulturphilosophen»?.

Wie begriindet Pufendorf das Naturrecht? Die fundamentalen Normen
menschlichen Verhaltens werden im Rekurs auf anthropologische Grundtat-
sachen ermittelt. Als wesentliche Eigenschaft des Menschen gilt zunéchst
seine Schwachheit, die mit dem spezifischen Terminus der «imbecillitas» be-
zeichnet wird (JNG II, 1, §8). Darin liegt, dass der Mensch im Unterschied
zum Tier ohne kulturelle Errungenschaften und ohne die Hilfe anderer Men-
schen nackt und ohne Sprache dahinvegetieren wiirde. Dass dem Menschen
nicht «<von Natur aus> mitgegeben ist, wie er sich zu verhalten und zu organi-
sieren hat, bedeutet positiv, dass er einer spezifischen Entwicklung, namlich
der kulturellen Vervollkommung, fahig ist. Diese macht den Wert und die
Wiirde des Menschen aus. Zweitens ist der Mensch wie die iibrigen Lebewesen
ein Wesen, das auf seine Selbsterhaltung bedacht ist (animal sui conservandi
studiosissimum). Wihrend aber das Tier in seinem Verhalten durch den In-
stinkt geleitet wird, kennt der Mensch keine natiirlichen Schranken seiner
Begierden und Leidenschaften. Stellt man sich die Menschen ohne Recht vor,
gleichen sie einer «Menge sich bekdampfender Wolfe, Lowen oder Hunde»
(JNG 1, 1, §6). «Daher ist zu schliessen» — so Pufendorf -, «dass fiir diesen
[den Menschen], damit es ihm wohlergehe, notwendig ist, dass er gesellschaft-
lichist, d.h. dass er sich mit seinesgleichen verbindet und sich ihnen gegeniiber
so verhalt, dass sie keinen moéglichen Grund finden, ihn zu verletzen, sondern
eher seinen Nutzen bewahren und beférdern wollen» (OHCI, 3, § 7). Der Ein-
schub «damit es ihm wohlergehe» scheint zunichst darauf hinzudeuten, dass
Pufendorf wie Hobbes von einem urspriinglichen Recht des Menschen, sich
zu erhalten, ausgehe. Pufendorf argumentiert in diesem Punkt aber gerade
gegen Hobbes, indem er einwendet, es sei zwischen dem Trieb, sich selbst zu
erhalten, und dem Recht auf Selbsterhaltung zu unterscheiden. Damit
jemand ein Recht auf etwas hat, ist vorausgesetzt, dass ihm dieses auch zuge-
standen wird. Rechte sind nur wirklich, sofern sie mit entsprechenden Pflich-
ten verbunden sind. Rechte, die allen Menschen zukommen, sind also mit all-
gemeinen Pflichten, den anderen zu respektieren, verbunden. Diese Wechsel-

4 H.Welzel, Die Naturrechtslehre Samuel Pufendorfs. Ein Beitrag zur Ideengeschichte des 17.
und 18. Jahrhunderts, Berlin 1958, S.19.

180



wirkung von Recht und Pflicht bestimmt denn auch den besonderen Cha-
rakter von Pufendorfs Naturrechtslehre. Im Zentrum steht die Frage: Wie
sind die natiirlichen Pflichten des Menschen zu begriinden? Der gegen Hob-
bes immer wieder vorgetragene Einwand lautet: Die natiirlichen Pflichten
sind nicht aus dem Prinzip der Eigenliebe abzuleiten, denn aus dem Eigen-
nutzen kann keine Verpflichtung begriindet werden. Wiren die Pflichten
bloss auf den Eigennutzen gegriindet, géibe es keinen Grund dafiir, dass
jemand nicht von Fall zu Fall von ihnen abweichen sollte, wenn ihm dies
momentan vorteilhaft erschiene. Wie - so ist zu fragen - begriindet denn aber
Pufendorf die verpflichtende Kraft von Normen menschlichen Zusammen-
lebens? Um Normen als verpflichtend zu denken, muss eine Instanz voraus-
gesetzt werden, die jederzeit genug Macht hat, denjenigen, der dem Gebote-
nen oder Verbotenen zuwiderhandelt, zu bestrafen. Eine moralische Norm ist
also zu verstehen als Befehl einer hoheren Gewalt, d.h. nach Pufendorf als
Gesetz. Die gesetzgebende Instanz fiir die moralische Verpflichtung des Men-
schen ist Gott (JNG I, 3, §19).

Damit also das oben formulierte Prinzip des Naturrechts gesetzliche Kraft
erhilt, ist vorauszusetzen, dass es einen Gott gibt und dass er die Menschen
durch die natiirlichen Gesetze regiere. Diese Einsicht geh6rt zur natiirlichen
Religion. Die in ihr enthaltenen theoretischen Sitze lauten:

«Es gibt einen Gott», «Gott ist der Schopfer dieses Universums», «Gott
herrscht sowohl iiber die ganze Welt als auch iiber das menschliche Ge-
schlecht», «Gott ist kein Attribut zuzusprechen, das irgendeine Unvollkom-
menheit enthielte» (OHC I, 4, §2-5).

Es handelt sich hier also um eine rationale theologische Grundlegung der
Naturrechtslehre im Unterschied zu einer moraltheologischen Begriindung.
Die natiirliche Religion bildet die erkenntnistheoretische Grundlage dafiir,
den universalen Geltungsanspruch des Naturrechts zu begriinden.

Wie sind nun die beiden Aussagen zu vereinbaren, dass einerseits das fiir
den Menschen zu tun gut ist, was seine <Méngelnatur> kompensiert, dass
anderseits aber nur das den Menschen verpflichten kann, was von Gott befoh-
lenist? Oder anders gefragt: In welchem Verhaltnis stehen Anthropologie und
Theologie zueinander? Pufendorf versteht die «<Natur> des Menschen in ihrer
Abhiéngigkeit vom Schopferwillen Gottes. Wenn Gott - so argumentiert er —
den Menschen einmal so geschaffen hat, wieerist, d.h. also als ein Wesen, das
ohne Gesellschaft und deren verbindliche Handlungsregeln gar nicht eigent-
lich Mensch ist, so musste er ihm auch dieser Natur entsprechende moralische
Gesetze geben. Auch wenn es fiir Gott keine Notwendigkeit gab, iiberhaupt
einen Menschen zu schaffen, so konnte er dennoch nicht anders, als diesem
einmal geschaffenen Wesen das natiirliche Gesetz zu geben, nicht aus einer
absoluten, sondern aus einer hypothetischen Notwendigkeit (ING 11, 3, §4).

181



2. Die moralphilosophische Bedeutung der natiirlichen Religion

Als ein Generalthema der Interpretation von Pufendorfs Naturrechtslehre
tritt die Frage auf, ob dieser bereits klar zwischen Recht und Moral unter-
scheide. Welches ist der Hintergrund dieser Problemstellung?

In Analogie zu Kants Unterscheidung von Rechts- und Tugendpflichten,
wonach nur fiir die Rechtspflichten eine dussere Gesetzgebung moglich ist,
weil die ethische Gesetzgebung auch innere Handlungen zur Pflicht macht,
will man auch eine Einteilung der Pflichten, die sich bei Pufendorf findet,
deuten. Dieser unterscheidet die Pflichten gemaéss ihrer rechtlichen Qualitét.
Auf der einen Seite stehen die Pflichten der Menschlichkeit (humanitas) und
Liebe (caritas), auf der anderen die eigentlichen Rechtspflichten (officia,
quae ex jure proprie dicto exiguntur) (JNG III, 4, §1). Die Liebespflichten
fliessen aus der allgemeinen natiirlichen Verwandtschaft der Menschen und
sind bloss aus dieser natiirlichen Verbindlichkeit zu erfiillen, wédhrend die
Rechtspflichten zu befolgen sind, weil der andere das Recht hat, das Gefor-
derte von mir zu verlangen, was voraussetzt, dass Vertrdge iliber gewisse
Gegenstdnde abgeschlossen wurden. Liebes- und Rechtspflichten sollen sich
gegenseitig ergdnzen: Was aus Liebe nicht geleistet werden kann oder will,
wird durch Vertrége erreicht; wo diese nicht zureichen, muss Liebe den Man-
gel ersetzen. Welche Vertrige jemand eingehen will, ist prinzipiell freigestellt.
Der Unterschied zwischen Liebes- und Rechtspflichten liegt in deren verschie-
dener Verpflichtungsart begriindet: Die Rechtspflichten beruhen auf einer
vollkommenen Verpflichtung, die Liebespflichten auf einer unvollkomme-
nen. Die Einhaltung einer vollkommenen Verpflichtung kann vom Schuldner
mit Gewalt erzwungen werden, wahrend die Befolgung einer unvollkomme-
nen Verpflichtung auf Freiwilligkeit beruht.

Diese Unterscheidung wird nun aber von Pufendorf nicht, wie man be-
hauptet, im Sinne einer Unterscheidung zwischen Recht und Moral verwen-
det, sondern er bezieht sie auf das Verhiltnis zwischen Naturrecht und Moral-
theologie, indem er der Moraltheologie die Zustandigkeit fiir das innere Ver-
halten, dem Naturrecht diejenige fiir die dusseren Handlungen zuweist. Das
ist ndher zu erldutern.

Inder Einleitung zu «De Officio Hominis et Civis» werden die Pflichten des
Menschen eingeteilt geméss der Quelle, aus der sie erkannt werden, ndmlich
aus der Vernunft, den biirgerlichen Gesetzen oder aus der Offenbarung. Diese
Einteilung der Pflichten bildet die Grundlage fiir die Unterscheidung ver-
schiedener Wissenschaften: Die allgemeinen Pflichten des Menschen werden
vom Naturrecht behandelt; mit den Pflichten des Biirgers befasst sich das
positive Recht; die Moraltheologie schliesslich hat die Pflichten des Christen
zum Gegenstand. Hier interessiert vorgédngig die Unterscheidung zwischen

182



Naturrecht und Moraltheologie. Ein erstes Unterscheidungskriterium besteht
darin, dass der Gebrauch des Naturrechts auf dieses Leben beschréankt ist,
wéhrend die Moraltheologie zum Ziel hat, den Christen zu formen, d.h. einen
Menschen, der die hochste Gliickseligkeit im jenseitigen Leben erwartet. Ein
zweites Unterscheidungsmerkmal besteht darin, dass das Naturrecht sich
grosstenteils mit den dusseren Handlungen des Menschen befasst, wihrend
das innere Verhalten nur soweit beriicksichtigt wird, als es sich in einer Wir-
kung oder einem Zeichen zeigt. Die Moraltheologie dagegen bemiiht sich vor
allem darum, dass das Gemiit und dessen Bewegungen Gottes Willen geméss
sind.

Andieser Unterscheidung bleibt zunédchst unklar, wie sich die Pflichten des
Naturrechts inhaltlich von denen der Moraltheologie unterscheiden, weil es
offensichtlich scheint, dass die Pflichten des Christen, die sein sittliches Ver-
halten betreffen, nicht grundsitzlich unterschieden sein kénnen von den
Pflichten des Menschen, die er im diesseitigen Erdenleben zu befolgen hat.

Diese Frage wird beantwortet auf dem Hintergrund einer zweiten Eintei-
lung der Pflichten, diesmal aber nur der naturrechtlichen Pflichten, also der-
jenigen, die aus der Vernunft erkannt werden. Diese Einteilung erfolgt geméss
deren jeweiligen <Objekten>: Pufendorf unterscheidet Pflichten gegen Gott
von denen gegen sich selbst und von Pflichten gegen andere Menschen. Die
Pflichten gegeniiber Gott werden in den praktischen Sédtzen der natiirlichen
Religion formuliert. Sie betreffen entweder den innerlichen oder den dusser-
lichen Kult. Der innerliche Kult besteht in der Ehre, die man Gott zu erweisen
hat, indem man ihn zum Beispiel liebt und fiirchtet oder indem man ihn als die
unendliche Macht anerkennt, von der all unser Gliick abhangt. Zum dusserli-
chen Kult gehéren Dankbarkeit, Gehorsam und Ehren, aber auch Feiern und
Beten (OHC I, 4, §6). Die natiirliche Religion enthélt nun aber im Unter-
schied zur Offenbarungsreligion nicht alle Pflichten gegeniiber Gott, sondern
nur diejenigen, die aus dem Licht der Vernunft erkannt werden kénnen. Die
Vernunft kann in Sachen Religion nur das erkennen, was zu Gliick und Ruhe
im jetzigen Leben fiihrt.

Die natiirliche Religion, so ist die Frage nach der Unterscheidung zwischen
Naturrecht und Moraltheologie zu beantworten, bestimmt also einerseits,
dass gewisse religiose Pflichten, die das Gewissen des Menschen betreffen,
auch fiir das diesseitige Leben relevant sind. Anderseits legt sie fest, um wel-
che Pflichten es sich dabei handelt: namlich diejenigen, die aus der Vernunft
erkannt werden kénnen, d.h. um solche, die weder von einer besonderen
Offenbarung noch von einem bestimmten Glaubensbekenntnis abhéngig
sind. Damit entscheidet die natiirliche Religion positiv dariiber, in welchem
Mass sich das Naturrecht mit religidsen Normen zu befassen hat, negativ legt
sie fest, iiber welche Pflichten im Rahmen einer Naturrechtslehre nicht zu dis-

183



kutierenist. Aus dem Bereich der eigentlichen Rechtspflichten ausgeschlossen
werden also gerade nicht, wie das nach der Kantischen Unterscheidung zu
erwarten wire, die Pflichten zur «eigenen Vollkommenheit» und zur «frem-
den Gliickseligkeit». Denn Pufendorf behandelt sowohl die « Anweisung zur
Beherrschung der inneren Regungen» als auch die «Pflichten der Menschlich-
keit und Liebe» ohne besondere Kldrung und Abgrenzung unter dem Titel der
«Pflichten gegen sich selbst» resp. der «Pflichten gegen andere». Im syste-
matischen Aufbau der Naturrechtslehre werden also Rechts- und Tugend-
pflichten nicht unterschieden, sondern alle Pflichten unter dem Titel der «na-
turrechtlichen Pflichten» abgehandelt.

Hingegen werden die religidsen Pflichten, die von einer besonderen Offen-
barung oder einem bestimmten Glaubensbekenntnis abhingig sind, deutlich
aus dem Bereich des Rechts ausgeschlossen, indem unter dem Titel der «natiir-
lichen Religion» diejenigen Pflichten festgelegt werden, die zum weltlichen
Recht gehoren. Der Sinn von Pufendorfs Ausgrenzung eines Bereichs von
eigentlichen Rechtspflichten besteht unter diesem Gesichtspunkt in einer Ent-
konfessionalisierung des rechtlichen Bereichs. Religiése Glaubensfragen fal-
len aus der politisch-rechtlichen Diskussion heraus, d.h. die religi6se Verhal-
tensweise des einzelnen ist nicht mehr Bestandteil eines allgemeinen Verhal-
tenskodexes. Das bedeutet allerdings nicht, dass das Naturrecht nicht sein
ethisches Fundament in der Religiositat des Menschen behalten wiirde, aber
in einer Religiositét, die durch die verniinftige Gotteserkenntnis vermittelt ist,
die also fiir alle Glaubensbekenntnisse als verbindlich angesehen werden
kann.

3. Gewissensfreiheit und Toleranz

Die dargestellte Trennung des rechtlichen vom religiésen Bereich soll ab-
schliessend an einem ausgewdihlten Beispiel, der Behandlung des Toleranz-
problems, verifiziert werden. Vorauszuschicken ist dieser Erorterung, dass
Pufendorf dabei davon ausgeht, dass weder der Staat um der Religion willen
gegriindet sei noch die Religion des Staates bediirfe. Aus der prinzipiellen
Trennung von Staat und Religion folgt, dass keiner wegen seiner persénlichen
Meinung beziiglich der Religion verfolgt werden darf. Keiner darf dem ande-
ren verbieten, seine Meinung 6ffentlich zu lehren oder seinen Gottesdienst zu
pflegen, m.a. W. es wird Toleranz gefordert. Die politische Toleranz besteht
darin, dass Religionsangehdrige friedlich in der biirgerlichen Gesellschaft
leben und gleiche Gesetze und Wohltaten von der Regierung erhalten. Da-
durch sollen die Ubel, die aus Religionsstreitigkeiten folgen, vermieden wer-
den (Jus feciale § 3-5)°.

3> Samuel Pufendorf, Jus feciale divinum sive de consensu et dissensu protestantium, 1695 (Jus
feciale).

184



Diese Empfehlung zur Toleranz ist jedoch an eine Bedingung gekniipft: In
den Lehrsdtzen der Religionen diirfen namlich keine staatsfeindlichen Mei-
nungen enthalten sein. Inwieweit ist also der Staat berechtigt und verpflichtet,
sich um die Religionsausiibung seiner Biirger zu kiimmern? Wo liegen die
Grenzen der Toleranz? Es ist die Aufgabe des Herrschers, dafiir zu sorgen,
dass die Pflichten der natiirlichen Religion von den Biirgern eingehalten wer-
den. Denn die Frommigkeit bildet das Fundament des Staates, indem sie die
Bedingung von Rechtschaffenheit und Tugend der Biirger ist. Die Religion
festigt die Beziehung zwischen Herrscher und Biirger, und ohne sie wiirden
Eide und Vertrige keine Geltung haben. Esist aber nicht nur Pflicht der héch-
sten Gewalt, dafiir zu sorgen, dass die natiirliche Religion von den Biirgern
ausgeiibt wird, sondern sie hat auch diejenigen zu bestrafen, die durch Hand-
lungen bezeugen, dass sie die natiirliche Religion entweder ganz oder in ihren
hauptsichlichen Teilen verwerfen. Zu verurteilen sind z.B. Atheisten und
Gotzendiener oder solche, die iiber Gott ldstern oder Damonen verehren und
mit ihnen Pakte eingehen (De habitu § 7).

Wihrend in diesem Fall mittels des Begriffs der natiirlichen Religion die
Grenze der Toleranz gegeniiber solchen bezeichnet wird, deren Fréommigkeit
iiberhaupt fraglich ist, findet sich eine andere Begrenzung dort, wo es um die
Frage nach der wahren Religion geht. Weil sowohl die naturrechtlichen
Pflichten als auch die geoffenbarten Gebote der christlichen Religion als gott-
liches Recht verstanden werden, ist es fiir Pufendorf unmoglich, dass die
christliche Religion im Widerspruch stiinde zur natiirlichen Religion. Diese
Feststellung hindert ihn allerdings nicht, am Protestantismus als an der wah-
ren Religion festzuhalten. Wahrend er eine Vereinigung der Protestanten mit
den Reformierten als méglich erachtet, glaubt er nicht an eine solche mit den
Katholiken. Denn im Katholizismus hétten sich viele Elemente einer Schein-
Religion eingeschlichen. Dagegen glaubt Pufendorf, dass sich die Religionen
der Sekten (wie Socinianer, Wiedertdufer und Quéker) im ganzen System der
Theologie und in den fundamentalen Glaubensartikeln von der wahren Reli-
gion unterscheiden (Jus feciale § 11-14).

Wie hat sich nun der Staat gegeniiber Anhingern solcher Religionen zu ver-
halten?

Grundsétzlich sind Dogmen nicht durch das biirgerliche Gesetz zu besté-
tigen, und es kann niemand durch weltliche Strafen dazu gezwungen werden,
eine bestimmte Religion anzunehmen (De habitu § 48). Esist auchim Interesse
der Sicherheit des Staates nicht notwendig, dass die Biirger iiber die Haupt-
stiicke der Religion einer Meinung sind. Denn an sich sind religitse Diffe-
renzen keine Quelle von Streitereien, die staatsgefahrdend werden, sondern

¢ Samuel Pufendorf, De habitu religionis christianae ad vitam civilem, 1687 (De habitu).

185



erst Ehrgeiz, Herrschsucht und fanatischer Eifer, die mit solchen Streitig-
keiten verbunder sind, konnen den Frieden gefidhrden. Dewegen sollte der
Herrscher gegeniiber ruhigen und friedlichen Biirgern Toleranz iiben. Diese
Toleranzpflicht des Staates den Individuen gegeniiber wird aber beschriankt
durch die Riicksicht auf die Religion und die herrschende Kirche. Der Fiirst
muss intolerant sein, um die herrschende Religion zu schiitzen. Zu diesen
Schutzmassnahmen gehoéren zum Beispiel Strafen gegen Leute, welche die
christliche Religion iiberhaupt ablehnen, der Schutz des Sonntags, die Uber-
wachung von 6ffentlichen und privaten Lehren. Lehrt jemand etwas der offi-
ziellen christlichen Lehre Widersprechendes, so ist er des Landes zu verwei-
sen. Diese Pflichten zur Intoleranz liegen im Interesse des Staates am Wohl
und der Sicherheit der Biirger begriindet. Gerade deshalb kann es aber auch
geboten sein, unter Umstdnden auf die Glaubenseinheit zu verzichten und die
Dissidenten im Lande zu dulden (De habitu § 48-50).

Unter dem Gesichtspunkt der Behandlung Andersgldubiger steckt also die
natiirliche Religion die Grenzen der Toleranz insofern ab, als feststeht, dass
die christliche Religion mit der natiirlichen tibereinstimmt, wihrend die Kon-
gruenz der Lehren anderer Glaubensrichtungen, insbesondere der Sekten, mit
der natiirlichen Religion fraglich ist. Insofern kann von der natiirlichen Reli-
gion gesagt werden: «Sie bietet den Rechtstitel fiir die Toleranz der drei gros-
sen reichsrechtlichen Religionsparteien. Insofern hat die Lehre einen nicht zu
unterschitzenden Anteil an der Beendigung der Gegenreformation ebenso
wie an der Entstehung einer konfessionellen Friedensordnung in den Terri-
torien»’.

7 Ch.Link, a.a.0., S.862.

186



	Naturrecht und natürliche Religion bei Samuel Pufendorf

