Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 45 (1986)

Artikel: Religion und Vernunft : eine Rekonstruktion von Wittgensteins
Religionsphilosophie

Autor: Portmann, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883109

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 45/1986

FRANZ PORTMANN

Religion und Vernunft
Eine Rekonstruktion von Wittgensteins Religionsphilosophie

Die Rezeption des Wittgensteinschen Beitrages zur Religionsphilosophie
hat, mehr noch als diejenige seines iibrigen Werkes, einen ebenso bewegten
wie kontroversen Verlauf genommen. Dies wohl vor allem deshalb, weil es bei
Wittgenstein ein zwar ausserordentlich interessantes, aber nicht sehr umféng-
liches religionsphilosophisches Material gibt, welches noch dazu bisweilen in
fragmentarischer und zumeist in ziemlich elliptischer Form gehalten ist.
Angesichts einer solchen Textlage ist die M6glichkeit divergierender Interpre-
tationen gross, und sie ist umso grosser, je weniger die einzelnen Texte in den
Gesamtzusammenhang der tibrigen gestellt werden. Eine solche Gesamtsicht
ist aus Griinden der Editionsfolge fiir lange Zeit nicht méglich gewesen. Die
Publikation von Wittgensteins spezifisch religionsphilosophischen Texten
erfolgte zum einen nicht in der Reihenfolge ihrer Entstehung, und zum ande-
ren mit erheblicher Verzégerung. Heute scheint es um die Voraussetzungen
fiir eine Interpretation besser zu stehen. Das einschlédgige Schriftmaterial des
Philosophen sollte nach der 1977 vorgenommenen Publikation der Vermisch-
ten Bemerkungen durch G.H. von Wright nun vollstindig vorliegen, und
zudem sind auch in letzter Zeit noch als zuverléssig zu erachtende und das Bild
der Wittgensteinschen Religionsphilosophie abrundende Sekundirquellen
veroffentlicht worden?, so dass es angebracht sein mag, Wittgensteins «Reli-

1 Es seien hier die wichtigsten einschl4gigen Texte in chronologischer Reihenfolge ihrer Publi-
kation aufgefithrt. Man muss dabei beachten, dass ein nicht unbedeutender Teil davon nicht
von Wittgensteins eigener Hand stammt, sondern von der Hand von Wittgensteins Gespréchs-
partnern und Studenten, die von Wittgensteins Ausserungen Mitschriften oder Protokolle an-
fertigten.

TLP Wittgensteins Sitze iiber Gott, den Sinn des Lebens und das Mystische am Schluss des
«Tractatus logico-philosophicus», den er 1918 fertiggestellt und 1921 selber veroffent-
licht hat. In: Schriften I, Frankfurt a.M. 1960.

LE Der Vortrag, den Wittgenstein zwischen 1929 und 1930 geschrieben und in Cambridge,
wahrscheinlich vor einer Gesellschaft, die sich «The Heretics» nannte, gehalten hat.
Veroffentlicht als «A Lecture on Ethics», in: Philosophical Review 74 (1965) 3-12.

LRB Yorick Smythies’ Aufzeichnungen von Wittgensteins Cambridger Vorlesungen iiber
den religiosen Glauben. Publiziert als «Lectures on Religious Belief» in: Lectures and
Conversations on Aesthetics, Psychology and Religious Belief, Oxford 1966. Dt: «Vor-

Korrespondenzadresse: lic. phil. F. Portmann, Briiggli 8, CH-6072 Sachseln

127



gionsphilosophie» in unvoreingenommener Weise und in systematischer Ab-
sicht neuerlich zu interpretieren. Diese Interpretation muss um des ellipti-
schen Charakters des Materials willen die Form einer Rekonstruktion anneh-
men,

Auch wenn hier eine systematische Ubersicht angestrebt wird, empfiehlt es
sich dennoch, die Konzeption des frithen und diejenige des spateren Wittgen-
stein so weit als notig gesondert darzustellen. Der spitere Wittgenstein hat
zwar seine friithere Religionsphilosophie, ebenso und aus den gleichen Griin-
den wie seine frithe Sprachphilosophie, in wichtigen Punkten mit Recht revi-
diert. Wenn sie hier trotzdem als ganze referiert und diskutiert werden soll, so
deshalb, um fiir die Darstellung der spéteren Konzeption die notwendigen
Voraussetzungen zu schaffen.

1. Der «Mystizismus» des friihen Wittgenstein

Der frithe Wittgenstein war aus sprachphilosophischen Erwidgungen der
Meinung, dass die religiose Sprache eine Nonsens-Sprache sei, dass mithin
allen religiésen Aussagen jeglicher sprachliche Sinn abgehe und dass es des-
halb besser sei, weder etwas Religioses zu sagen noch etwas Religidses zu glau-
ben. Nichtsdestotrotz zollte er dem Religidsen, sofern es sich des Sprechens

und Glaubens enthielt, die grosste Wertschatzung und betrachtete sich selbst
als religiosen Menschen. Diese Position, die, nicht zuletzt in Anlehnung an
einige Satze des Tractatus logico-philosophicus, in welchem sie grundgelegt
ist, als «Mystizismus» bezeichnet worden ist, soll nun néher untersucht wer-
den, und zwar zunéchst vor dem Hintergrund des Tractatus selbst. Sie kommt
dort u.a. in den folgenden Sédtzen zum Ausdruck:

lesungen iiber den religidsen Glauben», in: Vorlesungen und Gespréche tiber Asthetik,
Psychologie und Religion, Gottingen 1968.

BFr Wittgensteins Notizen zu James George Frazers ethnologisch-religionswissenschaft-
lichem Werk «The Golden Bough» aus der Zeit von 1931 und spéter. Veroffentlicht als
«Bemerkungen iiber Frazers «<The Golden Bough» », in: Synthese 17 (1967) 233-253.

VB Die dem Nachlass entstammenden, mehr oder weniger unzusammenhéngenden Noti-
zen Wittgensteins zum Gegenstand der Religion aus den Jahren 1929-1951, die enthal-
ten sind in: Vermischte Bemerkungen, Frankfurt a.M. 1977.

Ein grosser Teil von M.O’C. Drurys Aufzeichnungen seiner Gespridche mit Wittgen-
stein zwischen 1921 und 1951. Veroffentlicht als «Conversations with Wittgenstein» in:
Rush Rhees (Hg.), Ludwig Wittgenstein. Personal Recollections, Oxford 1981.
Andere zitierte Schriften:
NB Notebooks 1914-16, Oxford 1961.
Philosophische Bemerkungen, Schriften II, Frankfurt a.M. 1964.
PU Philosophische Untersuchungen, Schriften I, Frankfurt a.M. 1960.
UeG Uber Gewissheit, Frankfurt a. M. 1970.

128



Die Welt ist die Gesamtheit der Tatsachen (1.1).

Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt (5.6).

Wovon man nicht sprechen kann, dariiber muss man schweigen (7).

Gott offenbart sich nicht in der Welt (6.432).

Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das Mystische (6.522).

1.1. Die Grenze des Sagbaren

Wittgensteins These der Unsagbarkeit alles Religiosen ldsst an Klarheit
nichts zu wiinschen ibrig. Dies gilt aber nicht auch ebenso fiir ihre Begriin-
dung. Dass «die Welt die Gesamtheit der Tatsachen» sei, scheint zwar den An-
spruch zu erheben, Begriindung zu sein, muss fiir uns aber so lange eine Leer-
formel bleiben, wie wir (erstens) nicht wissen, was Wittgenstein unter «Tat-
sache» versteht, und (zweitens), warum religiése Sétze seiner Meinung nach
keine Tatsachensétze sein konnen.

Auf dieerste Frage gibt uns der Tractatus, vor allemin 2-2.0272, noch klare,
wenn auch nicht immer explizite Auskunft: Eine Tatsache ist das «Bestehen
von Sachverhalten», und ein Sachverhalt ist eine «Verbindung von Gegen-
standen». Wihrend die Tatsache real ist, kann der Sachverhalt auch bloss
moglich sein. Er ist eine «mogliche» Verbindung von Gegenstéinden, oder wie
es auch heisst: eine mogliche «Konfiguration» von Gegenstinden. Die Gegen-
stinde bilden die «Substanz der Welt»: sie sind «einfach», d.h. unzusammen-
gesetzt, voneinander unabhingig, eigenschaftslos und unverinderlich. Wie
Wittgenstein in seinem Tagebuch vermerkt, kénnen wir sie uns als so etwas wie
Raumpunkte zwar vage vorstellen (vgl. NB S.45), aber weder sehen noch
sonstwie ihrer habhaft werden (vgl. NB S.61). Diesen Definitionen fiigt Witt-
genstein ein erstes grundlegendes Postulat hinzu. Esist von ontologischer Art
und besagt, dass die materiellen Gegenstande unserer Erfahrungswelt aus
«einfachen Gegenstanden» zusammengesetzt sind, dass diese, obwohl in
der Wirklichkeit nicht aufweisbar, tatsdchlich existieren. Wenn wir Definitio-
nen und Postulat zusammennehmen, erhalten wir auf unsere erste Frage nun
die folgende Antwort: Eine Tatsache ist eine bestehende Konfiguration von
real existierenden unzusammengesetzten, voneinander unabhéingigen, eigen-
schaftslosen und unveridnderlichen Gegenstidnden.

Die zweite Frage: Warum koénnen religiose Sétze fiir Wittgenstein keine Tat-
sachensétze sein? ist weniger leicht zu beantworten. Betrachten wir zunéchst,
nach der ontologischen, Wittgensteins sprachphilosophische Doktrin, deren
Kernin TLP 2.1-3.22 niedergelegt ist. Diese betrachtet die Sprache gewisser-
massen als Spiegel der Welt und definiert den «Elementarsatz», der ebenso-
wenig in der Sprache auffindbar ist wie die einfachen Gegensténde in der Rea-
litat, als isomorphes «Abbild» eines Sachverhalts. Der Elementarsatz ist des-
halb f#hig, einen Sachverhalt isomorph abzubilden, weil seine Bestandteile,

129



als «einfache Zeichen», fiir einfache Gegenstidnde stehen kénnen, und weil
die Konfiguration seiner einfachen Zeichen mit der Konfiguration der ein-
fachen Gegenstdnde des Sachverhalts kongruent sein kann. Diesen Defini-
tionen folgt auch hier ein grundlegendes Postulat. Es besagt, in Analogie zum
ontologischen, dass die Sdtze unserer Sprache aus Elementarsdtzen zusam-
mengesetzt sind, dass es Elementarsitze, obwohl in der Sprache nicht auf-
weisbar, tatsachlich gibt, und dass die sinnhaften Satze unserer Sprache inso-
fern aus Elementarsidtzen zusammengesetzt sind, als sie « Wahrheitsfunk-
tionen» von Elementarsitzen darstellen, d.h. eine Verkniipfung von Elemen-
tarsdtzen mit Hilfe der logischen Konstanten <und», <oder>, usw.

Die sprachphilosophische Doktrin des Tractatus enthilt somit implizit ein
Kriterium des sinnhaften Satzes, welches wie folgt formuliert werden kann:
Ein Satz hat dann und nur dann Sinn, wenn er eine Wahrheitsfunktion von
Elementarsdtzen ist. Aus dem Text wissen wir, dass Wittgenstein nur die Sitze
der Naturwissenschaften als sinnhafte Sidtze anerkennt, dass also nur diese
dem Kriterium gerecht werden kénnen (TLP 6.53), nicht aber die Séitze der
Logik, des Psychischen, der Ethik und Asthetik, und auch nicht die Sitze der
Religion. Warum aber sollte es sich so verhalten? Der Versuch, das formu-
lierte Kriterium des sinnhaften Satzes anzuwenden, bringt uns in Verlegen-
heit. Wie sollte es uns helfen kénnen, zwischen sinnhaften und unsinnigen
S4tzen zu unterscheiden, wenn wir wegen der Unbekanntheit der einfachen
Gegenstinde gar nicht in der Lage sind, irgendwelche Satze auf Elementar-
siatze zuriickzufithren! Das Kriterium scheint auf den ersten Blick unniitz zu
sein. Dennoch erbringt es, auf den zweiten Blick, eine gewisse Leistung. Es
vermag zwar nicht fiir jeden einzelnen Satz zu sagen, ob er Sinn hat oder nicht,
aber es vermag eine Gruppe von Sitzen auszusondern, die prinzipiell Sinn
haben koénnten, und eine Gruppe von Sitzen, die prinzipiell keinen Sinn
haben konnen. Die letzteren sind dem Kriterium nach einfach jene, fiir welche
a priori feststeht, dass sie keine Wahrheitsfunktionen von Elementarsitzen
sind, und die Sitze, die prinzipiell Sinn haben kénnten, sind jene, fiir welche
dies nicht a priori feststeht.

Der hier vorgezeichnete Weg ist von mehreren Interpreten eingeschlagen
worden?. Diese haben in der Regel auf die folgende Weise zu definieren ver-
sucht, unter welchen Bedingungen a priori feststeht, dass Sitze keine Wahr-
heitsfunktionen von Elementarsétzen sind:

2 Siehe z.B. Leo Adler, Ludwig Wittgenstein. Eine existenzielle Deutung, Basel und Miinchen
1976, S.28, und Guido Kiing, Wittgensteins nominalistischer Mystizismus, in: E. Leinfellner
u.a. (Hg.), Wittgenstein and his Impact on Contemporary Thought, Wien 1978, S.240.

130



D1: Ein Satz ist genau dann a priori keine Wahrheitsfunktion von Elemen-
tarsdtzen, wenn er mindestens einen Namen enthalt, der keinen gewohn-
lichen, d.h. aus einfachen Gegenstinden zusammengesetzten Gegen-
stand, sondern einen komplexen Sachverhalt vertritt.

Unter «komplexem Sachverhalt» wird hier eine Wahrheitsfunktion von
Sachverhalten im Wittgensteinschen Sinn, d.h. eine Wahrheitsfunktion von
moglichen Konfigurationen einfacher Gegenstidnde verstanden. Die Defini-
tion ist aber, weil sie nicht alle Vertreter der genannten fiinf Gruppen von Sét-
zen, die laut Tractatus unsinnige Sidtze sind, als a priori unsinnige Sétze zu
erfassen vermag, falsch. Sie macht zwar diejenigen Sitze zu unsinnigen, wel-
che Namen fiir Wahrheitsfunktionen von Sachverhalten enthalten; denn eine
Wahrheitsfunktion von Sachverhalten ist Sinn, und ein Sinn kann unmaoglich
auf einfache Gegenstdnde zuriickgefiihrt werden. Erist etwas von Gegenstin-
den kategorial Verschiedenes, oder, wie Wittgenstein mehrmals sagt, etwas
«Hoheres». «Sidtze», so meint er, «koénnen nichts Hoheres ausdriicken»
(TLP 6.42), und man kann fiir unseren Autor hinzufiigen: sie kénnen auch
nichts « Hoheres» enthalten. Dass die genannte Definition aber nicht alle der
fiir Wittgenstein unsinnigen Sétze zu erfassen vermag, zeigt sich, wenn wir die
folgenden Beispielsitze der Logik, der Ethik, der Asthetik, des Psychischen
und der Religion betrachten:

(1) A Der Satz p enthilt ein Eigenschaftswort.
B «Gelb> ist ein Eigenschaftswort.
(2) A Die Handlung # ist gut.
B Paul ist gut.
(3) A Das war ein schoner Tanz.
B Das ist ein schones Bild.
(4) A Ich glaube, dass p.
B Ich sehe einen Baum.
(5) A Gott liebt die guten Taten und hasst die bdsen.
B Gott hat diesen Baum erschaffen.

Die vorgeschlagene Definition des a priori unsinnigen Satzes trifft nur die
Sitze vom Typ A, welche alle irgendeinen Namen enthalten, der fiir einen
komplexen Sachverhalt steht (<Satz p>, <Handlung />, <Tanz>, «p», <Tateny),
aber nicht die Sidtze vom Typ B, die solche Namen nicht enthalten. Nichts-
destotrotz sind auch die Satze vom Typ B fiir Wittgenstein unsinnige Séatze,
und wir miissen vor dem Hintergrund der Lehre des Tractatus eine Definition
des a priori unsinnigen Satzes suchen, von der auch sie zu solchen gemacht
werden. Ich schlage die folgende Definition vor:

131



D2: Ein Satzist genau dann ein a priori unsinniger Satz, wenn er keine Wahr-
heitsfunktion von Elementarsitzen ist, und er ist genau dann keine
Wahrheitsfunktion von Elementarsdtzen, wenn er mindestens einen
Namen enthélt, der entweder einen komplexen Sachverhalt vertritt, oder
der (in einem anderen Satz) sinnvoll mit einem Namen in Beziehung
gebracht werden kann, der einen komplexen Sachverhalt vertritt.

Definition D2 macht nun auch die Sédtze vom Typ B zu unsinnigen Sitzen:
Die Namen <Eigenschaftswort», <gut», <schony, <ich> und «Gott» sind, wie die
Sétze vom Typ A zeigen, allesamt von der Art, dass sie mit Namen, die einen
komplexen Sachverhalt vertreten, sinnvoll in Verbindung gebracht werden
konnen. Sie vermag also auf unsere zweite Frage: Warum koénnen religiose
Séitze keine Tatsachensétze sein? eine definitive Antwort zu geben. Trotzdem
ist sie dusserst problematisch, und zwar aus zwei Griinden. Erstens ist sie zir-
kuldr: Um mit ihrer Hilfe feststellen zu kénnen, ob ein Satz keinen Sinn hat,
miissen wir in einigen Fillen auf einen Satz rekurrieren, der schonirgendeinen
Sinn hat. Der Sinn, auf den wir dann rekurrieren miissen (der Sinn der Sitze
vom Typ A), ist anders geartet als der Sinn, den die Definition im Auge hat,
und zwar so, dass er der Definition nach ein Unsinn ist. Unmittelbar damit
hangt ihre zweite Schwierigkeit zusammen: Nicht nur rekurriert die Defini-
tion auf sinnhaft-unsinnige Sitze, sondern macht auch sich selbst zu einem
sinnhaft-unsinnigen Satz, ist sie doch voll von Namen, die in einem sinnhaften
Satz nicht vorkommen diirften!

Wittgenstein war sich zwar bewusst, dass er die Sdtze des Tractatus und die
daraus abgeleiteten Séitze allesamt zum Nonsens erkldren musste (vgl. TLP
6.54), aber das Problem des performativen Widerspruchs ist durch diese Ein-
sicht ja nicht schon behoben. Wenn D2 als Definition des a priori unsinnigen
Satzes, wie ich annehmen mochte, eine gute Ergdnzung zu Wittgensteins ellip-
tischem Text ist, dann konnen wir den Schluss ziehen, dass der frithe Wittgen-
stein in der Durchfiihrung seines Programms: das «Undenkbare von innen
durch das Denkbare zu begrenzen» (TLP 4.114), gescheitert ist. Um die
Grenze des «Denkbaren» bestimmen zu kdnnen, musste er eine ganze Menge
«Undenkbares» denken. Wollte man solch paradoxe Formulierungen vermei-
den, miisste man, durchaus gegen Wittgensteins Absicht, aber nicht ohne
Fundament in seiner Schrift, den Namen «<Sinn> mit Indizes versehen und das
Vorkommen der folgenden drei Arten von Sédtzen postulieren:

(a) Sinnhafte Sdtze:
Sétze der Naturwissenschaften. Sie haben Sinn;

(b) Uneigentliche Scheinsdtze:
Sétze des Tractatus, Satze der Logik, der Ethik und Asthetik, des Psychi-
schen und der Religion. Sie haben Sinn,_

132



(c) Eigentliche Scheinsdtze:
Sdtze wie «Sokrates ist identisch». Sie haben weder Sinn, noch Sinn,.

Esdarf gegen den frithen Wittgenstein der Vorwurferhoben werden, dass er
in Wirklichkeit etwas anderes unternahm, als er zu unternehmen vorgab. Er
gab vor, den Bereich der sinnhaften Sétze zu bestimmen, bestimmte aber in
Wirklichkeit nur den Bereich der Sétze der Naturwissenschaft. Er gab ferner
vor, diese Bestimmung von der Mitte des Bereichs der sinnhaften Sétze aus
vorzunehmen, schrieb aber lauter Sitze, die von ausserhalb dieses Bereiches
stammen, und von denen uns sein eigener Text zu sagen notigt, dass sie von
eigentlichen Unsinn-Sdtzen verschieden sind und selbst irgendeinen Sinn
haben miissen: einen logischen, ontologischen oder metaphysischen. Und
endlich scheint ihm entgangen zu sein, dass diese Bestimmung noch auf den
Sinn einer weiteren Gruppe von Sitzen rekurrieren muss, denen er jeglichen
Sinn meinte absprechen zu miissen: auf den Sinn von Sitzen der Ethik, Asthe-
tik, des Psychischen und der Religion. Dies sind grobe Fehler, und grobe Feh-
ler haben zumeist eine schwerwiegende Ursache. Sie besteht hier darin, dass
er, wie er spiter selber bekennt, in seinem sprachphilosophischen Bemiihen,
das « Wesen der Sprache» zu bestimmen, sich vom Vorurteil leiten liess, dieses
«Wesen» miisse in ihrer Beziehung zur Realitét gesucht werden. Die Sprache
schien ihm die alleinige Funktion zu haben, Realitédt abzubilden, und wenn sie
eine exakte Sprache sein sollte, d.h. eine solche, welche die Realitit abzu-
bilden vermochte, wie sie wirklich war, dann mussten Realitdt und Sprache so
beschaffen sein, wie seine Schrift es fordert: Die Wirklichkeit musste eine
materielle Substanz haben, sie konnte mithin nur eine materielle Wirklichkeit
sein, und die Sprache musste diese Materie, musste die «Konfiguration» der
materiellen «Gegenstdande» isomorph widerspiegeln kénnen.

Wenn die Sprache aufirgendeine Weise vage sein wiirde, so meinte der friithe
Wittgenstein, konnte man ihr « Wesen» nicht bestimmen, und sie wiirde den
Namen «Sprache» gar nicht verdienen. «Die Forderung der einfachen Dinge
ist die Forderung der Bestimmtheit des Sinnes» (NB S.63). Und: «Die Forde-
rung der Moglichkeit der einfachen Zeichen ist die Forderung der Bestimmt-
heit des Sinnes» (TLP 3.23). Um dieser Bestimmtheit des Sinnes der Sprache
willen musste er die Konsequenz in Kauf nehmen, dass die Sprache zu allem
Nicht-Materiellen, wovon das Religiose nur ein Teil ist, keinen Zugang haben
konnte. Die wirklichen Verhéiltnisse in der Sprache mochten es ihm erleich-
tern, diese Konsequenz zu ziehen: In der Tat ist ja unser Sprechen tiber nicht-
materielle Dinge wesentlich riatselhafter als dasjenige liber die materielle Welt.

133



1.2. Die Natur des «Mystischen»

Dass die religiose Sprache eine Nonsens-Sprache sei, behauptete der friithe
Wittgenstein zu seiner Zeit nicht allein. Seine nachmaligen Gesprachspartner
im sogenannten « Wiener Kreis» sollten, wenn auch aus etwas anderen Griin-
den, zum gleichen Ergebnis gelangen. Im Gegensatz zu diesen Philosophen
war aber fiir Wittgenstein die Sache der Religion damit nicht schon abgetan.
Zwar gebot auch er, dass man im Religiésen schweigen miisse, aber er war im
Gegensatz zu jenen der Meinung, dass es durchaus etwas zu verschweigen gab:
«Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das Mystische»
(TLP 6.522). Uber die Natur dieses Wittgensteinisch «Mystischen» ist in der
Interpretation viel spekuliert worden, wird sie doch im 7ractatus nur an der

folgenden, mehr verwirrenden denn klidrenden Stelle angesprochen:

Nicht wie die Welt ist, ist das Mystische, sondern dass sie ist (6.44).
Die Anschauung der Welt sub specie aeterni ist ihre Anschauung als - begrenztes - Ganzes. Das
Gefiihl der Welt als begrenztes Ganzes ist das mystische (6.45).

Wihrend z.B. Erik Stenius im Wittgensteinschen «Mystischen» den Inbe-
griff aller Inhalte der «praktischen Vernunft», also etwas Pradikatives, gese-
hen hat?, wollte Charles Lawson Crowe nur das Gefiihl bei der Anschauung
der Existenz der Welt «sub specie aeterni», also etwas Nicht-Préddikatives,
darunter fassen*. Der Text des Tractatus scheint Crowe recht zu geben, aber er
ist zu elliptisch, um in dieser Frage die definitive Antwort liefern zu kénnen.
Einer solchen kommen wir ndher, wenn wir zwei andere Schriften des frithen
Wittgenstein zu Rate ziehen.

In seinen Bemerkungen iiber Frazers «The Golden Bough», die ein Jahr-
zehnt nach dem Tractatus entstanden sind und eine dusserst geistreiche Kritik
an Frazers ethnologisch-religionswissenschaftlichem Werk® enthalten, ver-
tritt Wittgenstein die These, dass die religiosen Briauche und Riten der soge-
nannt primitiven Volker nicht in einem falschen Glauben iiber die Natur ihre
Grundlage hitten, wie Frazer angenommen hatte, ja iiberhaupt nicht in
irgendeinem (pradikativen) Glauben (vgl. BFr S.240). Sie seien vielmehr der
Ausdruck tief liegender Gefiihle und Dispositionen dieser Menschen, die eine
erste vorpridikative Reaktion auf das Unergriindliche ihrer Existenz darstell-
ten (vgl. BFr S.239). Gefiihle und Dispositionen dieser Art wiirden aber nicht
nur die sogenannt Primitiven kennen, sondern, ohne dass wir uns immer
schon dessen bewusst seien, auch wir aufgeklarten Européder. Nicht umsonst

3 Erik Stenius, Wittgenstein’s Tractatus, Oxford 1960, S.222.

4 Charles Lawson Crowe, A New Estimate on the Significance of Wittgenstein’s «Tractatus for
the Analysis of Theological Discourse, Ph,D., Columbia University 1961, S.124-125.

3 James George Frazer, The Golden Bough, London 31911-1915.

134



habe Frazer, um gewisse Brauche zu beschreiben, wie selbstverstdndlich Aus-
driicke wie «ghost» oder «shade» bei der Hand gehabt, und nicht umsonst
vermOchten einige seiner Beschreibungen uns einen seltsamen Schauder ein-
zujagen: «Nein, dies Tiefe und Finstere versteht sich nicht von selbst, wenn
wir nur die Geschichte der dusseren Handlung erfahren, sondern wirtragen es
wieder hinein aus einer Erfahrung in unserm Innern» (BFr S.249).

Ist der Typus der hier beschriebenen vorpréadikativen Erfahrungen nun das
«Mystische», von dem im Tractatus die Rede ist? Ein dritter Text des frithen
Vmem vermag unsere Vermutung zu bestétigen. In seiner um 1930 ent-
standenen Lecture on Ethics unterstreicht er die prinzipielle Unaussprechbar-
keit alles absolut Werthaften und Religiésen erneut, geht aber griindlicher als
im Tractatus der Frage nach, was dieses Etwas denn sei, welches wir in Ethik
und Religion immer wieder auszudriicken versuchten und doch nie vermdoch-
ten. Er spricht in diesem Zusammenhang von ausserordentlichen «Erlebnis-
sen» und «Bewusstseinszustdnden», und erwahnt als Beispiele seine ganz per-
sonlichen ethisch-religiosen Erlebnisse «par excellence»: Das erste sei das
Staunen iiber die Existenz der Welt (wir erinnern uns an TLP 6.44-45), das
zweite bestehe in einem Gefiihl absoluter Sicherheit und Geborgenheit, und
das dritte sei das Gefiihl von Schuld (vgl. LE S.8-10). Wir haben, vor allem
wegen der Parallelitidt zu TLP 6.44-45, guten Grund, diese Erlebnisse im
Wittgensteinschen Sinn als «mystisch» zu bezeichnen. In allen drei Fillen
handelt es sich um «Gefiihle», also um Einstellungen des menschlichen Gei-
stes, die vorpradikativer Natur sind. Es ist darum gewiss falsch, wenn bei Erik
Stenius und anderen das Wittgensteinisch «Mystische» mit einem eigenstéin-
digen Sinnbereich, mit einer der Sprache unzugénglichen speziellen «domain
of practical reason» identifiziert wird, denn wo Vernunft ist, muss etwas Préi-
dikatives sein. Wir miissen uns das «Mystische» aber (erstens) als Vorpradika-
tives denken, und zwar als ein solches, das (zweitens) eine aussergewohnliche
intentionale Richtung hat: Es ist von gewohnlichen Erfahrungen des Stau-
nens, der Sicherheit, der Schuld, der Furcht usw., die alle auf etwas Inner-
weltliches gerichtet sind, grundverschieden, und korrespondiert mit dem
Ubernatiirlichen, dem Transzendenten. Wie Wittgenstein in der Lecture on
Ethics ferner sagt, hat es (drittens) die Tendenz, pradikativ werden zu wollen,
zur Sprache hinzudrédngen. Jeder religiése Mensch, auch er selber, heisst es
da, sei dieser Tendenz unterworfen, aber es sei (viertens) absolut hoffnungs-
los, dass sie je zu einem befriedigenden Ergebnis gelange, wenn man ihr statt-
gebe.

Wenn Menschen der Tendenz, ihren religiosen Gefiihlen sprachlichen Aus-
druck zu geben, sie zu Wort kommen zu lassen, stattgeben, dann mdchte Witt-
genstein sich nicht iiber sie lustig machen (LE S.12). Er meint aber trotzdem,
dass es besser wire, sich dieser Tendenz nach Kriften zu erwehren. Denn was

135



immer in der Religion gesagt wird: Es kann keinen Sinn haben. «Ethics», und
man kann hinzufiigen: «and religion», «if it is anything, is supernatural and
our words will only express facts; as a teacup will only hold a teacup full of
water and if I were to pour out a gallon over it» (LE S.7). Was sich aber in der
Sprache unmaoglich sagen lasst, solches nicht zu sagen ist fiir Wittgenstein eine
Tugendpflicht der Vernunft. « Wovon man nicht sprechen kann, dariiber muss
man schweigen» (TLP 7). Was man aber nicht sagen darf, darf man auch nicht
denken (vgl. TLP 4.116), und was man nicht denken darf, darf man auch
nicht glauben.

1.3. Die Zeigbarkeit des « Mystischen»

Von einigen der Dinge, die fiir den frithen Wittgenstein unaussprechbar
sind, behauptet er, dass sie dennoch erkennbar, ja zum Teil kommunikabel
seien: sie zeigten sich oder liessen sich zeigen. Dem Tractatus zufolge gehort zu
diesen Dingen namentlich das folgende: Erstens das, was wir mit den Sitzen
der Logik sagen mdchten, aber nicht sagen kénnen (vgl. TLP 4.121), zweitens
das, was Wittgenstein mit dem Satz «Die Welt ist meine Welt» (Solipsismus-
Satz) sagen mdchte, aber nicht sagen kann (vgl. TLP 5.62), und drittens das
«Mpystische». Es erscheint nunratsam, diese Gegenstande des Zeigens exakter
zu bestimmen. Betrachten wir dazu die folgenden drei Moglichkeiten, etwas
zu sein, was sich zeigen kann:

(a) es zeigt sich, dass etwas der Fall ist;
(b) es zeigt sich, dass eine Person glaubt, dass etwas der Fall ist;
(c) es zeigt sich, dass eine Person gewisse Gefiihle hat.

Im Fall der Séatze der Logik und des Solipsismus-Satzes haben wir es mit der
ersten Art des sich-Zeigenden zu tun: Es zeigt sich, was der Fall ist, ndmlich
das, was wir bzw. Wittgenstein mit diesen Sdtzen sagen mo&chten, aber an-
scheinend nicht sagen kénnen. Von welcher Art des sich-Zeigenden ist aber
das «Mystische»? Wenn unsere Bestimmung seiner Natur richtigist, dann we-
der von der ersten noch von der zweiten. Denn wenn das «Mystische» etwas
Vorpridikatives ist, dann kann nicht, wenn es sich zeigt, etwas sich zeigen,
was der Fall ist, und es kann auch nicht sich zeigen, dass jemand glaubt, dass
etwas der Fall ist. Wenn das «Mystische» in «mystischen» Gefiihlen besteht
und sich zeigt, dann zeigt sich, dass jemand bestimmte «mystische» Gefiihle
hat. Es fillt also unter die dritte Art des sich-Zeigenden.

Wir miissen nun nach dem Wie des sich-Zeigens fragen. Von dem, was wir
mit den Sdtzen der Logik ausdriicken méchten, aber nicht konnen, sagt Witt-
genstein, dass es sich, als die «logische Form» der sinnhaften Sitze, an diesen
selbst zeige. «Der Satz zeigt die logische Form der Wirklichkeit. Er weist sie

136



auf. So zeigt ein Satz «fa», dass in seinem Sinn der Gegenstand a vorkommt,
zwei Satze «fa> und «ga»>, dass in ihnen beiden von demselben Gegenstand die
Redeist. Wenn zwei Sétze einander widersprechen, so zeigt dies ihre Struktur;
ebenso, wenn einer aus dem anderen folgt. Usw.» (TLP 4.121-1211). Diese
Art des sich-Zeigens ist plausibel. Leider suchen wir im Tractatus vergeblich
nach ebenso plausiblen Antworten auf die Fragen, wie denn das, was Wittgen-
stein mit dem Solipsismus-Satz meint, und wie das «Mystische» sich zeigen
konnen. Was den Solipsismus-Satz betrifft, finden wir die wenig aufschluss-
reiche Sentenz: «Dass die Welt meine Welt ist, das zeigt sich darin, dass die
Grenzen der Sprache (der Sprache, die alleinich verstehe), die Grenzen meiner
Welt bedeuten» (TLP 5.62). Und iiber das Wie des sich-Zeigens des «Mysti-
schen» schweigt der Tractatus sich géanzlich aus.

Nach William Donald Hudson war Wittgenstein der Ansicht, das «Mysti-
sche» offenbare sich in der Kunst und im Handeln Dass es sich seiner Mei-
nung nach in der Kunst : zeigen kénne, so Hudson, habe Wittgenstein im Brief
vom 9.4.1917 an seinen Freund Paul Engelmann unmissverstdndlich zum
Ausdruck gebracht. Wittgenstein schreibt hier tiber das Gedicht «Graf Eber-
hards Weissdorn» von Ludwig Uhland das folgende:

Das Uhlandsche Gedicht ist wirklich grossartig. Und esist so: Wenn man sich nicht bemiiht das
Unaussprechliche auszusprechen, so geht nichts verloren. Sondern das Unaussprechliche ist —un-
aussprechlich - in dem Ausgesprochenen enthalten!’

Uhland zeichnet in seinem Gedicht in knappen Versen die Lebensgeschichte
eines mittelalterlichen Morgenlandfahrers, und es gelingt ihm in der Tat,
allein durch die dussere Beschreibung der Handlungen dieses Mannes, ein
Stiick von dessen tieferer, oder mit Wittgenstein: ein Stiick von dessen «mysti-
scher» Gefiihlswelt aufscheinen zu lassen. Wenn aber die Kunst durch blosses
Beschreiben von Handeln das «Mystische» sichtbar machen kann, dann muss
auch das Handeln selbst, ohne Beschreibung durch die Kunst, es kénnen.
Auch dies ist, wie seine Bemerkungen itiber Frazers «The Golden Bough>
dokumentieren, Wittgensteins Meinung gewesen: Die rituellen Handlungen,
von denen dort die Rede ist, sind ja von der Art, dass sie unmittelbar auf die
ihnen zugrundeliegenden aussergewohnlichen Gefiihle der so Handelnden
hinzeigen kénnen. Und wie das Beispiel Frazer zeigt, vermogen sie dies auch
fiir jene, die sich solchen Gefiithlen gegeniiber blind geben und stattdessen
nach allerlei rationalen oder pseudorationalen Erkldrungen fiir die rituellen
Praktiken suchen. Verniinftige Menschen haben es im Umgang mit dem «My-
stischen» anscheinend schwer.

6 William Donald Hudson, Wittgenstein and Religious Belief, London 1975, S.94-104.
7 In: Paul Engelmann, Ludwig Wittgenstein. Briefe und Begegnungen, Wien und Miinchen
1970, S.16-17. Das Gedicht Uhlands ist ebenda abgedruckt, S.63.

137



Dies zeigt nicht zuletzt das Beispiel des frithen Wittgenstein selber. Er hat
das «Mystische» zwar, im Gegensatz zu Frazer, als sein Eigenes erkannt und
anerkannt, aber er mochte dessen Tendenz, in den Bereich des Glaubens und
Redens vorzudringen, um dort gewissermassen einen Riickhalt zu finden, aus
Vernunftgriinden nicht stattgeben. Wenn wir uns auf das stiitzen wollten, was
im Tractatus behauptet wird, miissten wir sagen, dass diese Vernunftgriinde
sprachphilosophische Griinde seien: dass Wittgenstein darum nichts Religio-
ses glauben und sagen mochte, weil es in seinen Augen nichts als Unsinn gewe-
sen wire. Nun hat unsere Erorterung aber gezeigt, dass wir das, was Wittgen-
stein im 7ractatus implizit {iber sein Denken sagt, gewissermassen nicht fiir
dasletzte Wort halten diirfen, und dass wir besser daran tun, uns zu iiberlegen,
was wir auf der Grundlage dessen, was er sagt, verniinftigerweise von seinem
Denken halten sollen. Wir haben unter Zuhilfenahme der Hinweise des spéte-
ren Wittgenstein fiir seine Grenzziehung zwischen sinnhaften und unsinnigen
Sétzen ein verstecktes Motiv gefunden, und wenn wir dieses beriicksichtigen
wiirden, miissten wir den Schluss ziehen, dass Wittgenstein eigentlich nicht
um des Sinns, sondern um der Exaktheit des Sinns der Sprache willen nichts
Religioses glauben und sagen mochte.

Wir kénnen hier nur mutmassen, aber meine Vermutung geht dahin, dass
auch das letztere fiir Wittgensteins Glaubensabstinenz noch nicht der wahre
Grund ist. Man kann sich nur schwer vorstellen, dass jemand, der eigentlich
glauben moéchte, aus solchen Erwadgungen allein auf einen religiésen Glauben
verzichten wiirde. Zudem hat Wittgenstein von den Sdtzen der Logik, den Sét-
zen der Religion und von allen anderen Sétzen, die wir unter dem Namen «un-
eigentliche Scheinsdtze» zusammengefasst haben, gleicherweise behauptet,
dass sie unsinnige Sitze seien, und wir verfiigen iiber geniigend Indizienmate-
rial um annehmen zu diirfen, dass er sich des religiosen Glaubens enthielt. Es
ist aber, der Konsequenzen des von uns aufgefundenen Sinnkriteriums zum
Trotz, absurd anzunehmen, dass er auch das, was die Siatze der Logik und die
Satze des Tractatus sagen wollen, nicht geglaubt hat. Wenn es sich aber so ver-
hélt, dann hat Wittgenstein hier Dinge, deren Gleichartigkeit er behauptet
hat, wesentlich ungleich behandelt. Dies muss Griinde haben, die wir in seinen
frithen Schriften aber vergeblich suchen.

2. Eine Rehabilitation des religiosen Glaubens?
Zu Beginn der dreissiger Jahre sah sich Wittgenstein nach einer ldngeren

Zeit philosophischen Schweigens veranlasst, an seiner Konzeption der Spra-
che eine grundlegende Revision vorzunehmen. Von ihr kann vielleicht am

treffendsten gesagt werden, dass die Entdeckung des sprechenden Subjekls

138



sie motiviert habe. Im Tractatus war das Subjekt ja als irrelevant aus der Be-
trachtung herausgefallen. Das «Wesen» der Sprache wurde darin gesehen,
gegenstdndliche Welt isomorph abbilden zu kénnen, und dies vermochte sie
auch dann, wenn niemand sich ihrer bediente, genauso wie ein Spiegel einen
Gegenstand auch dann widerspiegeln kann, wenn niemand auf den Spiegel
schaut. Mit Wittgensteins spédter Entdeckung des Subjekts, welches zwischen
Sprache und Wirklichkeit steht und auf nicht ganz durchschaubare Art deren
gegenseitige Beziehungen organisiert, geht die Entdeckung derjenigen Ver-
standesmechanismen einher, die fiir Fehlleistungen wie derjenigen des Uber-
sehens des sprechenden Subjekts die Ursache sind und - nach Wittgenstein -
immer wieder sein werden: Verstandesmechanismen, die auf einem Missver-
stehen des wirklichen Funktionierens der Sprache beruhen. Wlttgenstems
zweite Phllosophle ist grosstenteils der Versuch, dieses Funktionieren seiner
allgemeinen Form nach zu beschreiben. Wir kénnen nun nicht umhin, uns die
wesentlichen Ziige dieser Beschreibung vor Augen zu fiihren, dies umso mehr,
als sie solcher Art sind, dass sie einer Rehabilitation, wenn vielleicht auch
nicht des rellg__lgsen Glaubens, so ]edenfalls der rellglosen Sprache glelchkom-
men.

—

2.1. Die Rehabilitation der religiosen Sprache

Nach Wittgensteins «transzendentaler Wende» konnte seine Antwort auf ?
die Frage, ob ein Satz Sinn hat oder nicht, nicht mehr davon abhéngen, ob die |
Struktur des Satzes mit der Struktur der Wirklichkeit identisch ist oder nicht.
Denn die Sprache konnte nun nicht mehr reines Abbild der Realitét sein, son- E
dern musste vielmehr als eines ihrer Konstituentien begriffen werden. Wenn '«
aber wir als sprechende Subjekte es sind, die mittels der Sprache die Struktur
der Wirklichkeit festlegen, dann sind auch wir es, die den Sétzen ihren Sinn
geben. Wir tun dies durch die Art und Weise, wie wir sie verwenden. «Die Be-
deutung eines Wortes», heisst es in den Philosophischen Untersuchungen,
«ist sein Gebrauch in der Sprache» (PU Nr.43). Wenn aber die Bedeutung der
Worter durch unseren Gebrauch bestimmt wird, dann auch die Bedeutung der
Sétze. Fiir den spdteren Wittgenstein sind die Elemente der Sprache - Aus-
rufe, Worter, Satze — mit den Werkzeugen einer Werkzeugkiste vergleichbar
(vgl. PU Nr.11): So wie die Werkzeuge der Kiste von sich aus nichts bewirken,
sondern immer des Handwerkers bediirfen, der etwas mit ihnen bewirkt, tun
auch die Elemente der Sprache von sich aus nichts, sondern immer ist es der
Sprechende, der etwas mit ihnen tut. Und wie der Handwerker ein Werkzeug
auf verschiedene, wenn auch nicht auf beliebige Weise verwenden kann, kann
der Sprechende ein Element der Sprache zwar nicht beliebig, aber jedenfalls
auf verschiedene Weise verwenden. Mit dem Mittel der Sprache als solcher las-

139



sen sich - neben der Operation des Beschreibens von materieller Wirklichkeit
-so disparate Operationen vornehmen wie z. B. befehlen, iiber einen Vorgang
Vermutungen anstellen, eine Geschichte erfinden, Theater spielen, Rétsel
raten, einen Witz machen, bitten, danken, fluchen, griissen, beten (vgl. PU
Nr.23). Die Operation des Beschreibens von materieller Wirklichkeit scheint
uns die unter ihnen am wemgsten rédtselhafte zu sein, was wohl die Ursache
dafiirist, dasssie nicht selten, wieim Tractatus, als die einzig mo6gliche sprach-
liche Operation iiberhaupt angesehen worden ist.

Die verschiedenen sprachlichen Operationen sind nicht durch die Verwen-
dung spezifischer Worter, sondern vielmehr durch die Regeln, nach denen
ihre Worter verwendet werden, voneinander zu unterscheiden. Eine sprach-
liche Operation ist durch Regeln festgelegt wie ein Zug beim Schachspiel
durch die Regeln des Schachspiels. Wittgenstein spricht deshalb von den ver-
schiedenen Typen sprachlicher Operationen als von «Sprachspielen». Die
Sprache gilt ihm als ein Gesamt von verschiedenen Sprachspielen, von denen
jedes, genau wie die gewohnlichen Spiele, seine je eigenen Regeln hat. Die Re-
geln der Sprachspiele bilden, ebenso wie die Regeln der gewOhnlichen Spiele,
ein «kompliziertes Netz von Ahnlichk_tgj;_en, die einander iibergreifen und
kreuzen» (PU Nr.66), und sie sifd, ebenfalls den gewdhnlichen Spielen ver-
gleichbar, nicht immer bis ins letzte festgelegt, sondern konnen der Praxis ge-
wissermassen «eine Hintertiir offenlassen» (UeG Nr.139): Sprachspiele sind
verdnderlich, alte Sprachspiele konnen verschwinden, und neue kénnen er-
funden werden.

Das Gesamt der Regeln eines Sprachspiels nennt Wittgenstein die «Gram-
matik» dieses Sprachspiels, oder genauer: seine «Tiefengrammatik». Er
unterscheidet zwischen «Oberfldchengrammatik» und «Tiefengrammatik»
in der folgenden Weise: Die Oberflichengrammatik ist jene Grammatik,
die wir alle im Sprachunterricht gelernt haben. Sie handelt von der Verwen-
dungsweise der Worter im Satz und st in allen Sprachspielen einer bestimmten
Sprache die gleiche. Die Tiefengrammatik hingegen handelt von der Verwen-
dungsweise der Worter und Sitze im Leben, und sie ist von Sprachspiel zu
Sprachspiel verschieden (vgl. PU Nr.664). Ein Sprachspiel beschreiben heisst
darum, seine Tiefengrammatik beschreiben.

Der Sinn eines Satzes liegt fiir den spéateren Wittgenstein in seiner Verwen-
dung, und von dieser Verwendung unterstellt er, dass sie sich innerhalb eines
durch Regeln mehr oder weniger vollstdndig festgelegten Sprachspiels ab-
spielt. Wenn er ein Kriterium des sinnhaften Satzes formuliert hétte, oder wie
man nun besser sagen wiirde: des sinnhaften sprachlichen Ausdrucks, miisste
es daher folgendermassen lauten: Ein sprachlicher Ausdruck hat dann und
nurdann Sinn, wenn er Bestandteil eines Sprachspiels ist. Es ist aber unsicher,
ob dieses Kriterium wirklich von Bedeutung ist, denn es kann nur dann von

140



Bedeutung sein, wenn es auch sprachliche Ausdriicke gibt, die nicht Bestand-
teil eines Sprachspiels sind. Die Wittgensteininterpretation steht hier vor einer
Schwierigkeit, die als «Privatsprachenproblem» schon einige Aufmerksam-
keit auf sich gezogen hat. Soweit wir aber die Frage nach der Sinnhaftigkeit
des religiosen Sprechens stellen, sind wir von diesem Problem nicht betroffen
und wollen es deshalb nicht weiter verfolgen.

Fiir den spateren Wittgenstein ist das meiste religiose Reden, wenn viel-
leicht auch nicht jedes, ein regelgemésses Reden, welches in seiner spezifi-
schen regelgeméissen Verwendung der Elemente der Sprache seinen Sinn fin-
det. Es gibt fiir ihn unzweifelhaft ein religidses Sprachspiel, oder, wenn man
den Begriff etwas enger fasst: mehrere religidse Sprachspiele, von denen eines
oder einige sogar von der Art sind, dass inihnen geglaubt wird, dass etwas Be-
stimmtes im Religiosen der Fall sei. Wenn ein Bekannter von uns fiir immer
nach China reisen wiirde und beim Abschied zu uns sagte, dass wir uns viel-
leicht erst nach dem Tod wiedersehen wiirden, so Wittgenstein in den 1938 ge-
haltenen Lectures on Religious Belief, dann wiirde diese Rede nicht allein die
Zuneigung unseres Bekannten zu uns zum Ausdruck bringen, sondern dar-
iiber hinaus auch seinen religiésen Glauben. «It says what it says. Why should
you be able to substitute anything else?» (LRB S.71). Und an anderer Stelle:
«Why shouldn’t one form of life culminate in an utterance of beliefin a Last
Judgement?» (LRB S.58, Hervorhebung von mir). Die erste Sprachkonzep-
tion Wittgensteins hatte noch die Konsequenz, dass es nicht nur kein sinnhaf-
tes religioses Reden geben konnte, sondern auch keinen sinnhaften religiosen
Glauben. Beides ist nach der zweiten Konzeption jetzt moglich: Sie gewédhr-
leistet nicht nur, dass man im Religidsen mit Sinn reden, sondern auch, dass
man assertorisch mit Sinn reden kann. Denn das Sprachspiel des assertori-
schen religiosen Redens wird gespielt, und was immer man sonst dazu sagen
will: Was im Rahmen dieses Sprachspiels gedussert wird, ist jedenfalls etwas,
das Sinn hat. Wenn man aber mit Sinn etwas Religioses bejahen kann, dann
kann man auch einen sinnhaften religiosen Glauben haben. Damit ist aller-
dings noch nichts dariiber ausgesagt, ob man verniinftigerweise auch darf
oder durfte, was man kann.

2.2. Grammatische Missverstindnisse

Wenn ein Sprachspiel so etwas wie eine Familie sprachlicher Operationen
darstellt, die durch eine Gruppe von Regeln festgelegt sind, dann kénnte man
meinen, es sei ausgeschlossen, innerhalb eines Sprachspiels einen formalen
Fehler zu begehen. Was immer jemand innerhalb eines Sprachspiels unter-
nimmt, ist ja durch Regeln bestimmt, und wie sollte man gegen das in sich
Regelgemisse irgendwelche formalen Einwédnde erheben kénnen! Nehmen

141



wir an, jemand sagte etwas von der Art, welches wir iiblicherweise als logi-
schen Fehler bezeichnen. Er wiirde auf unseren Vorwurf hin geltend machen,
er spiele eben ein Sprachspiel, welches unter anderem auch durch die Regel de-
finiert sei, dass in gewissen Fillen die Regeln der Logik missachtet werden
diirften. Wir miissten uns in diesem Fall geschlagen geben. In weniger gesuch-
ten Fillen konnte es aber sein, dass der Sprechende uns darin zustimmen
wiirde, einen logischen Fehler begangen zu haben: dass er eigentlich ein
logisch einwandfreies Sprachspiel spielen wollte und ihm dies nicht ganz
gelungen sei. Es kann aber jemand einen logischen Fehler begehen und den-
noch ein Sprachspiel spielen, welches wir vollig zu recht als «logisches»
Sprachspiel bezeichnen wiirden, genauso wie wir von einem, der ab und zu
einen Rechenfehler macht, dennoch zu recht sagen, dass er rechnet. Das
Sprachspiel ist durch seine Regeln definiert, und partielle Verstosse gegen
diese Regeln, gegen seine Grammatik, machen es nicht schon zu einem ande-
ren Spiel.

Wittgenstein spricht im Zusammenhang der Grammatik der Sprachspiele
noch von einer weit problematischeren Art von Fehlern als den eben genann-
ten. Sie bestehen, als «grammatische Missverstandnisse», nicht in eher zufil-
ligen Verstossen gegen die Regeln eines Sprachspiels, sondern, so befremdlich
es vielleicht klingen mag, in unausweichlichen. Grammatische Missverstand-
nisse bestehen im Spielen eines Sprachspiels, dessen Regeln frither oder spéter
mit Notwendigkeit verletzt werden miissen - weil sie inkompatibel sind. Ein
solches Sprachspiel, welches man «tiefengrammatisch widerspriichlich» nen-
nen konnte, ist eine Mischform aus zweli, fiir sich genommen, tiefengramma-
tisch widerspruchsfreien Sprachspielen, deren Regeln aber zusammengenom-
men nicht vollstdndig miteinander vereinbar sind. Es ist die gleiche Oberfli-
chengrammatik der beiden Sprachspiele, die zu deren Fusion Anlass gibt,
indem sie den Anschein erweckt, es handle sich bei den beiden im Grunde um
ein und dasselbe Spiel. Wer ein tiefengrammatisch widerspriichliches Sprach-
spiel spielt, gerét frither oder spéter in Schwierigkeiten, aus denen nur eine tie-
fengrammatikalische Reflexion ihm wieder heraushelfen konnte. Ebendiese
wird ihm aber oft genug durch die fortgesetzte « Verhexung» seines Verstandes
durch die Oberflichengrammatik versperrt, und der solcherart Irregefiihrte
wird dann geneigt sein, seine Schwierigkeiten insgeheim unter den Teppich des
Vergessens zu kehren. Grammatische Missverstdndnisse scheinen eine uner-
schopfliche Quelle menschlichen Selbstbetrugs zu sein.

Will man Wittgenstein folgen, so ist das religiose Sprachspiel fiir Vermen-
gungen mit anderen, nicht vollstdndig mit ihm kompatiblen Sprachspielen
ganz besonders anfillig. Es ist ein ausserordentlich problematisches Sprach-
spiel: Es soll die Beziehungen des Menschen zum Transzendenten widerspie-
geln, ist aber auf das Material der sprachlichen Verkehrsformen des Men-

142



schen mit dem Immanenten angewiesen, die es sich fiir seine besonderen
Zwecke gewissermassen zurechtbiegen muss. Das religiose Sprachspiel stellt
ein Amalgam aus mehreren nicht-religiosen Sprachspielen dar, und es er-
staunt, wenn man die Verfiihrungskraft der Oberflachengrammatik in Rech-
nung stellt, keineswegs, wenn es nicht immer schon als tiefengrammatisch
widerspruchsfreies Sprachspiel gespielt wird. Ein solches zu spielen scheint
jedenfalls an die grammatische Disziplin hochste Anforderungen zu stellen.

Im Zusammenhang des religiésen Sprachspiels erwdhnt Wittgenstein zwei
hauptsédchliche grammatische Missverstdndnisse, die nicht nur zwischen reli-
gios Glaubenden und Nichtglaubenden, sondern auch zwischen Glaubenden
selbst immer wieder zu unniitzen Querelen Anlass gegeben haben. Das erste
und wichtigste besteht im Missachten des nicht hintergehbaren bildhaften
Charakters des religidsen Sprachspiels. Auf diesen hatte Wittgenstein schon
in der Lecture on Ethics, freilich noch ohne das religiése Sprachspiel als sinn-
haftes anzuerkennen, aufmerksam gemacht:

«All religious terms seem [...] to be used as similes or allegorically. For when we speak of God
and that he sees everything and when we kneel and pray to him all our terms and actions seem to be
parts of a great and elaborate allegory which represents him as a human being of great power
whose grace we try to win, etc.» (LE S.9).

Mit der religiésen Verwendung von urspriinglich nicht religiésen Aus-
driicken meint der religiés Sprechende immer etwas weniger und zugleich
immer etwas mehr, als der nicht religidés Sprechende mit ihnen meint. Man
versteht aus diesem Grund ein religioses Bild erst dann, wenn man weiss, wel-
che «Konsequenzen» aus ihm zu ziehen sind, und welche nicht. «Are eye-
brows going to be talked of, in connection with the Eye of God?», fragt Witt-
genstein rhetorisch (LRB S.71). Aber nie ldsst sich genau angeben, bis zu wel-
chem Punkt ein religitses Bild noch stimmt und von welchem Punkt an es
nicht mehr stimmt, denn um dies wissen zu konnen, miissten wir das, was wir
mit den religiésen Metaphern meinen, auch auf nicht-metaphorische Weise
ausdriicken konnen, was aber unmdoglich ist (vgl. LE S.10). Dieses prinzipiell
bildhaften Charakters wegen eignet dem religiésen Sprachspiel eine ausserge-
wohnliche Unschérfe: «Man kann von religiosen Gleichnissen sagen, sie
bewegen sich am Rande des Abgrundes» (VB S.61). Religios sprechende Men-
schen konnten sehr vielen Missverstdndnissen zuvorkommen, meint Wittgen-
stein, wenn sie diese Unschéarfe ihres Sprachspiels nicht verheimlichen wiir-
den: «Anders wire es, wenn auf Schritt und Tritt offen gesagt wiirde: <Ich
brauche dies als Gleichnis, aber schau: hier stimmt es nicht>. Dann hitte man
nicht das Gefiihl, dass man hintergangen wird, dass jemand versucht mich
auf Schleichwegen zu iiberzeugen» (VB S.62). Nun ist natiirlich der metapho-
rische Charakter der religiosen Sprache der Religionsphilosophie langst be-

143



kannt gewesen. Die mittelalterliche Scholastik hat nicht nur aufihn hingewie-
sen, sondern dariiber hinaus in ihrer Lehre vom vierfachen Schriftsinn auch
versucht, durch subtile Distinktionen sein Wesen zu erfassen®. Was aber in
Vergessenheit geraten ist, muss man wieder entdecken, und das Wiederent-
deckte muss auch wieder gesagt werden, zumal dann, wenn fiir seine Verbrei-
tung weiterhin gute Griinde bestehen.

Wenn das religiose Sprachspiel ein metaphorisches ist, kann die Verwen-
dung seiner Bilder nicht invariabel sein. Sie sind variabel denn sie haben jaf ﬁr
gioses im Raum des Pradikativen widerzuspiegeln und festzumachen und es
ist durchaus SO, dass der glelche Dienst fiir den gleichen religiosen Menschen
durch verschiedene Bilder erfiillt werden kénnte (vgl. LRB S.71). Religidse
Menschen wiirden deshalb, statt den Wortlaut ihrer Rede zu kanonisieren,
besser sagen, dass sie aus gewissen Griinden geneigt seien, diese Bilder zu ver-
wenden, dass aber andere Bilder fiir sie im wesentlichen den gleichen Dienst
versehen kénnten. «Und», so konnten sie mit Wittgenstein hinzufiigen, «auf
den Dienst kommt es an» (PU S.489).

Das zweite Missverstdndnis der Grammatik des religiosen Sprachspiels, auf
welches Wittgenstein seinen Finger legt, besteht darin, dass der religidse
Glaube, dass etwas Bestimmtes der Fall ist, fiir begriindbar gehalten wird. Der
religios Glaubende sieht sich der Verfithrungskraft der Oberfldchengram-
matik wegen durch fremde Herausforderung oder aus sich selbst leicht in die
Lage versetzt zu meinen, sein religioser Glaube miisse sich, wie der gewohnli-
che Tatsachenglaube, begriinden lassen, das nicht-evidente Religidse liesse
sich im Riickgang auf evidentes Nicht- Rehgloses einsichtig machen. Wer sich
auf die Herausforderung einldsst, statt sie als Irref ithrung durch die Oberfl-
chengrammatik zu entlarven und zuriickzuweisen, wird immer etwas Unmog-
liches versuchen: die prinzipiell nicht iiberbriickbare K/uft zwischen Imma-
nenz und Transzendenz zu iiberbriicken. Und dies durchaus zum Schaden sei-
nes religiosen Glaubens:

«The point is that if there were evidence, this would in fact destroy the whole business. Any-
thing that I normally call evidence wouldn’t in the slightest influence me. Suppose, for instance,
we knew people who foresaw the future; make forecasts for years and years ahead; and they
described some sort of a Judgement Day. Queerly enough, even if there were such a thing, and
even if it were more convincing than I have described but, belief in this happening wouldn’t be at
all areligious belief. Suppose that I would have to forego all pleasures because of such a forecast.
If I do so and so, someone will put me in fires in a thousand years, etc. I wouldn’t budge. The best
scientific evidence is just nothing. A religious belief might in fact fly in the face of such a forecast,
ansisay «No. There it will break down>» (LRB S.56).

8 Vgl. beispielsweise Thomas von Aquin, Summa theologiae I, q.1, a.10. In unserem Zusam-
menhang verdient die Untersuchung des «sensus allegoricus» besondere Erwidhnung.

144



Was immer im Zusammenhang des religidsen Glaubens aus Begriindungs-
oder Beweisversuchen resultiert — es handelt sich dabei um nichts als um
«Aberglauben» (vgl. LRB S.59), der eine Art falscher Wissenschaft und eine
Art Falscher Religion zugleich darstellt: eine Vermischung von Regeln zweier
Sprachspiele, die nicht vollstindig kompatibel sind. Ihre Inkompatibilitét
zeigt sich z. B. darin, dass es absurd wére, im religiosen Sprachspiel die Wen-
dung <nun ja vielleicht, vielleicht aber auch nicht» zu verwenden, die doch im
Sprachspiel des empirischen Glaubens ihren angestammten Platz hat (vgl.
LRB S.56). Wo aber nichts zu vermuten ist, ist auch nichts zu begriinden, und
zwar durch keinerlei Evidenz, auch nicht durch historische, wie sie in vielen
Religionen geltend gemacht worden ist und wird. Wenn diese Religionen vom
Aberglauben befreite, echte Glaubensreligionen werden wollten, wire ihr
Verzicht auf historische Evidenz unabdingbar. Sie wiirden, meint Wittgen-
stein, durch diesen Verzicht viel gewinnen und nichts verlieren:

«So sonderbar es klingt: Die historischen Berichte der Evangelien kénnten, im historischen
Sinn, erweislich falsch sein, und der Glaube verlére doch nichts dadurch: aber nicht, weil er sich
etwa auf <allgemeine Vernunftwahrheiten> bezoge!, sondern, weil der historische Beweis (das
historische Beweis-Spiel) den Glauben gar nichts angeht. Diese Nachricht (die Evangelien) wird
glaubend (d.h. liebend) vom Menschen ergriffen. Das ist die Sicherheit dieses Fiir-wahr-haltens,
nicht Anderes» (VB 5.68).

Einen religiosen Glauben gewinnen heisst, ihn als ganzen leidenschaftlich
ergreifen und an ihm festhalten (vgl. VB S.124). Dieses Ergreifen ist ein «tat-
sidchlicher Vorgang im Leben des Menschen» (vgl. VB S.59), aber er stellt kei-|
nen Erkenntnisvorgang dar. Es begleiten ihn keine verniinftigen Griinde, son-|
dern allenfalls Ursachen, und das Bediirfnis nach Griinden entsteht erst im
nachhinein: wenn das Problematische an ihm entdeckt worden ist und zum
Verschwinden gebracht werden mdochte (vgl. VB S.163). Wenn Nichtglau-
bende nach Griinden verlangen und Glaubende sie beizubringen versuchen,
wird die Tiefengrammatik des Sprachspiels des religiésen Glaubens von bei-
den gleicherweise verletzt. Thr Streit ist dann ein Scheingefecht, welches an
ihrer wirklichen Differenz vorbeizielt. Diese besteht ja nicht darin, dass der
eine etwas Bestimmtes glaubt und der andere das Gegenteil; sondern dort, wo
der eine etwas glaubt, glaubt der andere nicht etwas anderes, sondern viel-
mehr nichts (vgl. LRB S.55). Sie besteht darin, dass der eine ein Sprachspiel
spielt, welches der andere in toto zuriickweist. Der Widerspruch der beiden ist
ein Sc:\l_lililw1derspruch denn wndersprechen kann man nur innerhalb eines
Sprachsplels und wenn die beiden eine echte Debatte fithren wollten miissten
sie Zusammen in ein Meta-Sprachspiel eintreten, in welchem sie erortern wiir-
den, ob man das Sprachspiel des religiésen Glaubens iiberhaupt spielen soll
oder nicht.

Wenn das, was der religiose Glaube sagt, weder unmittelbar evident noch

145



durch unmittelbar Evidentes begriindbar ist, dann ist es weder wahr noch
falsch. Diese Wahrheitsunfahigkeit des religiosen Glaubens ist von religions-
kritischer Seite hdufig als vollige Willkiirlichkeit interpretiert und als solche
gegen ihn geltend gemacht worden®. Dem wiirde Wittgenstein sich nach-
driicklich widersetzen. Religiose Glaubensaussagen konnen fiir ihn zwar
weder wahr noch falsch sein, sind aber dennoch nicht willkiirlich. Er konnte
sie «addquat» bzw. «inaddquat» nennen, oder genauer: mehr oder weniger
addquat bzw. inadidquat, und der Grad ihrer Adidquatheit wiirde dann die
Qualitat des «Dienstes» bezeichnen, den sie fiir einen Glaubigen erfiillen.
Dieser besteht darin, dessen vorpréadikativ verfasste Religiositdt im Bereich
des Pradikativen widerzuspiegeln, was der bildhaften Natur der Mittel wegen
zwar auf verschiedene, aber keinesfalls auf beliebige Weise geschehen kann.
Die Ubersetzung muss ja eine Ubersetzung des zu Ubersetzenden sein, und das
zu Ubersetzendeist in jedem Fall fest vorgegeben. Wenn aber die Ubersetzung
adidquat oder inaddquat, gut oder schlecht sein kann, dann muss es auch einen
Diskurs geben, der auf spezifische Weise das Richtige und Falsche des religio-
sen Sprechens, bewege es sich in einem Sprachspiel des Glaubens oder nicht,
zu bestimmen versucht. Man konnte diesen Diskurs das «theologische
Sprachspiel» nennen, an welchem tibrigens nicht nur religiés Sprechende,
sondern auch nicht religiés Sprechende teilnehmen kénnten, sofern sie nur
das, was die Sprechenden bewegt, verstehen — weil auch sie es kennen.

Die in ein religitses Sprachspiel zu iibersetzenden Gefiihle und Dispositio-
nen sind allerdings bei verschiedenen religiésen Menschen verschieden. Sie
sind fiir Wittgenstein wesentlicher Bestandteil dessen, was er die «Lebens-
form» nennt: Sie gehen mit dem Gesamt des menschlichen Fiihlens, Denkens
und Handelns auf eigentiimliche Weise zusammen und kénnen darum von
Kultur zu Kultur, von Epoche zu Epoche, ja letztlich von Person zu Person
variieren. Die Vielfalt der tatsdchlichen religiésen Sprachspiele geht darum
nicht auf historischen Zufall zuriick, sondern gewissermassen auf historische
Notwendigkeit. Um im Religidosen das Addquate zu finden, meint Wittgen-
stein, sei es bisweilen sogar angebracht, zu experimentieren: «I believe it is
right to try experiments in religion. To find out, by trying, what helps one and
what doesn’t»1%, Wenn die Theologien die Aufgabe wahrnehmen, statt durch
Experiment durch Diskurszu bestimmen, was im Religitsen das Addquateist,
dann miissen ihre Antworten in jeder konkreten historischen und gar indivi-
dualgeschichtlichen Situation andere sein. Sie diirfen sich dann durch Glau-

9 So z.B. von Kai Nielsen, der im iibrigen meinte, das Ubersehen dieser Willkiirlichkeit auch
Wittgenstein anlasten zu miissen. Kai Nielsen, The challenge of Wittgenstein. An examination
of his picture of religious belief, in: Studies in Religion 3 (1973) 41.
0 M.0cC. Drury, «Conversations with Wittgenstein», in: Rush Rhees (Hg.), Ludwig Wittgen-
stein. Personal Recollections, Oxford 1981, S.179.

146



benstraditionen, wenn nicht im Fundus dieser selbst die Vielfalt der Méglich-
keiten bereits enthalten ist, in ihrer Arbeit nicht vollstdndig bestimmen lassen.
Denn die Lebensform ist in Bewegung, und Traditionen laufen Gefahr, an
verdanderten religiosen Bediirfnissen, welche die Folge verdnderter Lebens-
formen sind, vorbeizuzielen.

2.3. Zwei Formen der Religion

Die bisherige Menschheitsgeschichte ist glaubwiirdig als Prozess fort-
schreitender Rationalisierung, als Vorgang zunehmender Ausdifferenzierung
anfa.ngllch difTus vermischter Geltungsbereiche der Vernunft ausgelegt wor-
den!!, Auch unser Jahrhundert hat diesen Weg noch beschritten, und wir diir-
fen von Wittgensteins Sprachphilosophie im allgemeinen und seiner Untersu-
chung des religiésen Diskurses im besonderen ohne Vorbehalt sagen, dass sie
Marksteine auf diesem Weg darstellen. Die Rationalisierungsleistung, die er
erbracht hat, ist allerdings nicht mehr nur als «Ausdifferenzierung von Gel-
tungssphiren der Vernunft» zu bezeichnen, sondern allgemeiner: als Ausdif-
ferenzierung von Sprachspielen durch gegenseitige Abgrenzung ihrer Regeln.

Zur Leistung der Rationalisierung gehort es auch, Neues zu schaffen und
Uberkommenes als Veraltetes zuriickzulassen. Auch das Stiick Weges, wel-
ches Wittgenstein uns vorangegangen ist, ist von tiberlebten Denkformen, die
nun gewissermassen ins Museum der Kulturgeschichte gehoren wiirden, ge-
sdumt. Er gab sich aber beziiglich ihres Verschwindens kaum Illusionen hin
und mochte nicht einmal recht mit der Gefolgschaft der Philosophen rechnen,
was ihn wohl zur Notiz veranlasste: «Moge Gott dem Philosophen Einsicht
geben in das, was vor aller Augen liegt» (VB S.123). Was vor aller Augen liegt,
ist das natiirliche, alltidgliche Funktionieren der Sprache, und wenn es «einge-
sehen» wiirde, koénnten als erste all jene kiinstlichen Sprachspiele, die von
Wittgenstein manchmal «philosophisch» oder «metaphysisch», von uns aber
besser «pseudophilosephisch» genannt werden, gar nicht mehr gespielt wer-
den und miissten aus dem Repertoire der zulédssigen Sprachspiele verschwin-
den. Denn es sind Sprachspiele, die dadurch entstehen, dass die Elemeénte der
Sprache in tiefengrammatisch blinder Weise ihrem angestammten natiirli-
chen Sprachspiel entrissen und im Labor der «Pseudophilosopheny, fiir wel-
che uns der frithe Wittgenstein selbst ein Beispiel gegeben hat, nach ihrem
«Wesen» befragt werden.

Zu den Sprachspielen, die nach Wittgensteins tiefengrammatischer Ausdif-
ferenzierung aus dem Repertoire eines aufgeklirten Zeitgenossen gestrichen
werden miissten, geho6ren auch einige der religiosen. Es sind dies all jene, die

11 Siehe Jiirgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt a.M, 1981.

147



mit den beschriebenen grammatischen Missverstdndnissen belastet sind.
Einige religiose Sprachspiele erweisen sich aber als tiefengrammatisch unta-
delig und vermoégen den Test der Sprachkritik zu bestehen. Zu ihnen gehéren
die Sprachspiele des Betens, des Fluchens, und sicher auch das Sprachspiel des
Erzdhlens religioser Geschichten. Gehort zu ihnen nun auch das von Wittgen-
stein bereinigte Sprachspiel des Glaubens an das, was diese Geschichten
sagen, das Spiel des Bekennens dieses Glaubens?

Dass es verniinftig sei, das Sprachspiel des religiosen Glaubens zu spielen,
wird von Wittgenstein unmissverstdndlich verneint, und er verweist in diesem
Zusammenhang auf ein nicht unbedeutendes Zeugnis: «Anyone who reads
the Epistles will find it said: not only that it is not reasonable, but that it is
folly. Not only it is not reasonable, but it doesn’t pretend to be» (LRB S.58).
Es mag hier der erste Korintherbrief des Apostels Paulus angesprochen sein,
in welchem dieser den Christenglauben eine «Torheit» nennt (I, 17-23). Was
der Apostel fiir Griinde haben mochte, den religiosen Glauben als unverniinf-
tig zu bezeichnen, sei hier dahingestellt. Welches aber sind Wittgensteins
Griinde fiir dieses Verdikt? Der Umstand, dass der religiose Glaube prinzipiell
unbegriindbar ist, kann jedenfalls nicht der Grund sein, denn dies gegen ihn
vorzubringen, wére ein grammatisches Missverstdndnis. Die Unverniinftig-
keit des religiosen Glaubens muss fiir Wittgenstein vielmehr darin bestehen,
dass er in einem tiefengrammatisch widerspriichlichen Sprachspiel behei-
matet ist, und dessen Widerspriichlichkeit kann nur darin bestehen, dass es
sich beim religiosen Glauben um einen Glauben handelt, dass so-und-so in der
aussersubjektiven Welt der Fall sei, und zugleich um einen Glauben, von dem
der aufgeklarte Glaubende weiss, dass sein Inhalt - als geglaubter, nicht als
verstandener Inhalt - letztlich pr1vat ist. Listen wir um der besseren Ubersicht
willen die bei Wittgenstein angesprochenen Figenschaften des aufgeklirten
religiosen Glaubens auf. Er ist

(a) ein Glaube, dass so-und-so in der aussersubjektiven Welt der Fall sei,

(b) ein Glaube, von dem der Glaubende weiss, dass sein Ausdruck variabelist,

(c) ein Glaube, von dem der Glaubende weiss, dass er als solcher weder un-
mittelbar evident noch im Riickgang auf Evidentes begriindbar ist,

(d) ein Glaube, von dessen Inhalt der Glaubende weiss, dass er eine addquate
sprachliche Ubersetzung vorpradikativer Bestdnde sein muss und als ge-
glaubter Inhalt letztlich privat ist.

Wenn ein grammatisch aufgeklarter Glaubender glaubt, dass so-und-so in
der aussersubjektiven Welt der Fall sei, dann schliesst er aus, dass anderes der
Fall sei, weiss aber, dass ein anderer Glaubender von diesem Ausgeschlosse-
nen mit gleichem Recht glauben kann, dass es der Fall sei. Einen solchen Glau-
ben zu haben und zu dussern, bedeutet noch immer, auch nach Wittgensteins

148



grammatischen Verbesserungsvorschldgen, ein Sprachspiel zu spielen, wel-
ches inkompatible Regeln aufweist, ein Sprachspiel, welches tiefengramma-
tisch widerspriichlich bleibt und bleiben muss, weil sein letzter Widerspruch
unaufhebbar ist.

Wittgensteins frithe Philosophie ist eine ernstzunehmende Begriindung fiir
ihre These, dass man verniinftigerweise weder etwas ReligiGses sagen noch
glauben sollte, schuldig geblieben. Seine Spatphilosophie behauptet nur noch
die Unvernunftigkeit des religidsen Glaubens, und sie liefert fiir diese Be-
hauptung einen plausiblen Grund: Es ist deshalb unverniinftig, einen religio-
sen Glauben zu haben, weil er in einem tiefengrammatisch prinzipiell wider-
spriichlichen Sprachspiel beheimatet ist, und weil es eine Verletzung der Tu-
gendpflicht der Vernunft ist, ein solches Sprachspiel zu spielen.

Wir verfiigen iiber gentigend Indizienmaterial, um annehmen zu diirfen,
dass Wittgenstein aus seinen theoretischen Erwagungen auch die praktische
Konsequenz gezogen und sich jedes religiésen Glaubens enthalten hat, und
dies, wohlbemerkt, ohne aufzuhoren ein religioser Mensch zu sein. Seine Reli-
giositét ist von Freunden, wie ich meine nicht ganz zutreffend, als «possibility
of religion»'? oder auch als «wortloser Glaube»!? bezeichnet worden. Besser
wiirde man von glaubenslqser Religion sprechen, von welcher wir uns im An-
schluss an unsere Untersuéhungen nun das folgende Bild machen kénnen: Die
glaubenslose Religion ist eine solche, die in vorpradikativen Gefiihlen und
Dispositionen besteht, welche in Sprache und Glaube Ausdruck und Halt
suchen, aber vom Subjekt aus Griinden der Vernunft nur zur assertorisch un-
verbindlichen Sprache, aber nicht zum assertorisch verbindlichen Glauben
hinzugelassen werden. Wittgenstein gibt Beispiele fiir dessen Moglichkeit:
«Wenn ich, der ich nicht glaube, dass es irgendwo menschlich-iibermensch-
liche Wesen gibt, dieman Gétter nennen kann - wennich sage: <ch fiirchte die
Rache der Gétter», so zeigt das, dass ich damit etwas meinen kann, oder einer
Empfindung Ausdruck geben kann, die nicht notwendig mit jenem Glauben
verbunden ist» (BFr S.240). Oder eines, das aus dem Vorwort der Philosophi-
schen Bemerkungen stammt: «Ich méchte sagen <dieses Buch sei zur Ehre
Gottes geschrieben», aber das wire heute eine Schurkerei, d.h. es wiirde nicht
richtig verstanden werden.» Es wiirde deshalb nicht richtig verstanden wer-
den, weil man es als Ausserung eines religi¢s Glaubenden und nicht als solche
eines Nichtglaubenden interpretieren wiirde.

Die glaubenslose Religion kann auf sprachliche Ausserungen aber auch
verzichten und sich stattdessen im rituellen oder auch im ganz gew6hnlichen
Handeln zeigen. Sie wirkt dann im Stillen, weswegen es bisweilen schwer sein

12 Norman Malcolm, Ludwig Wittgenstein. A Memoir, London 1958, S.72.
13 Paul Engelmann, Ludwig Wittgenstein. Briefe und Begegnungen, Wien und Miinchen 1970,
Kap. VIII.

149



wird, sie iiberhaupt als Religion zu erkennen und anzuerkennen. Ganz anders
verhélt es sich mit jener Art von Religion, die man als Glaubensreligion
bezeichnen konnte. Sie fiigt der glaubenslosen Religion, als ihrer Basis, einen
affirmativen Uberbau, einen Glauben hinzu, um dessentwillen und um dessen
problematischer Natur willen sie dann die Eigenschaft hat, viel zu reden und
viel iiber sich reden zu machen.

~ Wissentlich ein grammatisch widerspriichliches Sprachspiel zu spielen, ist
ein Verstoss gegen die Tugendpflicht der Vernunft, und Wittgenstein mochte
sich (vielleicht muss man hinzusetzen: konnte sich) im Fall des religiésen
Glaubens eines solchen Verstosses nicht schuldig machen. Vielleicht wider Er-
warten war er aber gerade in diesem Punkt anderen gegeniiber tolerant:
«Glaube Du! Es schadet nicht» (VB S.91). Er wusste, was fiir andere der reli-
giose Glaube bedeuten konnte, galt er ihm doch fiir schwerwiegende Fille exi-
stentieller Not als alleiniges Heilmittel: «Menschen sind in vorigen Zeiten ins
Kloster gegangen. Waren das etwa dumme, oder stumpfe Menschen? - Nun,
wenn solche Leute solche Mittel ergriffen haben, um weiter leben zu konnen,
kann das Problem nicht leicht sein!» (VB S.97). Den religiosen Glauben
untersagen zu wollen, und sei es vom ohnméchtigen Standpunkt der Vernunft
aus, wiirde heissen, die Schwere und Dringlichkeit des Problems, fiir welches
dieser die Losung sein kann, zu verkennen, und es wiirde bedeuten, eine
Losung zu bekdmpfen, fiir die es vom Standpunkt der Vernunft aus gar keinen
Ersatz gibt.

Anscheinend darf jemand in Ausnahmeféllen gegen die Tugendpflicht der
Vernunft verstossen und kann trotzdem ein verniinftiger Mensch bleiben,
solange er nur immer weiss, wann er gegen die Tugendpflicht der Vernunft ver-
stosst. Wenn man dies in Rechnung stellt, muss man zu den obengenannten
vier Wittgensteinschen Merkmalen (a) bis (d) des aufgekldrten religidsen
Glaubens ein fiinftes hinzufiigen und sagen: Der aufgeklirte religitse Glaube
ist
(e) ein Glaube, von dem der Glaubende weiss, dass er gegen die Tugendpflicht

der Vernunft verstosst, wenn er ihn glaubt.

Wenn aber die letzte Inkonsistenz des Sprachspiels des religiosen Glaubens
in Kauf genommen werden darf, diirfen dann nicht auch die vorletzte und alle
iibrigen ebenso in Kauf genommen werden? Wenn schon der aufgeklarte reli-
giose Glaube als ein noch immer problematischer vom Vernunftstandpunkt
aus toleriert werden soll, warum dann nicht auch der unaufgeklirte? Dies
wiirde die Bankrotterkldrung des Vernunftstandpunktes in Sachen der Reli-
gion bedeuten und entspricht Wittgensteins Meinung jedenfalls nicht. Er be-
sass fiir die Dispens von der Tugendpflicht der Vernunft rein pragmatische
Griinde, und diese reichen nur hin, um Ausnahmen, aber nicht, um ein gene-

150



relles laissez-faire zu gestatten. Es scheint deshalb nicht verfehlt zu sein, bei
Wittgenstein hier von einer Restriktion zu sprechen, die man als Gesetz des
Minimums bezeichnen konnte. Er schreibt z. B. von der christlichen Religion,
dass sie nur fiir den sei, «der unendliche Hilfe braucht, also nur fiir den, der
unendliche Not fiihlt» (VB S.91). Und zur Paulinischen Lehre von der Gna-
denwahl bemerkt er gar: «Gnadenwahl: So darf man nur schreiben unter den
fiirchterlichsten Leiden - und dann heisst es etwas ganz anderes. Aber darum
darf dies auch niemand als Wahrheit zitieren, es sei denn, er selbst sage es
unter Qualen» (VB S.63). Wittgenstein ist geneigt, im religidsen Sprachspiel
Verletzungen der Tugendpflichten der Vernunft durchaus zuzugestehen, aber
- Gesetz des Minimums - nicht iiber das notwendige Mass, nicht iiber die
Schwere und Dringlichkeit der dieses Sprachspiel motivierenden Lebenspro-
bleme hinaus. Andernfalls wiirde dieses Sprachspiel seine existentielle Grund-
lage verlieren und wiirde zur hohlen Farce, oder, wie man nach unserer Eror-
terung nun auch sagen koénnte: zu einem grammatischen Missversténdnis.

131



	Religion und Vernunft : eine Rekonstruktion von Wittgensteins Religionsphilosophie

