
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 45 (1986)

Artikel: Religion und Vernunft : eine Rekonstruktion von Wittgensteins
Religionsphilosophie

Autor: Portmann, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 45/1986

FRANZ PORTMANN

Religion und Vernunft
Eine Rekonstruktion von Wittgensteins Religionsphilosophie

Die Rezeption des Wittgensteinschen Beitrages zur Religionsphilosophie
hat, mehr noch als diejenige seines übrigen Werkes, einen ebenso bewegten
wie kontroversen Verlauf genommen. Dies wohl vor allem deshalb, weil es bei

Wittgenstein ein zwar ausserordentlich interessantes, aber nicht sehr umfängliches

religionsphilosophisches Material gibt, welches noch dazu bisweilen in
fragmentarischer und zumeist in ziemlich elliptischer Form gehalten ist.
Angesichts einer solchen Textlage ist die Möglichkeit divergierender Interpretationen

gross, und sie ist umso grösser, je weniger die einzelnen Texte in den

Gesamtzusammenhang der übrigen gestellt werden. Eine solche Gesamtsicht
ist aus Gründen der Editionsfolge für lange Zeit nicht möglich gewesen. Die
Publikation von Wittgensteins spezifisch religionsphilosophischen Texten

erfolgte zum einen nicht in der Reihenfolge ihrer Entstehung, und zum anderen

mit erheblicher Verzögerung. Heute scheint es um die Voraussetzungen
für eine Interpretation besser zu stehen. Das einschlägige Schriftmaterial des

Philosophen sollte nach der 1977 vorgenommenen Publikation der Vermischten

Bemerkungen durch G.H. von Wright nun vollständig vorliegen, und
zudem sind auch in letzter Zeit noch als zuverlässig zu erachtende und das Bild
der Wittgensteinschen Religionsphilosophie abrundende Sekundärquellen
veröffentlicht worden1, so dass es angebracht sein mag, Wittgensteins «Reli-

1 Es seien hier die wichtigsten einschlägigen Texte in chronologischer Reihenfolge ihrer
Publikation aufgeführt. Man muss dabei beachten, dass ein nicht unbedeutender Teil davon nicht
von Wittgensteins eigener Hand stammt, sondern von der Hand von Wittgensteins Gesprächspartnern

und Studenten, die von Wittgensteins Äusserungen Mitschriften oder Protokolle
anfertigten.

TLP Wittgensteins Sätze über Gott, den Sinn des Lebens und das Mystische am Schluss des

«Tractatus logico-philosophicus», den er 1918 fertiggestellt und 1921 selber veröffentlicht

hat. In: Schriften I, Frankfurt a.M. 1960.
LE Der Vortrag, den Wittgenstein zwischen 1929 und 1930 geschrieben und in Cambridge,

wahrscheinlich vor einer Gesellschaft, die sich «The Heretics» nannte, gehalten hat.
Veröffentlicht als «A Lecture on Ethics», in: Philosophical Review 74 (1965) 3-12.

LRB Yorick Smythies' Aufzeichnungen von Wittgensteins Cambridger Vorlesungen über
den religiösen Glauben. Publiziert als «Lectures on Religious Belief» in: Lectures and
Conversations on Aesthetics, Psychology and Religious Belief, Oxford 1966. Dt: «Vor-

Korrespondenzadresse: lic.phil. F. Portmann, Brüggli 8, CH-6072 Sachsein

127



gionsphilosophie» in unvoreingenommener Weise und in systematischer
Absicht neuerlich zu interpretieren. Diese Interpretation muss um des elliptischen

Charakters des Materials willen die Form einer Rekonstruktion annehmen.

Auch wenn hier eine systematische Übersicht angestrebt wird, empfiehlt es

sich dennoch, die Konzeption des frühen und diejenige des späteren Wittgenstein

so weit als nötig gesondert darzustellen. Der spätere Wittgenstein hat
zwar seine frühere Religionsphilosophie, ebenso und aus den gleichen Gründen

wie seine frühe Sprachphilosophie, in wichtigen Punkten mit Recht
revidiert. Wenn sie hier trotzdem als ganze referiert und diskutiert werden soll, so

deshalb, um für die Darstellung der späteren Konzeption die notwendigen
Voraussetzungen zu schaffen.

1. Der «Mystizismus» desfrühen Wittgenstein

Der frühe Wittgenstein war aus sprachphilosophischen Erwägungen der

Meinung, dass die religiöse Sprache eine Nonsens-Sprache sei, dass mithin
allen religiösen Aussagen jeglicher sprachliche Sinn abgehe und dass es

deshalb besser sei, weder etwas Religiöses zu sagen noch etwas Religiöses zu glau-
ben. Nichtsdestotrotz zollte er dem Religiösen, sofern es sich des Sprechens
und Glaubens enthielt, die grösste Wertschätzung und betrachtete sich selbst
als religiösen Menschen. Diese Position, die, nicht zuletzt in Anlehnung an
einige Sätze des Tractatus logico-philosophicus, in welchem sie grundgelegt
ist, als «Mystizismus» bezeichnet worden ist, soll nun näher untersucht werden,

und zwar zunächst vor dem Hintergrund des Tractatus selbst. Sie kommt
dort u.a. in den folgenden Sätzen zum Ausdruck:

lesungen über den religiösen Glauben», in: Vorlesungen und Gespräche über Ästhetik,
Psychologie und Religion, Göttingen 1968.

BFr Wittgensteins Notizen zu James George Frazers ethnologisch-religionswissenschaft¬
lichem Werk «The Golden Bough» aus der Zeit von 1931 und später. Veröffentlicht als

«Bemerkungen über Frazers <The Golden Bough> », in: Synthese 17 (1967) 233-253.
VB Die dem Nachlass entstammenden, mehr oder weniger unzusammenhängenden Noti¬

zen Wittgensteins zum Gegenstand der Religion aus den Jahren 1929-1951, die enthalten

sind in: Vermischte Bemerkungen, Frankfurt a.M. 1977.

Ein grosser Teil von M.O'C. Drurys Aufzeichnungen seiner Gespräche mit Wittgenstein

zwischen 1921 und 1951. Veröffentlicht als «Conversations with Wittgenstein»in:
Rush Rhees (Hg.), Ludwig Wittgenstein. Personal Recollections, Oxford 1981.

Andere zitierte Schriften:
NB Notebooks 1914-16, Oxford 1961.

Philosophische Bemerkungen, Schriften II, Frankfurt a.M. 1964.

PU Philosophische Untersuchungen, Schriften I, Frankfurt a.M. 1960.

UeG Über Gewissheit, Frankfurt a.M. 1970.

128



Die Welt ist die Gesamtheit der Tatsachen (1.1).
Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt (5.6).
Wovon man nicht sprechen kann, darüber muss man schweigen (7).
Gott offenbart sich nicht in der Welt (6.432).
Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das Mystische (6.522).

1.1. Die Grenze des Sagbaren

Wittgensteins These der Unsagbarkeit alles Religiösen lässt an Klarheit
nichts zu wünschen übrig. Dies gilt aber nicht auch ebenso für ihre Begründung.

Dass «die Welt die Gesamtheit der Tatsachen» sei, scheint zwar den
Anspruch zu erheben, Begründung zu sein, muss für uns aber so lange eine
Leerformel bleiben, wie wir (erstens) nicht wissen, was Wittgenstein unter
«Tatsache» versteht, und (zweitens), warum religiöse Sätze seiner Meinung nach
keine Tatsachensätze sein können.

Auf die erste Frage gibt uns der Tractatus, vor allem in 2-2.0272, noch klare,
wenn auch nicht immer explizite Auskunft: Eine Tatsache ist das «Bestehen

von Sachverhalten», und ein Sachverhalt ist eine «Verbindung von
Gegenständen». Während die Tatsache real ist, kann der Sachverhalt auch bloss
möglich sein. Er ist eine «mögliche» Verbindung von Gegenständen, oder wie
es auch heisst : eine mögliche «Konfiguration» von Gegenständen. Die Gegenstände

bilden die «Substanz der Welt»: sie sind «einfach», d.h. unzusammengesetzt,

voneinander unabhängig, eigenschaftslos und unveränderlich. Wie
Wittgenstein in seinem Tagebuch vermerkt, können wir sie uns als so etwas wie
Raumpunkte zwar vage vorstellen (vgl. NB S.45), aber weder sehen noch
sonstwie ihrer habhaft werden (vgl. NB S.61). Diesen Definitionen fügt
Wittgenstein ein erstes grundlegendes Postulat hinzu. Es ist von ontologischer Art
und besagt, dass die materiellen Gegenstände unserer Erfahrungswelt aus
«einfachen Gegenständen» zusammengesetzt sind, dass diese, obwohl in
der Wirklichkeit nicht aufweisbar, tatsächlich existieren. Wenn wir Definitionen

und Postulat zusammennehmen, erhalten wir auf unsere erste Frage nun
die folgende Antwort: Eine Tatsache ist eine bestehende Konfiguration von
real existierenden unzusammengesetzten, voneinander unabhängigen,
eigenschaftslosen und unveränderlichen Gegenständen.

Die zweite Frage: Warum können religiöse Sätze für Wittgenstein keine
Tatsachensätze sein? ist weniger leicht zu beantworten. Betrachten wir zunächst,
nach der ontologischen, Wittgensteins sprachphilosophische Doktrin, deren
Kern in TLP 2.1-3.22niedergelegt ist. Diese betrachtet die Sprache gewisser-
massen als Spiegel der Welt und definiert den «Elementarsatz», der ebensowenig

in der Sprache auffindbar ist wie die einfachen Gegenstände in der
Realität, als isomorphes «Abbild» eines Sachverhalts. Der Elementarsatz ist
deshalb fähig, einen Sachverhalt isomorph abzubilden, weil seine Bestandteile,

129



als «einfache Zeichen», für einfache Gegenstände stehen können, und weil
die Konfiguration seiner einfachen Zeichen mit der Konfiguration der
einfachen Gegenstände des Sachverhalts kongruent sein kann. Diesen Definitionen

folgt auch hier ein grundlegendes Postulat. Es besagt, in Analogie zum
ontologischen, dass die Sätze unserer Sprache aus Elementarsätzen
zusammengesetzt sind, dass es Elementarsätze, obwohl in der Sprache nicht
aufweisbar, tatsächlich gibt, und dass die sinnhaften Sätze unserer Sprache insofern

aus Elementarsätzen zusammengesetzt sind, als sie «Wahrheitsfunktionen»

von Elementarsätzen darstellen, d.h. eine Verknüpfung von
Elementarsätzen mit Hilfe der logischen Konstanten <und>, <oder>, usw.

Die sprachphilosophische Doktrin des Tractatus enthält somit implizit ein
Kriterium des shuihaften Satzes, welches wie folgt formuliert werden kann:
Ein Satz hat dann und nur dann Sinn, wenn er eine Wahrheitsfunktion von
Elementarsätzen ist. Aus dem Text wissen wir, dass Wittgenstein nur die Sätze

der Naturwissenschaften als sinnhafte Sätze anerkennt, dass also nur diese

dem Kriterium gerecht werden können (TLP 6.53), nicht aber die Sätze der

Logik, des Psychischen, der Ethik und Ästhetik, und auch nicht die Sätze der
Religion. Warum aber sollte es sich so verhalten? Der Versuch, das formulierte

Kriterium des sinnhaften Satzes anzuwenden, bringt uns in Verlegenheit.

Wie sollte es uns helfen können, zwischen sinnhaften und unsinnigen
Sätzen zu unterscheiden, wenn wir wegen der Unbekanntheit der einfachen
Gegenstände gar nicht in der Lage sind, irgendwelche Sätze auf Elementarsätze

zurückzuführen! Das Kriterium scheint auf den ersten Blick unnütz zu
sein. Dennoch erbringt es, auf den zweiten Blick, eine gewisse Leistung. Es

vermag zwar nicht für jeden einzelnen Satz zu sagen, ob er Sinn hat oder nicht,
aber es vermag eine Gruppe von Sätzen auszusondern, die prinzipiell Sinn
haben könnten, und eine Gruppe von Sätzen, die prinzipiell keinen Sinn
haben können. Die letzteren sind dem Kriterium nach einfach jene, für welche
a priori feststeht, dass sie keine Wahrheitsfunktionen von Elementarsätzen
sind, und die Sätze, die prinzipiell Sinn haben könnten, sind jene, für welche
dies nicht a priori feststeht.

Der hier vorgezeichnete Weg ist von mehreren Interpreten eingeschlagen
worden2. Diese haben in der Regel auf die folgende Weise zu definieren
versucht, unter welchen Bedingungen a priori feststeht, dass Sätze keine
Wahrheitsfunktionen von Elementarsätzen sind:

2 Siehe z.B. Leo Adler, Ludwig Wittgenstein. Eine existenzielle Deutung, Basel und München
1976, S.28, und Guido Küng, Wittgensteins nominalistischer Mystizismus, in: E.Leinfellner
u.a. (Hg.), Wittgenstein and his Impact on Contemporary Thought, Wien 1978, S.240.

130



Dl: Ein Satz ist genau dann a priori keine Wahrheitsfunktion von Elemen¬

tarsätzen, wenn er mindestens einen Namen enthält, der keinen gewöhnlichen,

d.h. aus einfachen Gegenständen zusammengesetzten Gegenstand,

sondern einen komplexen Sachverhalt vertritt.

Unter «komplexem Sachverhalt» wird hier eine Wahrheitsfunktion von
Sachverhalten im Wittgensteinschen Sinn, d.h. eine Wahrheitsfunktion von
möglichen Konfigurationen einfacher Gegenstände verstanden. Die Definition

ist aber, weil sie nicht alle Vertreter der genannten fünf Gruppen von
Sätzen, die laut Tractatus unsinnige Sätze sind, als a priori unsinnige Sätze zu
erfassen vermag, falsch. Sie macht zwar diejenigen Sätze zu unsinnigen, welche

Namen für Wahrheitsfunktionen von Sachverhalten enthalten; denn eine
Wahrheitsfunktion von Sachverhalten ist Sinn, und ein Sinn kann unmöglich
auf einfache Gegenstände zurückgeführt werden. Er ist etwas von Gegenständen

kategorial Verschiedenes, oder, wie Wittgenstein mehrmals sagt, etwas
«Höheres». «Sätze», so meint er, «können nichts Höheres ausdrücken»
(TLP 6.42), und man kann für unseren Autor hinzufügen: sie können auch
nichts «Höheres» enthalten. Dass die genannte Definition aber nicht alle der
für Wittgenstein unsinnigen Sätze zu erfassen vermag, zeigt sich, wenn wir die

folgenden Beispielsätze der Logik, der Ethik, der Ästhetik, des Psychischen
und der Religion betrachten:

(1) A Der Satzp enthält ein Eigenschaftswort.
B <Gelb> ist ein Eigenschaftswort.

(2) A Die Handlung h ist gut.
B Paul ist gut.

(3) A Das war ein schöner Tanz.
B Das ist ein schönes Bild.

(4) A Ich glaube, dass p.
B Ich sehe einen Baum.

(5) A Gott liebt die guten Taten und hasst die bösen.
B Gott hat diesen Baum erschaffen.

Die vorgeschlagene Definition des a priori unsinnigen Satzes trifft nur die
Sätze vom Typ A, welche alle irgendeinen Namen enthalten, der für einen

komplexen Sachverhalt steht (<Satzp>, <Handlung h>, <Tanz>, <p>, <Taten>),
aber nicht die Sätze vom Typ B, die solche Namen nicht enthalten.
Nichtsdestotrotz sind auch die Sätze vom Typ B für Wittgenstein unsinnige Sätze,
und wir müssen vor dem Hintergrund der Lehre des Tractatus eine Definition
des a priori unsinnigen Satzes suchen, von der auch sie zu solchen gemacht
werden. Ich schlage die folgende Definition vor:

131



D2: Ein Satz ist genau dann ein a priori unsinniger Satz, wenn er keine Wahr¬

heitsfunktion von Elementarsätzen ist, und er ist genau dann keine
Wahrheitsfunktion von Elementarsätzen, wenn er mindestens einen
Namen enthält, der entweder einen komplexen Sachverhalt vertritt, oder
der (in einem anderen Satz) sinnvoll mit einem Namen in Beziehung
gebracht werden kann, der einen komplexen Sachverhalt vertritt.

Definition D2 macht nun auch die Sätze vom Typ B zu unsinnigen Sätzen:
Die Namen Eigenschaftswort), <gut>, <schön>, <ich> und <Gott> sind, wie die
Sätze vom Typ A zeigen, allesamt von der Art, dass sie mit Namen, die einen

komplexen Sachverhalt vertreten, sinnvoll in Verbindung gebracht werden
können. Sie vermag also auf unsere zweite Frage: Warum können religiöse
Sätze keine Tatsachensätze sein? eine definitive Antwort zu geben. Trotzdem
ist sie äusserst problematisch, und zwar aus zwei Gründen. Erstens ist sie

zirkulär: Um mit ihrer Hilfe feststellen zu können, ob ein Satz keinen Sinn hat,
müssen wir in einigen Fällen auf einen Satz rekurrieren, der schon irgendeinen
Sinn hat. Der Sinn, auf den wir dann rekurrieren müssen (der Sinn der Sätze

vom Typ A), ist anders geartet als der Sinn, den die Definition im Auge hat,
und zwar so, dass er der Definition nach ein Unsinn ist. Unmittelbar damit
hängt ihre zweite Schwierigkeit zusammen: Nicht nur rekurriert die Definition

auf sinnhaft-unsinnige Sätze, sondern macht auch sich selbst zu einem

sinnhaft-unsinnigen Satz, ist sie doch voll von Namen, die in einem sinnhaften
Satz nicht vorkommen dürften!

Wittgenstein war sich zwar bewusst, dass er die Sätze des Tractatus und die
daraus abgeleiteten Sätze allesamt zum Nonsens erklären musste (vgl. TLP
6.54), aber das Problem des performativen Widerspruchs ist durch diese
Einsicht ja nicht schon behoben. Wenn D2 als Definition des a priori unsinnigen
Satzes, wie ich annehmen möchte, eine gute Ergänzung zu Wittgensteins
elliptischem Text ist, dann können wir den Schluss ziehen, dass der frühe Wittgenstein

in der Durchführung seines Programms: das «Undenkbare von innen
durch das Denkbare zu begrenzen» (TLP 4.114), gescheitert ist. Um die
Grenze des «Denkbaren» bestimmen zu können, musste er eine ganze Menge
«Undenkbares» denken. Wollte man solch paradoxe Formulierungen vermeiden,

müsste man, durchaus gegen Wittgensteins Absicht, aber nicht ohne
Fundament in seiner Schrift, den Namen <Sinn> mit Indizes versehen und das

Vorkommen der folgenden drei Arten von Sätzen postulieren:

(a) Sinnhafte Sätze:
Sätze der Naturwissenschaften. Sie haben Sinn^

(b) Uneigentliche Scheinsätze:
Sätze des Tractatus, Sätze der Logik, der Ethik und Ästhetik, des Psychischen

und der Religion. Sie haben Sinn2-

132



(c) Eigentliche Scheinsätze:
Sätze wie <Sokrates ist identisch). Sie haben weder Sinnj noch Sinn2.

Es darf gegen den frühen Wittgenstein der Vorwurf erhoben werden, dass er
in Wirklichkeit etwas anderes unternahm, als er zu unternehmen vorgab. Er
gab vor, den Bereich der sinnhaften Sätze zu bestimmen, bestimmte aber in
Wirklichkeit nur den Bereich der Sätze der Naturwissenschaft. Er gab ferner

vor, diese Bestimmung von der Mitte des Bereichs der sinnhaften Sätze aus

vorzunehmen, schrieb aber lauter Sätze, die von ausserhalb dieses Bereiches

stammen, und von denen uns sein eigener Text zu sagen nötigt, dass sie von
eigentlichen Unsinn-Sätzen verschieden sind und selbst irgendeinen Sinn
haben müssen: einen logischen, ontologischen oder metaphysischen. Und
endlich scheint ihm entgangen zu sein, dass diese Bestimmung noch auf den
Sinn einer weiteren Gruppe von Sätzen rekurrieren muss, denen er jeglichen
Sinn meinte absprechen zu müssen : auf den Sinn von Sätzen der Ethik, Ästhetik,

des Psychischen und der Religion. Dies sind grobe Fehler, und grobe Fehler

haben zumeist eine schwerwiegende Ursache. Sie besteht hier darin, dass

er, wie er später selber bekennt, in seinem sprachphilosophischen Bemühen,
das «Wesen der Sprache» zu bestimmen, sich vom Vorurteil leiten Hess, dieses

«Wesen» müsse in ihrer Beziehung zur Realität gesucht werden. Die Sprache
schien ihm die alleinige Funktion zu haben, Realität abzubilden, und wenn sie

eine exakte Sprache sein sollte, d.h. eine solche, welche die Realität
abzubilden vermochte, wie sie wirklich war, dann mussten Realität und Sprache so

beschaffen sein, wie seine Schrift es fordert: Die Wirklichkeit musste eine

materielle Substanz haben, sie konnte mithin nur eine materielle Wirklichkeit
sein, und die Sprache musste diese Materie, musste die «Konfiguration» der
materiellen «Gegenstände» isomorph widerspiegeln können.

Wenn die Sprache auf irgendeine Weise vage sein würde, so meinte der frühe
Wittgenstein, könnte man ihr «Wesen» nicht bestimmen, und sie würde den

Namen «Sprache» gar nicht verdienen. «Die Forderung der einfachen Dinge
ist die Forderung der Bestimmtheit des Sinnes» (NB S.63). Und: «Die Forderung

der Möglichkeit der einfachen Zeichen ist die Forderung der Bestimmtheit

des Sinnes» (TLP 3.23). Um dieser Bestimmtheit des Sinnes der Sprache
willen musste er die Konsequenz in Kauf nehmen, dass die Sprache zu allem
Nicht-Materiellen, wovon das Religiöse nur ein Teil ist, keinen Zugang haben
konnte. Die wirklichen Verhältnisse in der Sprache mochten es ihm erleichtern,

diese Konsequenz zu ziehen: In der Tat ist ja unser Sprechen über
nichtmaterielle Dinge wesentlich rätselhafter als dasjenige über die materielle Welt.

133



1.2. Die Natur des «Mystischen»

Dass die religiöse Sprache eine Nonsens-Sprache sei, behauptete der frühe
Wittgenstein zu seiner Zeit nicht allein. Seine nachmaligen Gesprächspartner
im sogenannten «Wiener Kreis» sollten, wenn auch aus etwas anderen Gründen,

zum gleichen Ergebnis gelangen. Im Gegensatz zu diesen Philosophen
war aber für Wittgenstein die Sache der Religion damit nicht schon abgetan.
Zwar gebot auch er, dass man im Religiösen schweigen müsse, aber er war im
Gegensatz zu jenen der Meinung, dass es durchaus etwas zu versehweigen&ab :

«Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das Mystische»
(TLP 6.522). Über die Natur dieses Wittgensteinisch «Mystischen» ist in der

Interpretation viel spekuliert worden, wird sie doch im Tracta tus nur an der

folgenden, mehr verwirrenden denn klärenden Stelle angesprochen:

Nicht wie die Welt ist, ist das Mystische, sondern dass sie ist (6.44).
Die Anschauung der Welt sub specie aeterni ist ihre Anschauung als - begrenztes - Ganzes. Das

Gefühl der Welt als begrenztes Ganzes ist das mystische (6.45).

Während z.B. Erik Stenius im Wittgensteinschen «Mystischen» den Inbegriff

aller Inhalte der «praktischen Vernunft», also etwas Prädikatives, gesehen

hat3, wollte Charles Lawson Crowe nur das Gefühl bei der Anschauung
der Existenz der Welt «sub specie aeterni», also etwas Nicht-Prädikatives,
darunter fassen4. Der Text des Tractatus scheint Crowe recht zu geben, aber er
ist zu elliptisch, um in dieser Frage die definitive Antwort liefern zu können.
Einer solchen kommen wir näher, wenn wir zwei andere Schriften des frühen
Wittgenstein zu Rate ziehen.

In seinen Bemerkungen über Frazers (The Golden Bough>, die ein
Jahrzehnt nach dem Tractatus entstanden sind und eine äusserst geistreiche Kritik
an Frazers ethnologisch-religionswissenschaftlichem Werk5 enthalten,
vertritt Wittgenstein die These, dass die religiösen Bräuche und Riten der
sogenannt primitiven Völker nicht in einem falschen Glauben über die Natur ihre
Grundlage hätten, wie Frazer angenommen hatte, ja überhaupt nicht in
irgendeinem (prädikativen) Glauben (vgl. BFr S.240). Sie seien vielmehr der
Ausdruck tiefliegender Gefühle und Dispositionen dieser Menschen, die eine

erste vorprädikative Reaktion auf das Unergründliche ihrer Existenz darstellten

(vgl. BFr S. 239). Gefühle und Dispositionen dieser Art würden aber nicht
nur die sogenannt Primitiven kennen, sondern, ohne dass wir uns immer
schon dessen bewusst seien, auch wir aufgeklärten Europäer. Nicht umsonst

3 Erik Stenius, Wittgenstein's Tractatus, Oxford 1960, S.222.
4 Charles Lawson Crowe, A New Estimate on the Significance ofWittgenstein's <Tractatus> for

the Analysis of Theological Discourse, Ph.D., Columbia University 1961, S.124-125.
5 James George Frazer, The Golden Bough, London 31911-1915.

134



habe Frazer, um gewisse Bräuche zu beschreiben, wie selbstverständlich
Ausdrücke wie «ghost» oder «shade» bei der Hand gehabt, und nicht umsonst
vermöchten einige seiner Beschreibungen uns einen seltsamen Schauder
einzujagen: «Nein, dies Tiefe und Finstere versteht sich nicht von selbst, wenn
wir nur die Geschichte der äusseren Handlung erfahren, sondern wir tragen es

wieder hinein aus einer Erfahrung in unserm Innern» (BFr S.249).
Ist der Typus der hier beschriebenen vorprädikativen Erfahrungen nun das

«Mystische», von dem im Tractatus die Rede ist? Ein dritter Text des frühen
Wittgenstein vermag unsere Vermutung zu bestätigen. In seiner um 1930
entstandenen Lecture on Ethics unterstreicht er die prinzipielle Unaussprechbarkeit

alles absolut Werthaften und Religiösen erneut, geht aber gründlicher als
im Tractatus der Frage nach, was dieses Etwas denn sei, welches wir in Ethik
und Religion immer wieder auszudrücken versuchten und doch nie vermöchten.

Er spricht in diesem Zusammenhang von ausserordentlichen «Erlebnissen»

und «Bewusstseinszuständen», und erwähnt als Beispiele seine ganz
persönlichen ethisch-religiösen Erlebnisse «par excellence»: Das erste sei das

Staunen über die Existenz der Welt (wir erinnern uns an TLP 6.44-45), das

zweite bestehe in einem Gefühl absoluter Sicherheit und Geborgenheit, und
das dritte sei das Gefühl von Schuld (vgl. LE S. 8-10). Wir haben, vor allem

wegen der Parallelität zu TLP 6.44-45, guten Grund, diese Erlebnisse im
Wittgensteinschen Sinn als «mystisch» zu bezeichnen. In allen drei Fällen
handelt es sich um «Gefühle», also um Einstellungen des menschlichen
Geistes, die vorprädikativer Natur sind. Es ist darum gewiss falsch, wenn bei Erik
Stenius und anderen das Wittgensteinisch «Mystische» mit einem eigenständigen

Sinnbereich, mit einer der Sprache unzugänglichen speziellen «domain
of practical reason» identifiziert wird, denn wo Vernunft ist, muss etwas
Prädikatives sein. Wir müssen uns das «Mystische» aber (erstens) als Vörprädika-
tives denken, und zwar als ein solches, das (zweitens) eine aussergewöhnliche
intentionale Richtung hat: Es ist von gewöhnlichen Erfahrungen des

Staunens, der Sicherheit, der Schuld, der Furcht usw., die alle auf etwas
Innerweltliches gerichtet sind, grundverschieden, und korrespondiert mit dem
Übernatürlichen, dem Transzendenten. Wie Wittgenstein in der Lecture on
Ethics ferner sagt, hat es (drittens) die Tendenz, prädikativ werden zu wollen,
zur Sprache hinzudrängen. Jeder religiöse Mensch, auch er selber, heisst es

da, sei dieser Tendenz unterworfen, aber es sei (viertens) absolut hoffnungslos,
dass sie je zu einem befriedigenden Ergebnis gelange, wenn man ihr

stattgebe.

Wenn Menschen der Tendenz, ihren religiösen Gefühlen sprachlichen
Ausdruck zu geben, sie zu Wort kommen zu lassen, stattgeben, dann möchte
Wittgenstein sich nicht über sie lustig machen (LE S. 12). Er meint aber trotzdem,
dass es besser wäre, sich dieser Tendenz nach Kräften zu erwehren. Denn was

135



immer in der Religion gesagt wird: Es kann keinen Sinn haben. «Ethics», und
man kann hinzufügen: «and religion», «if it is anything, is supernatural and

our words will only express facts; as a teacup will only hold a teacup full of
water and if I were to pour out a gallon over it» (LE S. 7). Was sich aber in der
Sprache unmöglich sagen lässt, solches nicht zu sagen ist für Wittgenstein eine

Tügendpflicht der Vernunft. «Wovon man nicht sprechen kann, darüber muss
man schweigen» (TLP 7). Was man aber nicht sagen darf, darf man auch nicht
denken (vgl. TLP 4.116), und was man nicht denken darf, darf man auch
nicht glauben.

1.3. Die Zeigbarkeit des «Mystischen »

Von einigen der Dinge, die für den frühen Wittgenstein unaussprechbar
sind, behauptet er, dass sie dennoch erkennbar, ja zum Teil kommunikabel
seien: sie zeigte« sich oder Hessen sich zeigen. Dem Tractatuszufolge gehört zu
diesen Dingen namentlich das folgende: Erstens das, was wir mit den Sätzen
der Logik sagen möchten, aber nicht sagen können (vgl. TLP 4.121), zweitens
das, was Wittgenstein mit dem Satz «Die Welt ist meine Welt» (Solipsismus-
Satz) sagen möchte, aber nicht sagen kann (vgl. TLP 5.62), und drittens das

«Mystische». Es erscheint nun ratsam, diese Gegenstände des Zeigens exakter
zu bestimmen. Betrachten wir dazu die folgenden drei Möglichkeiten, etwas
zu sein, was sich zeigen kann:

(a) es zeigt sich, dass etwas der Fall ist;
(b) es zeigt sich, dass eine Person glaubt, dass etwas der Fall ist;
(c) es zeigt sich, dass eine Person gewisse Gefühle hat.

Im Fall der Sätze der Logik und des Solipsismus-Satzes haben wir es mit der
ersten Art des sich-Zeigenden zu tun: Es zeigt sich, was der Fall ist, nämlich
das, was wir bzw. Wittgenstein mit diesen Sätzen sagen möchten, aber
anscheinend nicht sagen können. Von welcher Art des sich-Zeigenden ist aber
das «Mystische»? Wenn unsere Bestimmung seiner Natur richtig ist, dann weder

von der ersten noch von der zweiten. Denn wenn das «Mystische» etwas

Vorprädikatives ist, dann kann nicht, wenn es sich zeigt, etwas sich zeigen,
was der Fall ist, und es kann auch nicht sich zeigen, dass jemand glaubt, dass

etwas der Fall ist. Wenn das «Mystische» in «mystischen» Gefühlen besteht
und sich zeigt, dann zeigt sich, dass jemand bestimmte «mystische» Gefühle
hat. Es fällt also unter die dritte Art des sich-Zeigenden.

Wir müssen nun nach dem Wie des sich-Zeigens fragen. Von dem, was wir
mit den Sätzen der Logik ausdrücken möchten, aber nicht können, sagt
Wittgenstein, dass es sich, als die «logische Form» der sinnhaften Sätze, an diesen
selbst zeige. «Der Satz zeigt die logische Form der Wirklichkeit. Er weist sie

136



auf. So zeigt ein Satz <fa>, dass in seinem Sinn der Gegenstand a vorkommt,
zwei Sätze <fa> und <ga>, dass in ihnen beiden von demselben Gegenstand die
Rede ist. Wenn zwei Sätze einander widersprechen, so zeigt dies ihre Struktur;
ebenso, wenn einer aus dem anderen folgt. Usw.» (TLP 4.121-1211). Diese

Art des sich-Zeigens ist plausibel. Leider suchen wir im Tractatus vergeblich
nach ebenso plausiblen Antworten auf die Fragen, wie denn das, was Wittgenstein

mit dem Solipsismus-Satz meint, und wie das «Mystische» sich zeigen
können. Was den Solipsismus-Satz betrifft, finden wir die wenig aufschlussreiche

Sentenz: «Dass die Welt meine Welt ist, das zeigt sich darin, dass die
Grenzen der Sprache (der Sprache, die allein ich verstehe), die Grenzen meiner
Welt bedeuten» (TLP 5.62). Und über das Wie des sich-Zeigens des «Mystischen»

schweigt der Tractatus sich gänzlich aus.
Nach William Donald Hudson war Wittgenstein der Ansicht, das «Mystische»

offenbare sich in der Kunst und im Handeln6. Dass es sich seiner

Meinung nach in der Kunst zeigen könne, so Hudson, habe Wittgenstein im Brief
vom 9.4.1917 an seinen Freund Paul Engelmann unmissverständlich zum
Ausdruck gebracht. Wittgenstein schreibt hier über das Gedicht «Graf Eberhards

Weissdorn» von Ludwig Uhland das folgende:

Das Uhlandsche Gedicht ist wirklich grossartig. Und es ist so : Wenn man sich nicht bemüht das

Unaussprechliche auszusprechen, so geht nichts verloren. Sondern das Unaussprechliche ist -
unaussprechlich - in dem Ausgesprochenen enthalten!7

Uhland zeichnet in seinem Gedicht in knappen Versen die Lebensgeschichte
eines mittelalterlichen Morgenlandfahrers, und es gelingt ihm in der Tat,
allein durch die äussere Beschreibung der Handlungen dieses Mannes, ein
Stück von dessen tieferer, oder mit Wittgenstein: ein Stück von dessen «mystischer»

Gefühlswelt aufscheinen zu lassen. Wenn aber die Kunst durch blosses

Beschreiben von Handeln das «Mystische» sichtbar machen kann, dann muss
auch das Handeln selbst, ohne Beschreibung durch die Kunst, es können.
Auch dies ist, wie seine Bemerkungen über Frazers <The Golden Bough>
dokumentieren, Wittgensteins Meinung gewesen: Die rituellen Handlungen,
von denen dort die Rede ist, sind ja von der Art, dass sie unmittelbar auf die
ihnen zugrundeliegenden aussergewöhnlichen Gefühle der so Handelnden
hinzeigen können. Und wie das Beispiel Frazer zeigt, vermögen sie dies auch
für jene, die sich solchen Gefühlen gegenüber blind geben und stattdessen
nach allerlei rationalen oder pseudorationalen Erklärungen für die rituellen
Praktiken suchen. Vernünftige Menschen haben es im Umgang mit dem
«Mystischen» anscheinend schwer.

6 William Donald Hudson, Wittgenstein and Religious Belief, London 1975, S.94-104.
7 In: Paul Engelmann, Ludwig Wittgenstein. Briefe und Begegnungen, Wien und München

1970, S.16-17. Das Gedicht Uhlands ist ebenda abgedruckt, S.63.

137



Dies zeigt nicht zuletzt das Beispiel des frühen Wittgenstein selber. Er hat
das «Mystische» zwar, im Gegensatz zu Frazer, als sein Eigenes erkannt und
anerkannt, aber er mochte dessen Tendenz, in den Bereich des Glaubens und
Redens vorzudringen, um dort gewissermassen einen Rückhalt zu finden, aus

Vernunftgründen nicht stattgeben. Wenn wir uns auf das stützen wollten, was
im Tractatus behauptet wird, müssten wir sagen, dass diese Vernunftgründe
sprachphilosophische Gründe seien: dass Wittgenstein darum nichts Religiöses

glauben und sagen mochte, weil es in seinen Augen nichts als Unsinn gewesen

wäre. Nun hat unsere Erörterung aber gezeigt, dass wir das, was Wittgenstein

im Tractatus implizit über sein Denken sagt, gewissermassen nicht für
das letzte Wort halten dürfen, und dass wir besser daran tun, uns zu überlegen,
was wir auf der Grundlage dessen, was er sagt, vernünftigerweise von seinem
Denken halten sollen. Wir haben unter Zuhilfenahme der Hinweise des späteren

Wittgenstein für seine Grenzziehung zwischen sinnhaften und unsinnigen
Sätzen ein verstecktes Motiv gefunden, und wenn wir dieses berücksichtigen
würden, müssten wir den Schluss ziehen, dass Wittgenstein eigentlich nicht
um des Sinns, sondern um der Exaktheit des Sinns der Sprache willen nichts
Religiöses glauben und sagen mochte.

Wir können hier nur mutmassen, aber meine Vermutung geht dahin, dass

auch das letztere für Wittgensteins Glaubensabstinenz noch nicht der wahre
Grund ist. Man kann sich nur schwer vorstellen, dass jemand, der eigentlich
glauben möchte, aus solchen Erwägungen allein auf einen religiösen Glauben
verzichten würde. Zudem hat Wittgenstein von den Sätzen der Logik, den Sätzen

der Religion und von allen anderen Sätzen, die wir unter dem Namen
«uneigentliche Scheinsätze» zusammengefasst haben, gleicherweise behauptet,
dass sie unsinnige Sätze seien, und wir verfügen über genügend Indizienmaterial

um annehmen zu dürfen, dass er sich des religiösen Glaubens enthielt. Es
ist aber, der Konsequenzen des von uns aufgefundenen Sinnkriteriums zum
Trotz, absurd anzunehmen, dass er auch das, was die Sätze der Logik und die
Sätze des Tractatus sagen wollen, nicht geglaubt hat. Wenn es sich aber so
verhält, dann hat Wittgenstein hier Dinge, deren Gleichartigkeit er behauptet
hat, wesentlich ungleich behandelt. Dies muss Gründe haben, die wir in seinen
frühen Schriften aber vergeblich suchen.

2. Eine Rehabilitation des religiösen Glaubens?

Zu Beginn der dreissiger Jahre sah sich Wittgenstein nach einer längeren
Zeit philosophischen Schweigens veranlasst, an seiner Konzeption der Sprache

eine grundlegende Revision vorzunehmen. Von ihr kann vielleicht am
treffendsten gesagt werden, dass die Entjjeckung desjprechenden Subjekts

138



sie motiviert habe. Im Tractatus war das Subjekt ja als irrelevant aus der
Betrachtung herausgefallen. Das «Wesen» der Sprache wurde darin gesehen,
gegenständliche Welt isomorph abbilden zu können, und dies vermochte sie

auch dann, wenn niemand sich ihrer bediente, genauso wie ein Spiegel einen

Gegenstand auch dann widerspiegeln kann, wenn niemand auf den Spiegel
schaut. Mit Wittgensteins später Entdeckung des Subjekts, welches zwischen
Sprache und Wirklichkeit steht und auf nicht ganz durchschaubare Art deren

gegenseitige Beziehungen organisiert, geht die Entdeckung derjenigen
Verstandesmechanismen einher, die für Fehlleistungen wie derjenigen des
Übersehens des sprechenden Subjekts die Ursache sind und - nach Wittgenstein -
immer wieder sein werden: Verstandesmechanismen, die auf einem Missverstehen

des wirklichen Funktionierens der Sprache beruhen. Wittgensteins
zweite Philosophie ist grösstenteils der Versuch, dieses Funktionieren seiner

allgemeinen Form nach zu beschreiben. Wir können nun nicht umhin, uns die
wesentlichen Züge dieser Beschreibung vor Augen zu führen, dies umso mehr,
als sie solcher Art sind, dass sie einer Rehabilitation, wenn vielleicht auch
nicht des religiösen Glaubens, so jedenfalls der religiösen Sprache gleichkommen.

~ —

2.1. Die Rehabilitation der religiösen Sprache

Nach Wittgensteins «transzendentaler Wende» konnte seine Antwort auf (j

die Frage, ob ein Satz Sinn hat oder nicht, nicht mehr davon abhängen, ob die :

Struktur des Satzes mit der Struktur der Wirklichkeit identisch ist oder nicht.
Denn die Sprache konnte nun nicht mehr reines Abbild der Realität sein, son- |

dern musste vielmehr als eines ihrer Konstituentien begriffen werden. Wenn
aber wir als sprechende Subjekte es sind, die mittels der Sprache die Struktur
der Wirklichkeit festlegen, dann sind auch wir es, die den Sätzen ihren Sinn
geben. Wir tun dies durch die Art und Weise, wie wir sie verwenden. «Die
Bedeutung eines Wortes», heisst es in den Philosophischen Untersuchungen,
«ist sein Gebrauch in der Sprache» (PU Nr.43). Wenn aber die Bedeutung der
Wörter durch unseren Gebrauch bestimmt wird, dann auch die Bedeutung der
Sätze. Für den späteren Wittgenstein sind die Elemente der Sprache -
Ausrufe, Wörter, Sätze - mit den Werkzeugen einer Werkzeugkiste vergleichbar
(vgl. PU Nr. 11): So wie die Werkzeuge der Kiste von sich aus nichts bewirken,
sondern immer des Handwerkers bedürfen, der etwas mit ihnen bewirkt, tun
auch die Elemente der Sprache von sich aus nichts, sondern immer ist es der
Sprechende, der etwas mit ihnen tut. Und wie der Handwerker ein Werkzeug
auf verschiedene, wenn auch nicht auf beliebige Weise verwenden kann, kann
der Sprechende ein Element der Sprache zwar nicht beliebig, aber jedenfalls
auf verschiedene Weise verwenden. Mit dem Mittel der Sprache als solcher las-

139



sen sich - neben der Operation des Beschreibens von materieller Wirklichkeit
- so disparate Operationen vornehmen wie z. B. befehlen, über einen Vorgang
Vermutungen anstellen, eine Geschichte erfinden, Theater spielen, Rätsel

raten, einen Witz machen, bitten, danken, fluchen, grüssen, beten (vgl. PU
Nr.23). Die Operation des Beschreibens voruaaterieller Wirklichkeit scheint
uns die unter ihnen am wenigsten rätselhafte zu sein, was wohl die Ursache
dafür ist, dass sie nicht selten, wie im Tractatus, als die einzig mögliche sprachliche

Operation überhaupt angesehen worden ist.
Die verschiedenen sprachlichen Operationen sind nicht durch die Verwendung

spezifischer Wörter, sondern vielmehr durch die Regeln, nach denen
ihre Wörter verwendet werden, voneinander zu unterscheiden. Eine sprachliche

Operation ist durch Regeln festgelegt wie ein Zug beim Schachspiel
durch die Regeln des Schachspiels. Wittgenstein spricht deshalb von den
verschiedenen Typen sprachlicher Operationen als von «Sprachspielen». Die
Sprache gilt ihm als ein Gesamt von verschiedenen Sprachspielen, von denen
jedes, genau wie die gewöhnlichen Spiele, seine je eigenen Regeln hat. Die
Regeln der Sprachspiele bilden, ebenso wie die Regeln der gewöhnlichen Spiele,
ein «kompliziertes Netz von Ähnlichkeiten, die einander übergreifen und
kreuzen» (PU Nr. 66), "und sie sind, ebenfalls den gewöhnlichen Spielen
vergleichbar, nicht immer bis ins letzte festgelegt, sondern können der Praxis ge-
wissermassen «eine Hintertür offenlassen» (UeG Nr. 139): Sprachspiele sind
veränderlich, alte Sprachspiele können verschwinden, und neue können
erfunden werden.

Das Gesamt der Regeln eines Sprachspiels nennt Wittgenstein die «Grammatik»

dieses Sprachspiels, oder genauer: seine «Tiefengrammatik». Er
unterscheidet zwischen «Oberflächengrammatik» und «Tiefengrammatik»
in der folgenden Weise: Die Oberflächengrammatik ist jene Grammatik,
die wir alle im Sprachunterricht gelernt haben. Sie handelt von der
Verwendungsweise der Wörter im Satz und ist in allen Sprachspielen einer bestimmten
Sprache die gleiche. Die Tiefengrammatik hingegen handelt von der
Verwendungsweise der Wörter und Sätze im Leben, und sie ist von Sprachspiel zu
Sprachspiel verschieden (vgl. PU Nr. 664). Ein Sprachspiel beschreiben heisst

darum, seine Tiefengrammatik beschreiben.
Der Sinn eines Satzes liegt für den späteren Wittgenstein in seiner Verwendung,

und von dieser Verwendung unterstellt er, dass sie sich innerhalb eines

durch Regeln mehr oder weniger vollständig festgelegten Sprachspiels
abspielt. Wenn er ein Kriterium des sinnhaften Satzes formuliert hätte, oder wie

man nun besser sagen würde: des sinnhaften sprachlichen Ausdrucks, müsste
es daher folgendermassen lauten: Ein sprachlicher Ausdruck hat dann und
nur dann Sinn, wenn er Bestandteileines Sprachspiels ist. Es ist aber unsicher,
ob dieses Kriterium wirklich von Bedeutung ist, denn es kann nur dann von

140



Bedeutung sein, wenn es auch sprachliche Ausdrücke gibt, die nicht Bestandteil

eines Sprachspiels sind. Die Wittgensteininterpretation steht hier vor einer
Schwierigkeit, die als «Privatsprachenproblem» schon einige Aufmerksamkeit

auf sich gezogen hat. Soweit wir aber die Frage nach der Sinnhaftigkeit
des religiösen Sprechens stellen, sind wir von diesem Problem nicht betroffen
und wollen es deshalb nicht weiter verfolgen.

Für den späteren Wittgenstein ist das meiste religiöse Reden, wenn
vielleicht auch nicht jedes, ein regelgemässes Reden, welches in seiner spezifischen

regelgemässen Verwendung der Elemente der Sprache seinen Sinn
findet. Es gibt für ihn unzweifelhaft ein religiöses Sprachspiel, oder, wenn man
den Begriff etwas enger fasst: mehrere religiöse Sprachsniele. von denen eines
oder einige sogar von der Art sind, dass in ihnen geglaubt wird, dass etwas
Bestimmtes im Religiösen der Fall sei. Wenn ein Bekannter von uns für immer
nach China reisen würde und beim Abschied zu uns sagte, dass wir uns
vielleicht erst nach dem Tod wiedersehen würden, so Wittgenstein in den 1938
gehaltenen Lectures on Religious Belief, dann würde diese Rede nicht allein die
Zuneigung unseres Bekannten zu uns zum Ausdruck bringen, sondern
darüber hinaus auch seinen religiösen Glauben. «It says what it says. Why should

you be able to substitute anything eise?» (LRB S.71). Und an anderer Stelle:

«Why shouldn't one form of life culminate in an utterance of beliefin a Last
Judgement?» (LRB S.58, Hervorhebung von mir). Die erste Sprachkonzeption

Wittgensteins hatte noch die Konsequenz, dass es nicht nur kein sinnhaftes

religiöses Reden geben konnte, sondern auch keinen sinnhaften religiösen
Glauben. Beides ist nach der zweiten Konzeption jetzt möglich: Sie gewährleistet

nicht nur, dass man im Religiösen mit Sinn reden, sondern auch, dass

man assertorisch mit Sinn reden kann. Denn das Sprachspiel des assertorischen

religiösen Redens wird gespielt, und was immer man sonst dazu sagen
will: Was im Rahmen dieses Sprachspiels geäussert wird, ist jedenfalls etwas,
das Sinn hat. Wenn man aber mit Sinn etwas Religiöses bejahen kann, dann
kann man auch einen sinnhaften religiösen Glauben haben. Damit ist
allerdings noch nichts darüber ausgesagt, ob man vernünftigerweise auch darf
oder dürfte, was man kann.

2.2. Grammatische Missverständnisse

Wenn ein Sprachspiel so etwas wie eine Familie sprachlicher Operationen
darstellt, die durch eine Gruppe von Regeln festgelegt sind, dann könnte man
meinen, es sei ausgeschlossen, innerhalb eines Sprachspiels einen formalen
Fehler zu begehen. Was immer jemand innerhalb eines Sprachspiels
unternimmt, ist ja durch Regeln bestimmt, und wie sollte man gegen das in sich

Regelgemässe irgendwelche formalen Einwände erheben können! Nehmen

141



wir an, jemand sagte etwas von der Art, welches wir üblicherweise als
logischen Fehler bezeichnen. Er würde auf unseren Vorwurf hin geltend machen,
er spiele eben ein Sprachspiel, welches unter anderem auch durch die Regel
definiert sei, dass in gewissen Fällen die Regeln der Logik missachtet werden
dürften. Wir müssten uns in diesem Fall geschlagen geben. In weniger gesuchten

Fällen könnte es aber sein, dass der Sprechende uns darin zustimmen
würde, einen logischen Fehler begangen zu haben: dass er eigentlich ein

logisch einwandfreies Sprachspiel spielen wollte und ihm dies nicht ganz
gelungen sei. Es kann aber jemand einen logischen Fehler begehen und
dennoch ein Sprachspiel spielen, welches wir völlig zu recht als «logisches»
Sprachspiel bezeichnen würden, genauso wie wir von einem, der ab und zu
einen Rechenfehler macht, dennoch zu recht sagen, dass er rechnet. Das
Sprachspiel ist durch seine Regeln definiert, und partielle Verstösse gegen
diese Regeln, gegen seine Grammatik, machen es nicht schon zu einem anderen

Spiel.
Wittgenstein spricht im Zusammenhang der Grammatik der Sprachspiele

noch von einer weit problematischeren Art von Fehlern als den eben genannten.

Sie bestehen, als «grammatische Missverständnisse», nicht in eher zufälligen

Verstössen gegen die Regeln eines Sprachspiels, sondern, so befremdlich
es vielleicht klingen mag, in unausweichlichen. Grammatische Missverständnisse

bestehen im Spielen eines Sprachspiels, dessen Regeln früher oder später
mit Notwendigkeit verletzt werden müssen - weil sie inkompatibel sind. Ein
solches Sprachspiel, welches man «tiefengrammatisch widersprüchlich» nennen

könnte, ist eine Mischform aus zwei, für sich genommen, tiefengrammatisch

widerspruchsfreien Sprachspielen, deren Regeln aber zusammengenommen
nicht vollständig miteinander vereinbar sind. Es ist die gleiche

Oberflächengrammatik der beiden Sprachspiele, die zu deren Fusion Anlass gibt,
indem sie den Anschein erweckt, es handle sich bei den beiden im Grunde um
ein und dasselbe Spiel. Wer ein tiefengrammatisch widersprüchliches Sprachspiel

spielt, gerät früher oder später in Schwierigkeiten, aus denen nur eine

tiefengrammatikalische Reflexion ihm wieder heraushelfen könnte. Ebendiese
wird ihm aber oft genug durch die fortgesetzte «Verhexung» seines Verstandes
durch die Oberflächengrammatik versperrt, und der solcherart Irregeführte
wird dann geneigt sein, seine Schwierigkeiten insgeheim unter den Teppich des

Vergessens zu kehren. Grammatische Missverständnisse scheinen eine
unerschöpfliche Quelle menschlichen Selbstbetrugs zu sein.

Will man Wittgenstein folgen, so ist das religiöse Sprachspiel für Vermengungen

mit anderen, nicht vollständig mit ihm kompatiblen Sprachspielen

ganz besonders anfällig. Es ist ein ausserordentlich problematisches Sprachspiel:

Es soll die Beziehungen des Menschen zum Transzendenten widerspiegeln,

ist aber auf das Material der sprachlichen Verkehrsformen des Men-

142



sehen mit dem Immanenten angewiesen, die es sich für seine besonderen
Zwecke gewissermassen zurechtbiegen muss. Das religiöse Sprachspiel stellt
ein Amalgam aus mehreren nicht-religiösen Sprachspielen dar, und es

erstaunt, wenn man die Verführungskraft der Oberflächengrammatik in Rechnung

stellt, keineswegs, wenn es nicht immer schon als tiefengrammatisch
widerspruchsfreies Sprachspiel gespielt wird. Ein solches zu spielen scheint
jedenfalls an die grammatische Disziplin höchste Anforderungen zu stellen.

Im Zusammenhang des religiösen Sprachspiels erwähnt Wittgenstein zwei
hauptsächliche grammatische Missverständnisse, die nicht nur zwischen
religiös Glaubenden und Nichtglaubenden, sondern auch zwischen Glaubenden
selbst immer wieder zu unnützen Querelen Anlass gegeben haben. Das erste
und wichtigste besteht im Missachten des nicht hintergehbaren bildhaften
Qiarakters des religiösen Sprachspiels. Auf diesen hatte Wittgenstein schon
in der Lecture on Ethics, freilich noch ohne das religiöse Sprachspiel als
sinnhaftes anzuerkennen, aufmerksam gemacht:

«All religious terms seem [...] to be used as similes or allegorically. For when we speak of God
and that he sees everything and when we kneel and pray to him all our terms and actions seem to be

parts of a great and elaborate allegory which represents him as a human being of great power
whose grace we try to win, etc.» (LE S. 9).

Mit der religiösen Verwendung von ursprünglich nicht religiösen
Ausdrücken meint der religiös Sprechende immer etwas weniger und zugleich
immer etwas mehr, als der nicht religiös Sprechende mit ihnen meint. Man
versteht aus diesem Grund ein religiöses Bild erst dann, wenn man weiss, welche

«Konsequenzen» aus ihm zu ziehen sind, und welche nicht. «Are
eyebrows going to be talked of, in connection with the Eye of God?», fragt
Wittgenstein rhetorisch (LRB S.71). Aber nie lässt sich genau angeben, bis zu
welchem Punkt ein religiöses Bild noch stimmt und von welchem Punkt an es

nicht mehr stimmt, denn um dies wissen zu können, müssten wir das, was wir
mit den religiösen Metaphern meinen, auch auf nicht-metaphorische Weise

ausdrücken können, was aber unmöglich ist (vgl. LE S. 10). Dieses prinzipiell
bildhaften Charakters wegen eignet dem religiösen Sprachspiel eine ausserge-
wöhnliche Unscharfe: «Man kann von religiösen Gleichnissen sagen, sie

bewegen sich am Rande des Abgrundes» (VB S. 61). Religiös sprechende
Menschen könnten sehr vielen Missverständnissen zuvorkommen, meint Wittgenstein,

wenn sie diese Unscharfe ihres Sprachspiels nicht verheimlichen würden:

«Anders wäre es, wenn auf Schritt und Tritt offen gesagt würde: <Ich
brauche dies als Gleichnis, aber schau: hier stimmt es nicht). Dann hätte man
nicht das Gefühl, dass man hintergangen wird, dass jemand versucht mich
auf Schleichwegen zu überzeugen» (VB S. 62). Nun ist natürlich der metaphorische

Charakter der religiösen Sprache der Religionsphilosophie längst be-

143



kannt gewesen. Die mittelalterliche Scholastik hat nicht nur auf ihn hingewiesen,

sondern darüber hinaus in ihrer Lehre vom vierfachen Schriftsinn auch
versucht, durch subtile Distinktionen sein Wesen zu erfassen8. Was aber in
Vergessenheit geraten ist, muss man wieder entdecken, und das Wiederentdeckte

muss auch wieder gesagt werden, zumal dann, wenn für seine Verbreitung

weiterhin gute Gründe bestehen.
Wenn das religiöse Sprachspiel ein metaphorisches ist, kann die Verwendung

seiner Bilder nicht invariabel sein. Sie sind variabel, denn sie haben ja für
den religiösen Menschen den «Dienst» zu erfüllen, sein vorprädikativ Reli-
giöses im Raum des Prädikativen widerzuspiegeln und festzumachen, und es

ist durchaus so, dass der gleiche Dienst für den gleichen religiösen Menschen
durch verschiedene Bilder erfüllt werden könnte (vgl. LRB S.71). Religiöse
Menschen würden deshalb, statt den Wortlaut ihrer Rede zu kanonisieren,
besser sagen, dass sie aus gewissen Gründen geneigt seien, diese Bilder zu
verwenden, dass aber andere Bilder für sie im wesentlichen den gleichen Dienst
versehen könnten. «Und», so könnten sie mit Wittgenstein hinzufügen, «auf
den Dienst kommt es an» (PU S.489).

Das zweite Missverständnis der Grammatik des religiösen Sprachspiels, auf
welches Wittgenstein seinen Finger legt, besteht darin, dass der religiöse
Glaube, dass etwas Bestimmtes der Fall ist, für begründbar gehalten wird. Der
religiös Glaubende sieht sich der Verführungskraft der Oberflächengrammatik

wegen durch fremde Herausforderung oder aus sich selbst leicht in die

Lage versetzt zu meinen, sein religiöser Glaube müsse sich, wie der gewöhnliche

Tatsachenglaube, begründen lassen, das nicht-evidente Religiöse liesse

sich im Rückgang auf evidentes Nicht-Religiöses einsichtig machen. Wer sich

auf die Herausforderung einlässt, statt sie als Irreführung durch die
Oberflächengrammatik zu entlarven und zurückzuweisen, wird immer etwas Unmögliches

versuchen: die prinzipiell nicht überbrückbare Kluft zwischen Immanenz

und Transzendenz zu überbrücken. Und dies durchaus zum Schaden seines

religiösen Glaubens:

«The point is that if there were evidence, this would in fact destroy the whole business.
Anything that I normally call evidence wouldn't in the slightest influence me. Suppose, for instance,
we knew people who foresaw the future; make forecasts for years and years ahead; and they
described some sort of a Judgement Day. Queerly enough, even if there were such a thing, and

even if it were more convincing than I have described but, belief in this happening wouldn't be at
all a religious belief. Suppose that I would have to forego all pleasures because of such a forecast.

If I do so and so, someone will put me in fires in a thousand years, etc. I wouldn't budge. The best
scientific evidence is just nothing. A religious belief might in fact fly in the face of such a forecast,
anstsay <No. There it will break down>» (LRB S.56).

8 Vgl. beispielsweise Thomas von Aquin, Summa theologiae I, q. 1, a. 10. In unserem
Zusammenhang verdient die Untersuchung des «sensus allegoricus» besondere Erwähnung.

144



Was immer im Zusammenhang des religiösen Glaubens aus Begründungsoder

Beweisversuchen resultiert - es handelt sich dabei um nichts als um
«Aberglauben» (vgl. LRB S. 59), der eine Art falscher Wissenschaft und eine

Art falscher Religion zugleich darstellt: eine Vermischung von Regeln zweier
Sprachspiele, die nicht vollständig kompatibel sind. Ihre Inkompatibilität
zeigt sich z.B. darin, dass es absurd wäre, im religiösen Sprachspiel die Wendung

<nun ja vielleicht, vielleicht aber auch nicht) zu verwenden, die doch im
Sprachspiel des empirischen Glaubens ihren angestammten Platz hat (vgl.
LRB S. 56). Wo aber nichts zu vermuten ist, ist auch nichts zu begründen, und
zwar durch keinerlei Evidenz, auch nicht durch historische, wie sie in vielen
Religionen geltend gemacht worden ist und wird. Wenn diese Religionen vom
Aberglauben befreite, echte Glaubensreligionen werden wollten, wäre ihr
Verzicht auf historische Evidenz unabdingbar. Sie würden, meint Wittgenstein,

durch diesen Verzicht viel gewinnen und nichts verlieren:

«So sonderbar es klingt: Die historischen Berichte der Evangelien könnten, im historischen
Sinn, erweislich falsch sein, und der Glaube verlöre doch nichts dadurch: aber nicht, weil er sich
etwa auf allgemeine Vernunftwahrheiten) bezöge!, sondern, weil der historische Beweis (das
historische Beweis-Spiel) den Glauben gar nichts angeht. Diese Nachricht (die Evangelien) wird
glaubend (d.h. liebend) vom Menschen ergriffen. Das ist die Sicherheit dieses Für-wahr-haltens,
nicht Anderes» (VB S.68).

Einen religiösen Glauben gewinnen heisst, ihn als ganzen leidenschaftlich
ergreifen und an ihm festhalten (vgl. VB S. 124). Dieses Ergreifen ist ein
«tatsächlicher Vorgang im Leben des Menschen» (vgl. VB S. 59), aber er stellt keinen

Erkenntnisvorgang dar. Es begleiten ihn keine vernünftigen Gründe, son-1

dern allenfalls Ursachen, und das Bedürfnis nach Gründen entsteht erst im
nachhinein: wenn das Problematische an ihm entdeckt worden ist und zum
Verschwinden gebracht werden möchte (vgl. VB S.163). Wenn Nichtglau-
bende nach Gründen verlangen und Glaubende sie beizubringen versuchen,
wird die Tiefengrammatik des Sprachspiels des religiösen Glaubens von beiden

gleicherweise verletzt. Ihr Streit ist dann ein Scheingefecht, welches an
ihrer wirklichen Differenz vorbeizielt. Diese besteht ja nicht darin, dass der
eine etwas Bestimmtes glaubt und der andere das Gegenteil; sondern dort, wo
der eine etwas glaubt, glaubt der andere nicht etwas anderes, sondern
vielmehr nichts (vgl. LRB S.55). Sie besteht darin, dass der eine ein Sprachspiel
spielt, welches der andere in toto zurückweist. Der Widerspruch der beiden ist
ein Scheinwiderspruch, denn widersprechen kann man nur innerhalb eines

Sprachspiels, und wenn die beiden eine echte Debatte führen wollten, müssten
sie zusammen in ein Meta-Sprachspiel eintreten, in welchem sie erörtern würden,

ob man das Sprachspiel des religiösen Glaubens überhaupt spielen soll
oder nicht.

Wenn das, was der religiöse Glaube sagt, weder unmittelbar evident noch

145



durch unmittelbar Evidentes begründbar ist, dann ist es weder wahr noch
falsch. Diese Wahrheitsunfähigkeit des religiösen Glaubens ist von
religionskritischer Seite häufig als völlige Willkürlichkeit interpretiert und als solche

gegen ihn geltend gemacht worden9. Dem würde Wittgenstein sich
nachdrücklich widersetzen. Religiöse Glaubensaussagen können für ihn zwar
weder wahr noch falsch sein, sind aber dennoch nicht willkürlich. Er könnte
sie «adäquat» bzw. «inadäquat» nennen, oder genauer: mehr oder weniger
adäquat bzw. inadäquat, und der Grad ihrer Adäquatheit würde dann die

Qualität des «Dienstes» bezeichnen, den sie für einen Gläubigen erfüllen.
Dieser besteht darin, dessen vorprädikativ verfasste Religiosität im Bereich
des Prädikativen widerzuspiegeln, was der bildhaften Natur der Mittel wegen
zwar auf verschiedene, aber keinesfalls auf beliebige Weise geschehen kann.
Die Übersetzung muss ja eine Übersetzung des zu Übersetzenden sein, und das

zu Übersetzende ist in jedem Fall fest vorgegeben. Wenn aber die Übersetzung
adäquat oder inadäquat, gut oder schlecht sein kann, dann muss es auch einen
Diskurs geben, der auf spezifische Weise das Richtige und Falsche des religiösen

Sprechens, bewege es sich in einem Sprachspiel des Glaubens oder nicht,
zu bestimmen versucht. Man könnte diesen Diskurs das «theologische
Sprachspiel» nennen, an welchem übrigens nicht nur religiös Sprechende,
sondern auch nicht religiös Sprechende teilnehmen könnten, sofern sie nur
das, was die Sprechenden bewegt, verstehen - weil auch sie es kennen.

Die in ein religiöses Sprachspiel zu übersetzenden Gefühle und Dispositionen

sind allerdings bei verschiedenen religiösen Menschen verschieden. Sie

sind für Wittgenstein wesentlicher Bestandteil dessen, was er die «Lebensform»

nennt: Sie gehen mit dem Gesamt des menschlichen Fühlens, Denkens
und Handelns auf eigentümliche Weise zusammen und können darum von
Kultur zu Kultur, von Epoche zu Epoche, ja letztlich von Person zu Person
variieren. Die Vielfalt der tatsächlichen religiösen Sprachspiele geht darum
nicht auf historischen Zufall zurück, sondern gewissermassen auf historische
Notwendigkeit. Um im Religiösen das Adäquate zu finden, meint Wittgenstein,

sei es bisweilen sogar angebracht, zu experimentieren: «I believe it is

right to try experiments in religion. To find out, by trying, what helps one and
what doesn't»10. Wenn die Theologien die Aufgabe wahrnehmen, statt durch
Experiment durch Diskurs zu bestimmen, was im Religiösen das Adäquate ist,
dann müssen ihre Antworten in jeder konkreten historischen und gar indivi-
dualgeschichtlichen Situation andere sein. Sie dürfen sich dann durch Glau-

9 So z.B. von Kai Nielsen, der im übrigen meinte, das Übersehen dieser Willkürlichkeit auch
Wittgenstein anlasten zu müssen. Kai Nielsen, The challenge ofWittgenstein. An examination
of his picture of religious belief, in: Studies in Religion 3 (1973) 41.

10 M. O'C.Drury, «Conversations with Wittgenstein», in: Rush Rhees (Hg.), Ludwig Wittgen¬
stein. Personal Recollections, Oxford 1981, S.179.

146



benstraditionen, wenn nicht im Fundus dieser selbst die Vielfalt der Möglichkeiten

bereits enthalten ist, in ihrer Arbeit nicht vollständig bestimmen lassen.

Denn die Lebensform ist in Bewegung, und Traditionen laufen Gefahr, an
veränderten religiösen Bedürfnissen, welche die Folge veränderter Lebensformen

sind, vorbeizuzielen.

2.3. Zwei Formen der Religion

Die bisherige Menschheitsgeschichte ist glaubwürdig als Prozess
fortschreitender Rationalisierung, als Vorgang zunehmender Ausdifferenzierung
anfänglich diffus vermischter Geltungsbereiche der Vernunft ausgelegt
worden11. Auch unser Jahrhundert hat diesen Weg noch beschritten, und wir dürfen

von Wittgensteins Sprachphilosophie im allgemeinen und seiner Untersuchung

des religiösen Diskurses im besonderen ohne Vorbehalt sagen, dass sie

Marksteine auf diesem Weg darstellen. Die Rationalisierungsleistung, die er
erbracht hat, ist allerdings nicht mehr nur als «Ausdifferenzierung von
Geltungssphären der Vernunft» zu bezeichnen, sondern allgemeiner: als

Ausdifferenzierung von Sprachspielen durch gegenseitige Abgrenzung ihrer Regeln.
Zur Leistung der Rationalisierung gehört es auch, Neues zu schaffen und

Überkommenes als Veraltetes zurückzulassen. Auch das Stück Weges,
welches Wittgenstein uns vorangegangen ist, ist von überlebten Denkformen, die

nun gewissermassen ins Museum der Kulturgeschichte gehören würden,
gesäumt. Er gab sich aber bezüglich ihres Verschwindens kaum Illusionen hin
und mochte nicht einmal recht mit der Gefolgschaft der Philosophen rechnen,
was ihn wohl zur Notiz veranlasste: «Möge Gott dem Philosophen Einsicht
geben in das, was vor aller Augen liegt» (VB S. 123). Was vor aller Augen liegt,
ist das natürliche, alltägliche Funktionieren der Sprache, und wenn es «eingesehen»

würde, könnten als erste all jene künstlichen Sprachspiele, die von
Wittgenstein manchmal «philosophisch» oder «metaphysisch», von uns aber
besser «pseucioph ilosophisch» genannt werden, gar nicht mehr gespielt werden

und müssten aus dem Repertoire der zulässigen Sprachspiele verschwinden.

Denn es sind Sprachspiele, die dadurch entstehen, dass die ElemeiTte~der

Sprache in tiefengrammatisch blinder Weise ihrem angestammten natürlichen

Sprachspiel entrissen und im Labor der «Pseudophilosophen», für welche

uns der frühe Wittgenstein selbst ein Beispiel gegeben hat, nach ihrem
«Wesen» befragt werden.

Zu den Sprachspielen, die nach Wittgensteins tiefengrammatischer
Ausdifferenzierung aus dem Repertoire eines aufgeklärten Zeitgenossen gestrichen
werden müssten, gehören auch einige der religiösen. Es sind dies all jene, die

11 Siehe Jürgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt a.M. 1981.

147



mit den beschriebenen grammatischen Missverständnissen belastet sind.
Einige religiöse Sprachspiele erweisen sich aber als tiefengrammatisch untadelig

und vermögen den Test der Sprachkritik zu bestehen. Zu ihnen gehören
die Sprachspiele des Betens, des Fluchens, und sicher auch das Sprachspiel des

Erzählens religiöser Geschichten. Gehört zu ihnen nun auch das von Wittgenstein

bereinigte Sprachspiel des Glaubens an das, was diese Geschichten

sagen, das Spiel des Bekennens dieses Glaubens?
Dass es vernünftig sei, das Sprachspiel des religiösen Glaubens zu spielen,

wird von Wittgenstein unmissverständlich verneint, und er verweist in diesem

Zusammenhang auf ein nicht unbedeutendes Zeugnis: «Anyone who reads
the Epistles will find it said: not only that it is not reasonable, but that it is

folly. Not only it is not reasonable, but it doesn't pretend to be» (LRB S.58).
Es mag hier der erste Korintherbrief des Apostels Paulus angesprochen sein,
in welchem dieser den Christenglauben eine «Torheit» nennt (1,17-23). Was
der Apostel für Gründe haben mochte, den religiösen Glauben als unvernünftig

zu bezeichnen, sei hier dahingestellt. Welches aber sind Wittgensteins
Gründe für dieses Verdikt? Der Umstand, dass der religiöse Glaube prinzipiell
unbegründbar ist, kann jedenfalls nicht der Grund sein, denn dies gegen ihn
vorzubringen, wäre ein grammatisches Missverständnis. Die Unvernünftigkeit

des religiösen Glaubens muss für Wittgenstein vielmehr darin bestehen,
dass er in einem tiefengrammatisch widersprüchlichen Sprachspiel beheimatet

ist, und dessen Widersprüchlichkeit kann nur darin bestehen, dass es

sich beim religiösen Glauben um einen Glauben handelt, dass so-und-so in der
aussersubjektiven Welt der Fall sei, und zugleich um einen Glauben, von dem
der aufgeklärte Glaubende weiss, dass sein Inhalt - als geglaubter, nicht als

verstandener Inhalt - letztlich privat ist. Listen wir um der besseren Übersicht
willen die bei Wittgenstein angesprochenen Eigenschaften des aufgeklärten
religiösen Glaubens auf. Er ist

(a) ein Glaube, dass so-und-so in der aussersubjektiven Welt der Fall sei,
(b) ein Glaube, von dem der Glaubende weiss, dass sein Ausdruck variabel ist,
(c) ein Glaube, von dem der Glaubende weiss, dass er als solcher weder un¬

mittelbar evident noch im Rückgang auf Evidentes begründbar ist,
(d) ein Glaube, von dessen Inhalt der Glaubende weiss, dass er eine adäquate

sprachliche Übersetzung vorprädikativer Bestände sein muss und als

geglaubter Inhalt letztlich privat ist.

Wenn ein grammatisch aufgeklärter Glaubender glaubt, dass so-und-so in
der aussersubjektiven Welt der Fall sei, dann schliesst er aus, dass anderes der
Fall sei, weiss aber, dass ein anderer Glaubender von diesem Ausgeschlossenen

mitgleichem Recht glauben kann, dass es der Fall sei. Einen solchen Glauben

zu haben und zu äussern, bedeutet noch immer, auch nach Wittgensteins

148



grammatischen Verbesserungsvorschlägen, ein Sprachspiel zu spielen,
welches inkompatible Regeln aufweist, ein Sprachspiel, welches tiefengrammatisch

widersprüchlich bleibt und bleiben muss, weil sein letzter Widerspruch
unaujhebbar ist.

Wittgensteins frühe Philosophie ist eine ernstzunehmende Begründung für
ihre These, dass man vernünftigerweise weder etwas Religiöses sagen noch
glauben sollte, schuldig geblieben. Seine Spätphilosophie behauptet nur noch
die Unvernünftigkeit des religiösen Glaubens, und sie liefert für diese
Behauptung einen plausiblen Grund: Es ist deshalb unvernünftig, einen religiösen

Glauben zu haben, weil er in einem tiefengrammatisch prinzipiell
widersprüchlichen Sprachspiel beheimatet ist, und weil es eine Verletzung der
Tugendpflicht der Vernunft ist, ein solches Sprachspiel zu spielen.

Wir verfügen über genügend Indizienmaterial, um annehmen zu dürfen,
dass Wittgenstein aus seinen theoretischen Erwägungen auch die praktische
Konsequenz gezogen und sich jedes religiösen Glaubens enthalten hat, und
dies, wohlbemerkt, ohne aufzuhören ein religiöser Mensch zu sein. Seine
Religiosität ist von Freunden, wie ich meine nicht ganz zutreffend, als «possibility
of religion»12 oder auch als «wortloser Glaube»13 bezeichnet worden. Besser

würde man von glaubensloser Religion sprechen, von welcher wir uns im
Anschluss an unsere Untersuchungen nun das folgende Bild machen können : Die
glaubenslose Religion ist eine solche, die in vorprädikativen Gefühlen und
Dispositionen besteht, welche in Sprache und Glaube Ausdruck und Halt
suchen, aber vom Subjekt aus Gründen der Vernunft nur zur assertorisch
unverbindlichen Sprache, aber nicht zum assertorisch verbindlichen Glauben
hinzugelassen werden. Wittgenstein gibt Beispiele für dessen Möglichkeit:
«Wenn ich, der ich nicht glaube, dass es irgendwo menschlich-übermenschliche

Wesen gibt, die man Götter nennen kann - wenn ich sage : <ich fürchte die
Rache der Gotten, so zeigt das, dass ich damit etwas meinen kann, oder einer
Empfindung Ausdruck geben kann, die nicht notwendig mit jenem Glauben
verbunden ist» (BFr S.240). Oder eines, das aus dem Vorwort der Philosophischen

Bemerkungen stammt: «Ich möchte sagen <dieses Buch sei zur Ehre
Gottes geschrieben), aber das wäre heute eine Schurkerei, d.h. es würde nicht
richtig verstanden werden.» Es würde deshalb nicht richtig verstanden werden,

weil man es als Äusserung eines religiös Glaubenden und nicht als solche
eines Nichtglaubenden interpretieren würde.

Die glaubenslose Religion kann auf sprachliche Äusserungen aber auch
verzichten und sich stattdessen im rituellen oder auch im ganz gewöhnlichen
Handeln zeigen. Sie wirkt dann im Stillen, weswegen es bisweilen schwer sein

12 Norman Malcolm, Ludwig Wittgenstein. A Memoir, London 1958, S.72.
13 Paul Engelmann, Ludwig Wittgenstein. Briefe und Begegnungen, Wien und München 1970,

Kap.VIII.

149



wird, sie überhaupt als Religion zu erkennen und anzuerkennen. Ganz anders
verhält es sich mit jener Art von Religion, die man als Glqub£nsreligion
bezeichnen könnte. Sie fügt der glaubenslosen Religion, als ihrer Basis, einen
affirmativen Überbau, einen Glauben hinzu, um dessentwillen und um dessen

problematischer Natur willen sie dann die Eigenschaft hat, viel zu reden und
viel über sich reden zu machen.

Wissentlich ein grammatisch widersprüchliches Sprachspiel zu spielen, ist
ein Verstoss geggndie Tugendpflicht der Vernunft, und Wittgenstein mochte
sich (vielleicht muss man hinzusetzen: konnte sich) im Fall des religiösen
Glaubens eines solchen Verstosses nicht schuldig machen. Vielleicht wider
Erwarten war er aber gerade in diesem Punkt anderen gegenüber tolerant:
«Glaube Du! Es schadet nicht» (VB S.91). Er wusste, was für andere der
religiöse Glaube bedeuten konnte, galt er ihm doch für schwerwiegende Fälle
existentieller Not als alleiniges Heilmittel: «Menschen sind in vorigen Zeiten ins
Kloster gegangen. Waren das etwa dumme, oder stumpfe Menschen? - Nun,
wenn solche Leute solche Mittel ergriffen haben, um weiter leben zu können,
kann das Problem nicht leicht sein!» (VB S.97). Den religiösen Glauben
untersagen zu wollen, und sei es vom ohnmächtigen Standpunkt der Vernunft
aus, würde heissen, die Schwere und Dringlichkeit des Problems, für welches
dieser die Lösung sein kann, zu verkennen, und es würde bedeuten, eine

Lösung zu bekämpfen, für die es vom Standpunkt der Vernunft aus gar keinen
Ersatz gibt.

Anscheinend darf jemand in Ausnahmefällen gegen die Tugendpflicht der
Vernunft Verstössen und kann trotzdem ein vernünftiger Mensch bleiben,
solange er nur immer weiss, wann er gegen die Tugendpflicht der Vernunft ver-
stösst. Wenn man dies in Rechnung stellt, muss man zu den obengenannten
vier Wittgensteinschen Merkmalen (a) bis (d) des aufgeklärten religiösen
Glaubens ein fünftes hinzufügen und sagen: Der aufgeklärte religiöse Glaube
ist

(e) ein Glaube, von dem der Glaubende weiss, dass er gegen die Tugendpflicht
der Vernunft verstösst, wenn er ihn glaubt.

Wenn aber die letzte Inkonsistenz des Sprachspiels des religiösen Glaubens
in Kauf genommen werden darf, dürfen dann nicht auch die vorletzte und alle
übrigen ebenso in Kauf genommen werden? Wenn schon der aufgeklärte
religiöse Glaube als ein noch immer problematischer vom Vernunftstandpunkt
aus toleriert werden soll, warum dann nicht auch der unaufgeklärte? Dies
würde die Bankrotterklärung des Vernunftstandpunktes in Sachen der Religion

bedeuten und entspricht Wittgensteins Meinung jedenfalls nicht. Er be-
sass für die Dispens von der Tugendpflicht der Vernunft rein pragmatische
Gründe, und diese reichen nur hin, um Ausnahmen, aber nicht, um ein gene-

150



relies laissez-faire zu gestatten. Es scheint deshalb nicht verfehlt zu sein, bei

Wittgenstein hier von einer Restriktion zu sprechen, die man als Gesetz des

Minimums bezeichnen könnte. Er schreibt z.B. von der christlichen Religion,
dass sie nur für den sei, «der unendliche Hilfe braucht, also nur für den, der
unendliche Not fühlt» (VB S.91). Und zur Paulinischen Lehre von der
Gnadenwahl bemerkt er gar: «Gnadenwähl: So darf man nur schreiben unter den
fürchterlichsten Leiden - und dann heisst es etwas ganz anderes. Aber darum
darf dies auch niemand als Wahrheit zitieren, es sei denn, er selbst sage es

unter Qualen» (VB S.63). Wittgenstein ist geneigt, im religiösen Sprachspiel
Verletzungen der lügendpflichten der Vernunft durchaus zuzugestehen, aber

- Gesetz des Minimums - nicht über das notwendige Mass, nicht über die
Schwere und Dringlichkeit der dieses Sprachspiel motivierenden Lebensprobleme

hinaus. Andernfalls würde dieses Sprachspiel seine existentielle Grundlage

verlieren und würde zur hohlen Farce, oder, wie man nach unserer
Erörterung nun auch sagen könnte: zu einem grammatischen Missverständnis.

151


	Religion und Vernunft : eine Rekonstruktion von Wittgensteins Religionsphilosophie

