
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 45 (1986)

Artikel: Der politische Philosoph in der Rolle des Ziviltheologen

Autor: Kleger, Heinz / Müller, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883107

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Richtungen gegenwärtiger Religionsphilosophie /
Tendances actuelles de la philosophie de la religion

Studia Philosophica 45/1986

HEINZ KLEGER/ALOIS MÜLLER

Der politische Philosoph in der Rolle des Ziviltheologen

Seit rund zwanzig Jahren findet in der vom Christentum und der westlichen
Philosophie geprägten, aber weithin säkularisierten Welt eine ebenso
umfängliche wie intensive Debatte über die Zuordnung von Religion und Politik,
Ethik und Politik, Kirche und Staat statt. Die Reflexionen zur Neubestimmung

des Verhältnisses des christlichen Glaubens zum Politischen und zur
modernen Gesellschaft sind unter den Namen «Theologie der Revolution»1,
«Politische Theologie»2 und «Theologie der Befreiung»3 bekannt geworden.

1 Vgl. T.Rendtorff/H.E. Tödt, Theologie der Revolution. Analysen und Materialien, Frankfurt

1968. Die Thesen R. Shaulls und lateinamerikanischer Theologen wurden auf der Genfer
«Weltstudienkonferenz für Kirche und Gesellschaft» im Sommer 1966 diskutiert. Bei Shaull
ist der Einfluss H.Marcuses spürbar. T.Rendtorff dagegen trat schon damals als Warner auf
und plädierte für eine an der Idee der Freiheit und Verantwortung orientierte «politische
Ethik». - Vgl. dazu: G.D. Fischer/R. Shaulls, «Theologie der Revolution». Ihre theologische
und ethische Argumentation auf dem Hintergrund der Situation in Lateinamerika, Frankfurt
u.a. 1984.

2 Vgl. J.B. Metz, Zur Theologie der Welt, Mainz/München 1968, bes. S.99ff.; ders., Glaubein
Geschichte und Gesellschaft, Mainz 1977; ders., Jenseits bürgerlicher Religion, München/
Mainz 1980; P.Eicher, Bürgerliche Religion, München 1983; H.E. Bahr, Versöhnung und
Widerstand, München 1983; J.Moltmann, Politische Theologie/Politische Ethik, München
1984 (darin Kontroverse mit H.Lübbe S.70-78); D.Schellong, Bürgertum und christliche
Religion, München 21984. - Der Begriff der «Politischen Theologie», wie er seit Mitte der sechziger

Jahre von katholischen und protestantischen Theologen verwendet wird, ist radikal
verschieden vom Gebrauch C. Schmitts, der seine Souveränitätslehre 1922 unter dem Titel «Politische

Theologie» erscheinen liess. Mit E.W. Böckenförde könnte man letztere eine «juristische

politische Theologie» nennen. (Vgl. E.W. Böckenförde, Politische Theorie und politische

Theologie, in: J.Taubes [Hg.], Religionstheorie und Politische Theologie, München

u.a., 1983, Bd.l, S. 16-25.) Man darf aber den eminenten Stellenwert theologischer Dogmen,
vor allem des Erbsündendogmas, für Schmitts Begriff des Politischen nicht übersehen. Vgl.
dessen Schrift «Der Begriff des Politischen» (1932), Berlin 1963, S.59ff. Aufgrund seines gei-

Korrespondenzadressen: Dr. Heinz Kleger, Obstgartenstrasse 31, CH-8006 Zürich
lic.theol. Alois Müller, Bodenacherstrasse 45, CH-8121 Benglen

86



Diese Theologien sind nicht bloss intellektuelle Aufbruchsbewegungen; sie

werden angestossen und begleitet von einer neuen Praxis und finden ihren
Niederschlag in politisch brisanten kirchenamtlichen Stellungnahmen zu Fragen

der Gerechtigkeit, der Gewalt, der Wirtschaftsordnung, des Wettrüstens
und des Friedens4.

stigen Gesamtprofils und seiner politischen Entscheidungen gehört Schmitt nicht zu unserem
Idealtypus des «Ziviltheologen», obwohl er bei vielen von uns analysierten Ziviltheologen
eine massgebliche Hintergrundfigur ist (etwa in der politischen Theorie von E.W. Böckenförde,

H.Lübbe und R.Spaemann).
3 Die Theologie der Befreiung, die erstmals 1971 vom Peruaner G. Gutierrez in Buchform

vorgelegt wird (dt. 1973), ist nicht einfach eine adaptierte Kopie der europäischen «neueren politischen

Theologie». Sie ist vielmehr eine vielfältige eigenständige Bewegung, die aus realer
sozialer Not und realer politischer Unterdrückung herausgewachsen ist. Sie versteht sich nicht
so sehr als eine Theologie für die Armen, sondern von den Armen. Vgl. insbesondere: G.
Gutierrez, Die historische Macht der Armen, München 1984. Gutierrez versteht den Theologen
unter ausdrücklichem Hinweis auf Gramsci (S.186) als «organischen Intellektuellen», der
stellvertretend für das Volk und mit dem Volk das «Recht nachzudenken» (S.60) wahrnimmt
und alle politischen, philosophischen, rechtlichen und religiösen Begriffe am Massstab der
Gerechtigkeit misst. Er versteht darum Befreiungstheologie nicht einfach als eine progressisti-
sche Theologie, die den Diskurs der Moderne in einer neuen Variante durchspielt. Der «locus»
der Befreiungstheologie impliziert einen «politischen Riss» (S.159). Als Theorie beendigt sie

die Theo-Ideologie und ist offen für die sozialwissenschaftliche Aufklärung. Dieser Realismus

verbietet es dem Theologen z.B. «nur vom Staat» zu sprechen. «Vielmehr muss er auch
die wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Interessen bedenken, die hinter der politischen
Macht stehen» (S. 155). - Hervorzuheben wäre noch, dass die Befreiungstheologien auf einer
anderen Exegese der Bibel beruhen als die klassische politische Philosophie und die
Ziviltheologie. Zum neuen Theorietyp dieser Theologie vgl. K.Füssel, (Art.) Theologie der
Befreiung, in: P.Eicher (Hg.), Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe, München 1985,
Bd.4, S.200-211 (mit Lit.!). Zur Geschichte vgl. H. J. Prien (Hg.), Lateinamerika:
Gesellschaft, Kirche, Theologie, 2 Bde., Göttingen 1981. Übersetzungen lateinamerikanischer
Vertreter der seit 1976 in der «Ökumenischen Vereinigung von Theologen der Dritten Welt»
(EATWOT) zusammengeschlossenen Dritte-Welt-Theologen erscheinen im neu gegründeten
Verlag Edition Exodus, Freiburg (Schweiz)/Edition Liberaciön, Münster.

4 Zu erinnern wäre an die Dokumente des Vaticanums II, die Enzykliken «Pacem in terris»
(1963) und «Populorum progressio» (1967) sowie an die Abschlussdokumente der zweiten
und dritten Vollversammlung lateinamerikanischer Bischöfe in Medellin (1968) und in Puebla
(1979). In Medellin werden die Grundintentionen einer kontextuellen Theologie aufgenommen

und die Formen «institutionalisierter Gewalt» (Nr. 14) offen angeklagt. Nach erbitterten
Kämpfen im Vorfeld von Puebla - die Opposition gegen einen radikalen Kurs kam vor allem
aus dem deutschen «Studienkreis Kirche und Befreiung» - wurde auch in Puebla die «vorrangige

Option für die Armen» grundsätzlich beibehalten. Unter den vielen kirchlichen Stellungnahmen

zu Krieg und Frieden ragen der Hirtenbrief der amerikanischen Bischöfe vom Mai
1983 (vgl. Jim Castelli, The Bishops and the Bomb: Waging Peace in a Nuclear Age: With the
Text of the Bishops' 1983 Pastoral Letter, Garden City, NY: Doubleday, 1983) und diejenige
der sechsten Vollversammlung des ÖRK von 1983 in Vancouver (vgl. epd-Dokumentation
37/1983) durch ihre kompromisslose Verurteilung der Anwendung von Kernwaffen hervor. -
Aufsehen und Widerspruch erregt auch der noch in zweiter Bearbeitung stehende
«Wirtschaftshirtenbrief» amerikanischer Bischöfe wegen seiner Kapitalismus-Kritik.

87



Die Philosophie, insbesondere die deutsche, ist an den gegenwärtigen
Auseinandersetzungen um eine grundlegend neue Konzeptualisierung des

Verhältnisses von Religion und Politik in mehrfacher Weise beteiligt: Sie bildet
einerseits den Hintergrund, vor dem sich die neuen Entwürfe abheben,
andererseits berufen sich auch die Befürworter der prophetisch-kontestatären
Rolle der jüdisch-christlichen Überlieferung neben ihrer Re-lektüre der Bibel
auf philosophische Traditionen. Zudem werden gerade die philosophischtheologischen

Voraussetzungen für einen politischen und erkenntnistheoretischen

Ortswechsel der christlichen Theologie von Philosophen und
philosophisch orientierten Theologen bestritten und die Bedingungen für die
Aufrechterhaltung des bisherigen Relationsgefüges Vernunft-Religion-Politik
von ihnen philosophisch festgeschrieben. Während die einen dem privatisierten

bürgerlichen Christentum und der «Herrschaftstheologie des Zentrums»5

mit Ideologiekritik zu Leibe rücken, ziehen die anderen, obwohl auch sie ein
hoch reflexives Verhältnis zur Tradition haben, eine Schonzone um die
Restbestände religiös-bürgerlicher Dogmatik und Praxis. Während die einen die

befreienden Impulse der christlichen Botschaft in den Vordergrund rücken,
akzentuieren die anderen die unentbehrliche Rolle der Religion für die Erhaltung

politischer Freiheit und humanen Lebensvollzugs in einer bürgerlichen
Gesellschaft.

In letzter philosophiegeschichtlicher Zuspitzung erscheint die gegenwärtige
Auseinandersetzung um die richtige Beziehung von Religion und Politik als

ein Streit um die Erbschaft Hegels: Die Ortsbestimmung der Gegenwart im
langen Schatten Hegels legt in ihrer politischen Theorie das Schwergewicht
auf die Sicherung und Erweiterung des Erreichten; die Wahrnehmung des

Weltzustandes aus der Optik der Marxschen Utopie oder ihr verwandter
Zeitutopien einer selbstbestimmten, gerechten Gesellschaft dagegen erkennt,
dass nicht alle von den Errungenschaften der Neuzeit gleichermassen profitieren

und konzentriert die Kräfte auf die Eroberung des Elementaren für die

Benachteiligten in der Gegenwart.
In Anlehnung an einen Begriff aus der Antike bezeichnen wir die

Philosophen, Theologen, Juristen und Politiker, die in ihrer politischen Theorie
und in ihrer Religionsphilosophie die religiös-politischen Ideen und Interessen

des Bürgers systematisieren und repräsentieren dann als «Ziviltheo-

5
Vgl. die Werke des argentinischen Philosophen, Historikers und Theologen E. Dussel, der wie
der andere wichtige argentinische Befreiungsphilosoph J.C. Scannone vom französischen
Philosophen E.Lévinas beeinflusst wurde. Vgl. E.Dussel, Herrschaft und Befreiung, Freiburg

(Schweiz) 1985; J.C. Scannone, Weisheit des Volkes und spekulatives Denken, in:
Philosophie und Theologie 60 (1985) S. 161-187. - Zum breiteren Phänomen des Rollenwechsels
lateinamerikanischer Intellektueller vgl.: Mark J.Osiel, Going to the people. Popular culture
and the intellectuals in Brazil, in: Arch, europ. sociol. 25 (1984) S.245-275.

88



logen», wenn sie beanspruchen, die religiös-politischen Überzeugungen mit
der richtigen gesellschaftlich-politischen Organisationsform zu verbinden6.
Die geschichtsmächtige Wirkung der augustinischen Verknüpfung von Religion

und Politik ergibt allerdings ein Muster institutionsgebundener politischer

Theologie, von der sich unser titelgebender Begriff der Ziviltheologie
abhebt. Vor allem zwei Brechungen in der Geschichte der Religion des Bürgers
sind für die Ablösung von einer theologischen Politik nach augustinischem
Muster verantwortlich zu machen : in der Neuzeit ist es die am Begriff der Frie-
densraison orientierte politische Vernunft, in der Moderne ist es der Ausbau
einer wohlgeordneten Bürger-Freiheit sowie der Fortschritt der Säkularisierung

auf der politisch-rechtlichen Ebene. Trotz dieser Schübe der Rationalisierung

und Modernisierung geht das religiös-theologische Moment sowohl in
bezug auf die politische Vernunft wie in bezug auf die Grundlagen der
Moderne nicht gänzlich verloren. Wir verstehen deshalb den Terminus
«Ziviltheologie» systematisch so, dass er als Teil einer politischen Theorie in der
nachaufgeklärten Moderne fungiert. Wie die politische Theorie zu diesem Teil

kommt, versuchen wir im Kapitel «Varianten einer Religion des Bürgers» zu
zeigen; die Brücken, welche von hier aus zur nachaufgeklärten Moderne
geschlagen werden, sollen schliesslich als «Felder der ziviltheologischen
Intervention» angesprochen werden; dazwischen skizzieren wir als ein Stück syste-

6 Der Begriff <Ziviltheologie> leitet sich literarisch her von der Auseinandersetzung Augustins
mit der theologia tripartita Varros (Augustin, De Civitate Dei, VI, 5). Eine gute, allerdings mit
Augustin sympathisierende Übersicht der Kontroverse Augustin-Varro gibt ES. Fiorenza,
Religion und Politik, in: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Tbd.27, Freiburg u.a.
1982, S.59-101. Augustinus hatte für Varros Systematisierung der <römischen Religion des

Bürgers) [(Die sechzehn Bücher der «Res Divinae», 286 Fragmente zählend, sind ediert worden:

B.Cardauns, M.Terentius Varro, Antiquitates Rerum Divinarum. Fragmente und
Kommentar, Wiesbaden 1976. Vgl. auch B.Cardauns, Varro und die römische Religion, in:
ANRW II, 16,1, (1978) S.80-103. Die Ziviltheologie ist jene Theologie der drei genera der
Theologie, die auf den Staat und seine Bürger bezogen ist. Nach Varro (fr. 2a ap. Aug. civ. 6,2)
verfällt die Religion durch die Vernachlässigung der Bürger (Civium negligentia). Varro
möchte mit seinem Werk diesem Verfall entgegenwirken. Zur Herkunft der «Theologia tripartita»

vgl. G. Lieberg, Die <Theologia tripartita) in Forschung und Bezeugung, in: ANRW 1,4,
(1973) S.63-115.)] vom Standpunkt der vera religio aus nur Hohn übrig, scheute sich aber

nicht, zur Absicherung der kirchlichen und theologischen Ansprüche die <staatliche Gewalt)
in Dienst zu nehmen. Die augustinische Auffassung des Politischen ist treffend als Eschato-
logikumschrieben worden (D. Sternberger, Drei Wurzeln der Politik, Frankfurt 1978, V.Teil):
sie beruht auf der Unterscheidung der civitas dei von der civitas terrena und der Scheidung der
Menschen in Gute und Böse in einer solchen Zuspitzung, dass anstelle einer elementaren
politischen Gleichheit eine grundlegende menschliche Feindschaft tritt. Als <Ziviltheologe> (vgl.
H.Cancik, Augustin als constantinischer Theologe, in: J.Taubes (Hg.), Religionstheorie und
Politische Theologie, Bd. 1 : Der Fürst dieser Welt. Carl Schmitt und die Folgen, München u. a.
1983, S. 136-152) befürwortete Augustin die konstantinische Religionspolitik und beteiligte
sich an der Etablierung des Christentums als Staatsreligion, welche in den mittelalterlichen
Streit um das sacerdotium und imperium mündete.

89



matisierter Philosophiegeschichte ganz kurz die zwei genannten Brechungen
im Kapitel «Politische Vernunft und nachaufgeklärte Moderne». Zunächst
sei aber noch auf den ersten Titelbegriff des politischen Philosophen näher
eingegangen.

I. Ebenen der Argumentation

Der politische Philosoph in der Rolle des Ziviltheologen argumentiert auf
drei analytisch zu unterscheidenden Ebenen: a) auf der Ebene modernitätsadäquater

Aneignung und Vermittlung westeuropäischer philosophischer
Traditionen, b) politisch und c) theologisch.

Die philosophische Hermeneutik auf der Ebene a) bereitet das Koordinatensystem

für die politisch-theologische Intervention des politischen
Philosophen in der Rolle des Ziviltheologen vor. Hermeneutik wie sie auf dieser

analytischen Ebene verstanden und betrieben wird, schiebt der Philosophie
eine inhaltlich souveräne Rolle zu. Philosophie wird hier nicht lediglich formal

oder als unverbindliches Räsonnieren verstanden, sondern als

geisteswissenschaftlich-gelehrte Interpretation und gegenwartsbezogene Applikation

massgebender Texte der Tradition. Durch die Privilegierung
ausbeutungsfähiger Klassikertexte liegt das Koordinatensystem zwar nicht mit starren,

aber doch klar bestimmten Grenzlinienverläufen fest. Die Kriterien dieser

Hermeneutik beruhen wiederum auf einer anderen Hermeneutik: einer

«Wirklichkeitshermeneutik», die davon ausgeht, dass das Wirkliche das

Vernünftige ist7. Das heisst nicht, dass das Bestehende schon durchgängig
vernünftig sei: auch die Nach-Aufklärung kennt noch zu erledigende Aufgaben
der Aufklärung. Andererseits wird mit diesem Axiom behauptet, die Rationalität

des Erreichten habe ein Niveau erreicht, das gegenüber konkurrierender
Aufklärung in Schutz genommen werden muss. Genau in dieser apologetischen

Funktion kommt die Wirklichkeitshermeneutik, die der politisch-theologischen

Intervention des politischen Philosophen in der Rolle des Ziviltheologen

zugrundeliegt, zum Zuge. Um was für eine politisch-theologische
Intervention handelt es sich genauer?

Als politischer Philosoph, der auf der Ebene b) argumentiert, fühlt er sich

dem politischen Gemeinwesen nicht nur verpflichtet, sondern sieht darüber

7 Zur philosophischen Auseinandersetzung mit Hegels Begriff von der (Wirklichkeit) als

(Einheit von Wesen und Existenz) siehe K. Löwith, Von Hegel zu Nietzsche, Hamburg s1981,

bes. S. 153ff. : «In der Hauptsache bezieht sich der Streit auf einen einzigen Satz aus der Vorrede

zur Rechtsphilosophie: (Was vernünftig ist, das ist wirklich; und was wirklich ist, das ist

vernünftig) ».

90



hinaus seine Aufgabe darin, den Gehorsam der Bürger moralisch einzufordern

und politisch zu legitimieren. Im Kontext dieses Rollenverständnisses

justiert er als Ziviltheologe das Verhältnis zwischen Religion und Politik
beziehungsweise Staat und Kirche unter dem Erkenntnisaspekt einer politischen
Theorie, die Elemente der beiden oben unterschiedenen Hermeneutiken
enthält. Im Erwartungshorizont dieser politischen Theorie soll die Religion die

Gesinnungsbedingungen wirklicher politischer Freiheit stützen, um den Bürger

dazu zu befähigen, von der Politik nur das zu fordern, was sie als <System>

bieten kann. Für diese breitere Aufgabe ist er auf Religionstheorie als
Bestandteil der politischen Theorie angewiesen. Als ausdifferenzierte
gesellschaftliche Sphäre darf Religion weder im falsch verstandenen Sinne politisch
werden noch dürfen <religiöse Energien) im Sinne einer Moralisierung ins
Feld des Politischen transportiert werden.

Der politische Philosoph in der Rolle des Ziviltheologen - Ebene c) - kritisiert

zunächst jene Theologien, die dem christlichen Glauben eine positive
zivilreligiöse Funktion absprechen oder die prophetisch-kontestatären
Impulse der jüdisch-christlichen Überlieferung derart ins Zentrum rücken, dass
sie im Namen (integraler Befreiung) die Philosophie der institutionalisierten
Freiheit aushöhlen. Er betritt den theologischen Bereich im engeren Sinne,
wenn grundlegende Doktrinen des Christentums seiner Meinung nach
missdeutet werden und dadurch zu politischen Fehl-Einstellungen beitragen.

Wenn wir alle drei Argumentationsebenen zusammen betrachten, dient der
politische Philosoph in der Rolle des Ziviltheologen insgesamt der
wohlgeordneten Freiheit einer (Religion des Bürgers). (Religion des Bürgers), wie sie

hier verstanden wird, ist mit dem kritisierten Phänomen der (bürgerlichen
Religion) nicht deckungsgleich, steht ihm aber auch nicht beziehungslos
gegenüber. Der primäre Kontext unseres Begriffs der (Religion des Bürgers)
ist nicht die Theologie, sondern die (Philosophie des Bürgers>. Die (Religion
des Bürgers) umfasst einen vielschichtigen, aber doch ganz bestimmte Konturen

aufweisenden Komplex von moralischen Überzeugungen und politischen
Optionen, von gesellschaftlichen Klassifikations- und Wahrnehmungsmustern,

die zusammen die Lebensführung eines staatsloyalen und
selbstbeherrschten Bürgers ausmachen. Dieses Ensemble stark verinnerlichter
Orientierungen bestimmt dessen Verhältnis zur Religion. Die Semantik der Religion
des Bürgers übergreift den Bedeutungshorizont der Begriffsnamen
(Ziviltheologie) und (Zivilreligion) noch; ebensowenig lässt er sich auf (politische
Religion) reduzieren8. Der Komplex einer Religion des Bürgers ist als Konti-

8 Zur ausführlichen begriffsgeschichtlichen Herleitung und systematischen Unterscheidung
dieser Begriffe vgl. H.Kleger/A.Müller, Bürgerliche Religion, Religion des Bürgers, politische

Religion, Zivilreligion, Staatsreligion, in: dies. (Hg.), Religion des Bürgers, München
1986.

91



nuum anzuordnen, an dessen einem Ende die Religion und an dessen anderem
Ende der Bürger angesiedelt ist. Die Religion des Bürgers weist eine

philosophisch-theologische Kernstruktur auf und tritt in drei - von uns typologisch
unterschiedenen - Varianten auf: modernitätsskeptisch-spiritualistisch, <kul-

turprotestantisch>-kulturreligiös und mythenfreundlich. Die Varianten ergeben

sich aufgrund verschiedener Akzentsetzungen auf den argumentativen
Ebenen a) und c); die Stossrichtung auf der Ebene b) ist ihnen hingegen
gemeinsam.

II. Drei Varianten der Religion des Bürgers

Die modernitätsskeptisch-spiritualistische Variante auf der liberal-katholischen

Seite betont die Notwendigkeit, dass der unbedingte Wahrheitsanspruch

der christlichen Lehre mit Hilfe der Philosophie gegen die Vernunft
oder Unvernunft der kulturellen Moderne, die im Zuge einer <Dialektik der

Aufklärung) ihre substantielle Einheit verloren hat, zu verteidigen sei. Da der
neuzeitliche Prozess der Säkularisierung, den diese Position als Herausbildung

moderner Freiheitsrechte grundsätzlich begrüsst, als Kehrseite die
(moralisch-kulturellen Grundlagen) der westlichen Zivilisation derart <hypo-
thetisiert> hat, dass der moderne Mensch gegen die <Irrlehren> wie des
(atheistischen Materialismus) und des <szientifischen Positivismus) nicht mehr
gefeit ist, müssen der Philosophie verstärkt orientierungsstiftende weltanschauliche

Aufgaben Überbunden werden9. Für diese Funktionszuweisung an die

Philosophie, die dadurch wieder zu einer (religiösen Philosophie) wird10oder
zumindest wieder in eine souveräne Rolle gegenüber den Wissenschaften und
den normativen Gehalten moderner Lebensweltstrukturen einrückt, ist die
kritische Unterscheidung zwischen Säkularisierung und Säkularismus
grundlegend11. Diese Variante verspricht sich von der religiösen Philosophie
eine Resistenz gegenüber (Ideologien), die sie ablehnen. In der Grundlegung

9 Als Beispiel für diese defensive und zugleich offensive, an weltanschaulicher Integrität
interessierte Philosophie vgl. N.Lobkowicz/H. Ottmann, Materialismus, Idealismus und christliches

Weltverständnis, in: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Tbd.19, Freiburg
u.a. 1981, S.65-141.

10 R.Spaemann, Funktionale Religionsbegründung und Religion, in: Die religiöse Dimension
der Gesellschaft, hg. v. P.Koslowski, Tübingen 1985, S.24f.

11 Siehe hierzu die materialreiche Übersicht von M.Heckel, Säkularisierung. Staatskirchen-
rechtliche Aspekte einer umstrittenen Kategorie, in: Zt. der Savigny-Stiftung für Rechsge-
schichte. Kan. Abt. LXVI, 97 (1980); zur Begriffsgeschichte von «Säkularisation/Säkularisierung»

als staatskirchenrechtlichem, politisch-rechtlichem und geschichtsphilosophischem
Begriff vgl. weiterden Art. von FI.Zabel und H.-W. Strätz, in: Geschichtliche Grundbegriffe
Bd.5, Stuttgart 1984, S.789-829.

92



der Moral wirkt sich dieser trinitarisch fundierte Theozentrismus als neuer
Rigorismus und kirchenpolitisch als Rückenstärkung jener konservativen
Tendenzen aus, die der Orthodoxie den Primat vor der Orthopraxie einräumen.

Mit dem Wahrheitsanspruch des Christentums, den die katholische Kirche

repräsentiert, geht die Immunisierung dieser Institution vor
ideologiekritisch-soziologischer Analyse parallel. Gemäss dem hier vertretenen christlichen

Personalismus augustinischer Provenienz liegt das Heil für die
Menschen nicht in der Befreiung aus ungerechten Strukturen, sondern in der Erlösung

aus der Sünde - eine Entgegensetzung, die sich bis in die Auseinandersetzung

um die Befreiungstheologien auswirkt12.

Die <kulturprotestantisch>-kulturreligiöse Variante sticht durch ihre Bejahung

der kulturellen und politischen Moderne hervor und ist theologisch
abhängig von einer historisch reflektierten Theorie des Christentums13, in der

12 Vgl. die «Instruktion der Kongregation für die Glaubenslehre über einige Aspekte der «Theologie

der Befreiung» vom 6. August 1984, abgedruckt als Anhang in: H.-J. Venetz/H. Vor-
grimmler (Hg.), Das Lehramt der Kirche und der Schrei der Armen, Freiburg/Münster 1985,
S. 155-176 (vgl. darin vor allem auch die Analysen von K.Füssel, S. 105-136). Vgl. weiter:
N.Greinacher (Hg.), Konflikt um die Theologie der Befreiung. Diskussion und Dokumentation,

Einsiedeln 1985.
13 Die grundsätzliche Differenz zwischen der Variante a) und b) bezüglich ihrer Auffassungen

des Christentums und ihrer Einschätzungen des Säkularisierungsprozesses liesse sich
exemplarisch veranschaulichen anhand eines Vergleichs der Artikel «Christentum» von T.Rend-
torff in: Geschichtliche Grundbegriffe, Stuttgart 1972, Bd.l, S.772-814 und von N.Lobko-
wiczin: Staatslexikon, Freiburg i.Br. 1985, Bd.l, S. 1095-1115.

Den Begriff der «Kulturreligion» verwendet der Religionssoziologe Peter L. Berger zur
Charakterisierung des mittelständischen, konformistischen, Religion und Kultur kriterienlos
verschmelzenden amerikanischen Protestantismus. Die Kulturreligion dient der symbolischen

Integration der Gesellschaft und festigt den Normen-und Wertekonsens. Vgl. P.L. Berger,

Kirche ohne Auftrag. Am Beispiel Amerikas, Stuttgart 1962, S. 43-62. In der protestantischen

Theologie der zwanziger Jahre tauchte der Begriff der «Kulturtheologie» auf. Im
Ausstrahlungsbereich des Deutschen Idealismus, besonders Schleiermachers und Schellings,
bemühte sich Paul Tillich ausdrücklich um eine «Theologie der Kultur». Sein immer wieder
variierter Satz: «Religion ist die Substanz der Kultur, und Kultur ist die Form der Religion»
(Syst. Theol. III, S.285) schliesst das prophetisch-kritische Moment des «protestantischen
Prinzips» ein. Vgl. P. Tillich, Der Protestantismus als Kritik und Gestaltung, Ges. W. Bd. VII,
Stuttgart 1963. -

In seiner lebenslangen Auseinandersetzung mit Schleiermacher bekämpft hingegen Karl
Barth dessen Zuordnung von Christentum und moderner Kultur als sich katastrophal auswirkenden

Irrweg. In einer Vorlesung aus dem Jahre 1926 nennt er Schleiermacher expressis verbis

einen «Kulturtheologen». Er schreibt: «Als Frage sei... zum Schluss die Konstruktion
gewagt, ob Schleiermacher in seiner eigentlichen Absicht nicht am besten als christlicher
Kulturtheologe d.h. als Verkündiger einer religiös-christlichen fundamentierten Durchdringung
der Natur durch die Vernunft anzusprechen ist...» (in: Die Theologie und die Kirche, Gesammelte

Vorträge, Bd. 2, München 1928, S.188). Die jetzt publizierten Vorlesungen Barths über
die Theologie Schleiermachers von 1923/1924 (Gesamtausgabe II, Akad. Werke, Zürich
1978) und seine Ethik I/II von 1928/1929, 1930/1931 (Gesamtausgabe II, Akad. Werke,

93



die Kirche als Institution eine untergeordnete Rolle spielt. Es geht ihr weniger
um die Verwaltung eines integralen depositum fidei als um die Vermittlung des

christlichen Erbes an die modernen Menschen. Die modernitätsbewusste
Vermittlungstheologie in der Nachfolge von Semler, Hegel, Schleiermacher,
Rothe und Troeltsch14 wirkt sich politisch dahin aus, dass sie das mündig
gewordene Individuum in den liberalen Staat integriert und selbst die
kirchendistanzierten Christen kulturell zu prägen vermag. Die Kulturreligion ist insofern

auch zum Habitus liberaler Bürger geworden, die sich auf <freisinnige>
Weise gegen eine radikale Trennung von Staat und Kirche wenden15. Zu einem
scharfen Konflikt zwischen Christentum und als dessen Wirkung interpretierter

Modernität kann es nicht kommen.
Während die <kulturprotestantisch>-kulturreligiöse Variante versucht, die

Neuzeit theologisch einzuholen, verabschiedet die mythenfreundliche
Variante der <Religion des Bürgers) die jüdisch-christliche Dogmatik zugunsten

einer graecophilen (Arbeit am Mythos)16. Die Spitze der Polytheologie

Zürich 1973/1978) erlauben es nicht mehr, Barth einseitig als <Krisenverstärker> zu sehen.

Vgl. insbesondere das Kapitel «Kirche und Staat» in Ethik II, S.324ff. - Kritische Rückfragen
sind eher an die heute wieder von Hermann Lübbe propagierte <undialektische>, den Imperativen

der pragmatischen Vernunft gehorchende Kulturreligion zu richten (H. Lübbe, Religion
nach der Aufklärung. Grund der Freiheit - Grenze der Emanzipation, Kap.5.2, im Erscheinen).

Ohne den Einbau einer selbstkritischen Befragung wird die Kulturreligion in eine aggressive

Gegenideologie umschlagen. Anzeichen dafür sind in der hochgradigen Politisierung des

amerikanischen Protestantismus in reichem Masse vorhanden.
14 Zu dieser Linie vgl. M.Baumotte, Theologie als politische Aufklärung, Gütersloh 1973. Zu

Troeltschs religionsphilosophischer Theorie der Neuzeit vgl. G. Becker, Neuzeitliche Subjektivität

und Religiosität, Regensburg 1982. Zur Troeltsch-Diskussion im Umkreis der
«kulturprotestantischen Variante der Religion des Bürgers» vgl. die «Troeltsch-Studien», v.a. Bd. 3:

Protestantismus und Neuzeit, hg. von H.Renz und F.W. Graf, Gütersloh 1984. T.Rendtorff
ist Vorsitzender der neu gegründeten Ernst-Troeltsch-Gesellschaft.

15 Vgl. die ablehnende Stellungnahme zur eidgenössischen Initiative für eine «vollständige Tren¬

nung von Kirche und Staat» von K.Müller, Soll die Kirche blosse Privatsache werden? In:
NZZ, 9./10.Februar 1980, Nr.33, S.33. Den Interessendes freisinnigen Liberalismus kommt
es entgegen, wenn Kirche und Theologie ein «eminentes Interesse» am Rechtsstaat bekunden.
In einem doppelseitigen Artikel versteht der Sozialethiker H.Ruh den Rechtsstaat als
«Entsprechung zum Heilshandeln Gottes»: H.Ruh, Das kirchliche Interesse am Rechtsstaat, in:
Neue Zürcher Zeitung, 8. Jan. 1985, S.25,9. Jan. 1985, S.29. Entsprechende Bemühungen in
diesem Zusammenhang sind dokumentiert in: E.L. Behrendt (Hg.), Rechtsstaat und
Christentum, 2 Bde, München 1982.

16 H.Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt 1979. Blumenberg definiert die Vorzüge des

Mythos gegenüber der institutionell gebundenen Denkform der dogmatischen Selbstbehauptung

folgendermassen: «Was dem Mythos fehlt, ist jede Tendenz zur ständigen
Selbstreinigung, zum Bussritual der Abweichungen, zum Abstossen des Unzugehörigen als dem

Triumph der Reinheit, zur Judikatur der Geister. Der Mythos hat keine Aussenseiter, die die
dogmatische Einstellung benötigt, um sich unter Definitionsdruck zu halten. Wovon sie

bedrängt wird, das erzeugt sie sich ständig selbst: Häretiker» (S.264f.). Die höheren Freiheits-

94



Blumenbergs und Marquards17 richtet sich gegen den theologischen Absolutismus

mit seinem allmächtigen Gott, gegen die monomythische Hermeneutik
der christlichen Theologie. Anstelle einer Inpflichtnahme durch ein Absolutes
empfehlen sie Philosophie als Kunst der Distanzierung der Wirklichkeit durch
deren Teilung; deshalb sprechen wir von einer polytheistischen Ziviltheo-
logiels. Auf den ersten Blick scheint dieses ernste Spiel, das die polytheistische
Ziviltheologie mit der Skepsis betreibt, in einem absoluten Gegensatz zu den
beiden erstgenannten, deutlich theologisch geprägten Varianten zu stehen.
Einem zweiten Blick gibt sich indes zu erkennen, dass es sowohl mit dem
christlichen amor fati in der religiösen Philosophie) wie mit dem religiösen
Individualismus der bürgerlichen Kulturreligion insofern eine tiefliegende
Übereinstimmung gibt, als es auch zu diesem Skeptiker-Typus gehört, «dass

gerade sie disponiert sind zur Respektierung der Unvermeidlichkeit des

Religiösen»19. «Einwilligung in das Zufällige»20, unabweislicher «Fatalismusbedarf»21

und «eine Lanze für das Schicksal»22 führen hier zu einer ästhetisie-
renden Lebenskunst im Schutze der Institutionen. Im deutschsprachigen
Raum harmonieren die politischen Auswirkungen der mythenfreundlichen

grade des Mythos gegenüber der dogmatischen Rationalität verdanken sich dem Verzicht auf
Wahrheit (S.266).

Obwohl die mythenfreundliche Variante der Religion des Bürgers mit ihrer Kritik am
theologischen Dogma dahin tendiert, den spezifisch christlichen Kern der Kulturreligion aufzulösen,

enthält auch sie wesentliche Momente der über- undpostkonfessionellen Kulturreligion.
Als Modernitätstraditionalist plädiert z.B. Odo Marquard für die Bewahrung und die Pflege
der «vorhandenen Institutionen der politischen Liberalkultur» und der «Wissenschaft als

Neugierinstitution». Vgl. ders., Neugier als Wissenschaftsantrieb oder die Entlastung von der

Unfehlbarkeitspflicht, in: E.Ströker (Hg.), Ethik der Wissenschaften? Bd.l, Stuttgart 1984,
S. 15-26, hier S.26. - Auch die spiritualistische Variante unterstützt die politisch-rechtlichen
Liberalpotenzen der modernen Welt; sie kennt aber in vielen Fragen der christlichen Dogma-
tik, des Schutzes des Lebens und der Umwelt sowie in Fragen der Erziehung eine Radikalität,
die oft quer steht zum liberalen Mehrheitskonsens. Die Kulturreligion als Inbegriffder
konservatorischen Minimalst daher gewissermassen der ökumenischeAspekt aller drei Varianten
der Religion des Bürgers.

17 O.Marquard, Lob des Polytheismus. Über Monomythie und Polymythie, in: ders., Abschied

vom Prinzipiellen, Stuttgart 1981, S.91-116; O.Marquard, Politischer Polytheismus - auch
eine politische Theologie, in: J. Taubes (Hg.), Der Fürst dieser Welt. Carl Schmitt und die Folgen,

München 1983, S.77-84.
18 Diese Redeweise scheint uns deshalb berechtigt, weil Marquard - zusammen mit Blumenberg

- bestrebt ist, die dogmatische Denkform der Theologie zu verabschieden, sich aber zugleich
als Richter in der Theologie betätigt (O.Marquard, Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie,

Frankfurt 1973, Anm.10, S.145f.; ebenso in: Taubes, a.a.O., S.80).
19 O.Marquard, Schwacher Trost, in: M.Fuhrmann/H.R. Jauss/W.Pannenberg (Hg.): Text

und Applikation (Poetik und Hermeneutik, Bd. 9), München 1981, S.119.
20 O.Marquard, Einwilligung in das Zufällige, in: NZZ, 5./6.Febr. 1983, Nr.30, S.70.
21 O.Marquard, Ende des Schicksals?, in: ders., Abschied vom Prinzipiellen, a.a.O., S.78.
22 Vgl. M.Landmann - ein philosophischer Gewährsmann Marquards -: Eine Lanze für das

Schicksal, in: ders., Ende des Individuums, Stuttgart 1971, S.208-214.

95



Variante mit denen der beiden erstgenannten Varianten darin, die politische
Mässigung (civility) im Sinne eines bürgerlichen Liberalismus und (unangetastet)

stark bleibenden Staates zu empfehlen; politisch-polemisch wäre
einzuwerfen, dass sich diese Skepsis in einem restaurativen Liberalismus
eingerichtet hat, der in der gesellschaftlichen Realität so <gewaltenteilig> nicht ist.
Eigene, kognitiv wichtige Akzente setzt diese nicht-theologische Variante
dagegen in der Säkularisierungsdebatte. In Opposition gegen die theologische
Infragestellung des Eigenrechts der Neuzeit und der humanen Selbstbehauptung

entwickelte Hans Blumenberg seine Theorie der «Legitimität der
Neuzeit»23. Anstelle des im Säkularisierungsbegriff eingeschlossenen historischen

Substantialismus schlägt er ein Funktionsmodell vor, das es erlaubt,
vermeintliche Säkularisate nicht als «Umsetzungen» ursprünglich religiöser
oder theologischer Begriffe - wie z. B. «Souveränität» -, sondern als «Umbe-
Setzungen» vakanter Stellen in einem Frage-Antwort-System zu verstehen.
Ein zentraler Punkt dieses Zweiges der Säkularisierungsdebatte betrifft die

genetische Ableitbarkeit des neuzeitlichen Geschichtsbewusstseins aus der
biblischen Heilserwartung und die Beurteilung der Rolle der Geschichtsphilosophie

im Marxismus.

III. Politische Vernunft und nachaufgeklärte Moderne

In seinen Staats- und rechtsphilosophischen Hauptwerken «De Cive»24und
«Leviathan»25 zielt Hobbes darauf ab, jene religiösen Vorstellungen,
Praktiken, Sozialformen und Theologumena auszugrenzen, die mit der «rechten
Vernunft» (recta ratio) und den Bedingungen eines zivilisierten Zusammenlebens

in einem Commonwealth nicht vereinbar sind. Man würde Hobbes
missverstehen, würde man ihm die Absicht unterstellen, bloss zynisch-kalkulatorisch

die Religion auf politische Zwecke hin zu funktionalisieren26. Hobbes
bewegt sich mit seiner Unterteilung der Religion in den äusserlich-zeremo-
niellen Kult und den innerlichen Glauben, seiner starken Akzentuierung des

ethischen Charakters der wahren Frömmigkeit in den Bahnen jenes Humanis-

23 H.Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt 1966 (Neuausgabe als stw 24/79/
IIA).

24 Zitiert nach: Th.Hobbes, Vom Menschen. Vom Bürger, hg. von G.Gawlick, Hamburg 1959;
lat. Fassung: Opera Philosophica quae Latine scripsit omnia, Vol.II, Aalen 1961.

25 Zitiert nach: Th.Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines bürgerlichen und
kirchlichen Staates, hg. von I.Fetscher, Frankfurt/M. 1976; englisch nach: Th.Hobbes,
Leviathan, ed. by C.B. Macpherson, Harmondsworth 1968.

26 Dieser Vorwurf wurde am heftigsten vorgetragen von: D.Braun, Der sterbliche Gott oder
Leviathan gegen Behemoth, Zürich 1963.

96



mus, der in irenischer Absicht die Religion rationalisieren und das öffentlich
gültige Glaubensbekenntnis minimalisieren will27. Da die falsche Auslegung
der biblischen Schriften und die Verwechslung der Frage nach der adäquaten
Verehrung Gottes mit wissenschaftlich-philosophischen Fragen Ursachen
von friedensgefährdendem Streit und tödlicher Feindschaft sind, muss nach
Hobbes eine «Philosophia civilis» neben einer Hermeneutik der Schrift sowie
einer Bestimmung des Unterschieds zwischen Philosophie und Religion auch
eine Theorie über die richtige, d.h. Frieden und Sicherheit garantierende
Zuordnung von Religion und Politik, von Kirche und Staat umfassen.

Die Berücksichtigung der Denkvoraussetzungen seiner Zeit, des
sozialgeschichtlichen Kontextes der konfessionellen Bürgerkriege und der kollektiven
Mentalität im Zeitalter des Schreckens28, zwingt uns, Hobbes' Philosophie als
eine angemessene Reaktion auf eine bestimmte historische Konfliktsituation
zu verstehen. Hobbes arbeitet ohne Zweifel am Profil eines «homo civilis»,
der es versteht, seine Triebe zu modulieren und seine Leidenschaften zu
bändigen. Bedingung ist die Unterwerfung unter den vertikal geschlossenen
Gesellschaftsvertrag und die Einhaltung der natürlichen und bürgerlichen
Gesetze, deren Quintessenz die goldene Regel ist29. Die christliche Religion tritt
nicht als Überhöhung der elementaren bürgerlichen Verpflichtungen hinzu,
sie besteht selber in der zentralen Tugend des Gehorsams. Hobbes setzt seine

ganze exegetische Kunst in den Nachweis, dass Erfüllung bürgerlicher Pflichten

und Rechtsgehorsam nicht nur dem biblischen Glauben nicht widersprechen,

sondern je schon den Sinn der Schrift beinhalten. Der Zweck des

bürgerlichen Gehorsams wiederum ist der Schutz30 durch die Friedensmacht des

Staates, der nicht nur der Inhaber des Monopols der Ausübung legitimer
Gewalt, sondern auch der autoritative Interpret desjenigen Teils der Religion ist,
der zum öffentlichen Bekenntnis (confessio) gehört. In einer Welt, in der das

27 Dies ist die zentrale These von H. Graf Reventiow im Hobbes-Kapitel seiner grossen, auch für
die politische Philosophie wichtigen Forschungsarbeit: Bibelautorität und Geist der
Moderne. Die Bedeutung des Bibelverständnisses für die geistesgeschichtliche und politische
Entwicklung in England von der Reformation bis zur Aufklärung, Göttingen 1980, S. 328-370.

28 Zur Bürgerkriegs-Situation im England des 17. Jahrhunderts unter Akzentuierung der sozio-
ökonomischen Verhältnisse vgl. B.Willms, Die Antwort des Leviathan. Thomas Hobbes'
politische Theorie, Neuwied und Berlin 1970. Zu Religion, Politik und Gesellschaft im 17. und
18. Jahrhundert vgl. auch die Beiträge in: Historische Zeitschrift, Bd.214 (1972) S.26-95;
ebenso: J.Delumeau, La peur en Occident (XlVe-XVIIIe siècles), Paris 1978; ders., Le péché
et la peur. La culpabilisation en Occident (XlIIe-XVIIIe siècles), Paris 1983.

29 Vgl. Leviathan, S. 100, 131, 208; De Cive, S. 122 und das ganze Kap.4 von De Cive, in dem
Hobbes auch das Grundgesetz der Natur, den Frieden zu suchen und ihn einzuhalten, mit Stellen

aus der Bibel in Einklang zu bringen sucht.
30 Leviathan, S.171: «Der Zweck des Gehorsams ist Schutz»; vgl. auch Kap.26.

97



Theologische noch nicht neutralisiert ist31 und die Zugehörigkeit zur einen
oder andern Partei der Grund nicht nur für tödliche Feindschaft, sondern
auch der Anlass zur Aufkündigung der Loyalitäts- und Treuebindungen
gegenüber der Zentralgewalt sein kann, ist nach Hobbes eine innerstaatliche
Befriedung nur durchführbar, wenn weltliche und geistliche Macht in einer
starken Hand zusammengefasst sind. Der Souverän überlässt das, was
öffentlich zu bekennen ist, nicht dem freien Markt der Meinungen, sondern
legt selber autoritativ fest, was alle zu bekennen haben, schafft aber gleichzeitig

Raum für den im forum internum hochgehaltenen Glauben (fides).
Diese Festlegung darf aber nicht willkürlich geschehen, sondern muss die

Quintessenz des für die Betroffenen massgebenden Textes beinhalten und den
Nachweis, dass der heilsnotwendige Glaube mit einer friedlichen und legalen
Gesinnung völlig kompatibel ist. Der Inhalt des heilsnotwendigen Glaubens
lautet, dass «Jesus der Christus ist», eine Formel, die Hobbes immer wieder
repetiert32.

Hobbes legt diese urchristliche Homologie, die seiner Überzeugung nach
im Kern das ganze apostolische Glaubensbekenntnis enthält33, im Sinne der
«futurischen Eschatologie»34 aus. Er entkräftet die Lehre von der irdischen
Königsherrschaft Christi, die Anlass zur Politisierung des Glaubens gibt, mit
dem Hinweis auf jene Stellen, in denen Christus beteuert, dass sein Reich
nicht von dieser Welt ist35. Der Erlöser ist zwar gekommen, aber die endgültige
Aufrichtung des Reiches Christi geschieht erst am Jüngsten Tage, von welcher
Zeit an Christus als Statthalter des Vaters König sein wird36. In der Zeit zwi-

31 Zur Theorie der «Stufen der Neutralisierung» bzw. «Säkularisierung» vgl. C.Schmitt, Das
Zeitalter der Neutralisierungen und Entpolitisierungen, in: ders., Der Begriff des Politischen,
Berlin 1963, S. 79-95. Dieses kurze Kapitel Schmittscher geistesgeschichtlicher Konstruktion
ist wichtig für alle drei Varianten unserer Ziviltheologie.

32 Vgl. Leviathan Kap.43, S.615 (engl.) S.450 (dt.).
33 De Cive, S.316f. Zur Interpretation dieses Fundamentalartikels im Zusammenhang einer

scharfen Polemik gegen die philosophischen und theologischen «christlichen Chiliasten» der
Gegenwart vgl. insbesondere: R.Maurer, Chiliasmus und Gesellschaftsreligion. Thesen zur
politischen Theologie, in: J.Taubes (Hg.), Religionstheorie und Politische Theologie, Bd. 1,

a.a.O., S. 117-135. Maurer erhebt die «negative politische Theologie» mit ihrer Zwei-Reiche-
Lehre zur allein gültigen Interpretation des Christentums.

34 Die «futurische Eschatologie» verlegt die endzeitliche Hoffnung im Unterschied zur präsenti¬
schen Eschatologie nicht in die Gegenwart, sondern an das Ende der Geschichte und ermöglicht

durch diese «Entdringlichung der Erlösung» - nach einer interessanten These von Mar-
quard - überhaupt die bezüglich des Heils neutralisierte Neuzeit. Vgl. O.Marquard, Das
gnostische Rezidiv als Gegenneuzeit, in: J.Taubes (Hg.), Religionstheorie und politische
Theorie, Bd.2: Gnosis und Politik, München u.a. 1984, S.31-36.

35 Leviathan, Kap.41, S.370, wo Hobbes Joh. 18,36 zitiert. Er zieht aus der Aussage, dass das
Reich Christi nicht von dieser Welt ist, den Schluss: «deshalb können seine Diener keinen
Gehorsam in seinem Namen fordern, es sei denn, sie sind Könige» (S.379). Vgl. auch De Cive,
S.276f.

36 Leviathan, Kap.44, S.371; De Cive, S.267 (bzw. das ganze Kapitel 17).

98



sehen seinem ersten Kommen und seiner nicht errechenbaren Wiederkunft
tun die Christen gemäss dem Rat der Apostel gut daran, «das Kommen Christi
in Geduld zu erwarten und dabei ihrer derzeitigen Obrigkeit zu gehorchen»37.
Auch für Hobbes dient Rom 13, 1-738 und die entsprechenden Parallelstellen,
welche unter den Bedingungen der Naherwartung den Christen eine staatsloyale

Ethik auferlegten, zur Legitimation der Entdramatisierung und Entpo-
litisierung der gegenwärtigen christlichen Existenz. Die Kurzformel der Religion

des Bürgers lautet: «Faith in Christ and obedience to Laws»39. Die hob-
besianische Verknüpfung von «religion» und «commonwealth»/civitas zur
«divine politics»40 hat mit Augustinus gemeinsam, dass er seinem Politikbegriff

eine pessimistische Anthropologie unterlegt und damit die Voraussetzungen

des aristotelisch-thomistischen Politikbegriffs, die in Deutschland bis

zum Ende des 17. Jahrhunderts Gültigkeit hatten41, hinter sich lässt. Hobbes
geht über Augustinus insofern hinaus, als er den politischen Frieden höher
wertet als die dogmatische Wahrheit und zeigt, dass der innerstaatliche Friede
dem individuellen Selbstinteresse und dem kollektiven Selbstbehauptungswillen

entspricht. In dieser Beziehung sehen die heutigen politischen Philosophen

in ihrer Rolle als Ziviltheologen in Hobbes einen Wegbereiter jenes
Liberalismus, der im starken Staat als der massgebenden politischen Einheit einen
Frieden in Freiheit garantiert glaubt und der davon ausgeht, dass der
gewissensbestimmte Einspruch des «moralisierenden Bürgers» in Fragen der

37 Leviathan, Kap.42, S.384. Hobbes' Gehorsamsethik ist verknüpft mit einer Interpretation
der gegenwärtigen Geschichte als einem «Interim». U. Weiss versteht sein geschichtstheologi-
sches Modell, in dem die biblische Bundesidee (covenant) eine zentrale Rolle spielt (vgl. dazu
die Interpretation von K.M. Kodalle, Thomas Hobbes - Logik der Herrschaft und Vernunft
des Friedens, München 1972), als «Komplettierung und Transzendierung des Systems», das

«unter Verzicht auf Fragestellungen metaphysischer und theologischer Art» etabliert wird
(vgl. U.Weiss, Das philosophische System von Thomas Hobbes, Stuttgart/Bad Cannstatt
1980, Kap.IV, Zitat S.31).

38 Leviathan, Kap.42, S.380; De Cive, S.190. Bekanntlich ist Rom. 13 der locus classicus der
abendländischen Auseinandersetzung zwischen Kirche und Staat und dient auch heute noch
allzu oft der Rechtfertigung des unbedingten Staatsgehorsams. Vgl. z.B. M.Spieckers Berufung

auf Röm.13 gegen einen theologisch begründeten Pazifismus: Kernwaffen und
Bergpredigt. Die Dilemmata der Friedenssicherung in den Pastoralbriefen katholischer
Bischofskonferenzen, in: Zt. für Politik 32 (1985), S.27-43. Im Kontext der ziviltheologischen
Aburteilungpolitischer Utopien steht der Satz: «Wir müssen ein Staatsverständnis schaffen, das

an Römer 13 orientiert ist. Das ist auch eine ungemein wichtige politische Aufgabe»
(Diskussionsbemerkung von N.Lobkowicz, in: Marxismus - Die gescheiterte Philosophie unserer
Epoche?, hg. vom Studienzentrum Weikersheim e.V., Dokumentation XII, Stuttgart 1985,

S.129).
39 Leviathan, S. 610: «All that is NECESSARY to Salvation, is contained in two Vertues, Faith in

Christ, and Obedience to Laws» (dt. S.447).
40 Vgl. F.C. Hood, The Divine Politics of Th.Hobbes, Oxford 1964.
41 Vgl. Art. «Politik» von V.Sellin, in: Geschichtliche Grundbegriffe, Bd.4, Stuttgart 1978,

S. 789-874.

99



«Technik realer Friedensstiftung» ein unverantwortlicher Angriff auf die
«Rationalität der Eigengesetzlichkeit staatlicher Funktionserfüllung»
bedeutet42.

In Hobbes' absolutistisch-autoritärem Staat vermittelt die christliche Religion

über das Motiv des Rechtsgehorsams hinaus keine weiteren Impulse
mehr, die in Rebellion gegen den Staat, bzw. autonomisierte Politik umschlagen

könnten. Die Trennung zwischen Politik und Gewissen wird zum
«Schicksal» für den «Rest unserer Zeit», das heisst zwischen Himmelfahrt
Christi und seiner Wiederkunft. Die Imperative der Erhaltung des staatlichen
Zustandes (status civilis) legen die Hierarchie der Loyalität fest. Obwohl auch

Spinoza, der in vielen Punkten von Hobbes abhängig ist, die Aufrechterhaltung

von Sicherheit und Frieden zu den Hauptaufgaben des Staates rechnet,
schafft er doch Raum für ein umfassendes Freiheitsinteresse, das der hobbe-
sianischen Tendenz zur Einkapselung des Gewissens im «forum internum»
entgegenwirkt. Durch die kognitive Entmächtigung der Vorstellung eines

allmächtigen, Furcht erregenden Gottes bereitet er die im Verlauf der
gesellschaftlichen und kulturellen Moderne weiter vorangetriebene Aufspaltung
der theologisch einheitlichen Welt in eine äussere, eine soziale und eine subjektive

Welt vor. Diese Dezentrierung der Welt löst die Fusionen zwischen
religiösem Weltbild und Herrschaftssystem auf und begünstigt demokratische,
polyzentrische Formen des politischen Miteinanders. Mit seiner radikalen
Trennung von Philosophie und Theologie neutralisiert er nicht nur die zu
Verfolgungen führende Dialektik von Orthodoxie und Häresie43, sondern liquidiert

auch die Voraussetzungen für eine Ziviltheologie. Trotzdem finden wir
bei ihm eine Art Präludium der Zivilreligion Rousseaus44. Folgenreicher ist
aber seine Reduktion der Lehren des Alten und Neuen Testaments auf eine

ethisch-spirituelle Ordnung, eine rationale, überkonfessionelle «Fides catho-
lica», die in der Nächstenliebe bzw. dem «Gehorsam» zentriert ist45. Mit seiner

Ethisierung der Religion setzt Spinoza eine Linie des christlichen Huma-

42 S.Smid, Pluralismus und Zivilreligion. Überlegungen zur Diskussion um die Methoden der
Integration des Staates, in: Der Staat 24 (1985) S.3-30, hier S. 19.

43 Zur Interpretation des Theologisch-Politischen Traktats als Philosophie der Befreiung, die
den theologisch-politischen Block und dessen Verknüpfung mit einem despotischen Staat
sowie der totalisierenden Kirche auflöst, vgl. A. Tosel, Spinoza ou le crépuscule de la Servitute,
Paris 1984.

44 B.Spinoza, Tractatus Theologico-Politicus, hg. von G.Gawlick und F.Niewöhner, Opera
Werke, lat. und dt., Darmstadt 1979, Kap. 12, S.409, Kap. 14, S.436ff. Zu Spinozas merkwürdiger

Vorstellung einer «religio patriae» vgl. seine «Abhandlung vom Staate», Kap.8, § 46.
Zur Interpretation vgl. S.Zac, Rapports de la religion et de la politique chez Spinoza et J.J.
Rousseau, in: Revue d'histoire et de philosophie religieuse 50 (1970) S. 1-22. In der Nachfolge
S. Zacs interpretiert auch L. Mugnier-Pollet, La philosophie politique de Spinoza, Paris 1976,
die religio patriae im «Politischen Traktat» als Zivilreligion im Sinne Rousseaus.

45 TTP, Kap.7,13,14, bes. S.428ff.

100



nismus fort, die über die Idee der natürlichen Religion zur Vernunftreligion
Lessings und Kants führt46 und in der stark ethisch akzentuierten jüdischen
Religionsphilosophie der Gegenwart wieder scharfe Konturen gewinnt47.

Auch Rousseau teilt Spinozas Liebe zur Freiheit. Er kann sich allerdings die

Verwandlung des kosmopolitischen Menschen in einen zuverlässigen Bürger
eines bestimmten Staates ohne die Traditionsreste einer religiösen Bewusst-
seins- und Motivationsdisposition nicht vorstellen. In seiner (übertriebenen)
Sorge um die Einheit des politischen Körpers glaubt er, dem Dissensrisiko
durch den Verzicht auf öffentliche Problematisierung der für die politische
Integration als unerlässlich angesehenen Hintergrundsüberzeugungen
vorbeugen zu müssen. Seine Idee der Zivilreligion ist ein Lösungsversuch des von
Machiavelli wieder scharf beleuchteten Konflikts zwischen der antik-heidnischen

und der christlichen Religion, zwischen der Moral Athens und Roms
einerseits und der Ethik des Evangeliums andererseits48. In seinem Respekt
vor einem authentischen Christentum konnte für Rousseau politische Religion

nicht ideologische Funktionalisierung des Christentums bedeuten.
Nachdem er das institutionalisierte kirchliche Christentum als Triebkraft für
kriegerische Auseinandersetzung und religiöse Verfolgung erkannt hatte und
einsah, dass die antike Polisreligion unter den Bedingungen der Moderne
nicht mehr herzustellen ist, entdeckte er eine vakant gewordene Funktionsstelle

im Politischen, die er mit der Idee einer Zivilreligion füllte; diese

Zivilreligion ist eine Religion ohne Christologie49.
Weder Hobbes noch Spinoza, noch Rousseau können sich ernsthaft

vorstellen, dass «die Menge» zum normativen Grundeinverständnis gebracht
werden kann, wenn jene religiösen Denkmuster, die für Unaufgeklärte die
Bereitschaft zum Gehorsam fördern, vollständig wegrationalisiert werden. Die
Frage, ob ein Gemeinwesen - vor allem ein Staat, der von seinen Bürgern
totale Hingabe fordert - sein Normensystem im kollektiven Bewusstsein
verankern und legitimieren kann ohne sakrale Rückendeckung, bleibt ein
durchgehendes Problem der Zivilreligion und der «politischen Religion» bis heute.

46 Zu dieser Entwicklung vgl. K.Feiereis, Die Umprägung der natürlichen Theologie in Reli¬

gionsphilosophie. Ein Beitrag zur Deutschen Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts, Leipzig
1965.

47 Vgl. etwa die Werke von E.Lévinas; als Auswahl auf deutsch: E.Lévinas, Die Spur des Anderen,

Freiburg/München 1983.
48 Dort heisst es z.B.: «La religione antica, oltre di questo, non beatificava se non gli nomini

pieni di mondana gloria; come erano capitani di eserciti, e principi de repubbliche. La nostra
religione ha glorificato piü gli nomini umili e contemplativi, che gli attivi.» (N.Machiavelli,
Discorsi sopra la prima Deca di Tito Livio, libro secondo, cap.II, Firenze 1912, p.144;
Hervorhebungen H.K./A.M.)

49 Zu Rousseau vgl. unser Kapitel «RousseausKonzept einer religion civile» 'm : Bürgerliche Reli¬

gion, Religion des Bürgers, politische Religion, Zivilreligion, Staatsreligion, a.a.O., S.25-
33.

101



Für Hegels Philosophie ist der Zusammenhang zwischen der inneren
religiösen Freiheit, welche die Reformation als wichtiges Kapitel im Fortschritt
des Bewusstseins zur Freiheit aufgeschlagen hat und der Gewähr der politischen

Freiheit, die im liberalen Rechtsstaat ihre Vollendung findet, wesentlich.

Beides - das innerlich religiöse Moment und das politische Moment
gehören in der Freiheit zusammen: «Freiheit verliert ihren Grund, wo sie
einander entgegengesetzt und voneinander getrennt werden»50. Wir nennen den
Überzeugungshintergrund, dass Religion und politische Freiheit nicht
voneinander getrennt werden können, dass sie vielmehr auf noch zu spezifizierende

Weise aufeinander angewiesen bleiben und dass im Bewusstsein davon
die Repräsentanten des Staates aus politisch-staatsethischen Gründen (Religion

ausüben) sollen, die liberal geläuterte, in ihren Beziehungsfeldern
mehrdimensional erweiterte und dadurch auch mehrfach gebrochene Ziviltheologie

Hegels. Seine an Joachim Ritters Interpretationen geschulten heutigen
Anhänger, die im politisch-hermeneutischen Bezugsrahmen einer
liberalkonservativen Mitte stehen, heben diesen Aspekt besonders hervor, - etwa als

«politischen Protestantismus»51, «sittlichen Staat»52oder «Religion der
Freiheit»53.

Das Christentum hatte die Menschen gelehrt, ihre Subjektivität als einen
unendlichen Wert zu begreifen; christlich verstandene Freiheit ist in diesem
Sinne vor allem eine innere Freiheit. Mit den Menschen- und Bürgerrechten
jedoch erhält diese Freiheit eine äussere institutionelle Existenz. Im liberalen
Rechtsstaat, der sich in der nachreformatorischen Geschichte herausbildet,
wird das Christentum gleichwohl nicht <funktionslos> oder bloss (relikthaft-
historisch). Hegel hält stattdessen an einem inhaltlichen Zusammenhang der
Menschenrechte mit der Reformation fest. Seine Theorie betreibt durchaus
eine Aufhebung und Verweltlichung des christlichen Glaubens und greift mithin

aktiv in den Säkularisierungsprozess ein. Er versteht die moderne
(säkularisierte) Welt ausdrücklich als Verwirklichung ihrer christlichen Herkunft.
Seine geschichtsphilosophische Interpretation der modernen Welt ermöglicht
es ihm, seine Gegenwart als christliche zu verstehen54, weswegen der Prozess

50 J.Ritter, Hegel und die Reformation (1968), in: ders., Metaphysik und Politik, Frankfurt
1977, S.311.

51 G. W.F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Theorie Werkausgabe Bd.7, Frank¬
furt 1970, S.27; R.Maurer, Hegels politischer Protestantismus, in: Hegel-Studien, Beiheft
11, Bonn 1974, S.383-415.

52 E.W. Böckenförde, Der Staat als sittlicher Staat, Berlin 1978; ders., Bemerkungen zum Ver¬

hältnis von Staat und Religion bei Hegel, in: Der Staat 21 (1982) S.481-503.
53 L.Oeing-Hanhoff, Das Christentum als «Religion der Freiheit», in: Theologische Quartal¬

schrift 164 (1984)S.16-34.
54 G. W.F. Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, hg. v. J.Hoffmeister, Hamburg s1955, S.62.

102



der Säkularisierung - bei Hegel: Verweltlichung - ihn auch nicht zu einer
<ideen-politischen Stellungnahme> herausfordern kann.

Man mag zwar Hegels Philosophie «Philosophie des Nichttheologen»55

nennen, als Vereinigungs- und Versöhnungsarbeit in politischer Absicht lässt
sie sich durchaus auch als Ziviltheologie charakterisieren. Hinsichtlich der
Aufnahme des protestantischen Prinzips durch Hegel wollen wir nun genauer
von einer nachaufgeklärt liberalen Ziviltheologie sprechen, die in der
Politisierung des Liberalismus durch die Hegeische Mitte eine Rolle spielt - eine

Rolle, welche die einen mehr theologisch-politisch fundieren56, andere mehr
im Rahmen einer gezielten Eklektik ihrer politischen Theorie ansiedeln57.

Dieser Rolle zufolge ermöglicht die Religion Freiheit durch die Abwehr von
zwei anderen Arten der Politisierung, die einerseits durch die Theokratie,
anderseits durch eine fanatisierte politische Eschatologie betrieben werden
können. Für den religionsfreundlichen Liberalismus in der Nachfolge Hegels
hilft die Religion insofern die Freiheit zu ermöglichen, als sie es ist, die im
richtigen Verhältnis zu Politik/Staat eigenständiges politisches Handeln gerade
freisetzt: Das formelle, abstrakte Recht wird nämlich im religionsfreundlichen

Liberalismus ebenso anerkannt wie die Eigengesetzlichkeiten der
bürgerlichen Gesellschaft. Der sittliche Staat im Kontext des Hegeischen Denkens

beruht auf einer politischen Gesinnung und nicht unmittelbar auf einer
religiösen Staatsethik. Es ist die Ziviltheologie und nicht eine Spielart bisheriger

politischer Theologie, die in der begrifflichen Aufhebung des Protestantismus

Massstäbe für die Verhältnisbestimmung zwischen Religion und Politik

setzt: Die Religion ist dem emanzipierten, weltanschaulich weitgehend
neutral gewordenen Staat philosophisch derart unterlegen, dass sie ihm gar
nichts mehr entgegenhalten kann und darf; im Hegeischen Kontext kann sie

allein als liberal geläuterte Zivilreligion zum Ausdruck kommen, die politisch
ins moderne Rechts- und Moralsystem eingebunden bleibt. Auch der
Protestantismus lässt sich insofern nicht mehr zum Modell des Staates erheben und
stellt keine Ausgangspunkte mehr bereit für eine institutionelle politische
Theologie. Der politische Protestantismus lebt noch in der christlich geprägten

Gesinnung und ist damit nur ein Teil der subjektiven Freiheit) überhaupt,

55 J.Ritter, a.a.O., S.317. Was Hegels Philosophie geltend macht, ist daher «ein Allgemeines
der gegenwärtigen Welt und der Religion, die zur Religion freier Individuen geworden ist»
(a.a.O., S.317).

56 G.Rohrmoser, Die theologischen Voraussetzungen der Hegeischen Lehre vom Staat, in:
Hegel-Studien, Beiheft 1, Bonn 1964, S.239-245; ders., Emanzipation und Freiheit, München

1970; und R.Maurer, a.a.O. (Anmerkung 51); ders., Endgeschichtliche Aspekte der
Hegeischen Philosophie, in: Philosophisches Jahrbuch 76 (1968/1969) S.88-122.

57 H.-M. Sass, Emanzipation der Freiheit, in: ARSP 53 (1967) S.257-275; H.Lübbe, Politische
Philosophie in Deutschland, 2. Aufl., München 1974; ders., Theorie und Entscheidung, Freiburg

i.Br. 1971.

103



auf den der sittliche Staat gemäss den Postulaten der politischen Theorie der
Hegeischen Mitte weiterhin angewiesen bleibt. Diese Verankerung hat sich
inzwischen für ihre Vertreter in bedrohlicher Weise gelockert, wenn nicht gelöst.

Die Hegel-Deutung auf der Linie einer nachaufgeklärt-liberalen Zivilreli-
gion folgt dieser von der politischen Theorie gesteuerten Hermeneutik, die
womöglich aber nicht erst gegenüber der heutigen weitgehend (christlich
desozialisierten> gesellschaftlichen Wirklichkeit, sondern schon gegenüber
Hegel an ihre Grenzen stösst. Für Hegel waren nämlich die Forderungen des

Christentums in der Zeit nach der Französischen Revolution durch den Staat

eingelöst worden und blieben in der Identitätspräsentation seiner Repräsentanten

und Bürger aufbewahrt. Die Fundierung des Staates wächst indes über
die verweltlichte Religion hinaus; die christlich gemässigte Eschatologie wird
an den Begriffals Vertreter der adäquaten Form des Absoluten förmlich
abgetreten. So treffen wir heute bei noch weiter fortgeschrittener Säkularisierung
auf eine liberale Zivilreligion allenfalls noch im Kontext dieser <Hegelschen
Philosophie) und (Politik). Würden der Zivilreligion darüber hinaus
weitergehende Weltbildinhalte beigegeben, so müsste dies mit einer grundsätzlich
angelegten Kritik an der kulturellen und politischen Moderne einhergehen.
Die politische Ordnungsphilosophie der (Religion des Bürgers) in der Nachfolge

Hegels ist jedoch qua Philosophie von Religion im engeren Sinne frei;
die Religion ist in ihr lediglich ein, wenn auch unentbehrliches Element.

IV. Felder der ziviltheologischen Intervention

Im Schatten Hegels behaupten unsere Ziviltheologen, die Neuzeit sei nur
dann begriffen, wenn man einsieht, dass der wissenschaftlich-technische
Universalismus ohne den europäisch-christlichen Universalismus als dessen

Komplement ins Leere läuft. Der Verdacht auf den verborgenen Nihilismus
der entstehenden Weltzivilisation konstituiert ein erstes Feld ziviltheologischer

Intervention, das Feld der Kultur. Dem Begriff der Kultur, der hier in
Anspruch genommen und vertreten wird, liegt fundamental die Unterscheidung

in Sinn und Handeln zugrunde; Kultur nimmt nach diesem Verständnis
einen vorgegebenen Sinn der Welt auf, der durch Handeln allein nicht herstellbar

ist. Dieser unbedingte Sinn ist ein «letztes innerweltliches Umwillen des

Handelns»58, das in der Menschenwürde als der zentralen Idee des

europäisch-christlichen Universalismus focussiert wird. Die spezifisch ziviltheologische

Intervention besteht nun darin, zu unterstreichen, dass die normativen

58 R.Spaemann, Rationalität als «Kulturelles Erbe», in: Scheidewege 14 (1984/1985) S.311.
Vgl. auch ders., Einsprüche, Einsiedeln 1977.

104



Gehalte der Kultur nicht gerettet werden können ohne deren theologische
Begründungen. So muss die Idee der Menschenwürde zwangsläufig mit der
biblischen Idee der Gottebenbildlichkeit des Menschen59 verknüpft bleiben;
ebensowenig seien aber auch die aggressiven und bösen Züge des Menschen

begreifbar ohne die Idee der Erbsünde: «Das eigentümlich Vernünftige im
christlichen Verständnis des Menschen liegt in der Verbindung der Idee der
Menschenwürde mit der Idee der Erbsünde»60. Diese Art des ziviltheologischen

Eingriffs in das Feld der Kultur führt im weiteren dazu, dass sich der

Ziviltheologe zum Richter über jene Theologien erhebt, die die Differenz
zwischen Sinn und Handeln geschichtsphilosophisch wieder zu verwischen
tendieren. Es sind dies zum Beispiel jene Theologien, welche die Zeitdimension
der Zukunft derart privilegieren, dass sie statt vom gegenwärtigen in erster
Linie vom künftigen Heil oder statt von <Gott als Freiheit) vom (befreienden
Gott> sprechen61. Befürchtet wird, dass die Öffnung der Theologie für das

Thema der Befreiung zu einem Bündnis mit der revolutionären
Geschichtsphilosophie führt, welche keine internen Stoppregeln gegenüber Fanatismus
und Totalitarismus mehr kennt. Die Kompetenz unsererpolitischen Philoso-

59 R.Spaemann, a.a.O., S.311.
60 R.Spaemann, a.a.O., S.311. Vgl. auch das Kapitel «Kirche und politische Aufklärung» bei

M.Kriele, Befreiung und politische Aufklärung, Freiburg i.Br. u.a. 1980. Dortheisst es, dass

«Menschenwürde» im Verständnis der politischen Aufklärung ein metaphysischer Begriff sei

(5.248), und weiter: «Der wichtigste Impuls zur Regeneration des metaphysischen Bewusst-
seins aber geht von der Kirche aus. Denn sie steigert den Anspruch des Menschen aufAchtung
ins Äusserste, indem sie der Lehre, dass im Anfang der Logos war, hinzufügt: er ist Mensch
geworden. Tiefer und unbedingter lässt sich die Würde des Menschen nicht begründen»
(5.249). Dass sich die politische Aufklärung im Gegensatz zur Kirche entwickelte, erklärt
Kriele aus historischen Konstellationen. Heute ist indes eine Regeneration «aufklärerischer
Sittlichkeit» nicht zuletzt davon zu erwarten, «dass die Kirche ihre Identität bewahrt» (S. 253).
Vgl. auch Ch.Starck, Menschenwürde als Verfassungsgarantie, in: Christentum, Säkularisation

und modernes Recht, hg. von L.Lombardi Vallauri/G.Dilcher, Mailand/Baden-Baden
1981, Bd.2, S.805-829.

61 H.Krings, Freiheit - Ein Versuch Gott zu denken, in: Philosophisches Jahrbuch 77 (1970)
S.225-237. Krings versucht Gott «im Denkmodell des Denkens transzendentaler Freiheit»
(S.234) zu begreifen und rechnet der «Theologie der Revolution» bzw. der «Politischen
Theologie» von Metz vor, dass diese mit ihren einseitigen Akzentuierungen des Kampfes für soziale
Gerechtigkeit und die Humanisierung der Welt ihr Ziel «sicherlich für Europa» (S.236)
verfehlten. Schliesslich ermangele es der neuen «humanisierten» Vorstellung von Gott an
Philosophie (S. 237) Krings verlangt denn auch von der Theologie, dass sie die neuzeitliche Philosophie

der Freiheit, «insbesondere in ihrer transzendental-kritischen Form nachholt» (Art.
Philosophie, in: P.Eicher (Hg.), Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe, München 1985,
Bd.4, S. 350-362, hier S.362). Die Luft, die die Theologie zum Atmen brauche, könne «nicht
gegen ein neues Gemisch (Sozialtheorie; Wissenschaftstheorie) eingetauscht» werden (ebd.)!
- Auch J.Simon empfiehlt der Theologie die «Begrifflichkeit der neueren Philosophie» als

Medium zur Verdeutlichung und Vergegenwärtigung der universellen Wahrheit des Christentums.

Vgl. J.Simon, Zum wissenschafts-philosophischen Ort der Theologie, in: Zeitschrift
für Theologie und Kirche 77 (1980) S. 435-452.

105



phen in der Rolle des Ziviltheologen ist es ja, dass sie die vorhin dargelegten
philosophischen und theologischen Überlegungen mit der richtigen
gesellschaftlich-politischen Organisationsform zu verknüpfen wissen. Daraus
ergeben sich zwei weitere, nunmehr unmittelbar politische Interventionen: die
eine richtet sich negativ gegen bestimmte Theorien der gesellschaftlichen
Befreiung und die andere positiv aufden Schutz des liberalen Staates. Den
gesellschaftlichen Befreiungstheorien wird - verkürzend - unterstellt, sie übernähmen

die Funktion einer neuen Heilslehre, einer <Sozialreligion>62. Und es

wird an ihnen kritisiert, sie gefährdeten durch ihr Unverständnis der Formen
juridischer Rationalität die Freiheit der Person. So wenig für die Ziviltheologen

Religion auf Soziales zurückführbar ist, so wenig auch Politisches auf
Soziales. Innerhalb ihrer politischen Theorie stützen sie sich auf Kategorien,
die den Staat als selbständige Grösse über den gesellschaftlichen Kräften - als

<kategoriales Novum>63 - zu erfassen erlauben. Indem so politische Philosophie

nicht auf Sozialphilosophie reduziert wird, kommt in der Verteidigung
der liberalen Freiheiten ein moderater bis starker Institutionalismus zum
Zuge64. Hinsichtlich der Funktion der Religion als Antidot gegen Totalitaris-
mus treffen wir auf zwei unterschiedlich starke Behauptungen, die der
diesbezüglichen ziviltheologischen Intervention zugrundeliegen. Die starke
Behauptung konstruiert einen Zusammenhang zwischen Säkularisierung und
Legitimitätsverfall des liberalen Staates65. Die massvollere Behauptung
versucht hingegen die phänomenologisch noch aufweisbaren, infrapolitisch reli-

62 Vgl. H. Schelsky in seiner mit religionssoziologischen Mitteln vorgetragenen Schelte kritischer
Intellektueller : Die Arbeit tun die anderen. Klassenkampf und Priesterherrschaft der Intellektuellen,

Opladen 1975, passim. - Zur Kritik an den Sozialwissenschaften als einer «geschichtlich

bestimmenden Kulturmacht» mit angeblich religiösen Ansprüchen vgl. jetzt auch: F.H.
Tenbruck, Die unbewältigten Sozialwissenschaften oder die Abschaffung des Menschen,
Graz 1984.

63 K.Hartmann, Politische Philosophie, Freiburg i.Br. 1981, S. 193ff. Der Staat erscheint hier
als eine Entelechie und die aufsteigende Linie Privater-Gesellschaft-Staat als eine strukturelle
Teleologie, welche die «Affirmativität des Staates als eines Allgemeinen» voraussetzen muss

(a.a.O., S.124).
64 D.Henrich bezeichnet die politische Theorie des Berliner Hegel als «starken Institutionalis¬

mus»: Dieser lehrt, «dass sich die Freiheit des einzelnen Willens nur in einer Ordnung verwirklichen

kann, die als objektive selbst die Form des vernünftigen Willens hat und die insofern
den einzelnen Willen ganz in sich einbegreift und unter ihre eigenen Bedingungen, wie immer
ohne Entfremdung, subsumiert» (D.Heinrich, Vernunft in Verwirklichung, Einleitung zu:
G.F.W. Hegel, Philosophie des Rechts, Die Vorlesung von 1819/1820 in einer Nachschrift,
Frankfurt 1983, S.31, vgl. auch S.32-35). Schelskys Theorie der Institution müsste
demgegenüber als <moderat> bis <minimal> {als Theorie der Institution) bezeichnet werden:
H.Schelsky, Die Soziologen und das Recht, Opladen 1980. Davon wären noch einmal die
illiberalen Züge von Arnold Gehlens Institutionenlehre abzuheben, die in seiner harschen
Kulturkritik begründet liegen.

65 W.Pannenberg, Civil Religion?, in: Die religiöse Dimension der Gesellschaft, hg. v. P.Kos-
lowski, Tübingen 1985, bes. S.69-75.

106



giösen Momente des säkularisierten Staates als zusätzliche Garantien der
Liberalität zur Geltung zu bringen66.

Nach diesen exemplarischen Hinweisen auf ziviltheologische Aktivitäten
wird zweierlei zusammenfassend deutlich: das Terrain, von dem sie ausgehen,
besteht in stark polemischen Begriffen, die zugleich dualistische Vorstellungen

mitaufgenommen haben und sich gegenüber kulturrevolutionären und
politisch illusionären Entwürfen abgrenzen, und das Klima, das sie begünstigen,

soll es verunmöglichen, aus der Endzeit - einer Zeit, in der die Zukunft
absolut kontingent geworden ist, und der feste Grund für eine optimistische
Geschichtsbetrachtung erodiert - ein Argument gegen ihren lebensweltlichen
und systemischen Begriff von Politik zu schmieden, - was einer Modernisierung

des herausgestellten systematischen Gedankens bei Hobbes
gleichkommt. Aufmerksamkeit für bedrohliche Lagen, Zerstreuung von
Selbstzweifeln, Vertrauen in Eliten, Ermutigung zu zupackendem Denken und
Handeln charakterisieren diese ebenso beruhigende wie offensive politische
Philosophie. Auch darin erweisen sich unsere politischen Philosophen - seien

sie professionelle Philosophen, Theologen, Juristen oder Politiker - als nützliche

Ziviltheologen.
So wenig ihre pessimistische Hintergrund-Anthropologie Illusionen über

den Menschen aufkommen lässt, so wenig erzeugt ihre politische Philosophie
Illusionen übers Politische. Das Politische zerfällt dabei in einen
lebensweltlichen und systemischen Teil. Der systemische Teil bildet den harten Kern,
dessen Logik und Moral erstmals Machiavelli67, später Hobbes, in unseren
Tagen der politische Max Weber, Carl Schmitt, Raymond Aron und andere -
je auf ihre Art - herausgearbeitet haben. Der <weichere> lebensweltliche Teil
erstreckt sich auf die bürgerliche Lehre vom Glück, - ein Glück, das weder
pädagogisch noch politisch erzwingbar ist, sondern im Tun des Rechten sich
einstellt. Dieser zweiteilige Begriff des Politischen erklärt, weshalb unsere
Ziviltheologen mit ihrer Rehabilitierung der praktischen Philosophie eine
Aristoteles-Renaissance einleiten können und gleichzeitig die Hobbes-
Schmitt-Linie aufwerten sowie Theoreme aus dieser Politik-Tradition -
bisweilen unbesehen - in Kritik an gegenwärtigen Problemlagen ummünzen
können68. Der Neo-Aristotelismus, welcher Spielart auch immer, hat also sei-

66 H.Lübbe, Staat und Zivilreligion, in: ARSP, Beiheft 15,1981, S.40-64.
67 Siehe hierzu vor allem : 1. Berlin, Die Originalität Machiavellis, in: ders., Wider das Geläufige,

Frankfurt 1981, S. 93-157, und D.Sternberger, Drei Wurzeln der Politik, a.a.O., S. 159-265.
68 Indem z.B. Konzept und aktuelle Formen des zivilen Ungehorsams zu einem grundsätzlichen

Angriff auf die <Normallage des Rechts> stilisiert werden. Verantwortlich dafür ist die
Wahrnehmung einer real anders gelagerten Problemlage aus der Optik eines Hobbesianismus, wie
er bündig von Carl Schmitt aufgefasst worden ist (vgl. C.Schmitt, Der Leviathan, Köln/
Lövenich 1982, Erstausgabe 1938; ders., Der Staat als Mechanismus bei Hobbes und Descartes,

in: ARSP 30,1936/1937, S.622-632).

107



nen spezifischen Ort; er charakterisiert den intellektuellen Neo-Konserva-
tivismus> ebensowenig in toto wie der <Rechtshegelianismus>69, da er
hinsichtlich seiner Rehabilitierung der praktischen Philosophie <nur> den common

sense als ein begrifflich zwar komplexes, rhetorisch hingegen äusserst

prägnantes Modell eines unversehrt-bürgerlichen Orientierungshorizontes
zum Ausdruck bringt. Die politische Vernunft ist indessen das gestrenge Überich

und Schwerpunkt einer disziplinierten Nach(post et secundam)-Aufklä-
rung, die sich auch keine Konzessionen an modische Formen einer <wilden>

Nach(post et contra)-Aufklärung gestattet. (Die <wilde> Nachaufklärung
enthält keine Religion des Bürgers mehr; ihre neue Religiosität kennt aus der

Optik der Ziviltheologie keine oder dann zu wenig eindeutige Kriterien zur
Unterscheidung des politisch Vernünftigen und des lebenspraktisch
Sinnvollen.) Die politische Vernunft vor allem ist es auch, die unsere Nachaufklärer

post et secundam über Scharmützel mit dissidenten Nachaufklärern
hinaus im weitaus folgenreicheren aktuellen Streit um die Fortsetzung der
Aufklärung gegen die Utopie der gesellschaftlichen Befreiung engagiert.
Demgegenüber tritt dann der Streit um die zu rettende Kultur in die zweite
Linie zurück. Die Fundierung der kulturellen Moderne und die Art ihrer
Rettung bleibt umstritten: Apologie des Historismus oder <neue Metaphysik)
oder Walter Benjamins Historismus-Kritik und sein Messianismus oder

V. Zur Kritik der liberalen Ziviltheologie

Die grundlegende binäre Opposition bildet für die liberale Ziviltheologie
die Entgegensetzung von Religion und Geschichtsphilosophie, deren Zentra-
lität im <System> der Religion des Bürgers die utopische Dimension des Ge-

schichtsbewusstseins und der politischen Auseinandersetzung zu verschlies-
sen droht. Diese Entgegensetzung beeinflusst die Verständigung sowohl über
Religion wie auch über (gegen-neuzeitliche) Geschichtsphilosophie. Die
Verständigungsformel über Religion lautet: Sie setzt uns in ein Verhältnis zum
Unverfügbaren und Nicht-Machbaren; die Verständigungsformel über
Geschichtsphilosophie als Gegenpol dazu lautet: Sie ist der Versuch der
konsequenten Zurückdrängung des Unverfügbaren und impliziert den hybriden
Anspruch eines Gesichtssubjekts, der Zukunft Herr zu werden und dies

aufgrund einer Kenntnis des Geschichtsverlaufs, die es zu unbeschränkter
Herrschaft legitimiert. Die erste Formel ist als solche unproblematisch, problematisch

und widersprüchlich wird sie erst im Kontext eines Systems der
Selbstbehauptung, weil zu dessen Lebensfähigkeit die angeblich bloss pragmatische,

69 J.Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt 1985, S.71-75 u. 86-94.

108



in Wirklichkeit aber weitgehend unproblematisierte Expansion des Machbaren

gehört. Die zweite Formel ist unzutreffend, wenn sie sich auf den utopischen

Horizont der Kritik an konkreten Missständen beziehen soll, - einer

Kritik, die nicht auf eine ferne Zukunft zielt, sondern auf die emphatische
Ver-Gegenwärtigung von Utopien. Unglaubwürdig wird sie angesichts von
Systementwicklungen, die nun buchstäblich den Boden der Geschichte verlassen

und die von der Ziviltheologie nicht nur geduldet, sondern sogar moralisch

gerechtfertigt werden70.

So wenig man gegenüber Marxismus und kritischer Theorie als Teil der
Aufklärung über soziale Realität behaupten kann, es gehe ihnen um die Abschaffung

absoluter Kontingenzen, so wenig geht es der Religion des Bürgers nur
um die <Bewältigung> absoluter Kontingenzen wie Leid, Tod, <Welt>. Hat die

Religion des Bürgers erst einmal konkretere Gestalt angenommen, so lässt
sich erkennen, dass sich ihre Funktion in erster Linie auf die Bewältigung,
nicht auf die Aufdeckung und Überwindung der Widersprüchlichkeit des

bürgerlich-kapitalistischen Systems und <Fortschrittsprogramms> bezieht. Als
solche erfüllt sie die paradoxe Funktion eines Opiums als Stimulans: postutopisch

bemüht sie sich um die Vergegenwärtigung von Leistungen und um die

Kompensation von notwendigen (Entfremdungen).
In der liberalen juristisch-politischen Kritik an einer gefährlichen Politisierung

der Religion übernimmt die Religion wieder eine liberalisierende Rolle.
Der interessante, in Anlehnung an die funktionale Systemtheorie gebildete
Begriff der Religion als Kontingenzbewältigungspraxis71 ist auf die Zwecke
einer liberalen Ziviltheologie, die an der normativen Auszeichnung von
lebens- und selbsterhaltungsdienlichen Formen der Kontingenzbewältigung
interessiert ist, geradezu zugeschnitten. Dahinter steht offenbar die Sorge,
dass in einer radikal profanisierten Kultur das Bewusstsein des für den
Menschen Möglichen und Zuträglichen verlorengeht und er sich infolgedessen
übernimmt. Die Empfehlung zur Gelassenheit als moralischer Lebensform,
die aus diesem Grenzbewusstsein72 resultiert, wird umso nötiger, je mehr die

70 So war z. B. aus diesen Reihen zu hören, das SDI-Projekt sei <moralisch bedeutungsvoll), was
immer das noch heissen mag in bezug auf Entwicklungen, die geistig wie politisch der menschlichen

Kontrolle entglitten sind.
71 N.Luhmann, Funktion der Religion, Frankfurt 1977; H.Lübbe, Religion nach der Aufklärung,

in: Religion als Problem der Aufklärung, hg. von T. Rendtorff, Göttingen 1980, S. 165-
184. In der Diskussion im Kreise unserer politischen Philosophen als Ziviltheologen ist diese

Religionst/teon'e freilich kontrovers; vgl. die Diskussionen im Anm.10 genannten Band.
72 Das Grenzbewusstsein, das der Angelpunkt gegenwärtiger philosophischer Reflexion werden

müsste, hätte sich aber im Zuge einer erneuten Überprüfung des Relationsgefüges Vernunft-
Religion-Politik ebenso auf den systemischen Begriff des Politischen wie auf die gesellschaftsstrukturelle

Reproduktion von Abhängigkeiten und ungerechter Verteilung der Güter und
Lasten zu beziehen.

109



moderne Existenz von Bedingungen abhängt, die sich der Kontrolle des
Einzelnen entziehen. Speziell in dieser Hinsicht trägt die Religion des Bürgers
zum Einverständnis mit den Bedingungen einer hochkomplexen modernen
Zivilisation bei und tut insofern einer modernitätsbewussten Philosophie
Genüge. Dem eher passiven Moment der Gelassenheit entspricht komplementär
der Aktivismus in dieser Zivilisation, insbesondere der Einsatz für den Teil der
westlichen Kultur, der die positiv eingeschätzte ökonomisch-technologische
und politische Modernisierung tragen kann. Eine Kritik an der Religion des

Bürgers hätte deshalb weniger an dessen Religionsbegriff als vielmehr am
kulturellen und gesellschaftspolitischen Anspruch anzusetzen, wissen zu können,

was in der derzeitigen Überlebenskrise von allgemeinem Interesse für die
Menschheit ist. Die Diskussion der Funktion von Religion in einem Dispositiv,

das sich - wie im Kapitel «ziviltheologische Interventionen» dargestellt -
in die zeitdiagnostische und aktuell tages- wie weltpolitische Auseinandersetzung

einmischt, müsste ins weitere Feld der Aufklärung im Zusammenhang
mit Gesellschaftstheorie und Theorie derModerne führen. Allerdings wird an
dieser Stelle ein Glied in der ArgumentationsÄrefte entscheidend, das auf
vermittelte Weise wieder mit der Religionsauffassung zusammenhängt: die
Ziviltheologen bevorzugen im Gegensatz zur ethisierten Auffassung von Religion
eine Theorieform der Philosophie, die den Blick für sozialwissenschaftliche
Analysen und Theorien, die gegenwärtige Machtlagen auf ihre Legitimität
hin befragen, eher schliesst und diesen Blick seinerseits sogar einer
philosophischen Metakritik unterzieht, damit es in ihr Bild der Wirklichkeit passt.
Die durch die Theorieform der Philosophie - z.B. der (religiösen Philosophie)

- bedingte Distanzierung von einem diagnostisch weit geöffneten Blick
auf gegenwartsbezogene Problemlagen kann dazu führen, philosophischtheologische

Traditionen systematisch verfehlt einzusetzen, indem z.B. die
augustinische Unterscheidung zwischen irdischem und himmlischem Frieden
gegen einen angeblich pseudotheologischen positiven Friedensbegriff des

Pazifismus und einer bestimmten Art von Friedensforschung gewendet
wird73. Die ethisierte Auffassung der Religion hingegen interessiert sich weni-

73 R.Spaemann, Der Frieden und seine Sicherung, in: NZZ, 2./3.März 1985, Nr.51, S.69/70;
zuvor schon - mit gleicher Quintessenz: ders., Verschärfter Frieden, in: Deutsche Zeitung/
Christ und Welt, 25. April 1975, S.2. Vgl. auch: L.Oeing-Hanhoff, Ist atomare Abschreckung
unsittlich?, in: Theologische Quartalschrift 165 (1985) S.53-55 und die Replik von N.Grei-
nacher, Zur Frage der Sittlichkeit atomarer Abschreckung, in: Th Q 165 (1985) S.314-317.
Zur Diskussion der ethischen Argumente vgl. weiter: D.Mieth, Friedenssicherung durch
Abschreckung, in: Th Q165(1985)S.318-322. -

Ein anderes Beispiel für den systematisch verfehlten Einsatz philosophischer Traditionen
sehen wir etwa darin, wenn KantsKritik an der paternalistischen Auffassung von Recht, Staat
und Politik als Garanten des subjektiven Glücks in eine Kritik am gegenwärtigen Wohlfahrtsstaat

um-gesetzt wird. Vgl. dazu - ohne Kant zu erwähnen - : U. Matz, Der überforderte Staat,

110



ger für die Fortschreibung überkommener Schemata und zeigt sich eher
geneigt, den <theo-ideologischen Überbau> zugunsten einer Theorie und Praxis
preiszugeben, die alle religiösen, politischen und rechtlichen Begriffe am
Massstab der Gerechtigkeit misst.

in: Regierbarkeit, Bd.l, hg. v. W.Hennis, P.Graf Kielmansegg, U.Matz, Stuttgart 1977, bes.
S. 90-98; und - mit Berufung auf Kant P.Koslowski, Versuch zu einer philosophischen Kritik

des gegenwärtigen Sozialstaats, in: Chancen und Grenzen des Sozialstaats, hg. v. P.Kos¬

lowski, Ph. Kreuzer, R.Löw, Tübingen 1983, bes. S.lOf. Neben Passagen in «DieMetaphysik
der Sitten» ist Kants Kritik am prägnantesten ausgesprochen in der Schrift : Über den Gemeinspruch

Akademie-Ausgabe, Bd.8, S.291.

111


	Der politische Philosoph in der Rolle des Ziviltheologen

