
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 45 (1986)

Artikel: Säkularisierung und Theodizee : Anmerkungen zu
geschichtstheologischen Interpretationen der Neuzeit in den fünfziger
und sechziger Jahren

Autor: Schmidt-Biggemann, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Theodizeeproblem / Le problème de la théodicée

Studia Philosophica 45/1986

WILHELM SCHMIDT-BIGGEMANN

Säkularisierung und Theodizee

Anmerkungen zu geschichtstheologischen Interpretationen der Neuzeit
in den fünfziger und sechziger Jahren

I. Statt einer Exposition, Guardinis «Ende der Neuzeit»,
ein spätes KapitelKulturphilosophie

Guardinis «Ende der Neuzeit» erschien 1950 zuerst - danach, wie fast alle
Bücher Guardinis, in vielen Auflagen1. Der Titel ist programmatisch, und das

Büchlein ist in jener Mittellage von Erbaulichkeit und Belehrung geschrieben,
die Guardinis Texte für uns so schwer erträglich machen. Guardini konstatiert
das Ende der Neuzeit. Das war kurz nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges
ein Gedanke, den die berühmte Stunde Null im Gewände hatte; Alfred Weber
hatte den «Abschied von der bisherigen Geschichte» schon 1946 gefordert2 -
auch mit kulturphilosophischen Argumenten. Solche Neuanfangsgedanken
forderten und förderten die Theorien über die Stellung der Neuzeit in der
Geschichte angesichts der intellektuellen und moralischen Katastrophe, als die
sich der Zweite Weltkrieg immer mehr entpuppte.

1 Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit. Ein Versuch zur Orientierung, zuerst Basel 1950.

Zitiert wird nach einer Ausgabe Würzburg o. J. Ursprünglich war das Büchlein als eine Einleitung

zu Pascals «Pensées» gedacht, verselbständigte sich aber. Das Büchlein gehört mit der
Abhandlung «Die Macht» (1951) zusammen und löste einige Diskussionen aus, die zusam-
mengefasst u. d. T. erschienen: «Unsere geschichtliche Zukunft. Ein Gespräch über <Das Ende
der Neuzeit) zwischen Clemens Münster, Walter Dirks, Gerhard Krüger und Romano Guardini»,

Würzburg 1953. Die Äusserungen von Heinz Robert Schlette und Heinrich Lutz zu
Guardini in: Zur geistigen Gestalt Romano Guardinis. Materialien zum Bereich der Sprache
und zur Frage des Endes der Neuzeit, Rothenfels Schriften Bd.7, Rothenfels 1980. - Michael
Theunissen, Falscher Alarm. Wiedergelesen: Romano Guardinis Das Ende der Neuzeit, in:
FAZ 3.3.1977, S.19. - Hanna-Barbara Gerl, Ende der Neuzeit. Romano Guardini (1885—

1968) und die Tragweite seiner Kulturkritik. Vortrag vom 5.6.1985. Hg. vom Theatinerkreis
im Quickborn, 1985.

2 Alfred Weber, Abschied von der bisherigen Geschichte, Hamburg 1946.

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Wilhelm Schmidt-Biggemann, Feldstr. 28, D-1000 Berlin 45

51



Die These von Guardinis Büchlein ist schnell referiert: Er beschreibt
zunächst das «Daseinsgefühl und Weltbild des Mittelalters», schliesst daran
seine Globaltheorie über «Die Entstehung des neuzeitlichen Weltbildes» an,
um am Ende über die «Auflösung des neuzeitlichen Weltbildes und das
Kommende» zu befinden und zu belehren. «Weltbild» ist das Objekt der
«Weltanschauung»; «Daseinsgefühl» ist die historisch-personale Instanz genau
dieser Weltanschauung und dieses Weltbildes.

Die Konsequenzen, die kurz nach 1945 aus diesem Programm gezogen werden

konnten, lagen auf der Hand: Der alte Ternar von Natur, Persönlichkeit
und Kultur, der als Kriterium von Neuzeit galt, war disqualifiziert und musste
neu gedeutet werden. Denn 1. der neuzeitlich-pantheistische Naturbegriff
war disqualifiziert durch Technik. 2. Der idealistische Begriff der genialen
Persönlichkeit war disqualifiziert durch die Masse - und der ideologische
Begriff der Masse hatte nichts von seiner kulturphilosophischen Verve einge-
büsst3. 3. Die Kultur, die neuzeitlich-optimistisch als autonome, künstlerische

Schöpfung gesehen wurde, der «bourgeoise Aberglaube»4 des
«Kulturoptimismus»5, der auf der Vorstellung der «Macht über das Seiende»6

beruhte, diese Kultur musste endlich neu bestimmt werden durch die Person, mit
Ernst, Tapferkeit und Askese7.

Die Pointe von Guardinis Büchlein war eher versteckt. Sie lag in dem, was
Guardini die «Religiosität der kommenden Zeit»8 nannte: Person werde der
Mensch durch «das Verhältnis zum lebendig-personalen Gott»9, und «Darin
muss der christliche Glaube selbst neue Entschiedenheit gewinnen können»10.

3 Masse ist der ideologische Leitbegriff der frühen konservativen Auseinandersetzung mit der
Demokratie seit der französischen Revolution («Levée en masse») - später mit liberaler
Demokratie, Faschismus, Sozialismus und Kommunismus. Gustave le Bon, Psychologie des

Foules, Paris 1895; vor allem Ortega y Gassets Pamphlet: Aufstand der Massen, zuerst
Madrid 1930; nach dem Krieg erneut und verschärft u.a.: Thomas Aich, Massenmensch und
Massenwahn, München 1946; Hendrik de Man, Vermassung und Kulturzerfall, 1951; David
Riesman, The Lonely Crowd, New Haven 1950. Zur späteren Kritik des ideologischen
Massen-Begriffs im demokratischen Kontext und zu seiner Transposition durch den Begriff
der Gruppendynamik: P.R. Hofstätter, Gruppendynamik. Kritik an der Massenpsychologie
21971. Vgl. den Artikel «Masse II» von E.Pankoke, in: HWP 5, Sp.828ff.

4 Guardini, Das Ende der Neuzeit, S.93.
5 Ebd., S.85.
6 Ebd., S.89. Das ist natürlich eine (wenn auch etwas hilflose) Auseinandersetzung mit Nietzsche.

Ähnlich Alfred Weber (Anm.2), aber auch, stellvertretend für viele: Heinrich Scholz,
Begegnung mit Nietzsche, Tübingen 1948.

7 Guardini, S.89f.
8 Ebd., S.100.
9 Ebd., S.108.

10 Ebd., S.113. Das entspricht etwa Alfred Webers wertphilosophischem Argument, es müsse
eine «ursprüngliche Erfahrung» (S.228) einer «transzendentalen Wesensschicht» (S.229)
geben.

52



Sein «Ende der Neuzeit» beschreibt Guardini mit den Argumenten christlicher

Kulturphilosophie, sein christlicher Standpunkt macht den «überzeitlichen»

Entwurf dessen möglich, «was wirmit einem nicht sehr bezeichnenden,
aber schwer zu entbehrenden Worte Weltanschauung nennen». «Darin finden
wir Rieht- und Zielpunkte auch für unsere Stellungnahme zur Welt, für unser
Wollen und Handeln.»11 So hatte Rickert, der Neukantianer, schon 1901
definiert, und Guardini bestimmte diesen Standpunkt 1923 in seinen Vorträgen
«Vom Sinn der Kirche» inhaltlich so: «Sehen Sie, diese Begegnung mit dem

Absoluten, darin der Mensch vor dem Unbedingten steht und ganz klar sieht,
was er selbst ist, und was jenes; darin aber zugleich die Sehnsucht erwacht und
vertxaut, Gottes Liebe werde sie erfüllen - dieses Grunderlebnis des Christentums,

Wahrheit, Demut, verlangende Liebe und zuversichtliche Hoffnung in
einem, das ist jener Augenblick, da der Mensch im geistigen Sinne erst wahrhaft

Mensch wird. Dies Mensch-Werden des Geschöpfes vor dem Absoluten
ist das Werk der Kirche.»12

Die Überzeitlichkeit von Person und Kirche war für Guardini - das lag am
Konzept der Überzeitlichkeit - der Kompass christlicher Kulturphilosophie.
Genau dieser Standpunkt aber bestimmte auch über die Rechtmässigkeit und
Unrechtmässigkeit der Epochen, die Guardini behandelte. So, wie der Standort

der Aufklärung das Mittelalter als finster denunzierte, machte der
religiöse Standpunkt des christlichen Kulturphilosophen die Neuzeit zur finsteren

Zeit, er denunzierte sie als Gegenzeit.

II. Der heilsgeschichtliche Horizont: Löwiths Geschichtstheologie

1950, als Guardinis wirkungsvolles Büchlein herauskam, war es mit seinem

kulturphilosophischen Instrumentarium weit hinter den begrifflichen
Möglichkeiten zurück. Schon 1941 war in Zürich Löwiths «Von Hegel zu Nietzsche»

erschienen13. Hier war die Entwicklung des 19. Jahrhunderts dargestellt,

des Jahrhunderts, das die Neuzeit auf ihren widerspruchsvollen Nenner
brachte; und dieser Nenner war mit Weltanschauungsphilosophie nicht zu
beschreiben. Denn für Löwith war der revolutionäre Bruch des 19. Jahrhunderts

zwischen Hegel und Nietzsche nicht ein reiner Selbstermächtigungsakt
philosophischer Subjektivität, sondern zugleich die Not, am Ende mit dem
erreichten philosophischen Faktum fertig zu werden, dass Gott tot sei.

Löwith interpretierte dieses Faktum als die neue Herrschaft der Geschichte

11 Vgl. den Artikel «Kulturphilosophie», in: HWP 4, Sp.1310.
12 Romano Guardini, Vom Sinn der Kirche. Fünf Vorträge, Mainz 1923, S.47.
13 Karl Löwith, Von Hegel zu Nietzsche, Zürich/New York 1941.

53



und damit als die Historisierung der Philosophie seit Hegel. Erst da wurde die
Kernfrage der Neuzeit für Löwith sichtbar: «Bestimmt sich das Sein und der
Sinn der Geschichte überhaupt aus der Zeit oder wenn nicht, woraus dann?»14

Damit war ein geschichtsphilosophischer Horizont eröffnet, der das
Verständnis der Neuzeit durch das Verständnis ihrer weltgeschichtlichen Konstitution

ermöglichte. Ohne den Rahmen einer Weltgeschichte war
Epochengeschichte schliesslich nicht zu bestimmen, schon gar nicht das Verständnis
der Neuzeit. Löwith hat deshalb konsequent die Frage nach dem Sinn der
Geschichte über den Horizont des 19. Jahrhunderts hinaus an die abendländische

Tradition gestellt. «Meaning in History»15 behandelte die Tatsache, dass

«das Faktum der Geschichtsphilosophie und ihre Frage nach dem letzten Sinn
aus dem eschatologischen Glauben an einen heilsgeschichtlichen

Endzweck entstanden sei »16. Der Sinn der Geschichte zeige sich, wie jeder Sinn, an
ihrem Ende. Löwith sah, dass die Frage nach der Gesamtgeschichte der Welt
und ihrem Ende, dem Festsetzen, dem Sistieren von Geschichte, die Bedingung

sei für Geschichtsphilosophie und ihre revolutionären Beschleunigungsversuche

in den Ideologien des 19. und des 20. Jahrhunderts.
Das war zunächst nur die Beschreibung der theologischen Bedingungen

geschichtsphilosophischen Fragens. Entscheidend war, dass allein Heilsgeschichte

Universalgeschichte ermöglichte. Die Frage nach der Geschichte
insgesamt war, wie Löwith pointierte, nur möglich, weil in der abendländischen,
jüdischen und christlichen Tradition die Ankunft oder die Wiederkunft des

Herrn, die Apokalypse, den Lauf der Natur beendete. Diese These implizierte
Momente historischer Erklärungen, die für Geschichtstheologie konstitutiv
und in der Diskussion um die Stellung der Neuzeit wirkungsvoll blieben:
Löwiths Auslegung der Geschichte verstand sich nämlich als Versuch: 1. den
«Sinn geschichtlichen Handelns und Erleidens zu begreifen»; sie fragte 2.

nach dem Problem «des Bösen»17 als einem Moment nicht der Moral, sondern
der Geschichtsphilosophie. Denn nur dann war Geschichte als Heilsgeschichte

und zugleich als Universalgeschichte denkbar, wenn ein Unheilszustand

in einen Heilszustand verändert werden sollte, wenn Erlösung - wie
immer sie sich ereignete - einen erlösungsbedürftigen Zustand beendete.

Da Löwith einerseits vom historischen Scheitern des Christentums ausging
und zugleich die prinzipielle philosophische Unverfügbarkeit des Glaubens

14 Ebd., S.8.
15 Karl Löwith, Meaning in History, Chicago 1949; deutsch: Weltgeschichte und Heilsgesche¬

hen, Stuttgart 1953.
16 Ebd., S.14. Schon zwei Jahre vor «Meaning in History» hatte Jacob Taubes, nicht unabhängig

von Löwiths «Von Hegel zu Nietzsche», die abendländische Eschatalogie als Voraussetzung

der Revolutionsphilosophie des 19. Jahrhunderts dargestellt, vgl. J.Taubes, Abendländische

Eschatalogie, Bern 1947.
17 Ebd., S.13.

54



betonte, war die Rolle der Eschatologie bei ihm unbestimmt. Glaubende
Erwartung des Kommenden war philosophisch nicht vertretbar, so blieb, auch
nach dem Kriege, nur Hoffnung darauf, dass nicht, wie vom Christentum und
Judentum gefordert, die Geschichte im Eschaton die Natur aufhöbe, sondern
das Gegenteil eintrete. Die griechische Metaphysik müsste zum Rahmen der
Universalgeschichte werden. Das ist Löwiths geschichtsphilosophische
Konsequenz aus Nietzsches gottloser Philosophie der ewigen Wiederkehr des

Gleichen. «Um jedoch konsequent zu sein, müsste das Vertrauen in die Kontinuität
der Geschichte zu der klassischen Theorie einer kreisförmigen Bewegung

zurückkehren, denn nur unter Voraussetzung einer Bewegung, die ohne
Anfang und Ende ist, ist Kontinuität wirklich erweisbar. Denn wie sollte man
sich die Geschichte als einen kontinuierlichen Prozess in Form eines geradlinigen

Fortschreitens vorstellen können, ohne die Unterbrechung durch einen
terminus a quo und ad quem, d.h. ohne Anfang und Ende?»18

Am Ende stand bei Löwith eine Art Neostoizismus: Die Natur garantierte
wieder die Geschichte. Aber auch Löwith war sich darüber klar, dass die
Geschichtsphilosophie zwischen Kontinuität und Eschatologie unentschieden

bleiben musste. Über die formale Argumentation mit Eschatologie ging
Löwith nämlich nicht hinaus. Denn was das heisse, dass das Ende der
Geschichte deren Sinn ausmache, sagt er nicht. Für Hegel war die Eschatologie
schon darin aufgelöst, dass die Weltgeschichte das Weltgericht sei. Aber diese

Behauptung sagte nichts über die fortwirkende Virulenz des Gedankens vom
Ende, so wenig wie Löwiths Interpretation der ewigen Wiederkehr des
Gleichen. Mit dem Ende mit Schrecken, der Apokalypse, bleibt zugleich
Weltgericht und Weltenbrand gemeint. Der Versuch, die Weltgeschichte vom Ende
in ihren Anfang zurückzubiegen und in der ewigen Wiederkehr des Gleichen
den Tod Gottes, den Nihilismus, durch die Abwendung des Endes erträglich
zu machen, diese Interpretation einer kreisförmigen Geschichte muss auf die
moralische Virulenz der apokalyptischen Geschichte verzichten. Denn erst
das Ende des Bösen durch das Gericht macht Universalgeschichte attraktiv
und erklärbar. Die Unterordnung der Geschichte unter die kreisförmige,
ewige Natur kann den Anspruch von Gerechtigkeit nicht erfüllen. Nur das

Ende und das Gericht zugleich, also der endgültige Sieg der Gerechtigkeit über
das Böse macht es plausibel, dass die Geschichte bis zum Ende weitergeht. Der
Anspruch auf die Erlösung vom Übel ist Grundlage der Geschichtstheologie.
Die Frage nach Aufhebung des Bösen hält deshalb theologisch die Universalgeschichte

in Schwung und verhindert zugleich die Rückführung von
Geschichte in Natur.

18 Ebd., S.189.

55



III. Politische Theologie und Posthistoire:
Spekulationen zwischen Carl Schmitt undArnold Gehlen

Löwiths Buch beschleunigte die Konjunktur eines Begriffs, der schon vorher

das Ideenverhältnis von Religion und Politik, von heiliger und profaner
Geschichte bestimmt hatte: den Begriff der Säkularisation19. Carl Schmitt
hatte in seiner «Politischen Theologie» schon 1922 apodiktisch festgestellt:
«Alle prägnanten Begriffe der modernen Staatslehre sind säkularisierte
theologische Begriffe. Nicht nur ihrer historischen Entwicklung nach, weil sie aus
der Theologie auf die Staatslehre übertragen wurden, indem zum Beispiel der
allmächtige Gott zum omnipotenten Gesetzgeber wurde, sondern auch in
ihrer systematischen Struktur, deren Erkenntnis notwendig ist für eine
soziologische Betrachtung dieser Begriffe. Der Ausnahmezustand hat für die
Jurisprudenz eine analoge Bedeutung wie das Wunder für die Theologie. Erst in
dem Bewusstsein solcher analogen Stellung lässt sich die Entwicklung erkennen,

welche die staatsphilosophischen Ideen in den letzten Jahrhunderten

genommen haben.»20

Damit war festgelegt: Der Staat und die Staatslehre sind die Signatur der

Modernität; wo Staatlichkeit ist, da ist Neuzeit. Der Staat bekam seine
weltgeschichtliche Rolle, er war die Realität der höchsten Macht, er war der Souverän.

Diese an Max Weber anknüpfende21 rechtshistorische Bestimmung der
Neuzeit als eines Zeitalters des Staats, der Verwaltung, des «stählernen
Gehäuses» der (kapitalistischen) Rationalität, substituierte im Souveränitätsbegriff

die Prädikate Gottes. Der Staat und seine Institutionen tendierten in
ihren von der Theologie übernommenen absoluten Begriffen zur juristischen
Autonomie ihrer Selbstbestimmung. Das war die radikale Tendenz des Staates

zur vollständigen Suffizienz durch das vollkommene Funktionieren seiner
Institutionen: Die Übernahme absoluter Begrifflichkeit durch das Staatsrecht

zeigt die Tendenz des eben neuzeitlichen Staates zum Totalitarismus.
Souveränität war an nichts so interessiert wie an ihrer eigenen Erhaltung.

Sie hatte sich deshalb so zu organisieren, dass in den Rechtsinstituten, die sich
der Souverän kraft eigener Machtvollkommenheit gab, Legalität und Legiti-

19 Einige Auswahltitel zum Begriff Säkularisierung: Hermann Lübbe, Säkularisierung. Ge¬

schichte eines ideenpolitischen Begriffs, Freiburg 1965; C.H. Ratschow, Säkularismus, in:
RGG3 V, Sp.l288ff.; Hans Zabel, Verweltlichung/Säkularisierung. Zur Geschichte einer

Interpretationskategorie, Diss. Münster 1968. - Zu Hans Blumenberg vgl. u. S.63ff.
20 Carl Schmitt, Politische Theologie (1922), 2. Aufl. Berlin 1934, S.48. Vgl. K. Löwith, Der ok¬

kasionelle Dezisionismus Carl Schmitts, in: Gesammelte Abhandlungen zur Kritik der
geschichtlichen Existenz, 1960, S.93ff.

21 Dazu neuestens: Jacob Taubes, Carl Schmitt - ein Apokalyptiker der Gegenrevolution, TAZ
20.7.1985, S.lOf.

56



mität übereinstimmten. In der begrifflichen Differenzierung von Legalität
und Legitimität - die in der Zuspitzung von Carl Schmitt stammt22 - wurde
klar, dass nicht allein die Rechtsform - Legalität - die Aufgabe des Staats sein

durfte (wie das die liberale Rechtstheorie fordert), sondern dass der Staat
seine eigene Souveränität politisch nur behaupten konnte, wenn seine
Rechtlichkeit politisch kreditfähig - eben legitim - war. Erst die Legitimität der
legalen Institutionen stabilisierte den Souverän, stabilisierte die staatsrechtlichen

Institutionen, schuf das «stählernde Gehäuse» und machte es fähig, die

komplexen Aufgaben zu erfüllen, die über die Leistungsfähigkeit einzelner
Individuen hinausgingen. Die Institutionen konnten das Individuum nur
dann entlasten, wenn sie legitim erschienen. Legitime Institutionen reduzierten,

entlasteten den einzelnen von der Komplexität seiner Selbsterhaltung in
unübersichtlichen wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Verstrickungen.
Das stärkte die Institution, entlastete das Individuum, setzte es für weitere
Handlungen frei und disqualifizierte es für diejenigen Handlungen, die die
Institutionen übernahmen23.

Institutionen, die entlasten, arbeiten mit Regelmass. Je höher die
Leistungsfähigkeit der Institutionen ist, desto umfassender der Bereich, den sie

verarbeiten. Institutionen verhindern aufgrund ihrer Berechenbarkeit - eben

wenn sie funktionieren - grundlegende «System»-Veränderungen. Darin
besteht ihre anthropologische Entlastungsfunktion ebenso wie ihre politische
Stabilisierungsfunktion. Vollkommene Institutionen sistieren die Veränderung,

denn sie liefern alle ihre Leistungen gleichzeitig, es braucht keine
Nachzeitigkeit. Damit ist institutionell Geschichte überflüssig, die Veränderung
wurde zur Gleichzeitigkeit. Gehlen hat diesen Sachverhalt nicht zuerst, aber,
durch seine Institutionentheorie präzisiert, treffend wie stets «Posthistoire»
genannt. Posthistoire ist hier präzise das Ende der Neuzeit, ihr Ende von
innen her24. Denn Posthistoire ist auch die Pointe der säkularen Souveräni-

22 Carl Schmitt, Legalität und Legitimität, Berlin 1932.
23 Zum Begriff der Entlastung: A.Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der

Welt, 9.Aufl. Frankfurt 1971, S.36. Vgl. ders., Urmensch und Spätkultur. Philosophische
Ergebnisse und Aussagen, 4. Aufl. Frankfurt 1977; ders., Die Seele im technischen Zeitalter.
Sozialpsychoiogische Probleme in der industriellen Gesellschaft, Hamburg 1957, S.17ff.

24 Der Begriff kommt wohl zuerst in der französischen Nationalökonomie vor, in der Schule

A.A. Cournots, wohl bei Charles Bouglé, Les rapports de l'histoire et de la science sociale

d'après Cournot, in: Revue de Métaphysique et Morale 13 (1905) S.368. Um 1950 bekommt
er - pünktlich zur Frage nach der Stellung der Neuzeit - wieder Konjunktur in der amerikanischen

und deutschen Soziologie: R. Seidenberg, The Posthistoric Man, Chapel Hill 1950,

S.55f.; Hendrik de Man, Vermassung und Kulturzerfall (1951); Arnold Gehlen, Über die
Geburt der Freiheit aus der Entfremdung (1952), in: Gesamtausg. Bd.4, S.379; ders., Die Rolle
des Lebensstandards in der heutigen Gesellschaft, in: Gesamtausg. Bd.7, S.19; ders., Zeit-
Bilder, 1960, S.206. Für Auskünfte zur Sache bedanke ich mich bei Stephan Meier. Vgl. auch:
Hannes Böhringer, Die Ruine in der Posthistoire, in: H.B., Begriffsfelder. Von der Philosophie

zur Kunst, Berlin 1985, S.23-38.

57



tätstheorie: Die Vorstellung des vollkommenen, funktionierenden Staates
liefert das Argument, dass das Ende der Geschichte überflüssig ist. Schliesslich
besorgen die Institutionen die Abschaffung des Bösen, die «Entübelung des
Übels»25. In diesem Konzept vom Ende der Geschichte entspricht die
optimale Funktion des Staates der Funktion der staatenlosen Gesellschaft.

Die These der perfekten Institutionen, die vollständige Entlastung von
Zwängen wäre die vollständige Herrschaft des Rechts, die Iustitia universalis26

und ihre Selbstaufhebung zugleich. Die von allen Entscheidungen
entlasteten Menschen wären vollständig frei und vollständig entmündigt.

Wie stets bei absoluter Begrifflichkeit ist die Aufhebung der begrifflichen
Differenz das Ende vom Lied: Das gilt für die Lehre vom Ende der Geschichte

(vom Status der Seligkeit) ebenso wie für die Prädikate Gottes.
Posthistoire wäre die institutionelle und begriffliche Erlösung von

Geschichte, zugleich das Ende der Neuzeit. Denn nur diejenige Zeit, die nicht
erlösungsbedürftig ist, die das Böse aufgehoben hat, und der deshalb das

Veränderungspotential fehlt, kurz diejenige Zeit, die schlechterdings legitim ist,
ist die historisch gültige Epoche, die zwar einen Anfang und ihre Geschichte,
aber kein Ende und keine Zukunft braucht: Brave New World.

IV. Die christliche Legitimität der Säkularisation:
Friedrich Gogartens doppelte Geschichte

Die Vorstellung vom Ende der Geschichte, von der Ankunft des gerechten
Richters und vom messianischen Reich ist nicht spezifisch christlich, sie um-
fasst allemal auch das Judentum; darauf hat etwa gleichzeitig mit Löwith,
schon 1947 Jacob Taubes hingewiesen27. Wollte man die Frage nach der Stellung

der Neuzeit christlich beantworten, musste man den jüdischen Rahmen
mit christlicher Dogmatik präzisieren, musste man die Rolle der Person Christi

in der Heilsgeschichte und mithin in seiner Bedeutung auch für die Neuzeit
deutlich machen. Dieser Aufgabe hat sich Friedrich Gogarten 1953 in seinem

Buch «Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit. Die Säkularisierung als theologisches

Problem» gestellt28. In keiner der Darstellungen der säkularen Neuzeit

wurde klar, wie denn die weltgeschichtliche Rolle Jesu als des Christus
interpretierbar sein sollte. Ging man wie Löwith vom Scheitern des Christen-

25 Odo Marquard, Artikel «Malum», in: HWP 5, Sp.652-656.
26 Zum Begriff vgl. H.P. Schneider, Iustitia universalis. Quellenstudien zur Geschichte des

christlichen Naturrechts bei G.W. Leibniz, Frankfurt 1967.
27 Vgl. o. Anm.15.
28 Friedrich Gogarten, Verhängnis und Floffnung der Neuzeit. Die Säkularisierung als theologi¬

sches Problem, Stuttgart 1953.

58



turns aus, war die Rolle Christi quantité négligeable. Aber diesen Ausgangspunkt

teilten weder Guardini noch Carl Schmitt noch eben Gogarten29. Wie
aber konnte die Welt erlöst sein und die Geschichte gleichwohl weitergehen,
d.h. erlösungsbedürftig sein? Das war die geschichtstheologische Version der

Frage nach dem Verhältnis von Soteriologie und Eschatologie, von
Erlösungslehre und dem Symbolum von der Wiederkunft des Herrn.

Es war die Frage zugleich der paulinischen und der lutherischen Theologie;
und lutherisch beantwortete Gogarten das Säkularisierungsproblem als

Alternative: Entweder geschehe der Prozess der Säkularisierung so, dass der
Mensch seine Selbständigkeit «im säkularen Verhältnis zu sich selbst und zur
Welt verwirklicht»30, oder die Säkularisierung hänge mit dem christlichen
Glauben so zusammen, dass sie zu seinem Wesen gehöre. Man fasse dieses Wesen

des christlichen Glaubens nur dann richtig, wenn «man die Säkularisierung

als zu ihm gehörig erkennt»31.

Um diese Weltlichkeit der Welt, die die Säkularisation trägt, christlich
begründen zu können, muss Gogarten zunächst das Verhältnis des Christen
zur Welt beschreiben. Wenn ein solches Verhältnis christlich - das heisst unter
Einbeziehung der Erlösung - beschrieben werden soll, dann liegt es nahe, pau-
linisch zu argumentieren. In der paulinischen Theologie kommt notwendig
die Differenz gnostischen und christlichen Denkens zur Sprache. Gogarten
pointiert den Gegensatz von Gnosis und Christentum dahin, dass die Mächte
der Welt (stoicheia) Geschöpfe Gottes sind, nicht Widersacher Gottes von
Anbeginn, wie in der Weltlichkeit der Gnosis. Dass die Welt und ihre Macht
von Gott, nicht von einem antigöttlichen Demiurgen geschaffen ist, heisst,
dass im Geschöpfnur der Schöpfer verehrt werden darf, das Geschaffene aber
nicht für sich selbst verehrungswert ist. Damit zeigt Gogarten, dass das
Christentum die Gnosis mit Hilfe der Schöpfungstheologie überwindet32. Die
Überwindung der Gnosis durch Schöpfungstheologie impliziert die christliche

Verantwortung für die Welt in der Weise, dass die Erlösungsbedürftigkeit
des Menschen immer auch Erlösungsbedürftigkeit von seiner Weltverfal-

lenheit, seiner Sünde ist. Damit ist die Natur der Welt in der theologischen
Zweideutigkeit dargestellt, die für Erlösungslehre entscheidend ist: Einerseits

29 Zum nicht unproblematischen Zusammenhang zwischen Dezisionismus, Theologie und poli¬
tischer Romantik bei Gogarten und Carl Schmitt vgl. vor allem Theodor Strohm, Theologie
im Schatten politischer Romantik. Eine wissenschafts-soziologische Anfrage an die Theologie

Friedrich Gogartens, München 1970.
30 Ebd., S.8.
31 Ebd., S.U.
32 Vgl. dazu - das gehört ebenfalls in die 50er Jahre - Rudolf Bultmann, Theologie des Neuen Te¬

staments, Tübingen 1953; ders., Das Urchristentum im Rahmen der antiken Religionen,
Zürich 1962.

59



ist sie von Gott geschaffen, andererseits kann sie Objekt der menschlich-sündigen

Konkupiszenz sein. Das ist der Begriff der Welt, der zugleich die sündige

- aber erlösungsbedürftige - damit erlösungsempfängliche Natur des
Menschen bestimmt. Ohne Erlösung ist die Natur des Menschen nur Weltlichkeit
der Welt, damit der Sünde verfallen. Luther hat die Selbstbehauptung des

Menschen als seine Natur und Ursünde betrachtet : «Non potest homo natura-
liter velle, Deum esse Deum. Immo vellet, se esse Deum et Deum non esse
Deum»33. Die Weltlichkeit der Welt und die Menschlichkeit des Menschen
können deshalb nur aus dem Status der Sünde erlöst werden, wenn sie als vom
Glauben ergriffenes Verhältnis des Menschen zu Gott, und zwar durch die

Offenbarung Christi, begriffen werden, durch das Faktum der Erlösung, das

Faktum der Einlässlichkeit Gottes auf die Welt, das die Gottesferne der Welt
allein aufhebt. In dieser «Sohnschaft»34 des Menschen durch seine Rechtfertigung,

darin, dass in Christus der Glaube als Gnade geschenkt wird und wir uns
in ihm unserer substanzlosen Geschöpflichkeit und Gottesferne radikal
bewusst sind, wird die Freiheit der Kinder Gottes vom Gesetz erreichbar. Jede

Selbstbehauptung ist Status von Sünde. Alles ist erlaubt - aber allein unter
dem Evangelium.

Die christliche Möglichkeit der Säkularisation ist die Freiheit des Glaubens
unter dem Evangelium, wo man dem Kaiser geben kann, was des Kaisers ist,
wo man der Obrigkeit Untertan sein kann und die Mächte der Welt anerkennt.
Denn dadurch, dass schlechterdings alles dem Rechtfertigungsverhältnis zu
Gott durch den Glauben an Christus unterliegt, ist die Welt in ihrer Weltlichkeit

frei vom Rechtfertigungsdruck, frei von allem theologischen Druck zur
persönlichen Heilsgeschichte; damit ist der Mensch frei für die zweckmässige
Gestaltung der Welt nach deren Mächten.

Das eröffnet die Möglichkeit einer profanen Geschichte, das macht die
Offenheit einer menschlichen und weltlichen Zukunft allererst möglich; eine
andere als eine weltliche Qualifizierung der Welt ist dem Glaubenden nicht
erforderlich. Wer aus dem Glauben geschichtlich lebt, handelt in der Welt
pragmatisch, unterscheidet die irdische Geschichte von der göttlichen35. «Die
Weltgeschichte ist für den christlichen Glauben unter keinen Umständen das

Weltgericht, sondern sie wartet seiner»36. Die Spiritualität der göttlichen
Geschichte, die erwartete Wiederkunft des Herrn, ist für den Glaubenden nicht

33 WA 40, II, 378. Zitiert bei Gogarten, S. 39. Das bedeutet die Entsubstantialisierung des
Menschen angesichts einer totalen Theologie und zugleich das Verdikt der Sündhaftigkeit jeder
Substanz-Anthropologie.

34 Vgl. vor allem Gogartens Kapitel 4 «Das Heil des Menschen» und 6 «Der Ansatz zur Säkulari¬

sierung».
35 Vgl. ebd., S. 130.
36 Ebd., S.134.

60



eine «wie immer vorgestellte Zukunft der Welt»37, sondern Eschatologie ist
nur möglich «unter Preisgabe jeder der Welt und dem Leben aus ihr entstammenden

Hoffnung»38. Eschatologie ist nur der Glaubensrahmen einer profanen

irdischen Geschichte - und Weltlichkeit der Welt ist dann perspektivloser
Pragmatismus, unvermittelbar mit dem Heil.

Die Trennung von Weltlichkeit und Heil, die die Vermittlungsmöglichkeit
von Christologie und Geschichtsphilosophie ausmacht, bestimmt zugleich
deren beider Schwierigkeiten:

1. In dieser Spagattheologie zwischen weltlicher und geistlicher Geschichte
wird nicht klar, welche Rolle die Eschatologie, das Weltengericht für die Welt
haben sollte. Denn wenn die göttliche Gnade - sola fide - die Welt beendet,
bleibt die Welt in ihrer Weltlichkeit ungerichtet; das Böse in ihr wird nicht
bestraft. Eschatologie hat keinen weltlichen Sinn, sie ist nur eine Frist, die keine
historische Qualität hat. Die Eschatologie verkommt so zum quietistischen
Eskapismus. (Der Vorteil dieser Konstruktion: Der Staat hat keine Heilslehre
zu verkünden, und die Institutionen erlösen nicht von der Geschichte.)

2. Die Vermittlung von Weltlichkeit und Heil, für die die Kirche zuständig
ist, hat in dieser Geschichtstheologie keinen Platz. Die Verkündigungsrolle
der Kirche, die Notwendigkeit, Heilsgeschichte als Erklärungs- und Gnadenangebot

in Lehre und Kult präsent zu halten, das heisst die Irdischkeit und die

Institutionengebundenheit der Offenbarung bleiben unbedacht.
Gogartens Lehre von Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit ist damit

eigentlich kein Buch über die Neuzeit, aber zeigt eindringlich, wie der christliche

Rahmen jeder Geschichte und damit auch der Rahmen der Neuzeit
aussehen könnte. Sie ist in den geschichtstheologischen Interpretationen der
Neuzeit die christlichste.

V. Gnosis, die Protoideologie totalitärer Ideenpolitik:
Voegelins gewalttätige Perspektive

Mit der entschieden lutherischen Christlichkeit hat Gogarten - Bultmann
folgend - in die Geschichtstheologie der Neuzeit das Christentum auch in seiner

Rolle als Überwinder der Gnosis eingeführt. Damit war auf den historischen

Begriff gebracht, was als metaphysisch moralischer Begriff seit Löwith
eher implizit die Voraussetzung der unabgeschlossenen Geschichte war: das

Faktum des Bösen. Solange das Böse existierte, war Geschichte nicht zu
rechtfertigen, mithin auch nicht zu Ende zu führen. Darin bestand ja gerade die

37 Ebd., S.180.
38 Ebd., S. 181.

61



Rolle der Eschatologie, das empirisch fassbare, aber nicht begründbare Faktum

des Bösen durch das göttliche Gericht in die Rationalität von Belohnung
und Bestrafung zu überführen. Das wäre dann der endgültige Sieg des
berechenbaren und deshalb guten Gottes über sein unkalkulierbares Gegenprinzip
gewesen. Solange der Kampf aber dauerte, waren beide Prinzipien noch virulent:

Das war historisch das Feld der Gnosis: Geschichte als Ringen des Guten
und des Bösen39. Wo beide Prinzipien wissend auseinanderzuhalten waren,
wo man das Gute als Gutes und das Böse als Böses erkannte, dort herrscht
gnostisches Denken. Eric Voegelin hat 1959 in seiner Münchner Antrittsvorlesung

über «Wissenschaft, Politik und Gnosis»40 das gnostische Denken als

Spezifikum der Neuzeit betrachtet und politisch gewendet - auf Marx, auf
Nietzsche und auf Hegel. Die gnostischen Ingredienzien Voegelins: Eine
veränderungsbedürftige Welt, deren guter Sinn verborgen ist, und die Erkenntnis
der bösen Welt. Die Schlechtigkeit der Welt und ihre Erlösungsbedürftigkeit
löst die zirkuläre Erfahrung jeder Verborgenheit aus. Der verborgene gute
Sinn der Welt muss aus der bösen Welt erlöst werden, und wenn sich deren

guter Sinn nicht zeigt, dann liegt das an der Schlechtigkeit der Welt. Wissen
entsteht aus Indignation an der Welt und denunziert ihre Schlechtigkeit41. Nur
dazu ist Wissen da - und das Wissen, das das Ziel der Erlösung der Welt nicht
im Auge hat, wird wegen falscher Fragestellung untersagt. Gnostisches Wissen

- und das gilt nach Voegelin gerade für die Neuzeit - ist also a limine
ideologisches Wissen; und ideologisches Wissen zeichnet sich dadurch aus, dass es

Bestreitern der Ideologie falsche Ideologie unterstellt.
Die Vorstellung von der Schlechtigkeit der Welt impliziert den Hass auf

deren demiurgischen Schöpfer. Solange die Welt nicht erlöst ist, je länger sich
die Parusie, die Wiederkunft des Herrn, verzögert, desto mehr führt der Got-
teshass dazu, dass sich der Mensch in die Erlöserposition Gottes setzt und das

Erlösungswerk selbst zu erledigen sich anschickt, das eigentlich Gott
zugedacht war. Das ist die Theorie der Revolution, die für Voegelin seit Hegels
Phänomenologie die Position Gottes überflüssig macht42. Das «Durch-sich-
selbst-Sein» des Menschen impliziert für Voegelin den spekulativen Gottesmord.

Ideologien, Nationalsozialismus wie Kommunismus, begehen diesen

39 Vgl. E. Voegelins 4.Band seiner monumentalen Universalgeschichte: Order and History. The
Ecumenic Age, Baton Rouge, Louisiana 1974.

40 Eric Voegelin, Wissenschaft, Politik und Gnosis, München 1959.
41 Voegelin zitiert Marx' Begriff der Kritik aus der «Kritik der Hegeischen Rechtsphilosophie»

ebd., S.79: «Die verwandelte Kritik ist nicht mehr Theorie, sondern Praxis. <Ihr Gegenstand
ist ihr Feind, den sie nicht widerlegen, sondern vernichten will... Sie gibt sich nicht mehr als
Selbstzweck, sondern nur noch als Mittel .Ihr wesentliches Pathos ist die Indignation, ihre
wesentliche Arbeit ist die Denunziation) ».

42 Die «Phänomenologie des Geistes» ist für Voegelin das «magnum opus des Gottesmordes»,
ebd., S.80.

62



Gottesmord aus ihrem implizit gnostischen Denken heraus. Das ist die
Extremposition des Säkularisationsvorwurfs, er impliziert die Heillosigkeit und
Illegitimität der Neuzeit.

VI. Die Entlastung Gottes als Ermächtigungsakt des Menschen.
Blumenbergs apologetische «Legitimität der Neuzeit»

Der Extremposition Voegelins gegenüber die Legitimität der Neuzeit zu
behaupten, setzte ein Neuarrangement der Leitbegriffe voraus. Für eine Apologie

der Neuzeit musste klar werden, dass ihre Position in Heilsgeschehen
und Weltgeschichte keine Unrechtsposition war, sondern dass sie glaubwürdig,

gerechtfertigt, eben legitim war. Es musste zugleich deutlich gemacht
werden, dass der transzendentale Anthropozentrismus der Neuzeit nicht
Gottesmord war, sondern legitime Selbstbehauptung. Wenn diese Apologie der
Neuzeit sich als Geschichtsphilosophie erweisen wollte, musste sie mit dem

theologischen Hauptproblem dieser Philosophie fertig werden: mit der Frage
nach dem Bösen. Die unerledigte Frage nach dem Bösen begründete die
Notwendigkeit der Veränderung in der Geschichte - schliesslich sollte das Böse

abgeschafft werden. Diese Frage begründete zugleich, dass mit dem Jüngsten
Gericht das Böse in Justiz überführt werden und damit Geschichte überflüssig
werden sollte, denn ein gerechter und guter Status hatte kein Veränderungspotential

in sich. In das Arsenal der Begriffe, die die Neuzeit erklären sollten,
gehörte der politische Gedanke der Entlastung durch Institutionen bis zum
Posthistoire (Gehlen), die Frage nach der politischen Radikalität absoluter
theologischer Begriffe (Carl Schmitt) und die christliche Rechtfertigungslehre

(Gogarten).
Hans Blumenberg hat 1966 mit seinem inzwischen berühmten Buch «Die

Legitimität der Neuzeit»43 ein Neuarrangement der Leitbegriffe für die Neuzeit

dadurch versucht, dass er Voegelins These umgedreht hat. Er hat die Neuzeit

als zweite Überwindung der Gnosis nach der ersten, im Christentum
gescheiterten Überwindung charakterisiert. Die Pointe seiner Argumentation

43 Frankfurt 1966. Die zweite Auflage mit einem neu geschriebenen ersten Teil: Säkularisierung
und Selbstbehauptung, Frankfurt 1974. Der BegriffLegitimität ist bei Blumenberg anders
benutzt als bei Carl Schmitt. Bei Carl Schmitt ist er institutionell gemeint, bei Blumenberg hat er
einen naturrechtlich-humanistischen Zungenschlag und stabilisiert den ideologischen
Gebrauch von <human> bei Blumenberg. Vgl. Carl Schmitt, Politische Theologie II. Die Legende
von der Erledigung jeder politischen Theologie, Berlin 1970, S. 109-126. Blumenberg
replizierte auf die Kritik Carl Schmitts in «Säkularisierung und Selbstbehauptung», S.103-118
und in «Arbeit am Mythos», Frankfurt 1979. Dazu W. Schmidt-Biggemann, Diesseits namenlosen

Entsetzens, in: Neue Deutsche Hefte 28 (1981) S. 570-579.

63



lag darin, dass er die Theodizee, die Rechtfertigung Gottes von den Übeln der
Welt, als Entlastung Gottes von seiner Verantwortung für die Welt begriff.

Mit dem Argument der Theodizee44 war die Frage nach dem Bösen in ihrer
gnostischen und ihrer eschatologischen Dimension mitgedacht und zugleich
aufgehoben. Blumenbergs Argument funktioniert zuerst ganz leibnizianisch :

Wenn Gott alle Prädikate in sich enthält, die gut sind, wenn er also notwendig
ist und gut ist, dann kann er aufgrund seiner Allmacht nur die beste mögliche
Welt hervorgebracht haben. Diese Welt kann nur vollkommen sein - also nur
dann ihrem und damit dem Begriff Gottes entsprechen, wenn sie autonom,
selbständig ist. So weit entspricht das dem leibnizschen Gedanken. Blumenberg

interpretiert diese Rechtfertigung Gottes von den Übeln der Welt als die

«Sicherung des radikalsten Prinzips der philosophischen Autonomie, das sich
denken lässt»45. Aus der Vollkommenheit Gottes folgt die Vollkommenheit
seiner Schöpfung, und diese Vollkommenheit macht das Eingreifen Gottes in
die Schöpfung überflüssig; eine perfekte Welt braucht keinen Uhrmacher
mehr. Indem das metaphysische Perfektionsargument Gott aus seiner
Verantwortung für das Böse herauskomplimentiert, katapultiert es Gott zugleich
aus der Welt insgesamt hinaus. Damit erscheinen «die Übel immer weniger
deutlich als physische Mängel der Natur, immer mehr und wegen der technischen

Verstärker eindeutiger als Resultate menschlicher Handlungen»46. Der
Mensch wird - Ergebnis der Theodizee - mit der Verantwortung für die Übel
belastet, von denen Gott entlastet wurde.

Zugleich muss Blumenberg, wenn die Theodizee sich als Selbstermächtigungsakt

des Humanen erweist, den Eindruck der Usurpation theologischer
Argumente vermeiden. Wenn die Selbstbehauptung des Menschen immer
schon gerechtfertigt ist, wenn die Geschichte ein Akt der allmählichen Ent-
ängstigung des Menschen durch Kultur ist47, dann ist die Theologie, die in der

44 Schon 1965 hatte sich Odo Marquard mit dem Problem der Theodizee auseinandergesetzt:
Idealismus und Theodizee, zuerst in: Philosophisches Jahrbuch 73 (1965) S.33-47. Das Thema

hat ihn begleitet; vgl. Der angeklagte und der entlastete Mensch in der Philosophie des 18.

Jahrhunderts (1978), jetzt in: O.M., Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart 1981.
45 Säkularisierung und Selbstbehauptung, S.67. Blumenberg interpretiert den Satz vom zurei¬

chenden Grund emanzipatorisch. Er unterschätzt, vermute ich, die Rolle der Apologetik bei

Leibniz und generell im 16. und 17. Jahrhundert. Die Rechtfertigung Gottes - Prozess der
Theodizee - geschieht nicht um der menschlichen Autonomie willen, die Theodizee ist kein
Kassiber der Emanzipation. Vielmehr wird im Prozess der Apologie Gott selbst durch seine

zunehmende Rationalisierung und durch die zugehörige Rationalisierung seiner Schöpfung
sozusagen von selbst überflüssig. Autonomie wird im Prozess der Apologie Gottes freigesetzt
und macht so den Gottesbegriff entbehrlich, ist aber nicht Motor dieser Entwicklung. Vgl. dazu

W. Schmidt-Biggemann, Von der Apologie zur Kritik. Der Rezeptionsrahmen der Theodizee,

erscheint demnächst in den Studia Leibnitiana.
46 Säkularisierung und Selbstbehauptung, S.68.
47 Zu dieser These siehe besonders Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt 1979.

64



ersten, christlichen Überwindung der Gnosis den unberechenbaren Rat-
schluss Gottes für die Frage nach dem Bösen, damit für den Sinn der Heilsgeschichte

verantwortlich machte, ihrerseits ein Akt der Usurpation, der illegitim,

weil inhuman war. Die absoluten Begriffe der Theologie48, die All-
machts- und Allwissenheitsprädikate, die Souveränität Gottes, machen die

Theologie zu einer illegitimen Wissenschaft, denn nach transzendental lässt
sich kein Massstab finden als der humane, als die Erträglichkeit für das

Menschliche. Diesem Massstab können die absoluten Begriffe der göttlichen
Souveränität, die beunruhigen und beängstigen, statt zu beruhigen, nicht
gerecht werden.

Blumenbergs bedeutendes Buch hat mit seinem Neuarrangement der
Leitbegriffe die Diskussion um die Legitimität der Neuzeit auf ihre leistungsfähigsten

Nenner gebracht und fast allein die Diskussion weiter konturiert. Diesen

Rang hat das Werk unabhängig von der jeweiligen Stimmigkeit der historischen

Befunde im Mittelalter und der frühen Neuzeit49. Der blumenbergische
Nenner ist humanistisch-pagane Theologie. Dieser Nenner entspricht der pa-
ganen Hälfte von Gogartens christlicher Säkularisation, ohne aber die Pointe
Gogartens, die Doppelgleisigkeit geistlicher und weltlicher Geschichte, die

aus der Christologie folgte, zu akzeptieren. Explizit jüdisch- und
christlichtheologische Argumente, die Gott geben, was Gottes ist, sind aus formalen
Gründen aus Blumenbergs Argumentationsarsenal ausgeschlossen. So lange
theologieorientiertes und humanistisches Denken am Massstab humaner
Legitimität gegeneinander konstruiert sind, kann nur ein Argument legitim
bleiben. Und so schützt sich der pagane Anspruch der Menschlichkeit gegen
den theologischen Absolutismus50. Diese pagane, humanistische Theologie

48 Zu den «absoluten Begriffen der Theologie», denen Blumenberg seinen humanistischen
Funktionalismus entgegensetzt: Säkularisierung und Selbstbehauptung, S. 103-118, bes.

S.115: «Man darf hier die Differenz von Rationalismus und Voluntarismus, insofern sie ge-

schichtsphilosophisch ausschlägt, nicht aus dem Blick verlieren. Der Rationalismus hat den

Vorzug, seine Funktionsweise auf unpersönliche <Mechanismen> gründen zu können, also

nicht auf Vernunft-Subjekte - und seien sie vom Typus des <Weltgeistes> - und allein deren

Vernünftigkeit angewiesen zu sein. Noch der Darwinismus ist ein Derivat des Rationalismus:
er lässt Perfektion mit der Zuverlässigkeit einer blinden Mechanik produzieren. Ein Voluntarismus

ist notwendig auf ein Subjekt, und sei es ein fiktives, angewiesen. Daher erfordert er
<Personen>, und seien es juristische. In der Gestalt des Dezisionismus geht es nicht ohne den

Souverän, und sei er nur metaphorisch. Also hat diese staatstheoretische Position einen
Bedarf an Metaphorik, und er verbindet ihn mit ihrer Legitimitätsproblematik durch die
Behauptung der Säkularisierung.»

49 Dazu: Wolfgang Hübener, Carl Schmitt und Hans Blumenberg oder über Kette und Schuss in
der historischen Textur der Moderne, in: Religionstheorie und Politische Theologie I, hg. von
Jacob Taubes. Bd.l. Der Fürst dieser Welt. Carl Schmitt und die Folgen, München u.a. S.57-
76.

50 Vgl. dazu: Klaus-M. Kodalle, Gott, in: Philosophie. Ein Grundkurs, hg. von D.Martens und
H. Schnädelbach, Reinbek 1985, S.395-439, bes. S.421-424.

65



argumentiert funktional - Funktionalität ist die Waffe des paganen Humanismus

gegen den begrifflichen Absolutismus der Theologie. Blumenbergs Denken,

das alle Begriffe im Interesse humaner Selbstbehauptung funktionali-
siert, lässt Begriffe mit Absolutheitsanspruch prinzipiell nicht zu. Denn jeder
begriffliche Anspruch, der nicht der humanen Selbstbehauptung dient, gerät
unter den Ideologieverdacht der Inhumanität. Begriffe wie Kontingenz,
Gnade, Gerechtigkeit, Rechtfertigung, Glaube, sämtlich Begriffe, die mit
anderen als den Absolutheitsansprüchen des Humanen argumentieren, fallen
deshalb a limine aus Blumenbergs Legitimitätskonzept heraus.

Absolute Begriffe bieten keine Möglichkeit zur humanen Geschichte.
Indem Blumenberg die absolute Begrifflichkeit als theologische Überdehnung
disqualifiziert51, vermeidet er die begrifflichen und politischen, die dialektischen

und totalitären Koinzidenzen, wie sie bei Carl Schmitt (und bei Gehlen)
die Theorie bestimmten. Auf der anderen Seite verliert er und verzichtet er auf
die Möglichkeit, Geschichte als Universalgeschichte zu denken, weil er auf
absolute Begrifflichkeit verzichtet. Er wählt schon hier nicht den radikalen,
negativen Theologen Nietzsche, sondern den ironischen, begriffsskeptischen,
humanen Goethe52.

Die Leistungsfähigkeit von Blumenbergs Argumentation liegt gerade in
seinem epikuräischen Konzept der historischen Entängstigung von der
Apokalypse. Das bedeutet:

1. die Reduktion der Kontingenz der Welt. Die Perfektion der Welt, die
Blumenberg durch die Theodizeeargumente garantiert sieht, die Korrektur-
unbedürftigkeit und seine natürliche Autonomie machen den neuen Weltbegriff

resistent gegen Veränderung. Das bedeutet
2., dass das Übel der Welt innerweltlich zu bewältigen sei. Das Übel wird -

und das ist wohl auch der intellektuelle Abschluss der Nachkriegsperiode - zur
pragmatischen Frage, die die Menschen untereinander zu regeln haben. Die
gerechtfertigte legitime Neuzeit hat wegen ihrer Legitimität kein
Veränderungspotential mehr, folglich auch keine Zukunftsdimension. Blumenbergs
pagane Neuzeit ist ohne Angst zwar, aber auch ohne Hoffnung auf transzendente

Besserung der Welt. Sie ist durch die Theodizee gesundgebetet worden.
3. Geschichte hat bei Blumenberg - anders als bei Löwith - keinen Sinn,

den sie von aussen bekommt. Da absolute Begriffe bei ihm keine Geltung
mehr haben, erweist sich auch der Anspruch nach Rechtfertigung der
Geschichte durch das apokalyptische Gericht als eine von den «grossen Fragen
und grossen Hoffnungen», die das Bewusstsein «überdehnen und dann
enttäuschen»53. Damit wird zugleich das einzige Veränderungspotential der Uni-
51 Säkularisierung und Selbstbehauptung, S.103.
52 Vgl. Blumenbergs «Arbeit am Mythos», besonders IV.Teil: «Gegen einen Gott nur ein Gott».
53 Säkularisierung und Selbstbehauptung, S.103.

66



versalgeschichte, die Frage nach der Bewältigung des Bösen durch den historischen

Anspruch des absoluten Begriffs Gerechtigkeit, auf weltimmanente
Pragmatik reduziert. Denn eine Epoche, die in sich legitim ist, braucht keine

Veränderungen, die über sie hinausgehen. Die Neuzeit ist damit die programa-
tische Endzeit, auch das Ende der Geschichte. Die Theodizeeargumentation
macht Geschichte auf dem Umweg über nichtchristliche, pagane Theologie
wieder zur natürlichen Angelegenheit, sie reduziert Geschichte auf den Rahmen

der vollkommenen Natur, nimmt damit der Geschichte ihre eigene
Qualifikation.

Ein solches Ende der Geschichte ist äquivalent mit Löwiths Konsequenz,
der die lineare Heilsgeschichte mit Anfang und Ende zurückbog zur
kreisförmigen, metaphysischen Bewegung der ewigen Wiederkehr des Gleichen.
Wenn die metaphysische Natur der Rahmen von Geschichte wäre, wenn mithin

die Vorstellung von Anfang und Ende der Natur absorbiert und damit die
qualifizierte Eigenheit der Geschichte auf die Natur reduziert wäre, dann
wäre die Neuzeit die endlich zuende und zuanfang gekommene Geschichte.
Dann wäre Neuzeit zugleich Posthistoire, die Zeit, in der sich alles erfüllte, die
Epoche der Gleichzeitigkeit, der Wertgleichheit aller humaner Attitüden, der

Entlastung von allen lästigen Bedürfnissen und Entscheidungen, wäre Neuzeit

das Zeitalter der Koinzidenz von Freiheit und Entmündigung, also dann
doch das Zeitalter absoluter Begriffe.

Eschatologie zeigte sich - das ist eine religionsgeschichtliche Kategorie -
stets als beängstigend und attraktiv zugleich, als Tremendum und Faszino-
sum. Für uns Zeitgenossen ist unausgemacht, ob die Entscheidung zwischen
Eschatologie und Posthistoire getroffen werden sollte. Vermutlich hängt von
der Unentscheidbarkeit dieser Frage zumindest die weitere Möglichkeit
geschichtstheologischer Spekulationen ab.

67


	Säkularisierung und Theodizee : Anmerkungen zu geschichtstheologischen Interpretationen der Neuzeit in den fünfziger und sechziger Jahren

