Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 45 (1986)

Artikel: Séakularisierung und Theodizee : Anmerkungen zu

geschichtstheologischen Interpretationen der Neuzeit in den flnfziger

und sechziger Jahren
Autor: Schmidt-Biggemann, Wilhelm
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883105

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Theodizeeproblem / Le probléeme de la théodicée

Studia Philosophica 45/1986

WILHELM SCHMIDT-BIGGEMANN

Sédkularisierung und Theodizee

Anmerkungen zu geschichtstheologischen Interpretationen der Neuzeit
in den fiinfziger und sechziger Jahren

1. Statt einer Exposition, Guardinis «Ende der Neuzeit»,
ein spdtes Kapitel Kulturphilosophie

Guardinis «Ende der Neuzeit» erschien 1950 zuerst - danach, wie fast alle
Biicher Guardinis, in vielen Auflagen’. Der Titel ist programmatisch, und das
Biichlein ist in jener Mittellage von Erbaulichkeit und Belehrung geschrieben,
die Guardinis Texte fiir uns so schwer ertriaglich machen. Guardini konstatiert
das Ende der Neuzeit. Das war kurz nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges
ein Gedanke, den die beriihmte Stunde Null im Gewande hatte; Alfred Weber
hatte den «Abschied von der bisherigen Geschichte» schon 1946 gefordert? -
auch mit kulturphilosophischen Argumenten. Solche Neuanfangsgedanken
forderten und foérderten die Theorien iiber die Stellung der Neuzeit in der Ge-
schichte angesichts der intellektuellen und moralischen Katastrophe, als die
sich der Zweite Weltkrieg immer mehr entpuppte.

1 Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit. Ein Versuch zur Orientierung, zuerst Basel 1950.
Zitiert wird nach einer Ausgabe Wiirzburg o. J. Urspriinglich war das Biichlein als eine Einlei-
tung zu Pascals «Pensées» gedacht, verselbstindigte sich aber. Das Biichlein gehort mit der
Abhandlung «Die Macht» (1951) zusammen und l&ste einige Diskussionen aus, die zusam-
mengefasst u.d.T. erschienen: «Unsere geschichtliche Zukunft. Ein Gesprich iiber <Das Ende
der Neuzeit> zwischen Clemens Miinster, Walter Dirks, Gerhard Kriiger und Romano Guar-
dini», Wiirzburg 1953. Die Ausserungen von Heinz Robert Schlette und Heinrich Lutz zu
Guardini in: Zur geistigen Gestalt Romano Guardinis. Materialien zum Bereich der Sprache
und zur Frage des Endes der Neuzeit, Rothenfels Schriften Bd.7, Rothenfels 1980. - Michael
Theunissen, Falscher Alarm. Wiedergelesen: Romano Guardinis Das Ende der Neuzeit, in:
FAZ 3.3.1977, S.19. - Hanna-Barbara Gerl, Ende der Neuzeit. Romano Guardini (1885-
1968) und die Tragweite seiner Kulturkritik. Vortrag vom 5.6.1985. Hg. vom Theatinerkreis
im Quickborn, 1985.

2 Alfred Weber, Abschied von der bisherigen Geschichte, Hamburg 1946.

Korrespondenzadresse: Prof.Dr. Wilhelm Schmidt-Biggemann, Feldstr. 28, D-1000 Berlin 45

51



Die These von Guardinis Biichlein ist schnell referiert: Er beschreibt
zundchst das «Daseinsgefiihl und Weltbild des Mittelalters», schliesst daran
seine Globaltheorie liber «Die Entstehung des neuzeitlichen Weltbildes» an,
um am Ende iiber die «Auflésung des neuzeitlichen Weltbildes und das Kom-
mende» zu befinden und zu belehren. «Weltbild» ist das Objekt der « Welt-
anschauung»; «Daseinsgefiihl» ist die historisch-personale Instanz genau
dieser Weltanschauung und dieses Weltbildes.

Die Konsequenzen, die kurznach 1945 aus diesem Programm gezogen wer-
den konnten, lagen auf der Hand: Der alte Ternar von Natur, Personlichkeit
und Kultur, der als Kriterium von Neuzeit galt, war disqualifiziert und musste
neu gedeutet werden. Denn 1. der neuzeitlich-pantheistische Naturbegriff
war disqualifiziert durch Technik. 2. Der idealistische Begriff der genialen
Personlichkeit war disqualifiziert durch die Masse — und der ideologische Be-
griff der Masse hatte nichts von seiner kulturphilosophischen Verve einge-
biisst?. 3. Die Kultur, die neuzeitlich-optimistisch als autonome, kiinstleri-
sche Schépfung gesehen wurde, der «bourgeoise Aberglaube»* des «Kultur-
optimismus»’, der auf der Vorstellung der «Macht iiber das Seiende»® be-
ruhte, diese Kultur musste endlich neu bestimmt werden durch die Person, mit
Ernst, Tapferkeit und Askese’.

Die Pointe von Guardinis Biichlein war eher versteckt. Sie lag in dem, was
Guardini die «Religiositat der kommenden Zeit»® nannte: Person werde der
Mensch durch «das Verhiltnis zum lebendig-personalen Gott»’, und «Darin
muss der christliche Glaube selbst neue Entschiedenheit gewinnen kénnen»©.

3 Masse ist der ideologische Leitbegriff der frithen konservativen Auseinandersetzung mit der
Demokratie seit der franzdsischen Revolution («Levée en masse») - spiter mit liberaler
Demokratie, Faschismus, Sozialismus und Kommunismus. Gustave le Bon, Psychologie des
Foules, Paris 1895; vor allem Ortega y Gassets Pamphlet: Aufstand der Massen, zuerst Ma-
drid 1930; nach dem Krieg erneut und verschéarft u.a.: Thomas Aich, Massenmensch und
Massenwahn, Miinchen 1946; Hendrik de Man, Vermassung und Kulturzerfall, 1951; David
Riesman, The Lonely Crowd, New Haven 1950. Zur spiteren Kritik des ideologischen
Massen-Begriffs im demokratischen Kontext und zu seiner Transposition durch den Begriff
der Gruppendynamik: P.R. Hofstétter, Gruppendynamik. Kritik an der Massenpsychologie
21971. Vgl. den Artikel «Masse II» von E.Pankoke, in: HWP 5, Sp. 828 ff.

4 Guardini, Das Ende der Neuzeit, S.93.

5 Ebd., S.85.

§ Ebd., S.89. Das ist natiirlich eine (wenn auch etwas hilflose) Auseinandersetzung mit Nietz-
sche. Ahnlich Alfred Weber (Anm.2), aber auch, stellvertretend fiir viele: Heinrich Scholz,
Begegnung mit Nietzsche, Tiibingen 1948.

7 Guardini, S.89f.

8 Ebd., S.100.

° Ebd., S.108.

10 Bpd., S.113. Das entspricht etwa Alfred Webers wertphilosophischem Argument, es miisse
eine «urspriingliche Erfahrung» (S.228) einer «transzendentalen Wesensschicht» (S.229) ge-
ben.

52



Sein «Ende der Neuzeit» beschreibt Guardini mit den Argumenten christli-
cher Kulturphilosophie, sein christlicher Standpunkt macht den «iiberzeitli-
chen» Entwurf dessen moglich, «was wir mit einem nicht sehr bezeichnenden,
aber schwer zu entbehrenden Worte Weltanschauung nenneny. «Darin finden
wir Richt- und Zielpunkte auch fiir unsere Stellungnahme zur Welt, fiir unser
Wollen und Handeln.»!! So hatte Rickert, der Neukantianer, schon 1901 defi-
niert, und Guardini bestimmte diesen Standpunkt 1923 in seinen Vortridgen
«Vom Sinn der Kirche» inhaltlich so: «Sehen Sie, diese Begegnung mit dem
Absoluten, darin der Mensch vor dem Unbedingten steht und ganz klar sieht,
was er selbst ist, und was jenes; darin aber zugleich die Sehnsucht erwacht und
vertiaut, Gottes Liebe werde sie erfiillen - dieses Grunderlebnis des Christen-
tums, Wahrheit, Demut, verlangende Liebe und zuversichtliche Hoffnung in
einem, das ist jener Augenblick, da der Mensch im geistigen Sinne erst wahr-
haft Mensch wird. Dies Mensch-Werden des Geschdpfes vor dem Absoluten
ist das Werk der Kirche.»!?

Die Uberzeitlichkeit von Person und Kirche war fiir Guardini - das lag am
Konzept der Uberzeitlichkeit — der Kompass christlicher Kulturphilosophie.
Genau dieser Standpunkt aber bestimmte auch tiber die Rechtméssigkeit und
Unrechtmassigkeit der Epochen, die Guardini behandelte. So, wie der Stand-
ort der Aufkldrung das Mittelalter als finster denunzierte, machte der reli-
giose Standpunkt des christlichen Kulturphilosophen die Neuzeit zur finste-
ren Zeit, er denunzierte sie als Gegenzeit.

I1. Der heilsgeschichtliche Horizont: Lowiths Geschichitstheologie

1950, als Guardinis wirkungsvolles Biichlein herauskam, war es mit seinem
kulturphilosophischen Instrumentarium weit hinter den begrifflichen Mog-
lichkeiten zuriick. Schon 1941 war in Ziirich Lowiths «Von Hegel zu Nietz-
sche» erschienen'®. Hier war die Entwicklung des 19.Jahrhunderts darge-
stellt, des Jahrhunderts, das die Neuzeit aufihren widerspruchsvollen Nenner
brachte; und dieser Nenner war mit Weltanschauungsphilosophie nicht zu
beschreiben. Denn fiir Loéwith war der revolutionére Bruch des 19. Jahrhun-
derts zwischen Hegel und Nietzsche nicht ein reiner Selbsterméchtigungsakt
philosophischer Subjektivitit, sondern zugleich die Not, am Ende mit dem
erreichten philosophischen Faktum fertig zu werden, dass Gott tot sei.
Lowith interpretierte dieses Faktum als die neue Herrschaft der Geschichte

11 ygl. den Artikel «Kulturphilosophie», in: HWP 4, Sp.1310.
12 Romano Guardini, Vom Sinn der Kirche. Fiinf Vortrige, Mainz 1923, S.47.
13 Karl Lowith, Von Hegel zu Nietzsche, Ziirich/New York 1941.

53



und damit als die Historisierung der Philosophie seit Hegel. Erst da wurde die
Kernfrage der Neuzeit fiir Lowith sichtbar: «Bestimmt sich das Sein und der
Sinn der Geschichte iiberhaupt aus der Zeit oder wenn nicht, woraus dann?»4

Damit war ein geschichtsphilosophischer Horizont er6ffnet, der das Ver-
standnis der Neuzeit durch das Verstdandnis ihrer weltgeschichtlichen Konsti-
tution ermoglichte. Ohne den Rahmen einer Weltgeschichte war Epochen-
geschichte schliesslich nicht zu bestimmen, schon gar nicht das Verstdndnis
der Neuzeit. Lowith hat deshalb konsequent die Frage nach dem Sinn der Ge-
schichte iiber den Horizont des 19.Jahrhunderts hinaus an die abendldndi-
sche Tradition gestellt. «Meaning in History»!® behandelte die Tatsache, dass
«das Faktum der Geschichtsphilosophie und ihre Frage nach dem letzten Sinn
... aus dem eschatologischen Glauben an einen heilsgeschichtlichen End-
zweck entstanden sei»'6. Der Sinn der Geschichte zeige sich, wie jeder Sinn, an
ihrem Ende. L6with sah, dass die Frage nach der Gesamtgeschichte der Welt
und ihrem Ende, dem Festsetzen, dem Sistieren von Geschichte, die Bedin-
gung sei fiir Geschichtsphilosophie und ihre revolutionidren Beschleunigungs-
versuche in den Ideologien des 19. und des 20. Jahrhunderts.

Das war zunichst nur die Beschreibung der theologischen Bedingungen
geschichtsphilosophischen Fragens. Entscheidend war, dass allein Heilsge-
schichte Universalgeschichte ermoglichte. Die Frage nach der Geschichte ins-
gesamt war, wie Lowith pointierte, nur moglich, weil in der abendldndischen,
judischen und christlichen Tradition die Ankunft oder die Wiederkunft des
Herrn, die Apokalypse, den Lauf der Natur beendete. Diese Theseimplizierte
Momente historischer Erklarungen, die fiir Geschichtstheologie konstitutiv
und in der Diskussion um die Stellung der Neuzeit wirkungsvoll blieben:
Loéwiths Auslegung der Geschichte verstand sich ndmlich als Versuch: 1. den
«Sinn geschichtlichen Handelns und Erleidens zu begreifen»; sie fragte 2.
nach dem Problem «des Bosen»!’ als einem Moment nicht der Moral, sondern
der Geschichtsphilosophie. Denn nur dann war Geschichte als Heilsge-
schichte und zugleich als Universalgeschichte denkbar, wenn ein Unheils-
zustand in einen Heilszustand verdndert werden sollte, wenn Erlésung - wie
immer sie sich ereignete - einen erlésungsbediirftigen Zustand beendete.

Da Lowith einerseits vom historischen Scheitern des Christentums ausging
und zugleich die prinzipielle philosophische Unverfiigbarkeit des Glaubens

14 Ebd.,S.8.

15 Karl Léwith, Meaning in History, Chicago 1949; deutsch: Weltgeschichte und Heilsgesche-
hen, Stuttgart 1953.

Ebd., S.14. Schon zwei Jahre vor «Meaning in History» hatte Jacob Taubes, nicht unabhéin-
gig von Lowiths «Von Hegel zu Nietzsche», die abendldndische Eschatalogie als Vorausset-
zung der Revolutionsphilosophie des 19. Jahrhunderts dargestellt, vgl. J. Taubes, Abendlan-
dische Eschatalogie, Bern 1947.

17 Ebd., §.13.

16

54



betonte, war die Rolle der Eschatologie bei ihm unbestimmt. Glaubende Er-
wartung des Kommenden war philosophisch nicht vertretbar, so blieb, auch
nach dem Kriege, nur Hoffnung darauf, dass nicht, wie vom Christentum und
Judentum gefordert, die Geschichte im Eschaton die Natur aufhdbe, sondern
das Gegenteil eintrete. Die griechische Metaphysik miisste zum Rahmen der
Universalgeschichte werden. Das ist Lowiths geschichtsphilosophische Kon-
sequenz aus Nietzsches gottloser Philosophie der ewigen Wiederkehr des Glei-
chen. «Um jedoch konsequent zu sein, miisste das Vertrauen in die Kontinui-
tdt der Geschichte zu der klassischen Theorie einer kreisférmigen Bewegung
zuriickkehren, denn nur unter Voraussetzung einer Bewegung, die ohne An-
fang und Ende ist, ist Kontinuitédt wirklich erweisbar. Denn wie sollte man
sich die Geschichte als einen kontinuierlichen Prozess in Form eines geradlini-
gen Fortschreitens vorstellen konnen, ohne die Unterbrechung durch einen
terminus a quo und ad quem, d.h. ohne Anfang und Ende?»!®

Am Ende stand bei Lowith eine Art Neostoizismus: Die Natur garantierte
wieder die Geschichte. Aber auch Lowith war sich dariiber klar, dass die
Geschichtsphilosophie zwischen Kontinuitdt und Eschatologie unentschie-
den bleiben musste. Uber die formale Argumentation mit Eschatologie ging
Lowith ndmlich nicht hinaus. Denn was das heisse, dass das Ende der Ge-
schichte deren Sinn ausmache, sagt er nicht. Fiir Hegel war die Eschatologie
schon darin aufgel6st, dass die Weltgeschichte das Weltgericht sei. Aber diese
Behauptung sagte nichts iiber die fortwirkende Virulenz des Gedankens vom
Ende, so wenig wie Lowiths Interpretation der ewigen Wiederkehr des Glei-
chen. Mit dem Ende mit Schrecken, der Apokalypse, bleibt zugleich Welt-
gericht und Weltenbrand gemeint. Der Versuch, die Weltgeschichte vom Ende
in ihren Anfang zuriickzubiegen und in der ewigen Wiederkehr des Gleichen
den Tod Gottes, den Nihilismus, durch die Abwendung des Endes ertraglich
zu machen, diese Interpretation einer kreisférmigen Geschichte muss auf die
moralische Virulenz der apokalyptischen Geschichte verzichten. Denn erst
das Ende des Bosen durch das Gericht macht Universalgeschichte attraktiv
und erkldrbar. Die Unterordnung der Geschichte unter die kreisférmige,
ewige Natur kann den Anspruch von Gerechtigkeit nicht erfiillen. Nur das
Ende und das Gericht zugleich, also der endgiiltige Sieg der Gerechtigkeit iiber
das Bose macht es plausibel, dass die Geschichte bis zum Ende weitergeht. Der
Anspruch auf die Erlésung vom Ubel ist Grundlage der Geschichtstheologie.
Die Frage nach Aufhebung des Bésen hilt deshalb theologisch die Universal-
geschichte in Schwung und verhindert zugleich die Riickfiihrung von Ge-
schichte in Natur.

18 Epd., S.189.

55



II1. Politische Theologie und Posthistoire:
Spekulationen zwischen Carl Schmitt und Arnold Gehlen

Lowiths Buch beschleunigte die Konjunktur eines Begriffs, der schon vor-
her das Ideenverhéltnis von Religion und Politik, von heiliger und profaner
Geschichte bestimmt hatte: den Begriff der Sdkularisation!®. Carl Schmitt
hatte in seiner «Politischen Theologie» schon 1922 apodiktisch festgestellt:
«Alle prdgnanten Begriffe der modernen Staatslehre sind sédkularisierte theo-
logische Begriffe. Nicht nur ihrer historischen Entwicklung nach, weil sie aus
der Theologie auf die Staatslehre iibertragen wurden, indem zum Beispiel der
allméchtige Gott zum omnipotenten Gesetzgeber wurde, sondern auch in
ihrer systematischen Struktur, deren Erkenntnis notwendig ist fiir eine sozio-
logische Betrachtung dieser Begriffe. Der Ausnahmezustand hat fiir die Juris-
prudenz eine analoge Bedeutung wie das Wunder fiir die Theologie. Erst in
dem Bewusstsein solcher analogen Stellung l&sst sich die Entwicklung erken-
nen, welche die staatsphilosophischen Ideen in den letzten Jahrhunderten
genommen haben.»?°

Damit war festgelegt: Der Staat und die Staatslehre sind die Signatur der
Modernitét; wo Staatlichkeit ist, da ist Neuzeit. Der Staat bekam seine weltge-
schichtliche Rolle, er war die Realitdt der h6chsten Macht, er war der Souve-
ran. Diese an Max Weber ankniipfende?! rechtshistorische Bestimmung der
Neuzeit als eines Zeitalters des Staats, der Verwaltung, des «stdhlernen
Gehiuses» der (kapitalistischen) Rationalitét, substituierte im Souveranitéts-
begriff die Priadikate Gottes. Der Staat und seine Institutionen tendierten in
ihren von der Theologie iibernommenen absoluten Begriffen zur juristischen
Autonomie ihrer Selbstbestimmung. Das war die radikale Tendenz des Staa-
tes zur vollstdndigen Suffizienz durch das vollkommene Funktionieren seiner
Institutionen: Die Ubernahme absoluter Begrifflichkeit durch das Staats-
recht zeigt die Tendenz des eben neuzeitlichen Staates zum Totalitarismus.

Souverénitédt war an nichts so interessiert wie an ihrer eigenen Erhaltung.
Sie hatte sich deshalb so zu organisieren, dass in den Rechtsinstituten, die sich
der Souverén kraft eigener Machtvollkommenheit gab, Legalitét und Legiti-

19 Einige Auswabhltite]l zum Begriff Sakularisierung: Hermann Liibbe, Sikularisierung. Ge-
schichte eines ideenpolitischen Begriffs, Freiburg 1965; C.H. Ratschow, Sidkularismus, in:
RGG? V, Sp.1288ff.; Hans Zabel, Verweltlichung/Séikularisierung. Zur Geschichte einer
Interpretationskategorie, Diss. Miinster 1968. - Zu Hans Blumenberg vgl. u. S.63ff.

20 Carl Schmitt, Politische Theologie (1922), 2. Aufl. Berlin 1934, S.48. Vgl. K. L6with, Der ok-

kasionelle Dezisionismus Carl Schmitts, in: Gesammelte Abhandlungen zur Kritik der ge-

schichtlichen Existenz, 1960, S.93ff.

Dazu neuestens: Jacob Taubes, Carl Schmitt - ein Apokalyptiker der Gegenrevolution, TAZ

20.7.1985, S.10f.

21

56



mitét iibereinstimmten. In der begrifflichen Differenzierung von Legalitét
und Legitimitét - die in der Zuspitzung von Carl Schmitt stammt?? - wurde
klar, dass nicht allein die Rechtsform - Legalitdt - die Aufgabe des Staats sein
durfte (wie das die liberale Rechtstheorie fordert), sondern dass der Staat
seine eigene Souverdnitat politisch nur behaupten konnte, wenn seine Recht-
lichkeit politisch kreditfdhig — eben legitim - war. Erst die Legitimitédt der
legalen Institutionen stabilisierte den Souverén, stabilisierte die staatsrecht-
lichen Institutionen, schuf das «stdhlernde Gehduse» und machtees fahig, die
komplexen Aufgaben zu erfiillen, die iiber die Leistungsfdhigkeit einzelner
Individuen hinausgingen. Die Institutionen konnten das Individuum nur
dann entlasten, wenn sie legitim erschienen. Legitime Institutionen reduzier-
ten, entlasteten den einzelnen von der Komplexitét seiner Selbsterhaltung in
uniibersichtlichen wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Verstrickungen.
Das stdarkte die Institution, entlastete das Individuum, setzte es fiir weitere
Handlungen frei und disqualifizierte es fiir diejenigen Handlungen, die die
Institutionen iibernahmen?3.

Institutionen, die entlasten, arbeiten mit Regelmass. Je hoher die Lei-
stungsfihigkeit der Institutionen ist, desto umfassender der Bereich, den sie
verarbeiten. Institutionen verhindern aufgrund ihrer Berechenbarkeit - eben
wenn sie funktionieren - grundlegende «System»-Verdnderungen. Darin be-
steht ihre anthropologische Entlastungsfunktion ebenso wie ihre politische
Stabilisierungsfunktion. Vollkommene Institutionen sistieren die Verdnde-
rung, denn sie liefern alle ihre Leistungen gleichzeitig, es braucht keine Nach-
zeitigkeit. Damit ist institutionell Geschichte iiberfliissig, die Verdnderung
wurde zur Gleichzeitigkeit. Gehlen hat diesen Sachverhalt nicht zuerst, aber,
durch seine Institutionentheorie prézisiert, treffend wie stets « Posthistoire»
genannt. Posthistoire ist hier prizise das Ende der Neuzeit, ihr Ende von
innen her?*, Denn Posthistoire ist auch die Pointe der sdkularen Souveréni-

22 Carl Schmitt, Legalitit und Legitimitt, Berlin 1932.

23 Zum Begriff der Entlastung: A.Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der
Welt, 9. Aufl. Frankfurt 1971, S.36. Vgl. ders., Urmensch und Spétkultur. Philosophische
Ergebnisse und Aussagen, 4. Aufl. Frankfurt 1977; ders., Die Seele im technischen Zeitalter.
Sozialpsychologische Probleme in der industriellen Gesellschaft, Hamburg 1957, S.17ff.
Der Begriff kommt wohl zuerst in der franzésischen Nationalékonomie vor, in der Schule
A.A. Cournots, wohl bei Charles Bouglé, Les rapports de 1’histoire et de la science sociale
d’apreés Cournot, in: Revue de Métaphysique et Morale 13 (1905) S.368. Um 1950 bekommt
er - piinktlich zur Frage nach der Stellung der Neuzeit - wieder Konjunktur in der amerikani-
schen und deutschen Soziologie: R. Seidenberg, The Posthistoric Man, Chapel Hill 1950,
S.55f.; Hendrik de Man, Vermassung und Kulturzerfall (1951); Arnold Gehlen, Uber die Ge-
burt der Freiheit aus der Entfremdung (1952), in: Gesamtausg. Bd.4, S.379; ders., Die Rolle
des Lebensstandards in der heutigen Gesellschaft, in: Gesamtausg. Bd.7, S.19; ders., Zeit-
Bilder, 1960, S.206. Fiir Auskiinfte zur Sache bedanke ich mich bei Stephan Meier. Vgl. auch:
Hannes Bohringer, Die Ruine in der Posthistoire, in: H.B., Begriffsfelder. Von der Philoso-
phie zur Kunst, Berlin 1985, S.23-38.

24

57



tatstheorie: Die Vorstellung des vollkommenen, funktionierenden Staates lie-
fert das Argument, dass das Ende der Geschichte tiberfliissig ist. Schliesslich
besorgen die Institutionen die Abschaffung des Bésen, die «Entiibelung des
Ubels»?. In diesem Konzept vom Ende der Geschichte entspricht die opti-
male Funktion des Staates der Funktion der staatenlosen Gesellschaft.

Die These der perfekten Institutionen, die vollstdndige Entlastung von
Zwingen wire die vollstdndige Herrschaft des Rechts, die Iustitia universa-
lis?® und ihre Selbstaufhebung zugleich. Die von allen Entscheidungen entla-
steten Menschen wiren vollstandig frei und vollstédndig entmiindigt.

Wie stets bei absoluter Begrifflichkeit ist die Aufhebung der begrifflichen
Differenz das Ende vom Lied: Das gilt fiir die Lehre vom Ende der Geschichte
(vom Status der Seligkeit) ebenso wie fiir die Pradikate Gottes.

Posthistoire wére die institutionelle und begriffliche Erlésung von Ge-
schichte, zugleich das Ende der Neuzeit. Denn nur diejenige Zeit, die nicht
erlésungsbediirftig ist, die das Bose aufgehoben hat, und der deshalb das Ver-
dnderungspotential fehlt, kurz diejenige Zeit, die schlechterdings legitim ist,
ist die historisch giiltige Epoche, die zwar einen Anfang und ihre Geschichte,
aber kein Ende und keine Zukunft braucht: Brave New World.

IV. Die christliche Legitimitdt der Sdkularisation:
Friedrich Gogartens doppelte Geschichte

Die Vorstellung vom Ende der Geschichte, von der Ankunft des gerechten
Richters und vom messianischen Reich ist nicht spezifisch christlich, sie um-
fasst allemal auch das Judentum; darauf hat etwa gleichzeitig mit Lowith,
schon 1947 Jacob Taubes hingewiesen?’. Wollte man die Frage nach der Stel-
lung der Neuzeit christlich beantworten, musste man den jiidischen Rahmen
mit christlicher Dogmatik prézisieren, musste man die Rolle der Person Chri-
stiin der Heilsgeschichte und mithin in seiner Bedeutung auch fiir die Neuzeit
deutlich machen. Dieser Aufgabe hat sich Friedrich Gogarten 1953 in seinem
Buch «Verhingnis und Hoffnung der Neuzeit. Die Sdkularisierung als theolo-
gisches Problem» gestellt?®. In keiner der Darstellungen der sidkularen Neu-
zeit wurde klar, wie denn die weltgeschichtliche Rolle Jesu als des Christus
interpretierbar sein sollte. Ging man wie Lowith vom Scheitern des Christen-

25 0do Marquard, Artikel «<Malum», in: HWP 5, Sp.652-656.

26 Zum Begriff vgl. H.P. Schneider, Iustitia universalis. Quellenstudien zur Geschichte des
christlichen Naturrechts bei G.W. Leibniz, Frankfurt 1967,

27 vgl. 0. Anm.15.

28 Friedrich Gogarten, Verhingnis und Hoffnung der Neuzeit. Die Sikularisierung als theologi-
sches Problem, Stuttgart 1953.

58



tums aus, war die Rolle Christi quantité négligeable. Aber diesen Ausgangs-
punkt teilten weder Guardini noch Carl Schmitt noch eben Gogarten®. Wie
aber konnte die Welt erlost sein und die Geschichte gleichwohl weitergehen,
d.h. erlésungsbediirftig sein? Das war die geschichtstheologische Version der
Frage nach dem Verhéltnis von Soteriologie und Eschatologie, von Erl6-
sungslehre und dem Symbolum von der Wiederkunft des Herrn.

Es war die Frage zugleich der paulinischen und der lutherischen Theologie;
und lutherisch beantwortete Gogarten das Sidkularisierungsproblem als
Alternative: Entweder geschehe der Prozess der Siakularisierung so, dass der
Mensch seine Selbstédndigkeit «im sdkularen Verhiltnis zu sich selbst und zur
Welt verwirklicht»®, oder die Sikularisierung hinge mit dem christlichen
Glauben so zusammen, dass sie zu seinem Wesen gehore. Man fasse dieses We-
sen des christlichen Glaubens nur dann richtig, wenn «man die Sdkularisie-
rung als zu ihm gehorig erkennt»>..

Um diese Weltlichkeit der Welt, die die Sdkularisation trégt, christlich
begriinden zu kénnen, muss Gogarten zunéchst das Verhaltnis des Christen
zur Welt beschreiben. Wenn ein solches Verhéltnis christlich - das heisst unter
Einbeziehung der Erl6sung - beschrieben werden soll, dann liegt es nahe, pau-
linisch zu argumentieren. In der paulinischen Theologie kommt notwendig
die Differenz gnostischen und christlichen Denkens zur Sprache. Gogarten
pointiert den Gegensatz von Gnosis und Christentum dahin, dass die Machte
der Welt (stoicheia) Geschopfe Gottes sind, nicht Widersacher Gottes von
Anbeginn, wie in der Weltlichkeit der Gnosis. Dass die Welt und ihre Macht
von Gott, nicht von einem antigéttlichen Demiurgen geschaffen ist, heisst,
dassim Geschopf nur der Schopfer verehrt werden darf, das Geschaffene aber
nicht fiir sich selbst verehrungswert ist. Damit zeigt Gogarten, dass das Chri-
stentum die Gnosis mit Hilfe der Schopfungstheologie iiberwindet2. Die
Uberwindung der Gnosis durch Schopfungstheologie impliziert die christ-
liche Verantwortung fiir die Welt in der Weise, dass die Erlosungsbediirftig-
keit des Menschen immer auch Erlosungsbediirftigkeit von seiner Weltverfal-
lenheit, seiner Siinde ist. Damit ist die Natur der Welt in der theologischen
Zweideutigkeit dargestellt, die fiir Erlésungslehre entscheidend ist: Einerseits

2% Zum nicht unproblematischen Zusammenhang zwischen Dezisionismus, Theologie und poli-

tischer Romantik bei Gogarten und Carl Schmitt vgl. vor allem Theodor Strohm, Theologie
im Schatten politischer Romantik. Eine wissenschafts-soziologische Anfrage an die Theolo-
gie Friedrich Gogartens, Miinchen 1970.

3% Ebd., S.8.

31 Ebd., S.11.

32 ygl. dazu - das gehort ebenfalls in die 50er Jahre - Rudolf Bultmann, Theologie des Neuen Te-
staments, Tiibingen 1953; ders., Das Urchristentum im Rahmen der antiken Religionen, Zii-
rich 1962.

59



ist sie von Gott geschaffen, andererseits kann sie Objekt der menschlich-siin-
digen Konkupiszenz sein. Dasist der Begriff der Welt, der zugleich die siindige
- aber erldsungsbediirftige — damit erldsungsempfangliche Natur des Men-
schen bestimmt. Ohne Erl6sung ist die Natur des Menschen nur Weltlichkeit
der Welt, damit der Siinde verfallen. Luther hat die Selbstbehauptung des
Menschen als seine Natur und Ursiinde betrachtet: «Non potest homo natura-
liter velle, Deum esse Deum. Immo vellet, se esse Deum et Deum non esse
Deum»*, Die Weltlichkeit der Welt und die Menschlichkeit des Menschen
konnen deshalb nur aus dem Status der Siinde erl6st werden, wenn sie als vom
Glauben ergriffenes Verhéltnis des Menschen zu Gott, und zwar durch die
Offenbarung Christi, begriffen werden, durch das Faktum der Erlésung, das
Faktum der Einlésslichkeit Gottes auf die Welt, das die Gottesferne der Welt
allein aufhebt. In dieser «Sohnschaft»**des Menschen durch seine Rechtferti-
gung, darin, dass in Christus der Glaube als Gnade geschenkt wird und wir uns
in ihm unserer substanzlosen Geschopflichkeit und Gottesferne radikal
bewusst sind, wird die Freiheit der Kinder Gottes vom Gesetz erreichbar. Jede
Selbstbehauptung ist Status von Siinde. Alles ist erlaubt - aber allein unter
dem Evangelium.

Die christliche M6glichkeit der Sdkularisation ist die Freiheit des Glaubens
unter dem Evangelium, wo man dem Kaiser geben kann, was des Kaisers ist,
wo man der Obrigkeit untertan sein kann und die Miachte der Welt anerkennt.
Denn dadurch, dass schlechterdings alles dem Rechtfertigungsverhéltnis zu
Gott durch den Glauben an Christus unterliegt, ist die Welt in ihrer Weltlich-
keit frei vom Rechtfertigungsdruck, frei von allem theologischen Druck zur
personlichen Heilsgeschichte; damit ist der Mensch frei fiir die zweckmassige
Gestaltung der Welt nach deren Méchten.

Das er6ffnet die Moglichkeit einer profanen Geschichte, das macht die
Offenheit einer menschlichen und weltlichen Zukunft allererst moglich; eine
andere als eine weltliche Qualifizierung der Welt ist dem Glaubenden nicht er-
forderlich. Wer aus dem Glauben geschichtlich lebt, handelt in der Welt prag-
matisch, unterscheidet die irdische Geschichte von der gottlichen. «Die
Weltgeschichte ist fiir den christlichen Glauben unter keinen Umstdnden das
Weltgericht, sondern sie wartet seiner»>. Die Spiritualitit der géttlichen Ge-
schichte, die erwartete Wiederkunft des Herrn, ist fiir den Glaubenden nicht

3 WA 40, 11, 378. Zitiert bei Gogarten, S.39. Das bedeutet die Entsubstantialisierung des Men-
schen angesichts einer totalen Theologie und zugleich das Verdikt der Siindhaftigkeit jeder
Substanz-Anthropologie.

Vgl. vor allem Gogartens Kapitel 4 «Das Heil des Menschen» und 6 «Der Ansatz zur Sékulari-
sierung».

35 vgl. ebd., S.130.

% Ebd,, 8.134.

34

60



eine «wie immer vorgestellte Zukunft der Welt»*’, sondern Eschatologie ist
nur moglich «unter Preisgabe jeder der Welt und dem Leben aus ihr entstam-
menden Hoffnung»>8. Eschatologie ist nur der Glaubensrahmen einer profa-
nen irdischen Geschichte - und Weltlichkeit der Welt ist dann perspektivloser
Pragmatismus, unvermittelbar mit dem Heil.

Die Trennung von Weltlichkeit und Heil, die die Vermittlungsmoglichkeit
von Christologie und Geschichtsphilosophie ausmacht, bestimmt zugleich
deren beider Schwierigkeiten:

1. In dieser Spagattheologie zwischen weltlicher und geistlicher Geschichte
wird nicht klar, welche Rolle die Eschatologie, das Weltengericht fiir die Welt
haben sollte. Denn wenn die géttliche Gnade - sola fide - die Welt beendet,
bleibt die Welt in ihrer Weltlichkeit ungerichtet; das Bose in ihr wird nicht be-
straft. Eschatologie hat keinen weltlichen Sinn, sie ist nur eine Frist, die keine
historische Qualitdt hat. Die Eschatologie verkommt so zum quietistischen
Eskapismus. (Der Vorteil dieser Konstruktion: Der Staat hat keine Heilslehre
zu verkiinden, und die Institutionen erlésen nicht von der Geschichte.)

2. Die Vermittlung von Weltlichkeit und Heil, fiir die die Kirche zusténdig
ist, hat in dieser Geschichtstheologie keinen Platz. Die Verkiindigungsrolle
der Kirche, die Notwendigkeit, Heilsgeschichte als Erklarungs- und Gnaden-
angebot in Lehre und Kult prisent zu halten, das heisst die Irdischkeit und die
Institutionengebundenheit der Offenbarung bleiben unbedacht.

Gogartens Lehre von Verhdngnis und Hoffnung der Neuzeit ist damit
eigentlich kein Buch iiber die Neuzeit, aber zeigt eindringlich, wie der christ-
liche Rahmen jeder Geschichte und damit auch der Rahmen der Neuzeit aus-
sehen konnte. Sie ist in den geschichtstheologischen Interpretationen der
Neuzeit die christlichste.

V. Gnosis, die Protoideologie totalitdrer Ideenpolitik:
Voegelins gewalttitige Perspektive

Mit der entschieden lutherischen Christlichkeit hat Gogarten — Bultmann
folgend - in die Geschichtstheologie der Neuzeit das Christentum auch in sei-
ner Rolle als Uberwinder der Gnosis eingefiihrt. Damit war auf den histori-
schen Begriff gebracht, was als metaphysisch moralischer Begriff seit Lowith
eher implizit die Voraussetzung der unabgeschlossenen Geschichte war: das
Faktum des Bosen. Solange das Bose existierte, war Geschichte nicht zurecht-
fertigen, mithin auch nicht zu Ende zu fithren. Darin bestand ja gerade die

37 Ebd., S.180.
38 Ebd., S.181.

61



Rolle der Eschatologie, das empirisch fassbare, aber nicht begriindbare Fak-
tum des Bosen durch das géttliche Gericht in die Rationalitdt von Belohnung
und Bestrafung zu iiberfithren. Das wére dann der endgiiltige Sieg des bere-
chenbaren und deshalb guten Gottes iiber sein unkalkulierbares Gegenprinzip
gewesen. Solange der Kampf aber dauerte, waren beide Prinzipien noch viru-
lent: Das war historisch das Feld der Gnosis: Geschichte als Ringen des Guten
und des Bosen®’. Wo beide Prinzipien wissend auseinanderzuhalten waren,
wo man das Gute als Gutes und das Bose als Boses erkannte, dort herrscht
gnostisches Denken. Eric Voegelin hat 1959 in seiner Miinchner Antrittsvor-
lesung iiber «Wissenschaft, Politik und Gnosis»*° das gnostische Denken als
Spezifikum der Neuzeit betrachtet und politisch gewendet - auf Marx, auf
Nietzsche und auf Hegel. Die gnostischen Ingredienzien Voegelins: Eine ver-
anderungsbediirftige Welt, deren guter Sinn verborgen ist, und die Erkenntnis
der bésen Welt. Die Schlechtigkeit der Welt und ihre Erl6sungsbediirftigkeit
16st die zirkuldre Erfahrung jeder Verborgenheit aus. Der verborgene gute
Sinn der Welt muss aus der bosen Welt erl6st werden, und wenn sich deren
guter Sinn nicht zeigt, dann liegt das an der Schlechtigkeit der Welt. Wissen
entsteht aus Indignation an der Welt und denunziert ihre Schlechtigkeit*'. Nur
dazu ist Wissen da - und das Wissen, das das Ziel der Erlésung der Welt nicht
im Auge hat, wird wegen falscher Fragestellung untersagt. Gnostisches Wis-
sen - und das gilt nach Voegelin gerade fiir die Neuzeit - ist also a limine ideo-
logisches Wissen; und ideologisches Wissen zeichnet sich dadurch aus, dass es
Bestreitern der Ideologie falsche Ideologie unterstellt.

Die Vorstellung von der Schlechtigkeit der Welt impliziert den Hass auf
deren demiurgischen Schopfer. Solange die Welt nicht erldst ist, je 1dnger sich
die Parusie, die Wiederkunft des Herrn, verzégert, desto mehr fiithrt der Got-
teshass dazu, dass sich der Mensch in die Erl6éserposition Gottes setzt und das
Erlosungswerk selbst zu erledigen sich anschickt, das eigentlich Gott zuge-
dacht war. Das ist die Theorie der Revolution, die fiir Voegelin seit Hegels
Phinomenologie die Position Gottes iiberfliissig macht*2. Das «Durch-sich-
selbst-Sein» des Menschen impliziert fiir Voegelin den spekulativen Gottes-
mord. Ideologien, Nationalsozialismus wie Kommunismus, begehen diesen

39 gl. E. Voegelins 4. Band seiner monumentalen Universalgeschichte: Order and History. The
Ecumenic Age, Baton Rouge, Louisiana 1974.

40 Eric Voegelin, Wissenschaft, Politik und Gnosis, Miinchen 1959.

41 Voegelin zitiert Marx’ Begriff der Kritik aus der «Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie»

ebd., S.79: «Die verwandelte Kritik ist nicht mehr Theorie, sondern Praxis. «Ihr Gegenstand

ist ihr Feind, den sie nicht widerlegen, sondern vernichten will ... Sie gibt sich nicht mehr als

Selbstzweck, sondern nur noch als Mittel. Ihr wesentliches Pathos ist die Indignation, ihre we-

sentliche Arbeit ist die Denunziation» ».

Die «Phénomenologie des Geistes» ist fiir Voegelin das «magnum opus des Gottesmordes»,

ebd., S.80.

42

62



Gottesmord aus ihrem implizit gnostischen Denken heraus. Das ist die Ex-
tremposition des Sdkularisationsvorwurfs, er impliziert die Heillosigkeit und
Illegitimitat der Neuzeit.

V1. Die Entlastung Gottes als Ermdchtigungsakt des Menschen.
Blumenbergs apologetische «Legitimitdt der Neuzeit»

Der Extremposition Voegelins gegeniiber die Legitimitdt der Neuzeit zu
behaupten, setzte ein Neuarrangement der Leitbegriffe voraus. Fiir eine Apo-
logie der Neuzeit musste klar werden, dass ihre Position in Heilsgeschehen
und Weltgeschichte keine Unrechtsposition war, sondern dass sie glaubwiir-
dig, gerechtfertigt, eben legitim war. Es musste zugleich deutlich gemacht
werden, dass der transzendentale Anthropozentrismus der Neuzeit nicht Got-
tesmord war, sondern legitime Selbstbehauptung. Wenn diese Apologie der
Neuzeit sich als Geschichtsphilosophie erweisen wollte, musste sie mit dem
theologischen Hauptproblem dieser Philosophie fertig werden: mit der Frage
nach dem Bosen. Die unerledigte Frage nach dem Bosen begriindete die Not-
wendigkeit der Verdnderung in der Geschichte - schliesslich sollte das Bose
abgeschafft werden. Diese Frage begriindete zugleich, dass mit dem Jiingsten
Gericht das Bose in Justiz tiberfiithrt werden und damit Geschichte iiberfliissig
werden sollte, denn ein gerechter und guter Status hatte kein Verdnderungs-
potential in sich. In das Arsenal der Begriffe, die die Neuzeit erkldren sollten,
gehorte der politische Gedanke der Entlastung durch Institutionen bis zum
Posthistoire (Gehlen), die Frage nach der politischen Radikalitidt absoluter
theologischer Begriffe (Carl Schmitt) und die christliche Rechtfertigungs-
lehre (Gogarten).

Hans Blumenberg hat 1966 mit seinem inzwischen berithmten Buch «Die
Legitimitét der Neuzeit»*® ein Neuarrangement der Leitbegriffe fiir die Neu-
zeit dadurch versucht, dass er Voegelins These umgedreht hat. Er hat die Neu-
zeit als zweite Uberwindung der Gnosis nach der ersten, im Christentum
gescheiterten Uberwindung charakterisiert. Die Pointe seiner Argumentation

3 Frankfurt 1966. Die zweite Auflage mit einem neu geschriebenen ersten Teil: Sdkularisierung
und Selbstbehauptung, Frankfurt 1974. Der Begriff Legitimitét ist bei Blumenberg anders be-
nutzt als bei Carl Schmitt. Bei Carl Schmitt ist er institutionell gemeint, bei Blumenberg hat er
einen naturrechtlich-humanistischen Zungenschlag und stabilisiert den ideologischen Ge-
brauch von <human> bei Blumenberg. Vgl. Carl Schmitt, Politische Theologie II. Die Legende
von der Erledigung jeder politischen Theologie, Berlin 1970, S.109-126. Blumenberg repli-
zierte auf die Kritik Carl Schmitts in «Sdkularisierung und Selbstbehauptung», S.103-118
und in «Arbeit am Mythos», Frankfurt 1979. Dazu W. Schmidt-Biggemann, Diesseits namen-
losen Entsetzens, in: Neue Deutsche Hefte 28 (1981) S.570-579.

63



lag darin, dass er die Theodizee, die Rechtfertigung Gottes von den Ubeln der
Welt, als Entlastung Gottes von seiner Verantwortung fiir die Welt begriff.

Mit dem Argument der Theodizee* war die Frage nach dem Bosen in ihrer
gnostischen und ihrer eschatologischen Dimension mitgedacht und zugleich
aufgehoben. Blumenbergs Argument funktioniert zuerst ganz leibnizianisch:
Wenn Gott alle Pradikate in sich enthalt, die gut sind, wenn er also notwendig
ist und gut ist, dann kann er aufgrund seiner Allmacht nur die beste mogliche
Welt hervorgebracht haben. Diese Welt kann nur vollkommen sein - also nur
dann ihrem und damit dem Begriff Gottes entsprechen, wenn sie autonom,
selbstdndig ist. So weit entspricht das dem leibnizschen Gedanken. Blumen-
berg interpretiert diese Rechtfertigung Gottes von den Ubeln der Welt als die
«Sicherung des radikalsten Prinzips der philosophischen Autonomie, dassich
denken lidsst»*. Aus der Vollkommenheit Gottes folgt die Vollkommenbheit
seiner Schopfung, und diese Vollkommenheit macht das Eingreifen Gottes in
die Schoépfung iiberfliissig; eine perfekte Welt braucht keinen Uhrmacher
mehr. Indem das metaphysische Perfektionsargument Gott aus seiner Ver-
antwortung fiir das Bose herauskomplimentiert, katapultiert es Gott zugleich
aus der Welt insgesamt hinaus. Damit erscheinen «die Ubel immer weniger
deutlich als physische Mingel der Natur, immer mehr und wegen der techni-
schen Verstirker eindeutiger als Resultate menschlicher Handlungen»“*6. Der
Mensch wird - Ergebnis der Theodizee - mit der Verantwortung fiir die Ubel
belastet, von denen Gott entlastet wurde.

Zugleich muss Blumenberg, wenn die Theodizee sich als Selbstermichti-
gungsakt des Humanen erweist, den Eindruck der Usurpation theologischer
Argumente vermeiden. Wenn die Selbstbehauptung des Menschen immer
schon gerechtfertigt ist, wenn die Geschichte ein Akt der allmahlichen Ent-
angstigung des Menschen durch Kultur ist*’, dann ist die Theologie, die in der

44 Schon 1965 hatte sich Odo Marquard mit dem Problem der Theodizee auseinandergesetzt:
Idealismus und Theodizee, zuerst in: Philosophisches Jahrbuch 73 (1965) S.33-47. Das The-
ma hat ihn begleitet; vgl. Der angeklagte und der entlastete Mensch in der Philosophie des 18.
Jahrhunderts (1978), jetzt in: O.M., Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart 1981.

43 Sakularisierung und Selbstbehauptung, S.67. Blumenberg interpretiert den Satz vom zurei-
chenden Grund emanzipatorisch. Er unterschétzt, vermute ich, die Rolle der Apologetik bei
Leibniz und generell im 16. und 17.Jahrhundert. Die Rechtfertigung Gottes — Prozess der
Theodizee - geschieht nicht um der menschlichen Autonomie willen, die Theodizee ist kein
Kassiber der Emanzipation. Vielmehr wird im Prozess der Apologie Gott selbst durch seine
zunehmende Rationalisierung und durch die zugehérige Rationalisierung seiner Schépfung
sozusagen von selbst iiberfliissig. Autonomie wird im Prozess der Apologie Gottes freigesetzt
und macht so den Gottesbegriff entbehrlich, ist aber nicht Motor dieser Entwicklung. Vgl. da-
zu W. Schmidt-Biggemann, Von der Apologie zur Kritik. Der Rezeptionsrahmen der Theo-
dizee, erscheint demnichst in den Studia Leibnitiana.

46 Sukularisierung und Selbstbehauptung, S.68.

47 7Zu dieser These siche besonders Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt 1979.

64



ersten, christlichen Uberwindung der Gnosis den unberechenbaren Rat-
schluss Gottes fiir die Frage nach dem Bdsen, damit fiir den Sinn der Heilsge-
schichte verantwortlich machte, ihrerseits ein Akt der Usurpation, der illegi-
tim, weil inhuman war. Die absoluten Begriffe der Theologie*®, die All-
machts- und Allwissenheitspradikate, die Souverinitit Gottes, machen die
Theologie zu einer illegitimen Wissenschaft, denn nachtranszendental ldsst
sich kein Massstab finden als der humane, als die Ertréglichkeit fiir das
Menschliche. Diesem Massstab kénnen die absoluten Begriffe der géttlichen
Souverénitét, die beunruhigen und bedngstigen, statt zu beruhigen, nicht
gerecht werden.

Blumenbergs bedeutendes Buch hat mit seinem Neuarrangement der Leit-
begriffe die Diskussion um die Legitimit4t der Neuzeit aufihreleistungsfahig-
sten Nenner gebracht und fast allein die Diskussion weiter konturiert. Diesen
Rang hat das Werk unabhingig von der jeweiligen Stimmigkeit der histori-
schen Befunde im Mittelalter und der frithen Neuzeit*’. Der blumenbergische
Nenner ist humanistisch-pagane Theologie. Dieser Nenner entspricht der pa-
ganen Hilfte von Gogartens christlicher Sdkularisation, ohne aber die Pointe
Gogartens, die Doppelgleisigkeit geistlicher und weltlicher Geschichte, die
aus der Christologie folgte, zu akzeptieren. Explizit jiidisch- und christlich-
theologische Argumente, die Gott geben, was Gottes ist, sind aus formalen
Griinden aus Blumenbergs Argumentationsarsenal ausgeschlossen. So lange
theologieorientiertes und humanistisches Denken am Massstab humaner
Legitimitédt gegeneinander konstruiert sind, kann nur ein Argument legitim
bleiben. Und so schiitzt sich der pagane Anspruch der Menschlichkeit gegen
den theologischen Absolutismus*. Diese pagane, humanistische Theologie

48 7Zu den «absoluten Begriffen der Theologie», denen Blumenberg seinen humanistischen
Funktionalismus entgegensetzt: Sidkularisierung und Selbstbehauptung, S.103-118, bes.
S.115: «Man darf hier die Differenz von Rationalismus und Voluntarismus, insofern sie ge-
schichtsphilosophisch ausschldgt, nicht aus dem Blick verlieren. Der Rationalismus hat den
Vorzug, seine Funktionsweise auf unpersénliche <Mechanismen» griinden zu kénnen, also
nicht auf Vernunft-Subjekte — und seien sie vom Typus des «Weltgeistes> — und allein deren
Verniinftigkeit angewiesen zu sein. Noch der Darwinismus ist ein Derivat des Rationalismus:
er ldsst Perfektion mit der Zuverlissigkeit einer blinden Mechanik produzieren. Ein Volunta-
rismus ist notwendig auf ein Subjekt, und sei es ein fiktives, angewiesen. Daher erfordert er
«Personen», und seien es juristische. In der Gestalt des Dezisionismus geht es nicht ohne den
Souverin, und sei er nur metaphorisch. Also hat diese staatstheoretische Position einen Be-
darf an Metaphorik, und er verbindet ihn mit ihrer Legitimitétsproblematik durch die Be-
hauptung der Sikularisierung.»

Dazu: Wolfgang Hiibener, Carl Schmitt und Hans Blumenberg oder iiber Kette und Schuss in
der historischen Textur der Moderne, in: Religionstheorie und Politische Theologie I, hg. von
Jacob Taubes. Bd. 1. Der Fiirst dieser Welt. Carl Schmitt und die Folgen, Miinchenu.a. S.57-
76.

30 Vgl. dazu: Klaus-M. Kodalle, Gott, in: Philosophie. Ein Grundkurs, hg. von D.Martens und

H. Schn#delbach, Reinbek 1985, S.395-439, bes. S.421-424.

49

65



argumentiert funktional - Funktionalitét ist die Waffe des paganen Humanis-
mus gegen den begrifflichen Absolutismus der Theologie. Blumenbergs Den-
ken, das alle Begriffe im Interesse humaner Selbstbehauptung funktionali-
siert, ldsst Begriffe mit Absolutheitsanspruch prinzipiell nicht zu. Denn jeder
begriffliche Anspruch, der nicht der humanen Selbstbehauptung dient, gerit
unter den Ideologieverdacht der Inhumanitidt. Begriffe wie Kontingenz,
Gnade, Gerechtigkeit, Rechtfertigung, Glaube, simtlich Begriffe, die mit
anderen als den Absolutheitsanspriichen des Humanen argumentieren, fallen
deshalb a limine aus Blumenbergs Legitimitdtskonzept heraus.

Absolute Begriffe bieten keine Moglichkeit zur humanen Geschichte. In-
dem Blumenberg die absolute Begrifflichkeit als theologische Uberdehnung
disqualifiziert’!, vermeidet er die begrifflichen und politischen, die dialekti-
schen und totalitaren Koinzidenzen, wie sie bei Carl Schmitt (und bei Gehlen)
die Theorie bestimmten. Auf der anderen Seite verliert er und verzichtet er auf
die Moglichkeit, Geschichte als Universalgeschichte zu denken, weil er auf
absolute Begrifflichkeit verzichtet. Er wihlt schon hier nicht den radikalen,
negativen Theologen Nietzsche, sondern denironischen, begriffsskeptischen,
humanen Goethe*2.

Die Leistungsfahigkeit von Blumenbergs Argumentationliegt geradein sei-
nem epikurdischen Konzept der historischen Entdngstigung von der Apo-
kalypse. Das bedeutet:

1. die Reduktion der Kontingenz der Welt. Die Perfektion der Welt, die
Blumenberg durch die Theodizeeargumente garantiert sieht, die Korrektur-
unbediirftigkeit und seine natiirliche Autonomie machen den neuen Weltbe-
griff resistent gegen Verdnderung. Das bedeutet

2., dass das Ubel der Welt innerweltlich zu bewiltigen sei. Das Ubel wird -
und das ist wohl auch der intellektuelle Abschluss der Nachkriegsperiode — zur
pragmatischen Frage, die die Menschen untereinander zu regeln haben. Die
gerechtfertigte legitime Neuzeit hat wegen ihrer Legitimitdt kein Verdnde-
rungspotential mehr, folglich auch keine Zukunftsdimension. Blumenbergs
pagane Neuzeit ist ohne Angst zwar, aber auch ohne Hoffnung auf transzen-
dente Besserung der Welt. Sie ist durch die Theodizee gesundgebetet worden.

3. Geschichte hat bei Blumenberg - anders als bei Léwith - keinen Sinn,
den sie von aussen bekommt. Da absolute Begriffe bei ihm keine Geltung
mehr haben, erweist sich auch der Anspruch nach Rechtfertigung der Ge-
schichte durch das apokalyptische Gericht als eine von den «grossen Fragen
und grossen Hoffnungen», die das Bewusstsein «iiberdehnen und dann ent-
tauschen»’>. Damit wird zugleich das einzige Veranderungspotential der Uni-

51 Sikularisierung und Selbstbehauptung, S.103.

32 Vgl. Blumenbergs «Arbeit am Mythos», besonders IV. Teil: «Gegen einen Gott nur ein Gott».
33 Sikularisierung und Selbstbehauptung, S.103.

66



versalgeschichte, die Frage nach der Bewéltigung des Bésen durch den histori-
schen Anspruch des absoluten Begriffs Gerechtigkeit, auf weltimmanente
Pragmatik reduziert. Denn eine Epoche, die in sich legitim ist, braucht keine
Verdnderungen, die iiber sie hinausgehen. Die Neuzeit ist damit die programa-
tische Endzeit, auch das Ende der Geschichte. Die Theodizeeargumentation
macht Geschichte auf dem Umweg iiber nichtchristliche, pagane Theologie
wieder zur natiirlichen Angelegenheit, sie reduziert Geschichte auf den Rah-
men der vollkommenen Natur, nimmt damit der Geschichteihre eigene Quali-
fikation.

Ein solches Ende der Geschichte ist dquivalent mit Lowiths Konsequenz,
der die lineare Heilsgeschichte mit Anfang und Ende zuriickbog zur kreis-
foérmigen, metaphysischen Bewegung der ewigen Wiederkehr des Gleichen.
Wenn die metaphysische Natur der Rahmen von Geschichte wire, wenn mit-
hin die Vorstellung von Anfang und Ende der Natur absorbiert und damit die
qualifizierte Eigenheit der Geschichte auf die Natur reduziert wire, dann
wire die Neuzeit die endlich zuende und zuanfang gekommene Geschichte.
Dann wire Neuzeit zugleich Posthistoire, die Zeit, in der sich alles erfiillte, die
Epoche der Gleichzeitigkeit, der Wertgleichheit aller humaner Attitiiden, der
Entlastung von allen lastigen Bediirfnissen und Entscheidungen, wire Neu-
zeit das Zeitalter der Koinzidenz von Freiheit und Entmiindigung, also dann
doch das Zeitalter absoluter Begriffe.

Eschatologie zeigte sich - das ist eine religionsgeschichtliche Kategorie -
stets als bedngstigend und attraktiv zugleich, als Tremendum und Faszino-
sum. Fiir uns Zeitgenossen ist unausgemacht, ob die Entscheidung zwischen
Eschatologie und Posthistoire getroffen werden sollte. Vermutlich hdngt von
der Unentscheidbarkeit dieser Frage zumindest die weitere Mdoglichkeit
geschichtstheologischer Spekulationen ab.

67



	Säkularisierung und Theodizee : Anmerkungen zu geschichtstheologischen Interpretationen der Neuzeit in den fünfziger und sechziger Jahren

