
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 45 (1986)

Artikel: Randordnungen - Rangordnungen : zum Erscheinungsbild marginaler
Kulturen

Autor: Camartin, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883102

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


22. Generalversammlung der SPG /
22e Assemblée générale de la SSP

Studia Philosophica 45/1986

ISO CAMARTIN

Randordnungen - Rangordnungen
Zum Erscheinungsbild marginaler Kulturen

I

Durch Vergleichen wird erkannt und verkannt. In Fragen der Kunst ist
Mass zu nehmen am Höchsten, das verfügbar ist. Es bekäme einer Kultur
schlecht, würde sie sich nicht auf das Aussergewöhnliche, Überdurchschnittliche

ausrichten. Was in Hochkulturen möglich und wirklich ist, wird
unvermeidbar auch zur Richtschnur für Randkulturen. Nur vermögen diese den
dort geweckten Erwartungen selten zu entsprechen. Sie bilden ihrerseits ein
Gerüst von Wertordnungen und Hierarchievorstellungen für kulturelle
Tatbestände aus, welches sowohl abgeschaut und imitiert, als auch für die eigenen

Belange zurechtgebogen ist. Kann dennoch in solcher Nachahmung des

Fremden und solcher Sorge ums Eigene ein kulturelles Schaffen möglich sein,
das die Wünsche des Individuums nicht ganz den Bedürfnissen des kleinen
Kollektivs unterordnet? Dieser Frage gehen die folgenden Überlegungen
nach.

Immanuel Kant hat in seiner Schrift «Idee zu einer allgemeinen Geschichte
in weltbürgerlicher Absicht» (1784) einen Grundsatz formuliert, der hier als

Einstieg dienen mag: «Das Mittel, dessen sich die Natur bedient, die Ent-
wickelung aller ihrer Anlagen zu Stande zu bringen, ist der Antagonism
derselben in der Gesellschaft, so fern dieser doch am Ende die Ursache einer
gesetzmässigen Ordnung derselben wird. Ich verstehe hier unter dem Antagonism

die ungesellige Geselligkeit der Menschen, d.i. der Hang derselben in
Gesellschaft zu treten, der doch mit einem durchgängigen Widerstande,
welcher diese Gesellschaft beständig zu trennen droht, verbunden ist» (Kant, 20).
Diese Sätze sind für das Denken ein biegsames Sprungbrett. Kant selbst suchte
mit ihnen den Widerspruch zu umschreiben, dass der Mensch sich gleichzeitig
zusammentun («vergesellschaften») undabsondern(«vereinzelnen»)möchte.

Korrespondenzadresse: Prof.Dr. Iso Camartin, Predigerplatz 18, CH-8001 Zürich

9



Klug hat es die Natur eingerichtet: sie reisst den zu Bequemlichkeit und
Untätigkeit neigenden Menschen aus der Selbstgenügsamkeit heraus, stachelt ihn
an, «durch Ehrsucht, Herrschsucht oder Habsucht sich einen Rang unter
seinen Mitgenossen zu verschaffen, die er wohl nicht leiden, von denen er aber
auch nicht lassen kann», und bringt ihn so dazu, die «ersten wahren Schritte
aus der Rohigkeit zur Cultur» zu tun. Kant, sonst nicht gerade der Anwalt von
Streit und Hader, gelangt hier zu einer überraschenden Schlussfolgerung:
«Dank sei also der Natur für die Unvertragsamkeit, für die missgünstig
wetteifernde Eitelkeit, für die nicht zu befriedigende Begierde zum Haben oder
auch zum Herrschen Ohne sie würden alle vortrefflichen Naturanlagen in der
Menschheit ewig unentwickelt schlummern. Der Mensch will Eintracht; aber
die Natur weiss besser, was für seine Gattung gut ist: sie will Zwietracht» (21).

Unter den vielen Deutungen, die im Verlauf der Denkgeschichte für das

Entstehen von Widersprüchen im einzelnen und in der Gesellschaft versucht
wurden, ist dies eine der liebenswürdigeren. Sie gestattet uns, von unserer
«ungeselligen Geselligkeit» nicht zu unfreundlich zu denken, ja den Hang zu
Habseligkeiten nach eigenem Gusto geradezu als Antrieb zu kulturellen
Aktivitäten verstehen zu dürfen. Natürlich wird sich ein Kulturhistoriker mit dieser

etwas grosszügigen anthropologischen Deutung nicht restlos zufriedengeben.

Er wird sich weiterhin an der Vorstellung orientieren, dass die eigentliche
Grundlage für den Antagonismus in der Gesellschaft faktische und auch bloss

behauptete Unterschiede zwischen den Menschengruppen sind,
Unterschiede, die sich herausbilden aufgrund der ethnischen Herkunft, der religiösen

Praktiken, der sprachlichen Eigenart, des ökonomischen Status, der
tradierten Lebensformen, aber auch bloss aufgrund eines geographischen
Raumes, den eine bestimmte Gruppe als ihr zugehörig empfindet. Grenzen
nach aussen und Abgrenzungen nach innen gehören unverzichtbar zum Aufbau

alles dessen, was je den Charakter der Eigenständigkeit für sich beanspruchen

soll, und so ist es denn auch gar nicht weiter verwunderlich, dass dort, wo
reale Unterschiede zu keiner deutlichen Markierung und keinem sicheren
Abstand führen, fiktive auszuhelfen haben. Im Bedürfnis, etwas eigenes zu
haben, es mit niemandem als mit Seinesgleichen teilen zu müssen, findet die
Wurzel für jene «ungesellige Geselligkeit», von der Kant sprach, wohl ihren
sichersten Halt. Lebensräumliche Nähe und Bedrängnis führen zu einer
besonderen Erfingungsgabe für Differenzmarkierungen. Benachbarte Dörfer,

die strukturell betrachtet einander aufs Haar gleichen, sind in den Augen
ihrer Bewohner doch verschieden wie Tag und Nacht, und ein in den
unterschiedlichsten Kulturen verbreiteter Argwohn nimmt an, dass gerade im
Nachbardorf alle Fusskranken der Völkerwanderung sich ansiedelten, während

im eigenen Dorf man seit unvordenklichen Zeiten immer unter sich war.
Man braucht diesen Eigenständigkeitswahn nicht bloss als eine jener Illusio-

10



nen zu deuten, ohne die die Menschen nicht auszukommen scheinen. Es lässt
sich dieses Phänomen auch positiver verstehen, ganz im Sinne jener Einrichtung

der Natur, die Zwietracht will, um alle ihre Anlagen zu entwickeln. Alle,
da wären wir heute vielleicht etwas zurückhaltend, aber mehr Anlagen als

denkbar, voraussagbar und für ein gewöhnliches Leben hinlänglich sind:
soweit liesse sich wohl immer noch mit Kant argumentieren. Wir würden es

heute freilich anders sagen, etwa mit den Worten des Soziologen Tom McFeat :

«Groups are what culture uses to produce more culture», der Gedanke bliebe
jedoch der Kantischen Erkenntnis treu, dass die Inkommensurabilität und
nicht die Gleichheit der Interessen die Vorbedingung einer reichlich ausgestatteten

«Natur» ist.
Wenn wir uns nun einem konkreten Kulturraum zuwenden, nämlich dem

bündnerischen, so scheint dieses Gebiet aus geographischen, wirtschaftlichen,

konfessionellen und sprachlichen Gegebenheiten geradezu prädestiniert,

den Zwang zur ungeselligen Geselligkeit sich entfalten zu lassen. Ich
möchte hier nicht einen Exkurs zur bündnerischen Kulturgeschichte einschalten,

der diesen Diversifizierungsprozess als plausibel, ja geradezu als die logische

Konsequenz für eine kulturelle Selbstfindung innerhalb dieses gegebenen
Raumes suggeriert. Vielmehr möchte ich an dieser Stelle daran erinnern, dass

unter den Bedingungen historisch tradierter Vielfalt die einzelne Gruppe in
erster Linie nicht etwas anderes produzieren möchte als alle anderen; ihr Ziel
ist in der Regel vielmehr, dasselbe wie alle anderen zu tun, freilich innerhalb
eigener Vorbedingungen und Voraussetzungen. Der Nachahmungstrieb ist
nicht weniger ausgebildet als der Stolz, etwas eigenes zu sein, und die
allerletzte Sorge ist, des Plagiats bezichtigt zu werden, so sicher ist man seiner eigenen

Handschrift. Man darf nicht übersehen, dass die Antriebe zu kultureller
Tätigkeit auch in kleinen Randkulturen nicht anders als in Grosskulturen
sind. Geht man beispielsweise von einer kulturgenetischen Theorie wie jener
aus, die Johan Huizinga in seinem «Homo Ludens» entwickelt hat, so lassen
sich alle dort benützten Kategorien plausibel auch auf Randgruppenkulturen
anwenden: denn auch da herrschen das Bedürfnis, sich zu messen mit den

Konkurrenten, die Lust an der Verstellung und Anverwandlung ans Fremde,
das Spiel mit dem Zufall und die Flucht aus dem Nüchternen ins Rauschhafte.
Vor allem manifestiert sich aber in grossen wie in kleinen Kulturen das Bedürfnis,

Bedeutendes zu bewahren und weiterzugeben. Eine Gruppe, die sich von
anderen vor allem durch eine eigene Sprache unterscheidet, erfindet in der
Regel überhaupt keine neuen Kulturwerte, sie gerät aber gegenüber allem,
was als Kulturprodukt eigener oder fremder Herkunft in ihren Umkreis fällt,
unter unvermeidlichen Artikulationsdruck. Sie braucht Werte zwar nicht
eigens zu erfinden, aber sie muss diese für sich neu formulieren, will sie je
daran eigenen Anteil haben. Das heisst - kritisch formuliert -: der «Mehr-

11



wert» solcher kultureller Tätigkeit besteht sehr häufig nicht in der Vermehrung

des objektiven Wertes bestimmter Kulturprodukte, sondern ist oft nur
eine Umprägung in «die eigene Währung», deren Kurs offiziell sehr viel niedriger

notiert sein kann als jener der Ausgangsform. Dies sei deutlich gesagt,
um den Verdacht auszuräumen, Andersheit an sich gelte hier schon als
kultureller Gewinn.

Um die Vorbedingungen kultureller Tätigkeit unmissverständlich zu
signalisieren, möchte ich einen zweiten Philosophen als Kronzeugen anführen. Aus
Georg Simmeis Aufsatz «Der Begriff und die Tragödie der Kultur», einem -
wie mir scheint - immer noch unüberholten Dokument spekulativer
Kulturanalyse, seien zwei Überlegungen eingeführt. Zunächst ist festzuhalten, dass

der Träger von Kulturwerten zwar das einzelne Subjekt ist, dass aber erst in
der Orientierung an objektiven Sachwerten Kultur entstehen kann. Es ist
nicht damit getan, dass eine Gruppe über eine überproportionale Menge
findiger Köpfe («Seelen» - in Simmelscher Terminologie) verfügt, die Gewähr
für den eigenen kulturellen Rang bietet. Vielmehr entsteht Kultur, die auch

objektiv als solche fassbar wird, erst in der Zuwendung des Subjekts an sachlich

Vorfindbares, dem dieses Subjekt gleichsam neben dem bereits vorhandenen

Sachwert noch zu einem «Seelenwert» verhilft. «Ihr (sc. der Kultur)
spezifischer Sinn ist nur da erfüllt, wo der Mensch in jene Entwicklung etwas, das

ihm äusserlich ist, einbezieht, wo der Weg der Seele über Werte und Reihen

geht, die nicht selbst subjektiv seelisch sind. Jene objektiv geistigen Gebilde:
Kunst und Sitte, Wissenschaft und zweckgeformte Gegenstände, Religion
und Recht, Technik und gesellschaftliche Normen - sind Stationen, über die
das Subjekt gehen muss, um den besonderen Eigenwert, der seine Kultur
heisst, zu gewinnen» (Simmel, 240). In Kleinkulturen macht sich nun eine
Tendenz bemerkbar, Disproportionen zwischen dem Sachwert und dem
Kulturwert eines Gebildes nur sehr unscharf wahrzunehmen, häufig sogar das

auch schon für kulturell relevant zu halten, was Erzeugnis und Ergebnis reiner
Sachzwänge ist. Banalität wirkt weniger störend, wenn sie in einer Art einher-
schreitet, die als unverwechselbar gilt, und bestünde die Annahme solcher
Unverwechselbarkeit auch nur in der sehr zufälligen Tatsache, dass ihre
sprachliche Form nur wenigen Menschen geläufig ist. Da die Realität schon
in der unmittelbar wahrgenommenen Form ein differenzierendes Merkmal
aufweist, fällt ihre Anverwandlung durch das Subjekt als erlässlich dahin,
und am Ende gilt als Kultur auch alles Grobschlächtige, das dumpfe, jedoch
eifrige Sammlerseelen zusammenhäufen. Der Glaube, dass alles, was
Eigenprägung hat, nicht nutzlos und überflüssig sein kann, ist in kleinen Kulturen
weit verbreitet, ohne dadurch an Glaubwürdigkeit zu gewinnen.

Man muss allerdings bedenken, dass Kultur eine Wahrnehmungsform von
Realität ist, die nicht abgelöst von den konkreten Bedürfnissen der Wahrneh-

12



menden sein kann. Wenn ihr eigentliches Ziel auch mehr in der Relativierung
als in der Affirmation gegebener Verhältnisse vermutet werden darf : eine Kultur,

in der eine bestimmte Menschengruppe nicht zu einer so getreuen wie
entlarvenden Spiegelung ihrer selbst gelänge, wäre doch von bloss zweifelhaftem
Nutzen. Auch hier gibt uns Simmel den entscheidenden Hinweis: «Vielerlei
Werke, die als künstlerische, technische, intellektuelle unter der Höhe des

sonst schon Erreichten bleiben, haben doch die Fähigkeit, sich in den
Entwicklungsweg vieler Menschen aufs Wirkungsvollste einzufügen, als Entfal-
ter ihrer latenten Kräfte, als Brücke zu ihrer nächst höheren Station» (Simmel,

251). Dass es keinen absoluten Massstab gibt, um Kulturwerte
gegeneinander aufzurechnen und abzuwägen, sondern dass jedes Objekt neben seiner

Stellung im gesamten Wertgefüge seine Dienlichkeit im Partikulären
haben kann, verschafft einer kleinen Kultur eine für sie unverzichtbare
Behaglichkeit. Der Vergleich mit Grosskulturen ist nicht in jedem Fall obligat.
Was für den internen Gebrauch nützlich, weil für die ästhetische Sensibilität
anregend ist, hat seine Berechtigung, ohne den Vergleich mit Zeugnissen
raffinierterer Welterfahrung antreten zu müssen. Man kalkuliert ja durchaus ein,
dass das eigene Gute schwerlich das allgemein Beste sein kann. So findet man
sich damit ab, dass der grosse Poet und der erfolgreiche Maler im eigenen
Land in der Welt der anderen Nebenfiguren sind und bleiben. Man führt in
kulturellen Dingen gleichsam eine doppelte Buchhaltung. Es bleibt den Eiferern

und den Selbstgefälligen vorbehalten, den heimischen Spatz für den
globalen Paradiesvogel zu halten. Die normale Erwartungshaltung den kulturellen

Eigenbeständen gegenüber ist dies jedenfalls nicht. Handelt es sich doch
auch bei Randgruppen in der Mehrzahl um Menschen, für die Kultur - nach
einer anderen Formulierung Simmeis - bei weitem nicht «das einzige Wert-
definitivum der Seele» ist.

Dennoch gehört ein kultureller Ethnozentrismus zu den Charakteristika
jener Randgruppen, deren Ziel eher die Festigung der Eigenheiten als das

Abschleifen der Unterschiede zum Nachbarn ist. Freilich bricht auch in
diesem Streben nach deutlicher Eigenfärbung und unverwechselbarem Hausgeruch

nicht bloss ein Bedürfnis von Aussenseitern und Randfiguren durch,
sondern etwas höchst Allgemeines, für welches auch nicht ein «Randphilosoph»,

sondern einer aus dem Mittelpunkt avancierter Denkerfahrungen heraus

die schärfste und witzigste Formulierung lieferte, nämlich Schopenhauer
in seinen «Parerga und Paralipomena»: «Die Quelle alles Wohlgefallens ist
die Homogenität. Schon dem Schönheitssinn ist die eigene Species und in dieser

wieder die eigene Rasse, unbedenklich die schönste. Auch im Umgang
zieht jeder den ihm Ähnlichen entschieden vor; sodass einem Dummkopf die
Gesellschaft eines andern Dummkopfs ungleich lieber ist, als die aller grossen
Geister zusammengenommen. Jedem müssen sonach zuvörderst seine eige-

13



nen Werke am besten gefallen, weil sie eben nur der Spiegelreflex seines eigenen

Geistes und das Echo seiner Gedanken sind» (Schopenhauer, 504).

II
Die übliche Differenzierung zwischen «volkskulturellen» und «hochkulturellen»

Lebenszusammenhängen ist auch bei der Bestimmung von Randkulturen

anwendbar. Randkulturen sind in der Regel solche ohne urbane
Zentren. Dies hat Folgen für die kulturelle Eigendynamik. Eine der wichtigsten ist
darin zu sehen, dass man sich zu den eigenen Möglichkeiten eher defensiv als

expansiv verhält, eher uniform als pluralistisch. Dies führt wiederum zu
einem eng gefassten Begriff des Eigenrepertoires. Sowohl inhaltlich wie formal

zwingt man sich so Äusserungsweisen auf, die sich den kollektiven Erwartungen

vorgängig fügen. Die Realität, wirr und interpretationsbedürftig wie

anderswo, erscheint in der Selbstdeutung zwar höchst vertraut, der Veränderung

aber umso merklicher entzogen. Nur jene ihrer Facetten, bei denen sich
identifikatorische Anklammerungen aufdrängen, erfahren die stete Zuwendung

der Kulturschaffenden. Die Phänomene, für die eigene oder erborgte
Deutungsmuster gesucht werden, sind an den zehn Fingern abgezählt, mit
denen man im eigenen Umkreis etwas Nützliches anzustellen vermag. Was

aber nützlich ist, steht nicht beliebig zur Disposition, sondern ist vorgegeben
von Land und Leuten und vom Leben in der vertrauten Welt überhaupt. An
der Verpflichtung, dass Kultur wie der Wein im Psalm «des Menschen Herz
erfreue», wird nicht gerüttelt. Dies schöpft aber ihre Möglichkeiten nur
beschränkt aus.

Robert Muchembled hat eine typologische Abgrenzung der beiden

Strömungen versucht. Wenn wir im Auge behalten, dass Überlappungen zwischen
ländlichen und städtischen Kulturaktivitäten und -bedürfnissen selbstverständlich

sind, dürfen wir - in unserem Fall - ohne Bedenken auf die von ihm
herausgearbeiteten prioritären Orientierungen zurückgreifen. Volkskultur
verarbeitet in direktem Zugriff die Fährnisse des Lebens. Sie trägt, was sie der

Anschauung zuführen will, nicht erst auf Goldgrund auf. Vielmehr bildet sie

streng das düstere Umfeld von Gefahr und Bedrohlichkeit aus, dem sich der
Mensch in der Isolation ausgesetzt weiss. Armut und Krankheit, oft genug
von einfacher Lebensart untrennbar, ergänzen die Unberechenbarkeiten der
äusseren Natur. Naturkatastrophen, auf realen Erfahrungen basierend, spiegeln

aber auch die imaginären wieder, welche dadurch ebenso unvermeidlichschicksalhaft

scheinen. Im Bannkreis unzähmbarer Naturkräfte wird auch
soziale Härte und Brutalität zur gängigen Erwartung. Umso dringlicher
erscheinen Schutz- und Sicherheitsmechanismen. Den zuverlässigsten bilden
die Bande des Blutes: Familie, Verwandtschaft, Dorfsippschaft. Selten löst
einer die Verstrickungen, dank derer er zu den Seinen gehört.

14



Neben diesen Ordnungen der Zugehörigkeit und der sozialen Haft erscheinen

jene des Raumes und der Zeit geradezu locker. Doch auch Raum und Zeit

sorgen für ein rigides Ordnungsgefüge: Tages- und Jahreszyklen gliedern dem

an die äussere Natur Verwiesenen nicht nur den Lebensraum, auch die Rhythmen

von Arbeit und Ruhe, von Mühsal und von Feier sind damit vorgegeben.
Weltanschaulich liefert dieser kalendarisch berechenbare Wechsel des

Naturgeschehens die Deutungskoordinaten für alles Endgültige, das dem Menschen
in seiner Umwelt zustösst. Was beispielsweise aus der Volksliteratur an
Sichtweisen für das Unvermeidliche bekannt ist, weicht kaum von einem
hartnäckigen Schicksalsglauben ab, wenngleich auch der einfache Mensch nicht
ohne die Vorstellung auskommen will, dem Lauf der Dinge sei durch geheime
höhere Macht irgendwie doch beizukommen. Kurz: wo immer uns volkskulturelle

Interpretationsschemata begegnen, erscheint uns die Welt als extrem
geordnet, und zwar keineswegs bloss, weil man diese, wie sie nun einmal ist,
letztlich auch als «in Ordnung» empfindet.

Doch so fatal ist das allgemeine Los nun wieder nicht, dass man in der noch

so geordneten Welt übersehen könnte, dass auch sie Besonderheiten birgt,
wenn man sie intensiv danach absucht. Die Bewertung dessen, worüber man
verfügt, bleibt nicht aus. Auch in Randkulturen müssen Erinnerung und
Erwartung durch Abbildung und Einbildung aufgearbeitet werden. Es ist
selbstverständlich, dass dabei ein Gefälle entsteht zwischen den Objekten, in
welchen man seiner selbst mit Wohlgefallen oder mit Widerwillen ansichtig
wird. Zur Volkskultur gehört, dass man die höchste Repräsentativität
gewöhnlich nicht einem von einem Individuum geschaffenen Kulturobjekt
zuerkennt, sondern diese in einem kollektiven Erzeugnis vermutet. Diese

Superiorität des Kollektiven vor dem Individuellen hat ihre Wurzeln in der

Ideologie der Volkspoesie. Von Herder und den Frühromantikern angeregt,
verbindet sie sich im Lauf des 19. Jahrhunderts mit nationalpolitischem
Gedankengut und treibt um die Jahrhundertwende gerade in den Randzonen
europäischer Kultur höchst seltsame Blüten. Der bündnerische Raum hat in
Caspar Decurtins (1855-1916) wohl den prominentesten Sammler und Deuter
volkskultureller Materialien gefunden. Seine jetzt wieder im Reprint erhältliche

13bändige «Rätoromanische Chrestomathie», die neben einer Auswahl
aus dem belletristischen Schrifttum vor allem Dokumente der sogenannten
Oralliteratur aufnimmt, belegt sehr eindrücklich den hohen Stellenwert
«kollektiver» Dokumente, wie immer man deren Entstehung im einzelnen deutet.

Schlagartig wird die Geisteshaltung durchsichtig, die den Selbstfindungs-
prozess einer kleinsprachlichen Randkultur prägt, wenn wir einige Stellen aus
den Begleittexten von Decurtins zur Kenntnis nehmen: «Uralten Stammes,
kecken Geistes, starken Leibes, mutigen Herzens, blickt dieses Volk siegessicher

in die Gefahr und weicht nicht, wenn die Lawine herabdonnert und die

15



Ströme verheerend über ihr Bett zu treten suchen. Diesem ehernen
Volksstamm geht über alles die Freiheit und von diesem stolzen Geiste reden die
Trümmer der Burgen, helleuchtend im Abendsonnenstrahl» (Decurtins, VII).
Sehen wir hier einmal von der emphatischen Sprache ab, bleibt immer noch
festzustellen, dass Decurtins als den Träger der überlieferten Texte das Bild
eines Heldenvolkes evoziert, das zur Realgeschichte Graubündens in arg
schiefem Verhältnis steht. Obwohl Decurtins Handschriften zur Verfügung
hatte, die in der Regel durchaus mit den Namen ihrer Besitzer, Verfertiger
oder Kopisten versehen waren, zieht er es vor, die Dokumente zu anonymisieren

und sie dem Volk zuzuschreiben. An einer anderen Stelle spricht Decurtins
offen davon, dass grosse Teile des rätoromanischen literarischen Korpus
fremdbeeinflusst sind. Dennoch verzichtet er gerade beim Kollektiv nicht auf
den Anspruch besonderer Originalität: «Während die meisten Werke unserer
Literatur mehr oder weniger <exotisch> sind (d.h. von aussen beeinflusst),
zeigt sich in unseren Märchen, Sagen, in einigen Volksdramen wie in der
Passion, dem Strafgericht und vor allem im Volkslied der Charakter unseres
Volkes in seiner Originalität, sauber und unberührt» (Decurtins, 291). Auf
Goethes Wort vom «kecken Wurf des Volksliedes» sich abstützend, idealisiert
Decurtins: «Im Volkslied sehen wir dem Volk ins Herz, wir hören dieses schlagen,

wir hören das Lachen und Weinen des Volkes» (292). Und er wiegt sich
angesichts der Sammlung rätoromanischer Volkslieder in der Wunschvorstellung,

die Goethe in seiner Rezension von «Des Knaben Wunderhorn»
erweckte: «Von Rechtswegen sollte dieses Büchlein in jedem Hause, wo frische
Menschen wohnen, am Fenster, unterm Spiegel oder wo sonst Gesang- und
Kochbücher zu liegen pflegen, zu finden sein, um aufgeschlagen zu werden in
jedem Augenblick der Stimmung oder Unstimmung, wo man denn immer
etwas Gleichtönendes oder Anregendes fände» (zitiert bei Decurtins, 293).
Wir wissen heute, dass es gerade im Bereich der Volkslieder bei den Rätoromanen

um die Originalität besonders schlecht steht, ja dass kaum etwas zu finden
ist, wofür nicht ein anderssprachiges Vorbild beizubringen wäre. Das Wort
«original» stand Ende des letzten Jahrhunderts (und noch eine gute Weile
danach) in überaus hohem Kurs, und wehe, einer hätte es gewagt, an dieser
kollektiven Originalität Zweifel anzumelden. Decurtins wehrte kulturelle
Orientierungen an fortgeschritteneren Modellen instinktiv ab, hielt sie für
eine Gefährdung dessen, was auf eigenem Boden erwachsen war. «Die Blume
des Volkes ist sein Lied Müssen wir Rätoromanen nicht unsere Blumen
sammeln, bevor die Sonne einer nivellierenden Kultur sie austrocknen und
hinsterben lässt» (293). Solange man bei den Erzeugnissen des Kollektivs
blieb, war auch vor dem Vergleich mit Nachbarkulturen nicht zu zittern: «Die
Volkstradition ist bei uns so schön und so reich, so vielfältig und so interessant
wie bei viel grösseren Literaturen» (321). Dies klang anders, und für den

16



Eigengebrauch zweckdienlicher, als man es sonst zu hören bekam. Auch
neugierige Gelehrte, Spezialisten für Sprachen und Völker, die im Laufe des

19. Jahrhunderts das Gebiet der Rätoromanen besuchten, äusserten sich zu
den vorfindbaren Zeugnissen nicht immer in der wohlgefälligen und
gewünschten Manier. Selbst Joseph Görres, der ein grosser Experte auf dem
Gebiet der Volksliteratur werden sollte, machte da keine Ausnahme. Von
einer Reise durch die Schweiz berichtete er über seine Erfahrungen mit den
Rätoromanen am 21. Juli 1820 aus Bellinzona an seine Familie: «Sie haben
nicht die Freisinnigkeit der Italiener, aber dafür auch nicht die meisten ihrer
Laster, doch sollen sie da, wo sie in eine gewisse Kultur hineingekommen
auch nicht viel taugen» (Görres, II 340).

Tempi passati, so könnte man denken, und dass heute alles anders sei. Doch
vor der Versuchung, dem Kollektiv-Erwarteten auch im künstlerischen Schaffen

vor dem Individuell-Gestalteten den Vorzug zu geben, ist man bis heute
nicht gefeit. Ein zweites Beispiel mag dies belegen: Andri Peer (1921-1985)
kann als derjenige unter den rätoromanischen Schriftstellern gelten, der im
Bereich der Lyrik über vierzig Jahre hinweg gesucht hat, die Erwartungen
traditioneller Gedichteleser zu sprengen und die lyrische Sensibilität seiner
Landsleute für Erfahrungen zu öffnen, wie sie die gesamteuropäische lyrische
Avantgarde unseres Jahrhunderts spiegelt. Es ist ihm da in Ton und
Stimmung, in der Wahl der Bilder und der kühnen Wendungen ganz Erstaunliches
gelungen; jedenfalls hat er wie kein zweiter den Beweis geliefert, dass auch
eine Kleinsprache mit einer bescheidenen Gebrauchslyriktradition das
beziehungsreiche Spiel mit der Sprache und den Rhythmen nicht ausschliesst.
Ähnliches lag ihm wohl mit der künsterlischen Prosa im Sinn. Doch lässt sich

gerade da sehr genau beobachten, wie schwer es fällt, die Erzählschemata der
Tradition aufzubrechen und jener Art von individueller Welterfahrung zum
Ausdruck zu verhelfen, die wohl allein das Signum moderner literarischer
Prosa ist. Es gibt einen interessanten Text von Peer, an welchem man das

Scheitern des Individuums im Sog jenes traditionellen Berichtens Stück um
Stück verfolgen kann. Er trägt den Titel «Fastens»: das sind jene Gleitbahnen
in den Wäldern, in denen die Waldarbeiter die Holzstämme zu Tal befördert
haben, man nennt sie auch «Holzriesen» oder «Runsen» in der
Berufssprache. Es ist ein stark autobiographisch gefärbter Bericht: die Leidenschaft
und die Geschicklichkeit von Vater Peer als Holzfäller werden uns vorgeführt
aus der Optik des Sohnes, der ihm zur Mittagszeit das Essen in den Wald
bringt. Peer leitet diese Schilderung mit der ersten ihm verfügbaren Erinnerung

ein: «Das erste, woran ich mich erinnere: dass meine Grossmutter mir
einen Spiegel in die Hand gab, damit ich einschlafe, einen runden Taschenspiegel

mit einer Rückseite aus Knochen oder etwas ähnlichem, und worauf
eine Stadt mit Türmen und einem Fluss abgebildet war, eine schöne deutsche

17



Stadt in Farben, vielleicht Köln oder Frankfurt, die ich anschaute und
anschaute, ohne zu bemerken, dass sich der Schlaf barfüssig näherte ...» (Peer,
145). Stichwortartig werden weitere Kindheitserinnerungen angefügt, die in
die Schilderung der Welt seines Vaters als Holzfäller einmünden. Die
Lichtqualitäten des Waldes werden evoziert, die Laute, die Gerüche. Der
Arbeitsvorgang wird Phase um Phase beobachtet, das Können bestaunt, die Mühe
und der Schweiss, die der Beruf bei aller Geschicklichkeit erfordert. Durst und
Hunger werden beschrieben und die Lust an der Sättigung in der Mittagsrast.
Der Knabe beobachtet den Schwerarbeiter bei seinem Mittagsschlaf und wie
dieser danach an die Arbeit zurückkehrt, Zwiesprache mit den Bäumen
haltend, die er fällen wird. Wenn der Junge ins Dorf zurückkehrt, verlässt er
einen fast magischen Bereich, in welchem der Zusammenhang von Arbeit,
Lebenserhalt und Fürsorge zur Natur für ihn unvergesslich aufleuchtete.

Was trotz aller biographischen und autobiographischen Ausrichtung diesen

Text «belastet», ist die eindeutige Dominanz dessen, was man das
«ethnographische Interesse» nennen könnte. Es geht zu Lasten des «Psychographi-
schen». Streckenweise liest sich Peer so, als wetteifere er in der Sachkunde
und in der Heimatkunde mit dem «Dicziunari Rumantsch Grischun», jener
Sprach- und Sachenzyklopädie, in der man sonst das Einschlägige zu
«Fastens» nachliest. Und dies stösst Peer zu, obwohl er so vielversprechend mit
ganz privaten Erlebnissen einsetzt. Doch das erlebende Ich wird im Lauf der

Erzählung immer schemenhafter. Selbst in Texten, die aus der Innenwelt des

Autors anheben, verflüchtigt sich das Ich immer mehr zugunsten des Sachbereiches.

Der Trugschluss solchen Schreibens besteht in der Annahme, Realität
sei an sich so interessant und schildernswert, dass sie ohne die Brechung durch
das Subjekt auskomme. Man kann darüber spekulieren, welches die Ursachen

für diesen Irrtum sind. Denkbar ist es, dass der Versuch, eine Welt für die
Erinnerung zu retten, die die Zeit längst ausser Kurs gesetzt hat, das Subjekt
dazu führt, sich blind an die Sache auszuliefern. Anstatt dass die Erfahrung
des Verlustes die individuelle Antwort schärft, löscht es sie aus. Darf man es so

erklären, dass so zahlreiche Texte von kleinen Literaturen um soviel sachkundiger

als ichkundig sind?
Doch kommen wir zum Schluss. Die Rangordnungen, die aus Randpositionen

gegenüber den kulturellen Eigenbeständen entstehen, brauchen sich nicht
zu decken mit den hierarchischen Stufungen, die sich innerhalb einer Urbanen
Kultur entwickelt haben. Man muss freilich bedenken, dass heute in unseren
Kreisen kaum mehr jemand seine kulturellen Orientierungen allein von den
Rändern her bezieht. Randkulturen halten dem modernen Menschen ihr
Sinnpotential nur noch komplementär zur Verfügung. Sie sind historische
Varianten der Lebensgestaltung, die allerdings nicht frei zur Disposition stehen.
Wer es versuchen wollte, fände sich Lebensformen gegenüber, die versteinert

18



und nicht mehr aufzuweichen sind. Ein Selektions- und Anverwandlungspro-
zess ist erforderlich, dem jedenfalls die Bequemlichkeit des Hineinschlüpfens
abgeht.

Die Perspektiven von Randkulturen möchte ich mit zwei Äusserungen von
Nietzsche und Herder andeuten: In «Menschliches, Allzumenschliches» lesen

wir: «Unsere gesellschaftliche Ordnung wird langsam wegschmelzen, wie es

alle früheren Ordnungen getan haben, sobald die Sonnen neuer Meinungen
mit neuer Glut über die Menschen hinleuchteten. Wünschen kann man dies

Wegschmelzen nur, indem man hofft: und hoffen darfman vernünftigerweise
nur, wenn man sich und seinesgleichen mehr Kraft in Kopf und Herz zutraut
als den Vertretern des Bestehenden. Gewöhnlich also wird diese Hoffnung
eine Anmassung, eine Überschätzung sein» (Nietzsche, 1668). Wer bedenkt,
wieviel an natürlichen Gegebenheiten und Bedingungen weggeschmolzen ist,
dem Randkulturen ihre Entfaltung verdanken, kommt ohne anmassende

Hoffnung nicht aus. Zwar ist heute nicht die Motivation für partikuläre
Lebenshaltungen dahin, aber die konkreten Verankerungen dafür sind kaum
mehr vorhanden. Wenn wir den Fall des Rätoromanischen bedenken: die
Aussicht, in geschützter Isolation sprachliche Eigenheiten zu kultivieren, ist nicht
nur schlecht, sie lockt auch keinen vernünftigen Menschen mehr. Was also als

rätoromanische Kultur galt und gilt, muss zu seiner jetzigen Verwendbarkeit
gleichsam aus der Verabsolutierung des sprachlichen Aspektes herausgelöst
und in moderne Lebenszusammenhänge zurückübersetzt werden. Nicht die
traditionelle rätoromanische Kultur kann also darüber Auskunft geben,
welches Leben wir heute führen können, sondern das Leben, das wir führen wollen,

entscheidet, welche Art von rätoromanischer Kultur noch möglich ist.
Welche Teile dieses Lebens bringen wir im Medium einer Partikularsprache
zur Darstellung, und welcher Revision allgemein gültiger Rangordnungen
und Prioritäten setzen wir uns damit aus - das ist eigentlich die Frage, welche
die Rätoromanen und ihre Nachbarn im bündnerischen Raum zu beantworten

haben.
Die zweite, wie mir scheint bedenkenswerte Überlegung stammt aus Herders

«Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit»: «Sind also die
Zeiten nicht geordnet, wie die Räume geordnet sind? Und beide sind ja die

Zwillinge eines Schicksals. Jene sind voll Weisheit, diese voll scheinbarer

Unordnung; und doch ist offenbar der Mensch dazu geschaffen, dass er
Ordnung suchen, dass er einen Fleck der Zeiten übersehen, dass die Nachwelt auf
die Vergangenheit bauen soll; denn dazu hat er Erinnerung und Gedächtnis.
Und macht nun nicht eben dies Bauen der Zeiten auf einander das Ganze

unsres Geschlechts zum unförmlichen Riesengebäude, wo Einer abträgt, was
der Andre anlegte, wo stehen bleibt, was nie hätte gebaut werden sollen, und
in Jahrhunderten endlich Alles ein Schutt wird, unter dem, je brüchiger er ist,

19



die zaghaften Menschen desto zuversichtlicher wohnen?» (Herder, 47). Es

gibt keinen Zweifel darüber, dass jenen, die sich dafür entscheiden, dem Verfall

und dem Schutt zu wehren, der die Randzonen der modernen Zivilisation
mehr befallen hat, als die Augen vieler Stadtbewohner zu sehen vermögen,
nichts anderes bleibt, als «das zuversichtliche Wohnen im Brüchigen».
Bequem ist dies gewiss nicht, doch der Versuch ist nicht sinnlos, solange die Aussicht

da ist, dass auch vom Rand her ein Teil der Schönheit dieser Welt
aufscheinen kann. Niemand wird sich für das einsetzen, was wir eine «bedrohte
Kultur» nennen, wenn er vor Schutt und Staub und Verfall kein Licht und
keine Farbe mehr zu sichten vermag. Denn Kultur hat unverzichtbar zugleich
die Schönheit und die Erbärmlichkeit des Lebens zur Darstellung zu bringen.
Die Erbärmlichkeit allein ist auch dem modernen Menschen, ob im Zentrum
oder am Rand, nicht zumutbar.

Zitierte Literatur
Caspar Decurtins, Rätoromanische Chrestomathie, Band XII, Erlangen 1919; Reprintausgabe,

Chur 1984.
Dicziunari Rumantsch Grischun, Band 6, Societa Retorumantscha, Winterthur 1973-1978.
Joseph Görres, Ausgewählte Werke und Briefe, hrsg. v. Wilhelm Schellberg, München 1911.
Johann Gottfried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, Werke Bd. 9, hg.

v. Heinrich Düntzer, Berlin o. J.

Johan Huizinga, Homo Ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel, rowohlts deutsche enzyklo-
pädie, Reinbek 1956.

Immanuel Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht (1784),
Akademieausgabe Bd.VIII, Berlin 1968.

Robert Muchembled, Culture populaire et culture d'élite dans la France moderne, Paris 1978.
Friedrich Nietzsche, Werke in drei Bänden, hg. v. Karl Schlechta, München 1966.

Andri Peer, Fastens, Ord: Sün fanestra, raquints per la giuventüna, Ediziun dalla Uniun dals

Grischs, Samedan 1980.

Arthur Schopenhauer, Parerga und Paralipomena, Zürcher Ausgabe, Diogenes Verlag, Zürich
1977.

Georg Simmel, Der Begriff und die Tragödie der Kultur, in: Philosophische Kultur. Gesammelte
Essays, Potsdam 1923.

20


	Randordnungen - Rangordnungen : zum Erscheinungsbild marginaler Kulturen

