Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 45 (1986)

Artikel: Randordnungen - Rangordnungen : zum Erscheinungsbild marginaler
Kulturen

Autor: Camartin, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883102

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

22. Generalversammlung der SPG /
22¢ Assemblée générale de la SSP

Studia Philosophica 45/1986

ISO CAMARTIN

Randordnungen - Rangordnungen

Zum Erscheinungsbild marginaler Kulturen

I

Durch Vergleichen wird erkannt und verkannt. In Fragen der Kunst ist
Mass zu nehmen am Hdéchsten, das verfiigbar ist. Es bekdme einer Kultur
schlecht, wiirde sie sich nicht auf das Aussergewo6hnliche, Uberdurchschnitt-
liche ausrichten. Was in Hochkulturen méglich und wirklich ist, wird unver-
meidbar auch zur Richtschnur fiir Randkulturen. Nur vermdégen diese den
dort geweckten Erwartungen selten zu entsprechen. Sie bilden ihrerseits ein
Geriist von Wertordnungen und Hierarchievorstellungen fiir kulturelle Tat-
bestdnde aus, welches sowohl abgeschaut und imitiert, als auch fiir die eige-
nen Belange zurechtgebogen ist. Kann dennoch in solcher Nachahmung des
Fremden und solcher Sorge ums Eigene ein kulturelles Schaffen méglich sein,
das die Wiinsche des Individuums nicht ganz den Bediirfnissen des kleinen
Kollektivs unterordnet? Dieser Frage gehen die folgenden Uberlegungen
nach.

Immanuel Kant hat in seiner Schrift «Idee zu einer allgemeinen Geschichte
in weltbiirgerlicher Absicht» (1784) einen Grundsatz formuliert, der hier als
Einstieg dienen mag: «Das Mittel, dessen sich die Natur bedient, die Ent-
wickelung aller ihrer Anlagen zu Stande zu bringen, ist der Antagonism der-
selben in der Gesellschaft, so fern dieser doch am Ende die Ursache einer
gesetzmassigen Ordnung derselben wird. Ich verstehe hier unter dem Antago-
nism die ungesellige Geselligkeit der Menschen, d.i. der Hang derselben in
Gesellschaft zu treten, der doch mit einem durchgéngigen Widerstande, wel-
cher diese Gesellschaft bestindig zu trennen droht, verbunden ist» (Kant, 20).
Diese Satze sind fiir das Denken ein biegsames Sprungbrett. Kant selbst suchte
mit ihnen den Widerspruch zu umschreiben, dass der Mensch sich gleichzeitig
zusammentun («vergesellschaften»)und absondern («vereinzelnen»)mochte.

Korrespondenzadresse: Prof.Dr. Iso Camartin, Predigerplatz 18, CH-8001 Ziirich



Klug hat es die Natur eingerichtet: sie reisst den zu Bequemlichkeit und Untéi-
tigkeit neigenden Menschen aus der Selbstgeniigsamkeit heraus, stachelt ihn
an, «durch Ehrsucht, Herrschsucht oder Habsucht sich einen Rang unter sei-
nen Mitgenossen zu verschaffen, die er wohl nicht leiden, von denen er aber
auch nicht lassen kann», und bringt ihn so dazu, die «ersten wahren Schritte
aus der Rohigkeit zur Cultur» zu tun. Kant, sonst nicht gerade der Anwalt von
Streit und Hader, gelangt hier zu einer iiberraschenden Schlussfolgerung:
«Dank sei also der Natur fiir die Unvertragsamkeit, fiir die missgiinstig wett-
eifernde Eitelkeit, fiir die nicht zu befriedigende Begierde zum Haben oder
auch zum Herrschen! Ohne sie wiirden alle vortrefflichen Naturanlagen in der
Menschheit ewig unentwickelt schlummern. Der Mensch will Eintracht; aber
die Natur weiss besser, was fiir seine Gattung gut ist: sie will Zwietracht» (21).

Unter den vielen Deutungen, die im Verlauf der Denkgeschichte fiir das
Entstehen von Widerspriichen im einzelnen und in der Gesellschaft versucht
wurden, ist dies eine der liebenswiirdigeren. Sie gestattet uns, von unserer
«ungeselligen Geselligkeit» nicht zu unfreundlich zu denken, ja den Hang zu
Habseligkeiten nach eigenem Gusto geradezu als Antrieb zu kulturellen Akti-
vititen verstehen zu diirfen. Natiirlich wird sich ein Kulturhistoriker mit die-
ser etwas grossziigigen anthropologischen Deutung nicht restlos zufriedenge-
ben. Er wird sich weiterhin an der Vorstellung orientieren, dass die eigentliche
Grundlage fiir den Antagonismusin der Gesellschaft faktische und auch bloss
behauptete Unterschiede zwischen den Menschengruppen sind, Unter-
schiede, die sich herausbilden aufgrund der ethnischen Herkunft, der religio-
sen Praktiken, der sprachlichen Eigenart, des 6konomischen Status, der
tradierten Lebensformen, aber auch bloss aufgrund eines geographischen
Raumes, den eine bestimmte Gruppe als ihr zugehorig empfindet. Grenzen
nach aussen und Abgrenzungen nach innen gehéren unverzichtbar zum Auf-
bau alles dessen, was je den Charakter der Eigenstédndigkeit fiir sich beanspru-
chen soll, und so ist es denn auch gar nicht weiter verwunderlich, dass dort, wo
reale Unterschiede zu keiner deutlichen Markierung und keinem sicheren Ab-
stand fiihren, fiktive auszuhelfen haben. Im Bediirfnis, etwas eigenes zu
haben, es mit niemandem als mit Seinesgleichen teilen zu miissen, findet die
Waurzel fiir jene «ungesellige Geselligkeit», von der Kant sprach, wohl ihren
sichersten Halt. Lebensrdumliche Ndhe und Bedradngnis fithren zu einer
besonderen Erfingungsgabe fiir Differenzmarkierungen. Benachbarte Dor-
fer, die strukturell betrachtet einander aufs Haar gleichen, sind in den Augen
ihrer Bewohner doch verschieden wie Tag und Nacht, und ein in den unter-
schiedlichsten Kulturen verbreiteter Argwohn nimmt an, dass gerade im
Nachbardorf alle Fusskranken der Volkerwanderung sich ansiedelten, wih-
rend im eigenen Dorf man seit unvordenklichen Zeiten immer unter sich war.
Man braucht diesen Eigenstdndigkeitswahn nicht bloss als eine jener Illusio-

10



nen zu deuten, ohne die die Menschen nicht auszukommen scheinen. Es ldsst
sich dieses Phdnomen auch positiver verstehen, ganz im Sinne jener Einrich-
tung der Natur, die Zwietracht will, um alle ihre Anlagen zu entwickeln. Alle,
da wéaren wir heute vielleicht etwas zuriickhaltend, aber mehr Anlagen als
denkbar, voraussagbar und fiir ein gewohnliches Leben hinldnglich sind:
soweit liesse sich wohl immer noch mit Kant argumentieren. Wir wiirden es
heute freilich anders sagen, etwa mit den Worten des Soziologen Tom McFeat:
«Groups are what culture uses to produce more culture», der Gedanke bliebe
jedoch der Kantischen Erkenntnis treu, dass die Inkommensurabilitdt und
nicht die Gleichheit der Interessen die Vorbedingung einer reichlich ausgestat-
teten «INatur» ist.

Wenn wir uns nun einem konkreten Kulturraum zuwenden, ndmlich dem
biindnerischen, so scheint dieses Gebiet aus geographischen, wirtschaft-
lichen, konfessionellen und sprachlichen Gegebenheiten geradezu pradesti-
niert, den Zwang zur ungeselligen Geselligkeit sich entfalten zu lassen. Ich
mdochte hier nicht einen Exkurs zur biindnerischen Kulturgeschichte einschal-
ten, der diesen Diversifizierungsprozess als plausibel, ja geradezu als die logi-
sche Konsequenz fiir eine kulturelle Selbstfindung innerhalb dieses gegebenen
Raumes suggeriert. Vielmehr mdchte ich an dieser Stelle daran erinnern, dass
unter den Bedingungen historisch tradierter Vielfalt die einzelne Gruppe in
erster Linie nicht etwas anderes produzieren moéchte als alle anderen; ihr Ziel
ist in der Regel vielmehr, dasselbe wie alle anderen zu tun, freilich innerhalb
eigener Vorbedingungen und Voraussetzungen. Der Nachahmungstrieb ist
nicht weniger ausgebildet als der Stolz, etwas eigenes zu sein, und die aller-
letzte Sorge ist, des Plagiats bezichtigt zu werden, so sicher ist man seiner eige-
nen Handschrift. Man darf nicht iibersehen, dass die Antriebe zu kultureller
Tatigkeit auch in kleinen Randkulturen nicht anders als in Grosskulturen
sind. Geht man beispielsweise von einer kulturgenetischen Theorie wie jener
aus, die Johan Huizinga in seinem «Homo Ludens» entwickelt hat, so lassen
sich alle dort beniitzten Kategorien plausibel auch auf Randgruppenkulturen
anwenden: denn auch da herrschen das Bediirfnis, sich zu messen mit den
Konkurrenten, die Lust an der Verstellung und Anverwandlung ans Fremde,
das Spiel mit dem Zufall und die Flucht aus dem Niichternen ins Rauschhafte.
Vor allem manifestiert sich aber in grossen wie in kleinen Kulturen das Bediirf-
nis, Bedeutendes zu bewahren und weiterzugeben. Eine Gruppe, die sich von
anderen vor allem durch eine eigene Sprache unterscheidet, erfindet in der
Regel tiberhaupt keine neuen Kulturwerte, sie gerdt aber gegeniiber allem,
was als Kulturprodukt eigener oder fremder Herkunft in ihren Umkreis féllt,
unter unvermeidlichen Artikulationsdruck. Sie braucht Werte zwar nicht
eigens zu erfinden, aber sie muss diese fiir sich neu formulieren, will sie je
daran eigenen Anteil haben. Das heisst — kritisch formuliert —: der «Mehr-

11



wert» solcher kultureller Téatigkeit besteht sehr hdufig nicht in der Vermeh-
rung des objektiven Wertes bestimmter Kulturprodukte, sondern ist oft nur
eine Umprigung in «die eigene Wahrung», deren Kurs offiziell sehr viel nied-
riger notiert sein kann als jener der Ausgangsform. Dies sei deutlich gesagt,
um den Verdacht auszurdumen, Andersheit an sich gelte hier schon als kul-
tureller Gewinn.

Um die Vorbedingungen kultureller Tétigkeit unmissverstdndlich zu signa-
lisieren, mochteich einen zweiten Philosophen als Kronzeugen anfiihren. Aus
Georg Simmels Aufsatz «Der Begriff und die Tragodie der Kultur», einem -
wie mir scheint - immer noch uniiberholten Dokument spekulativer Kultur-
analyse, seien zwei Uberlegungen eingefiihrt. Zunéchst ist festzuhalten, dass
der Trdager von Kulturwerten zwar das einzelne Subjekt ist, dass aber erst in
der Orientierung an objektiven Sachwerten Kultur entstehen kann. Es ist
nicht damit getan, dass eine Gruppe iiber eine iiberproportionale Menge fin-
diger Kopfe («Seelen» - in Simmelscher Terminologie) verfiigt, die Gewahr
fiir den eigenen kulturellen Rang bietet. Vielmehr entsteht Kultur, die auch
objektiv als solche fassbar wird, erst in der Zuwendung des Subjekts an sach-
lich Vorfindbares, dem dieses Subjekt gleichsam neben dem bereits vorhande-
nen Sachwert noch zu einem «Seelenwert» verhilft. «Ihr (sc. der Kultur) spezi-
fischer Sinn ist nur da erfiillt, wo der Mensch in jene Entwicklung etwas, das
ihm &dusserlich ist, einbezieht, wo der Weg der Seele iiber Werte und Reihen
geht, die nicht selbst subjektiv seelisch sind. Jene objektiv geistigen Gebilde:
Kunst und Sitte, Wissenschaft und zweckgeformte Gegenstdande, Religion
und Recht, Technik und gesellschaftliche Normen - sind Stationen, iiber die
das Subjekt gehen muss, um den besonderen Eigenwert, der seine Kultur
heisst, zu gewinnen» (Simmel, 240). In Kleinkulturen macht sich nun eine
Tendenz bemerkbar, Disproportionen zwischen dem Sachwert und dem Kul-
turwert eines Gebildes nur sehr unscharf wahrzunehmen, hiufig sogar das
auch schon fiir kulturell relevant zu halten, was Erzeugnis und Ergebnis reiner
Sachzwéange ist. Banalitit wirkt weniger storend, wenn sie in einer Art einher-
schreitet, die als unverwechselbar gilt, und bestiinde die Annahme solcher
Unverwechselbarkeit auch nur in der sehr zufilligen Tatsache, dass ihre
sprachliche Form nur wenigen Menschen geldufig ist. Da die Realitédt schon
in der unmittelbar wahrgenommenen Form ein differenzierendes Merkmal
aufweist, féllt ihre Anverwandlung durch das Subjekt als erlésslich dahin,
und am Ende gilt als Kultur auch alles Grobschldchtige, das dumpfe, jedoch
eifrige Sammlerseelen zusammenhdufen. Der Glaube, dass alles, was Eigen-
priagung hat, nicht nutzlos und iiberfliissig sein kann, ist in kleinen Kulturen
weit verbreitet, ohne dadurch an Glaubwiirdigkeit zu gewinnen.

Man muss allerdings bedenken, dass Kultur eine Wahrnehmungsform von
Realitét ist, die nicht abgel6st von den konkreten Bediirfnissen der Wahrneh-

12



menden sein kann. Wenn ihr eigentliches Ziel auch mehr in der Relativierung
alsin der Affirmation gegebener Verhiltnisse vermutet werden darf: eine Kul-
tur, in der eine bestimmte Menschengruppe nicht zu einer so getreuen wie ent-
larvenden Spiegelung ihrer selbst geldnge, ware doch von bloss zweifelhaftem
Nutzen. Auch hier gibt uns Simmel den entscheidenden Hinweis: «Vielerlei
Werke, die als kiinstlerische, technische, intellektuelle unter der Hohe des
sonst schon Erreichten bleiben, haben doch die Fahigkeit, sich in den Ent-
wicklungsweg vieler Menschen aufs Wirkungsvollste einzufiigen, als Entfal-
ter ihrer latenten Kréfte, als Briicke zu ihrer ndchst hoheren Station» (Sim-
mel, 251). Dass es keinen absoluten Massstab gibt, um Kulturwerte gegen-
einander aufzurechnen und abzuwigen, sondern dass jedes Objekt neben sei-
ner Stellung im gesamten Wertgefiige seine Dienlichkeit im Partikuldren
haben kann, verschafft einer kleinen Kultur eine fiir sie unverzichtbare Be-
haglichkeit. Der Vergleich mit Grosskulturen ist nicht in jedem Fall obligat.
Was fiir den internen Gebrauch niitzlich, weil fiir die dsthetische Sensibilitat
anregend ist, hat seine Berechtigung, ohne den Vergleich mit Zeugnissen raffi-
nierterer Welterfahrung antreten zu miissen. Man kalkuliert ja durchaus ein,
dass das eigene Gute schwerlich das allgemein Beste sein kann. So findet man
sich damit ab, dass der grosse Poet und der erfolgreiche Maler im eigenen
Land in der Welt der anderen Nebenfiguren sind und bleiben. Man fiihrt in
kulturellen Dingen gleichsam eine doppelte Buchhaltung. Es bleibt den Eife-
rern und den Selbstgefélligen vorbehalten, den heimischen Spatz fiir den glo-
balen Paradiesvogel zu halten. Die normale Erwartungshaltung den kulturel-
len Eigenbestdanden gegeniiber ist dies jedenfalls nicht. Handelt es sich doch
auch bei Randgruppen in der Mehrzahl um Menschen, fiir die Kultur - nach
einer anderen Formulierung Simmels - bei weitem nicht «das einzige Wert-
definitivum der Seele» ist.

Dennoch gehort ein kultureller Ethnozentrismus zu den Charakteristika
jener Randgruppen, deren Ziel eher die Festigung der Eigenheiten als das
Abschleifen der Unterschiede zum Nachbarn ist. Freilich bricht auch in die-
sem Streben nach deutlicher Eigenfarbung und unverwechselbarem Hausge-
ruch nicht bloss ein Bediirfnis von Aussenseitern und Randfiguren durch,
sondern etwas hochst Allgemeines, fiir welches auch nicht ein «Randphilo-
soph», sondern einer aus dem Mittelpunkt avancierter Denkerfahrungen her-
aus die scharfste und witzigste Formulierung lieferte, ndmlich Schopenhauer
in seinen «Parerga und Paralipomena»: «Die Quelle alles Wohlgefallens ist
die Homogenitét. Schon dem Schonheitssinn ist die eigene Species und in die-
ser wieder die eigene Rasse, unbedenklich die schoénste. Auch im Umgang
zieht jeder den ihm Ahnlichen entschieden vor; sodass einem Dummkopf die
Gesellschaft eines andern Dummkopfs ungleich lieber ist, als die aller grossen
Geister zusammengenommen. Jedem miissen sonach zuvorderst seine eige-

13



nen Werke am besten gefallen, weil sie eben nur der Spiegelreflex seines eige-
nen Geistes und das Echo seiner Gedanken sind» (Schopenhauer, 504).

II

Die iibliche Differenzierung zwischen «volkskulturellen» und «hochkultu-
rellen» Lebenszusammenhingen ist auch bei der Bestimmung von Randkul-
turen anwendbar. Randkulturen sind in der Regel solche ohne urbane Zen-
tren. Dies hat Folgen fiir die kulturelle Eigendynamik. Eine der wichtigsten ist
darin zu sehen, dass man sich zu den eigenen Moglichkeiten eher defensiv als
expansiv verhélt, eher uniform als pluralistisch. Dies fiihrt wiederum zu
einem eng gefassten Begriff des Eigenrepertoires. Sowohl inhaltlich wie for-
mal zwingt man sich so Ausserungsweisen auf, die sich den kollektiven Erwar-
tungen vorgingig fiigen. Die Realitét, wirr und interpretationsbediirftig wie
anderswo, erscheint in der Selbstdeutung zwar hochst vertraut, der Verdande-
rung aber umso merklicher entzogen. Nur jene ihrer Facetten, bei denen sich
identifikatorische Anklammerungen aufdriangen, erfahren die stete Zuwen-
dung der Kulturschaffenden. Die Phidnomene, fiir die eigene oder erborgte
Deutungsmuster gesucht werden, sind an den zehn Fingern abgezdhlt, mit
denen man im eigenen Umkreis etwas Niitzliches anzustellen vermag. Was
aber niitzlich ist, steht nicht beliebig zur Disposition, sondern ist vorgegeben
von Land und Leuten und vom Leben in der vertrauten Welt iiberhaupt. An
der Verpflichtung, dass Kultur wie der Wein im Psalm «des Menschen Herz
erfreue», wird nicht geriittelt. Dies schopft aber ihre Moglichkeiten nur
beschriankt aus.

Robert Muchembled hat eine typologische Abgrenzung der beiden Stroé-
mungen versucht. Wenn wir im Auge behalten, dass Uberlappungen zwischen
ldndlichen und stddtischen Kulturaktivititen und -bediirfnissen selbstver-
standlich sind, diirfen wir - in unserem Fall - ohne Bedenken auf die von ihm
herausgearbeiteten prioritdren Orientierungen zuriickgreifen. Volkskultur
verarbeitet in direktem Zugriff die Fdhrnisse des Lebens. Sie tragt, was sie der
Anschauung zufiihren will, nicht erst auf Goldgrund auf. Vielmehr bildet sie
streng das diistere Umfeld von Gefahr und Bedrohlichkeit aus, dem sich der
Mensch in der Isolation ausgesetzt weiss. Armut und Krankheit, oft genug
von einfacher Lebensart untrennbar, ergdnzen die Unberechenbarkeiten der
dusseren Natur. Naturkatastrophen, auf realen Erfahrungen basierend, spie-
geln aber auch die imaginaren wieder, welche dadurch ebenso unvermeidlich-
schicksalhaft scheinen. Im Bannkreis unzdhmbarer Naturkréfte wird auch
soziale Harte und Brutalitit zur géngigen Erwartung. Umso dringlicher
erscheinen Schutz- und Sicherheitsmechanismen. Den zuverldssigsten bilden
die Bande des Blutes: Familie, Verwandtschaft, Dorfsippschaft. Selten 16st
einer die Verstrickungen, dank derer er zu den Seinen gehort.

14



Neben diesen Ordnungen der Zugehorigkeit und der sozialen Haft erschei-
nen jene des Raumes und der Zeit geradezu locker. Doch auch Raum und Zeit
sorgen fiir ein rigides Ordnungsgefiige: Tages- und Jahreszyklen gliedern dem
an die dussere Natur Verwiesenen nicht nur den Lebensraum, auch die Rhyth-
men von Arbeit und Ruhe, von Miihsal und von Feier sind damit vorgegeben.
Weltanschaulich liefert dieser kalendarisch berechenbare Wechsel des Natur-
geschehens die Deutungskoordinaten fiir alles Endgiiltige, das dem Menschen
in seiner Umwelt zust6sst. Was beispielsweise aus der Volksliteratur an Sicht-
weisen fiir das Unvermeidliche bekannt ist, weicht kaum von einem hart-
nickigen Schicksalsglauben ab, wenngleich auch der einfache Mensch nicht
ohne die Vorstellung auskommen will, dem Lauf der Dinge sei durch geheime
hohere Macht irgendwie doch beizukommen. Kurz: wo immer uns volkskul-
turelle Interpretationsschemata begegnen, erscheint uns die Welt als extrem
geordnet, und zwar keineswegs bloss, weil man diese, wie sie nun einmal ist,
letztlich auch als «in Ordnung» empfindet.

Doch so fatal ist das allgemeine Los nun wieder nicht, dass man in der noch
so geordneten Welt iibersehen konnte, dass auch sie Besonderheiten birgt,
wenn man sie intensiv danach absucht. Die Bewertung dessen, woriiber man
verfiigt, bleibt nicht aus. Auch in Randkulturen miissen Erinnerung und
Erwartung durch Abbildung und Einbildung aufgearbeitet werden. Es ist
selbstverstidndlich, dass dabei ein Gefille entsteht zwischen den Objekten, in
welchen man seiner selbst mit Wohlgefallen oder mit Widerwillen ansichtig
wird. Zur Volkskultur gehort, dass man die hochste Reprasentativitét
gewohnlich nicht einem von einem Individuum geschaffenen Kulturobjekt
zuerkennt, sondern diese in einem kollektiven Erzeugnis vermutet. Diese
Superioritit des Kollektiven vor dem Individuellen hat ihre Wurzeln in der
Ideologie der Volkspoesie. Von Herder und den Frithromantikern angeregt,
verbindet sie sich im Lauf des 19.Jahrhunderts mit nationalpolitischem
Gedankengut und treibt um die Jahrhundertwende gerade in den Randzonen
europaischer Kultur hochst seltsame Bliiten. Der biindnerische Raum hat in
Caspar Decurtins (1855-1916) wohl den prominentesten Sammler und Deuter
volkskultureller Materialien gefunden. Seine jetzt wieder im Reprint erhélt-
liche 13bédndige «Ratoromanische Chrestomathie», die neben einer Auswahl
aus dem belletristischen Schrifttum vor allem Dokumente der sogenannten
Oralliteratur aufnimmt, belegt sehr eindriicklich den hohen Stellenwert «kol-
lektiver» Dokumente, wie immer man deren Entstehung im einzelnen deutet.

Schlagartig wird die Geisteshaltung durchsichtig, die den Selbstfindungs-
prozess einer kleinsprachlichen Randkultur préagt, wenn wir einige Stellen aus
den Begleittexten von Decurtins zur Kenntnis nehmen: «Uralten Stammes,
kecken Geistes, starken Leibes, mutigen Herzens, blickt dieses Volk sieges-
sicher in die Gefahr und weicht nicht, wenn die Lawine herabdonnert und die

15



Strome verheerend iiber ihr Bett zu treten suchen. Diesem ehernen Volks-
stamm geht iiber alles die Freiheit und von diesem stolzen Geiste reden die
Triimmer der Burgen, helleuchtend im Abendsonnenstrahl» (Decurtins, VII).
Sehen wir hier einmal von der emphatischen Sprache ab, bleibt immer noch
festzustellen, dass Decurtins als den Tréger der iiberlieferten Texte das Bild
eines Heldenvolkes evoziert, das zur Realgeschichte Graubiindens in arg
schiefem Verhéltnis steht. Obwohl Decurtins Handschriften zur Verfiigung
hatte, die in der Regel durchaus mit den Namen ihrer Besitzer, Verfertiger
oder Kopisten versehen waren, zieht er es vor, die Dokumente zu anonymisie-
ren und sie dem Volk zuzuschreiben. An einer anderen Stelle spricht Decurtins
offen davon, dass grosse Teile des ratoromanischen literarischen Korpus
fremdbeeinflusst sind. Dennoch verzichtet er gerade beim Kollektiv nicht auf
den Anspruch besonderer Originalitédt: « Wahrend die meisten Werke unserer
Literatur mehr oder weniger <exotisch> sind (d.h. von aussen beeinflusst),
zeigt sich in unseren Mirchen, Sagen, in einigen Volksdramen wie in der Pas-
sion, dem Strafgericht und vor allem im Volkslied der Charakter unseres
Volkes in seiner Originalitdt, sauber und unberiihrt» (Decurtins, 291). Auf
Goethes Wort vom «kecken Wurf des Volksliedes» sich abstiitzend, idealisiert
Decurtins: «Im Volkslied sehen wir dem Volk ins Herz, wir horen dieses schla-
gen, wir horen das Lachen und Weinen des Volkes» (292). Und er wiegt sich
angesichts der Sammlung rdatoromanischer Volkslieder in der Wunschvorstel-
lung, die Goethe in seiner Rezension von «Des Knaben Wunderhorn» er-
weckte: «Von Rechtswegen sollte dieses Biichlein in jedem Hause, wo frische
Menschen wohnen, am Fenster, unterm Spiegel oder wo sonst Gesang- und
Kochbiicher zu liegen pflegen, zu finden sein, um aufgeschlagen zu werden in
jedem Augenblick der Stimmung oder Unstimmung, wo man denn immer
etwas Gleichténendes oder Anregendes finde» (zitiert bei Decurtins, 293).
Wir wissen heute, dass es gerade im Bereich der Volkslieder bei den Rdtoroma-
nen um die Originalitdt besonders schlecht steht, ja dass kaum etwas zu finden
ist, wofiir nicht ein anderssprachiges Vorbild beizubringen wére. Das Wort
«original» stand Ende des letzten Jahrhunderts (und noch eine gute Weile
danach) in iiberaus hohem Kurs, und wehe, einer hitte es gewagt, an dieser
kollektiven Originalitdt Zweifel anzumelden. Decurtins wehrte kulturelle
Orientierungen an fortgeschritteneren Modellen instinktiv ab, hielt sie fiir
eine Gefdahrdung dessen, was auf eigenem Boden erwachsen war. «Die Blume
des Volkes ist sein Lied ... Miissen wir Ratoromanen nicht unsere Blumen
sammeln, bevor die Sonne einer nivellierenden Kultur sie austrocknen und
hinsterben lasst» (293). Solange man bei den Erzeugnissen des Kollektivs
blieb, war auch vor dem Vergleich mit Nachbarkulturen nicht zu zittern: «Die
Volkstradition ist bei uns so schén und so reich, so vielféltig und so interessant
wie bei viel grosseren Literaturen» (321). Dies klang anders, und fiir den

16



Eigengebrauch zweckdienlicher, als man es sonst zu horen bekam. Auch neu-
gierige Gelehrte, Spezialisten fiir Sprachen und Voélker, die im Laufe des
19.Jahrhunderts das Gebiet der Ratoromanen besuchten, dusserten sich zu
den vorfindbaren Zeugnissen nicht immer in der wohlgefilligen und ge-
wiinschten Manier. Selbst Joseph Gorres, der ein grosser Experte auf dem
Gebiet der Volksliteratur werden sollte, machte da keine Ausnahme. Von
einer Reise durch die Schweiz berichtete er iiber seine Erfahrungen mit den
Riatoromanen am 21. Juli 1820 aus Bellinzona an seine Familie: «Sie haben
nicht die Freisinnigkeit der Italiener, aber dafiir auch nicht die meisten ihrer
Laster, doch sollen sie da, wo sie in eine gewisse Kultur hineingekommen ...,
auch nicht viel taugen» (Gorres, 11 340).

Tempi passati, so konnte man denken, und dass heute alles anders sei. Doch
vor der Versuchung, dem Kollektiv-Erwarteten auch im kiinstlerischen Schaf-
fen vor dem Individuell-Gestalteten den Vorzug zu geben, ist man bis heute
nicht gefeit. Ein zweites Beispiel mag dies belegen: Andri Peer (1921-1985)
kann als derjenige unter den ratoromanischen Schriftstellern gelten, der im
Bereich der Lyrik iiber vierzig Jahre hinweg gesucht hat, die Erwartungen tra-
ditioneller Gedichteleser zu sprengen und die lyrische Sensibilitdt seiner
Landsleute fiir Erfahrungen zu 6ffnen, wie sie die gesamteuropdaische lyrische
Avantgarde unseres Jahrhunderts spiegelt. Es ist ihm da in Ton und Stim-
mung, in der Wahl der Bilder und der kithnen Wendungen ganz Erstaunliches
gelungen; jedenfalls hat er wie kein zweiter den Beweis geliefert, dass auch
eine Kleinsprache mit einer bescheidenen Gebrauchslyriktradition das bezie-
hungsreiche Spiel mit der Sprache und den Rhythmen nicht ausschliesst. Ahn-
liches lag ihm wohl mit der kiinsterlischen Prosa im Sinn. Doch lésst sich
gerade da sehr genau beobachten, wie schwer es fallt, die Erzdhlschemata der
Tradition aufzubrechen und jener Art von individueller Welterfahrung zum
Ausdruck zu verhelfen, die wohl allein das Signum moderner literarischer
Prosa ist. Es gibt einen interessanten Text von Peer, an welchem man das
Scheitern des Individuums im Sog jenes traditionellen Berichtens Stiick um
Stiick verfolgen kann. Er trigt den Titel «Fastens»: das sind jene Gleitbahnen
in den Wildern, in denen die Waldarbeiter die Holzstdmme zu Tal befordert
haben, man nennt sie auch «Holzriesen» oder «Runsen» in der Berufs-
sprache. Esist ein stark autobiographisch gefarbter Bericht: die Leidenschaft
und die Geschicklichkeit von Vater Peer als Holzféller werden uns vorgefiihrt
aus der Optik des Sohnes, der ihm zur Mittagszeit das Essen in den Wald
bringt. Peer leitet diese Schilderung mit der ersten ihm verfiigbaren Erinne-
rung ein: «Das erste, woran ich mich erinnere: dass meine Grossmutter mir
einen Spiegel in die Hand gab, damit ich einschlafe, einen runden Taschen-
spiegel mit einer Riickseite aus Knochen oder etwas dhnlichem, und worauf
eine Stadt mit Tiirmen und einem Fluss abgebildet war, eine schéne deutsche

17



Stadt in Farben, vielleicht Kéln oder Frankfurt, die ich anschaute und an-
schaute, ohne zu bemerken, dass sich der Schlaf barfiissig ndherte ...» (Peer,
145). Stichwortartig werden weitere Kindheitserinnerungen angefiigt, die in
die Schilderung der Welt seines Vaters als Holzféller einmiinden. Die Licht-
qualitdten des Waldes werden evoziert, die Laute, die Geriiche. Der Arbeits-
vorgang wird Phase um Phase beobachtet, das Kénnen bestaunt, die Miihe
und der Schweiss, die der Beruf bei aller Geschicklichkeit erfordert. Durst und
Hunger werden beschrieben und die Lust an der Séttigung in der Mittagsrast.
Der Knabe beobachtet den Schwerarbeiter bei seinem Mittagsschlaf und wie
dieser danach an die Arbeit zuriickkehrt, Zwiesprache mit den Bdumen hal-
tend, die er fillen wird. Wenn der Junge ins Dorf zuriickkehrt, verlésst er
einen fast magischen Bereich, in welchem der Zusammenhang von Arbeit,
Lebenserhalt und Fiirsorge zur Natur fiir ihn unvergesslich aufleuchtete.

Was trotz aller biographischen und autobiographischen Ausrichtung die-
sen Text «belastet», ist die eindeutige Dominanz dessen, was man das «ethno-
graphische Interesse» nennen konnte. Es geht zu Lasten des «Psychographi-
schen». Streckenweise liest sich Peer so, als wetteifere er in der Sachkunde
und in der Heimatkunde mit dem «Dicziunari Rumantsch Grischun», jener
Sprach- und Sachenzyklopédie, in der man sonst das Einschlégige zu «Fa-
stens» nachliest. Und dies stosst Peer zu, obwohl er so vielversprechend mit
ganz privaten Erlebnissen einsetzt. Doch das erlebende Ich wird im Lauf der
Erzdhlung immer schemenhafter. Selbst in Texten, die aus der Innenwelt des
Autors anheben, verfliichtigt sich das Ich immer mehr zugunsten des Sachbe-
reiches. Der Trugschluss solchen Schreibens besteht in der Annahme, Realitét
sei an sich so interessant und schildernswert, dass sie ohne die Brechung durch
das Subjekt auskomme. Man kann dariiber spekulieren, welches die Ursa-
chen fiir diesen Irrtum sind. Denkbar ist es, dass der Versuch, eine Welt fiir die
Erinnerung zu retten, die die Zeit ldngst ausser Kurs gesetzt hat, das Subjekt
dazu fiihrt, sich blind an die Sache auszuliefern. Anstatt dass die Erfahrung
des Verlustes dieindividuelle Antwort schéarft, 16scht es sie aus. Darf man es so
erkldren, dass so zahlreiche Texte von kleinen Literaturen um soviel sachkun-
diger als ichkundig sind?

Doch kommen wir zum Schluss. Die Rangordnungen, die aus Randpositio-
nen gegeniiber den kulturellen Eigenbestdnden entstehen, brauchen sich nicht
zu decken mit den hierarchischen Stufungen, die sich innerhalb einer urbanen
Kultur entwickelt haben. Man muss freilich bedenken, dass heute in unseren
Kreisen kaum mehr jemand seine kulturellen Orientierungen allein von den
Rédndern her bezieht. Randkulturen halten dem modernen Menschen ihr
Sinnpotential nur noch komplementéar zur Verfiigung. Sie sind historische Va-
rianten der Lebensgestaltung, die allerdings nicht frei zur Disposition stehen.
Wer es versuchen wollte, fande sich Lebensformen gegeniiber, die versteinert

18



und nicht mehr aufzuweichen sind. Ein Selektions- und Anverwandlungspro-
zess ist erforderlich, dem jedenfalls die Bequemlichkeit des Hineinschliipfens
abgeht.

Die Perspektiven von Randkulturen méchte ich mit zwei Ausserungen von
Nietzsche und Herder andeuten: In «Menschliches, Allzumenschliches» lesen
wir: «Unsere gesellschaftliche Ordnung wird langsam wegschmelzen, wie es
alle fritheren Ordnungen getan haben, sobald die Sonnen neuer Meinungen
mit neuer Glut iiber die Menschen hinleuchteten. Wiinschen kann man dies
Wegschmelzen nur, indem man hofft: und hoffen darf man verniinftigerweise
nur, wenn man sich und seinesgleichen mehr Kraft in Kopf und Herz zutraut
als den Vertretern des Bestehenden. Gewohnlich also wird diese Hoffnung
eine Anmassung, eine Uberschitzung sein» (Nietzsche, I 668). Wer bedenkt,
wieviel an natiirlichen Gegebenheiten und Bedingungen weggeschmolzen ist,
dem Randkulturen ihre Entfaltung verdanken, kommt ohne anmassende
Hoffnung nicht aus. Zwar ist heute nicht die Motivation fiir partikulére Le-
benshaltungen dahin, aber die konkreten Verankerungen dafiir sind kaum
mehr vorhanden. Wenn wir den Fall des Rdtoromanischen bedenken: die Aus-
sicht, in geschiitzter Isolation sprachliche Eigenheiten zu kultivieren, ist nicht
nur schlecht, sielockt auch keinen verniinftigen Menschen mehr. Was also als
rdtoromanische Kultur galt und gilt, muss zu seiner jetzigen Verwendbarkeit
gleichsam aus der Verabsolutierung des sprachlichen Aspektes herausgelost
und in moderne Lebenszusammenhéinge zuriickiibersetzt werden. Nicht die
traditionelle rditoromanische Kultur kann also dariiber Auskunft geben, wel-
ches Leben wir heute fithren kdnnen, sondern das Leben, das wir fithren wol-
len, entscheidet, welche Art von rdtoromanischer Kultur noch méglich ist.
Welche Teile dieses Lebens bringen wir im Medium einer Partikularsprache
zur Darstellung, und welcher Revision allgemein giiltiger Rangordnungen
und Prioritdten setzen wir uns damit aus - das ist eigentlich die Frage, welche
die Riatoromanen und ihre Nachbarn im biindnerischen Raum zu beantwor-
ten haben.

Die zweite, wie mir scheint bedenkenswerte Uberlegung stammt aus Her-
ders «Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit»: «Sind also die
Zeiten nicht geordnet, wie die Rdume geordnet sind? Und beide sind ja die
Zwillinge eines Schicksals. Jene sind voll Weisheit, diese voll scheinbarer
Unordnung; und doch ist offenbar der Mensch dazu geschaffen, dass er Ord-
nung suchen, dass er einen Fleck der Zeiten iibersehen, dass die Nachwelt auf
die Vergangenheit bauen soll; denn dazu hat er Erinnerung und Gedéchtnis.
Und macht nun nicht eben dies Bauen der Zeiten auf einander das Ganze
unsres Geschlechts zum unférmlichen Riesengebdude, wo Einer abtragt, was
der Andre anlegte, wo stehen bleibt, was nie héitte gebaut werden sollen, und
in Jahrhunderten endlich Alles ein Schutt wird, unter dem, je briichiger er ist,

19



die zaghaften Menschen desto zuversichtlicher wohnen?» (Herder, 47). Es
gibt keinen Zweifel dariiber, dass jenen, die sich dafiir entscheiden, dem Ver-
fall und dem Schutt zu wehren, der die Randzonen der modernen Zivilisation
mehr befallen hat, als die Augen vieler Stadtbewohner zu sehen vermogen,
nichts anderes bleibt, als «das zuversichtliche Wohnen im Briichigen». Be-
quem ist dies gewiss nicht, doch der Versuch ist nicht sinnlos, solange die Aus-
sicht da ist, dass auch vom Rand her ein Teil der Schonheit dieser Welt auf-
scheinen kann. Niemand wird sich fiir das einsetzen, was wir eine «bedrohte
Kultur» nennen, wenn er vor Schutt und Staub und Verfall kein Licht und
keine Farbe mehr zu sichten vermag. Denn Kultur hat unverzichtbar zugleich
die Schonheit und die Erbarmlichkeit des Lebens zur Darstellung zu bringen.
Die Erbarmlichkeit allein ist auch dem modernen Menschen, ob im Zentrum
oder am Rand, nicht zumutbar.

Zitierte Literatur

Caspar Decurtins, Ritoromanische Chrestomathie, Band XII, Erlangen 1919; Reprintausgabe,
Chur 1984.

Dicziunari Rumantsch Grischun, Band 6, Societa Retorumantscha, Winterthur 1973-1978.

Joseph Gorres, Ausgewidhlte Werke und Briefe, hrsg. v. Wilhelm Schellberg, Miinchen 1911.

Johann Gottfried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, Werke Bd. 9, hg.
v. Heinrich Diintzer, Berlin o. J.

Johan Huizinga, Homo Ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel, rowohlts deutsche enzyklo-
pddie, Reinbek 1956.

Immanuel Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht (1784), Aka-
demieausgabe Bd. VIII, Berlin 1968.

Robert Muchembled, Culture populaire et culture d’élite dans la France moderne, Paris 1978.

Friedrich Nietzsche, Werke in drei Banden, hg. v. Karl Schlechta, Miinchen 1966.

Andri Peer, Fastens, Ord: Siin fanestra, raquints per la giuventiina, Ediziun dalla Uniun dals
Grischs, Samedan 1980.

Arthur Schopenhauer, Parerga und Paralipomena, Ziircher Ausgabe, Diogenes Verlag, Ziirich
1977.

Georg Simmel, Der Begriff und die Tragodie der Kultur, in: Philosophische Kultur. Gesammelte
Essays, Potsdam 1923.

20



	Randordnungen - Rangordnungen : zum Erscheinungsbild marginaler Kulturen

