
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Buchbesprechung: Überwindung des Widersprüchlichen durch existenzialistisches
Denken? : Die ständige Aufgabe der Philosophie nach Simone Weil

Autor: Kühn, Rolf

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ROLF KÜHN

Überwindung des Widersprüchlichen durch existentialistisches
Denken?

Die ständige Aufgabe der Philosophie nach Simone Weil1

I.

Mit offensichtlicher Sympathie, ja Bewunderung, nähert sich die Autorin
S. Weil, die in sich vereint, was schon andere Interpreten als Ideal eines
modellhaften Lebens herausstellten: klarsichtiges Denken und kompromissloses
Engagement, Willensstärke gepaart mit Grossherzigkeit und hoch kultivierte
Sensibilität gegenüber allen Äusserungen der Wirklichkeit.

Von dieser zugestandenen Vereinnahmung durch die Person sowie das

Werk S. Weils her ergibt sich das methodische Vorgehen des Buches, das keine
kritische Analyse zuallererst sein will, sondern vorwiegend «konstruktive und
zustimmende Werkinterpretation» (S.llf.). Was an der Gestalt Weils fasziniert,

nämlich ein Zugleich an Widersprüchen und deren teilweise Versöhnung,

wird daher auch zum Zentralthema, das ausgerichtet ist an der Erfahrung

und dem Begriff der Existenz, weil diese der Ort des Widersprüchlichen
per definitionem ist. Daraus folgt seinerseits, dass dem Denken S. Weils zwar
Kohärenz zugesprochen wird, aber nicht die Vollendungsabsicht eines
systematisierenden Theorieanspruchs.

Letzteres widerspräche im übrigen für Wicki-Vogt dem emphatischen
Existenzverständnis i. S. eines «Ausstehens» wie «Auszehren»-Lassens im Leben
und im Denken, wie es zwischen den Zeilen immer wieder durchscheint, da

nirgendwo eine letzte Sicherheit sich anbietet als jener Gedanke oder jenes
Grundempfinden, wo unser «Bedürfnis nach Einheit von Existenzverständnis

und Weltverständnis» erfüllt wäre (S.35). Die öftere Nennung Kierkegaards

unterstreicht diesen Eindruck der für prioritär gehaltenen ethischen
Stringenz in Abhebung von der diskursiven.

Da jedoch beide bei S. Weil unzweifelhaft anzutreffen sind, kann ihre
Zugehörigkeit zu einer vorexistentialistischen Denkform postuliert werden, welche

eine eigene «Logik» besitzt, ohne «Theorie» sein zu müssen.

1 Maja Wicki-Vogt, Simone Weil. Eine Logik des Absurden, Verlag Paul Haupt, Bern/Stuttgart
1983.

Korrespondenzadresse: RolfKühn, Widerholdstrasse 14, D-7700 Singen/Htwl.

214



Indem der Leser durch die Einführung und einen I.Teil so mit der besonderen

Einordnungsproblematik von S. Weils Leben und Werk im zeitgenössischen

wie ideengeschichtlichen Kontext vertraut gemacht wird (S. 11-25),
kann in einem III. Teil die eigentliche Entfaltung des Existenzbegriffs nach
S. Weil erfolgen. Auf einige Hauptlinien reduziert, umfasst er die Frage der
absurd erscheinenden Existenz und die deshalb zu vollziehende Dekreation -
d. h. das «Ent-» bzw. «Rückwerden» des Ich zum Sein (S. 33) - im Rahmen
einer übernatürlichen Erkenntnis als letzter Erkenntnisstufe, sowie die
Verwirklichung des Gemeinschaftsbezuges i.S. der Würde wie sozialer Gerechtigkeit.

Gehören zum ersten Themenkreis die Einzeluntersuchungen über
Schuld und Gottesfrage (unter Beachtung des Bösen, der Zeit und des Todes)
sowie eine Nachzeichnung der weilschen Ontologie des Schönen, Guten und
Notwendigen, so erfordert die Darstellung der Existenz als Mitsein in
Verantwortlichkeit vor allem eine Reflexion über Macht, Arbeit, Pflicht und Recht
(S. 61-244). Die Ausführungen in diesem Hauptteil des Buches können als eine

substantielle Hinführung zu S. Weils Schriften für den Leser gewertet werden,

der in dieselben noch nicht auf andere Weise eingedrungen ist.
Inhaltlich wie heuristisch bietet vor allem der II.Teil aufschlussreiche neue

Aspekte im Vergleich zu anderen bislang vorliegenden Weilinterpretationen.
Zum einen beruht dies auf der wichtigen Einsicht, dass zur Verhältnisbestimmung

von Existenz und Realität innerhalb einer «Logik des Absurden»
(S.29-56) die Wahrnehmungshage hier - wie überhaupt für S. Weils
Reflexionsansatz - in chronologischer wie struktureller Hinsicht fundamental ist.
Zum anderen verpflichtet gerade eine logische Ernstnahme des Absurden nun
doch die Autorin, ein (erkenntnis)theoretisches Modell im Anschluss an
S. Weil zu entwickeln, das sich damit befasst, «denkerisch den Aufweis der
Absurdität zu erbringen, um diese gerade dadurch zu widerlegen und somit
Sinnhaftigkeit der Existenz zu beweisen» (S. 25). Der Gang der Untersuchung
zeigt, dass beide Aspekte zusammengehören, denn die Absurditätsüberwindung

vollzieht sich dadurch, dass das Subjekt von der Wahrnehmung der
Existenz zu deren Zustimmung voranschreitet.

Dies kann nur unter der Voraussetzung gelingen, dass die wahrgenommene
Realität bereits das ganze Denken in Anspruch nimmt, bevor dieser reflexive
Sachverhalt in der diskursiven Entfaltung Schritt für Schritt offengelegt werden

kann, d.h. als Bezug zwischen Vorstellung, Deutung, Aufmerksamkeit
und Glaube.

Diese verschiedenen «Ebenen» der Realitätserfahrung erfordern eine hier-
archisierte Zu- oder «Einordnung» von einer transzendenten «Mitte» her
(S. 46f.), so dass die aufgesuchte logische Einsicht weniger eine formale, reine
Erkenntnislogik ist denn eine «angewandte Logik» i.S. derjenigen von Port-
Royal als «art de bien conduire sa raison». Das Schlussergebnis der gesamten

215



Studie lautet dann auch, dass die Daseins-Absurdität nur überwindbar ist
dank der Einheit von «existentialer Logik und praktischer Ethik», der
Existenzsinn also nicht «Gegebenheit» sein kann, sondern «Aufgabe» bleibt
(S.244).

Diese an den zu erhellenden Existenzvollzug geknüpfte Lebensaufgabe
beginnt unmittelbar mit der Wahrnehmung, denn die Sinnestätigkeit ist immer
auch Bewegung, was Selbstvergewisserung durch Arbeit umfasst, und zwar
als methodisch vom Subjekt gewollte Weltzuwendung. Diese noch ganz ur-
sprungshafte Weltzustimmung schliesst die Absurditätserfahrung keineswegs

aus, welche sich auf der Perzeptionsebene als schmerzliche «Disharmonie»

seitens uneinordbarer Wahrnehmungselemente manifestiert: Ziel und
Bedingung entsprechen sich nicht; jede Behauptung, jedes Gefühl hat
zugleich Gegenteiliges zur Folge. Für S. Weil mündet dies in den metaphysisch-
kosmologischen Grundwiderspruch ein, dass Raum und Zeit «Begrenzung»
Gottes sind und deshalb die Existenz «Aufteilung des Einen» bedeutet, mithin
«losgelöster Teil des Gottseins», «Seins-Einbusse», «Nicht-Sein» oder gar
«Verneinung» des Seins ist. Die allaugenblicklich durchlebte Aufgesplittert -

heit der Wahrnehmung muss daher letztlich, in onto-phänomeno-logischer
Sicht, als «Unvereinbarkeit von Manifestation und Sein» überhaupt gesehen
werden (S.36f.).

Dass die problematische Grundidentifikation von (Seins-)Wirklichkeit und
Vollkommenheit bei S.Weil einer ausführlicheren geistesgeschichtlichen
Analyse bedürfte, als gelegentliche Hinweise auf Piaton, Descartes, Spinoza
und Kant dieses Anliegen zu befriedigen vermöchten, liegt auf der Hand.
Aber zu verschweigen ist nicht, dass ein negativ akzentuiertes Existenzverständnis

immer die Frage schlechthin aufwirft, wie es mittels philosophisch
verantworteter Formalisierung zu solchen daseinsentwertenden Denkprozessen

gekommen ist. Deutlich wird nichtsdestoweniger, dass Weils «vor-exi-
stentialistischer» Absurditätsbegriff durch die Wahrung eines transzendenten

ontologischen Horizontes - im Unterschied zu anderen bekannten
Existentialismusformen - eine wesentliche Umkehrung beinhaltet: sie kann das

Ich als Subjektivität verneinen und die Existenz zumindest als Widerspruchs-
Notwendigkeit von ihrem Seinsursprung her bejahen.

Anlass wie Weg zu solcher Bejahung ist innerhalb der Wahrnehmungsproblematik

konkret die Vorstellungskraft (imagination), welche das an sich
unbegrenzte Denkvermögen in uns entweder beschränkt bzw. auf eine illusionäre

Unendlichkeit hin orientiert. Grundsätzlich also offenbart sich Geisthaf-
tigkeit, im je erneuten Denkvollzug, als transzendentale Befähigung über die
einzelnen situationsbedingten Denkakte hinaus. Existieren und Denken sind
deshalb für S.Weil zwei Aspekte derselben Wirklichkeit, nämlich eines «Könnens»

(pouvoir) i.S. aktiver Befähigung, wodurch das Cartesische Cogito-

216



Axiom umgekehrt wird: ich bin, somit kann ich! Diese wiederum vorausgesetzte

Gegenwart eines an sich vollkommenen oder unbegrenzten Wirkprinzips
im endlich Denkenden hat aber zur Folge, dass das «Bilden» der

Vorstellungskraft als hinderlich erfahren wird, wo es sich zur Deutung (lecture)
anschickt. Dies geschieht in der unmittelbaren Belastung der «reinen» Ideen
durch subjektive Wertfeststellungen, so dass Raum, Zeit, Zahl, Figur oder
Gestalt usw. Gegenstand des Verlangens (désir) werden. S.Weil verbindet
hierdurch auf originelle Weise die Kantische Auffassung von den allgemeinen
Anschauungsformen der Sinnlichkeit mit der Cartesischen Lehre von der
Vorstellungskraft als Basis praktischer Lebensführung, um sich so innerhalb
ihres Existenzverständnisses teilweise einer phänomenologisch-hermeneuti-
schen Position anzunähern. Deren Besonderheit besteht allerdings darin,
dass die Wert- oder Sinngebungen vom Ego aus nicht als innerer Bewusst-
seinsreichtum erlebt werden - wie etwa in der Lebensphilosophie oder wie bei
Husserl -, sondern stigmatisiert werden als «trügerische Selbsttäuschung von
Autonomie und Illusion, Zentrum der <Welt> zu sein» (S.43).

Da der Wertbegriff für sie nur auf das wahre, absolute, wirklich reale oder
übernatürliche Gute anzuwenden ist, muss die stets ichbezogen interpretierende

Vorstellungskraft konvertiert werden in Aufmerksamkeit und Glauben,

die zugleich den Grundakt der «De-kreation» als Existenz-«Entwer-
dung» beinhalten.

Das Prinzip dieser via negationis ist eindeutig. Die «existenztranszendie-
rende Kraft» des Verlangens muss von seiner begehrlichen Verhaftung
(attachement) an Ich und Vorstellung befreit werden. Lassen sich im Detail viele
platonische Elemente und eine Vielzahl religiöser Traditionen bei der
Beschreibung dieses Vorgangs nachweisen, so liegen in methodischer Hinsicht
die sich hierbei aufdrängenden Schritte im wesentlichen im Bereich der Ob-
jektkonstitution, der ethischen Intention sowie der Zeitlichkeit. Sie können
zusammengefasst werden im Begriff der zu übenden «seconde lecture»,
gefolgt vom Ideal der «non-lecture». D.h. die «reflexive Deutung» löst das
Verlangen von jedem besonderen Gegenstand, den Willen von jedem isoliert
fixierten Ziel; Möglichkeit und Zukunft werden nicht mehr ausgefüllt durch
traumhaft-imaginäre Ersatzvorstellungen angesichts unzweifelhafter
Verpflichtungen, die der jeweilige Augenblick auferlegt. Nach dieser «Deutung
der Deutung» oder eines «Verstehens der individuellen Erkenntnis-Auslegung»

ergibt sich dann für die «non-lecture» eine reine, begriffs- wie
kategorienungebundene Erkenntnis («sans nom ni forme»). Wicki-Vogt vergleicht
sie zu Recht mit der Husserlschen zweifachen transzendentalen Reduktion:
«Absehen von der Ich- und Selbstbezogenheit im Akt der Erkenntnis selbst,
sowie <Einklammerung> aller akzidentellen Eigenschaften des Erkannten
und damit Konzentration auf dessen eigentliches Sein.» Im Weilschen Ver-

217



ständnis geht es mithin um den Verzicht auf Deutung, Interpretation oder
eben «Lektüre» überhaupt, um diesen Begriff auch ins Deutsche zu übernehmen.

Und zwar geschieht dieser Verzicht zugunsten der Transparenz oder
«Gegenwart» einer reinen Seinsrelationalität, die konkret immer wieder
Einblick und Geltenlassen eines «unendlich vielfältigen Bezugssystems» im Denken

und Tun für alle Lebensbereiche erfordert (S.46f.).
Schematisiert erscheint diese Lektürestufung folglich als Erkenntnisaufstieg

vom Sinneseindruck zur inneren Wahrnehmungsgesetzlichkeit, von dieser

reflexiven Notwendigkeit weiter zur Seinsordnung, um «dahinter» Gott
schliesslich zu «lesen». Diese letzte Lektüreverwandlung aber ist identisch mit
der Aufmerksamkeit als reiner Erwartung, wo das Verlangen (désir) zugleich
übernatürliche Liebe als Grunddisposition des Glaubens geworden ist.

Denn Aufmerksamkeit, in ihrer erkenntnistheoretisch und -praktischen
wie religiös-mystischen Funktion, beinhaltet das entscheidende Moment der
Leere (vide) i.S. unbedingter Rezeptivität, um das Objekt in seiner «nackten
Wahrheit» aufzunehmen, wie S. Weil es mit einer bekannten Metapher seit der
Antike umschreibt. Als Loslösung von allen realitätsverfälschenden Denkinhalten

äussert sich die aufmerkende Haltung deshalb vor allem im Bereich der
aussondernden Bewusstseinsakte, was jedoch keinerlei subjektive Wahl ein-
schliessen darf (attention éliminatrice). Im geistigen Leben ist sie äusserlich
wie innerlich besonders erkennbar durch Augenblicke des Innehaltens, der

Kontemplation wie der reinen Intuition. Bis hierhin nicht ohne Parallelen zu
Merleau-Ponty's Aufmerksamkeitsbestimmung als «umgrenzte Unwissenheit»

(ignorance circonscrite), bewegt sich S.Weil über dessen Wahrneh-
mungsphänomenologie hinaus, wenn sie Gott selbst als «Aufmerksamkeit
ohne Zerstreuung» (distraction) definiert. So wird unterstrichen, dass mittels
des Aufmerksamkeitsbegriffs «auf letztgültige Weise Wirklichkeit thematisiert

ist» (S.53). Und es versteht sich von selbst, dass S. Weils praktische
Ausführungen zum spirituellen, kulturellen wie gesellschaftlichen Leben - zu Gebet

Erziehung und Arbeit also - im Grunde der Versuch sind, in der Aufmerksamkeit

deren schöpferische Bedeutsamkeit für jede Lebenssituation
auszumachen. Die Seiten über die Bedürftigkeit des Menschen, zusammengefasst
im Grundanliegen der «Einwurzelung», bestätigen dies insbesonders

(S.229ff.).
Durch die aufmerkende Haltung als nicht-intendierte Intention oder als

Absichtslosigkeit «löst2 sich ja in der Tat das Widerspruchsmoment, das auch

2 Dass dies nicht nur erkenntnistheoretiseh und religiös gilt, sondern auch im psychologischen
Sinne nach neueren Interpretationen, zeigt zum gleichen Thema die innovatorisch verdienstvolle

Studie von Hadwig Müller, Die Lehre vom Unbewussten und der Glaube an Gott. Ein
Gespräch zwischen Psychoanalyse und Glauben - Jacques Lacan und Simone Weil (Themen und
Thesen der Theologie), Düsseldorf 1983 (414 S. mit Bibliographie).

218



Glaube und Liebe letztlich enthalten und das nur von der eilfertigen Wahrnehmung

verdeckt wird. Diese glaubt, sofort zu sehen, indem sie Objekte und
Begegnungen mit subjektivem Sinn vorausbesetzt. Erst der bewusstgewordene
Glaube weiss, dass sich Gewissheit nur nach vollzogener Erkenntnis und
Erfahrung einstellen kann; d.h. der Erkenntnissuchende muss der Wahrheit
zunächst auf «dunkle Weise verbunden» sein (être attaché par une foi
ténébreuse), ohne sie irgendwie schon im voraus benennen zu können. So erweist
sich hier die Aufmerksamkeit als Offenbarerin jener fundamentalen
Glaubenshaltung, die allen menschlichen Akten zugrundeliegt. Und sie tut dies,
indem sie die vermeintlichen Gewissheiten des Augenblicks aussetzt zugunsten

dessen, was die tiefere Glaubenshaltung bei allem Tun und Denken im
letzten «erwartet»: die Erfüllung durch die Realität des Guten. Solches Warten

wiederum wäre identisch mit der Liebe, die sich an nichts anderes
festmacht als eben an das Gute. Differenziert S. Weil dennoch Glauben und Liebe
innerhalb der Aufmerksamkeit, dann deshalb, um der Wirklichkeit der
Gnade gerecht zu werden. Letztere bricht dort ein, wo der Glauben des ganzen
Menschen, in seiner Seele wie in seinem Leib, ausgerichtet ist auf Wahrheitsund

Wertobjekte als Gegenstände der Liebe. Dies erfordert, dass der Glaube
die Liebeskräfte des Verlangens sich den Dingen zuwenden lässt in Kenntnis
ihrer Natur sowie in Relation zum absoluten Guten. Die «übernatürliche
Liebe» bleibt so ungeteilt für das real Gute (Gott) offen, und von dieser
«Leere» wird die Gnade wie durch einen «Sog» angezogen (S.53f.)

Die «Logik des Absurden» rundet sich hier ab, denn paradoxerweise wird
in dieser gläubig-liebenden Erwartung zum Gegenstand der Erfahrung, was
an sich jeder Erfahrung enthoben ist - das Transzendente. Es bietet sich aber
nicht an im Modus des Besitzes, sondern in der Weise der «Berührung»
(contact). Diese genügt S. Weil jedoch als Realitätsaufweis, denn ausschliesslich
begründet in der Leere, bleibt dadurch bewahrt, was als Echtheitskriterium
schlechthin anzusehen ist: das Transzendente bringt sich selbst zur Mit-Tei-
lung und wird nicht von «unseren Vermögen hervorgebracht» (fabriqué).

II.
Kann S.Weils «Vor-Existentialismus» durch keine griffige Formel, auch

nicht durch die des Absurden oder Widersprüchlichen, auf einen so eindeutigen

Nenner gebracht werden wie etwa Sartres Freiheitstat oder Camus' heroische

Sinnsuche (vgl. S.29), so bleibt direkt zu fragen, ob die existentialisti-
schen Kategorien denn überhaupt auf ihr Denken zutreffen. Existentialismus
gründet ja in der Entscheidung für die Subjektivität als Wahrheitszugang.
Aber gerade dieses moderne Postulat seit Descartes will S.Weil korrigieren
durch eine metaphysische Rückbesinnung auf das von uns reflektierte Sein, so

dass in letzter Konsequenz die zu Ende gedachte Widersprüchlichkeit im Er-

219



kennen wie Handeln bei ihr eher zu einem «Nach-Existentialismus» führt, um
die Nomenklatur der Autorin aufzugreifen. Dieser Nach-Existentialismus ra-
dikalisiert, gegen alle immanent begrenzten Humanismen, wie schon
E. Przywara3 zeigte, die Verborgenheit der tieferen Seinsstrukturen innerhalb
der Wahrnehmungsproblematik, indem auf jeder Erkenntnisstufe die
Abwesenheit des Guten (oder Gottes) als dessen wesenhaft notwendige Weise der
Anwesenheit selbst erkannt wird.

Diese Dialektik aber ist im Grunde das philosophische Anliegen seit jeher;
gilt es doch, dass was in der Erscheinung ist, nicht als das Schon-Eigentliche
anzuerkennen. Erkenntnis, sei es die von Objekten oder anderen Subjekten,
bleibt so von vorneherein an einen Transzendenzbezug verwiesen, dessen

Ausdeutung allzumal reflexiver Natur ist. D.h. es muss gefragt werden, was
im Denkvollzug die transzendente Abkünftigkeit als Wahrheitskriterium auf
jeder Seinsstufe erforderlich macht. Und in dieser Hinsicht steht S. Weil
eindeutig in der Tradition einer seit Sokrates gegebenen Reflexionsphilosophie,
in die sie zu ihrer Zeit Le Senne, Alain und Lagneau vor allem als Lehrmeister
eingeführt haben. Die im I.Teil erwähnten und zu bedenkenden Berührungspunkte

mit dem Existentialismus betreffen dann die Tatsache, dass mit dem
Erkenntnisstatus, welcher der subjektiven Wahrnehmungsdeutung - oder
«Lektüre» - zuerkannt wird, auch immer entschieden wird, was Metaphysik
ist, und zwar als in jedem Wahrnehmungsaugenblick gelebter gesamtmenschlicher

Aktvollzug angesichts des unaufhebbaren Wahrheitsanspruchs.
Die Tradition der reflexiven Analyse weist der Philosophie nun gerade diese

eine umfassende und unverzichtbare Aufgabe zu, Bedeutungen, wann und
wo immer sie sich dem Subjekt als letzter gewisser Geltungs- und Sinnan-
spruch manifestieren, dem unteilbaren wie transzendenzverwiesenen Verste-
hensvorgang in theoretischer wie praktischer Hinsicht transparent zu
machen.

Soweit die neuere - vor allem auch französische Phänomenologie (z.B.
Sartre, Merleau-Ponty, Michel Henry) - dazu beitrug, dieses sinn-koexten-
sive Bemühen zum vertrauten Gedankengut werden zu lassen, zehrt auch sie

von diesem reflexiven Erbe. Die Scheidelinie verläuft dann allerdings seitens
des Existentialismus bei der leibhaft-vorbewussten Akzentuierung der
Wahrnehmungsanalyse. Sie wird für notwendig erachtet, um die immer schon
daseiende Weltpräsenz ausserhalb des «intellektuellen» Zugriffs zu beschrei-

3 Vgl. ausser seiner Einzelstudie: Edith Stein et Simone Weil. Essentialisme, existentialisme,
analogie, in: Les Etudes Philosophiques, Marseille 1956, p.458-472, auch die Beiträge und
Hinweise aus: In und Gegen, Nürnberg 1955, S.73-87; Humanitas, Nürnberg 1952. Diese
frühe Weil-Rezeption bleibt bemerkenswert, weil sie im deutschen Sprachraum an
religionsphilosophisch-theologischem Tief- wie Weitblick kaum überboten wurde.

220



ben. Woran die existentialistische Kritik sich also stösst, ist die von einem be-
wusst metaphysisch gewählten Ordnungsprinzip abhängige Rekonstruktion
perzeptiver Elemente als Seinsgesetzlichkeit. Und dieser letzte Anspruch gilt
eben selbst noch für die habitualisiertesten Akte des Selbstbewusstseins, weil
in der Gewohnheit die getroffenen Freiheitsentscheidungen zuvor als
ethischrationales Moment antreffbar sind. Aus diesen Gründen wollen insbesondere
Lagneau und Alain dem Historischen, Subjektiven und Intuitiven als letztem
Erklärungsgrund keine Zugeständnisse machen. Für sie - wie für die
Reflexionsphilosophie stets - vermag der Geist in all seinen konkreten
Bedeutungsschöpfungen von einer allgemeingültigen und folglich potentiell verobjekti-
vierbaren Wertvorstellung nie abgelöst zu werden.

In ihrer eigenen Philosophieauffassung kann S.Weil so die Übereinstimmung

mit der phänomenologischen Hinwendung zum intentional-objektiv
Gegebenen bekunden und zugleich die Denkkategorien einer erstarrten
idealistischen oder existentialistisch verkürzten Geistkonzeption erneuern:

«Was wir die Philosophie heissen», schreibt sie 1941, ist eine «seit Menschengedenken existierende»

und bei Piaton ohne Zweifel am vollkommensten ausgebildete philosophische Tradition,
für die «in der europäischen Neuzeit Descartes und Kant, unter den neueren Denkern Lagneau
und Alain in Frankreich, Husserl in Deutschland, zu nennen sind.... Denn die wahre Philosophie
konstruiert nichts, ihr Obj ekt ist ihr in unseren Gedanken gegeben ; sie führt nur, wie Piaton sagte,
die Bestandsaufnahme durch. Wenn sie während der Bestandsaufnahme Widersprüche findet, so
hängt es nicht von ihr ab, sie aufzuheben; tut sie es dennoch, so verfällt sie der Lüge.»4

Sowohl in der betonten philosophiegeschichtlichen Kontinuitätsvergewis-
serung wie in der anklingenden Möglichkeit letzten Verfehlens des
Wahrheitsanspruches gerade durch seine Legitimation selbst - nämlich Einheit oder
Widerspruch des Erscheinenden im Sein vom Denken her einsichtig zu
machen - gewinnt S. Weils eigene Reflexion ihr Profil. Eben deshalb kann es auch
im weiteren Verlauf der Bewusstseinsanalyse eine, beiläufig festgehaltene,
«Verwandtschaft zwischen (ihrem) Begriff der Lektüre und dem <dasein> der
Existentialisten» geben5. Jedoch ebenso klarsichtig diagnostiziert sie bereits
in diesen frühen vierziger Jahren bei ihnen eine «Versuchung», die den
Existentialismus seinem Wesen nach «auf die Seite der Kraft (force)» führt, wobei

dieser Begriff alle Tendenzen umfasst, welche der übernatürlichen Liebe
entgegenstehen. Denn «das Gefühl der Existenz wiedererlangen», so kostbar
dies sein mag, um «allen Worten des philosophischen Vokabulars eine andere
Bedeutung zu geben», bemerkt sie gegenüber dem Kierkegaardinterpreten
Jean Wahl in einem Brief, bietet keinerlei Gewähr dafür, dass die zugleich im-

4
«Quelques réflexions autour de la notion de valeur», zit. in S.Pétrement, La vie de S.Weil,
vol.2, Paris 1973,p.320f.

5 Cahiers II, Paris 1972, p. 81, 86.

221



mer auch mithervorgebrachte «Irrealität» der Wertzumessung durch die
Existenz damit ein Ende findet6.

Mit anderen Worten: es genügt die von der phänomenologisch-existentiali-
stischen Philosophie vollzogene Umkehrung des sich objektiv Darbietenden
nicht, um es von der Ek-sistenz her zu beurteilen, solange die entsprechende
Operation nicht auch beim Subjekt selbst geschieht. Gewiss heben Reduktion
und Epoché ein Standpunktbedingtes «Vermeinen» (croyance) aus perspektivischer

Weltdeutung ans Licht, um dann von den Grenzen dieses Horizontes
her zur Wahrnehmung des Gegebenen zurückzukehren. Aber erfolgt diese
zweite Hinwendung zur Welt als einer stets interpretierten EigenSchöpfung
auch mit einem erneuerten Blick, der dieser Selbstdeutung nichts mehr
entlehnt?

Wohl kaum, falls der Wahrnehmungsakt nicht jeweils den «Nachvollzug
des ganzen Schöpfungsaktes (Gottes)» darstellt, wie Wicki-Vogt einmal den
Weilschen Neologismus der Dekreation richtig charakterisiert (S.79ff.).
Denn was Gott tut, ist das, was auch der Mensch stets neu zu aktualisieren hat
bei jedem Gefühl, bei jedem Gedanken und bei jeder Handlung. Gott schafft
in einem ewig verzichtenden Wollen jeden Augenblick die Welt neu, ohne aus
ihr einen zusätzlichen inneren Reichtum oder eine Befriedigung zu erzielen.
Nur so kann es von seiner Seite aus, gemäss S. Weil, ein «ewiger Akt [sein], der
zugleich Auftrennung und Wiederherstellung umfasst» (qui se défait et se

refait). Gott gibt sich hin in die Zerstreuung von Raum und Zeit und holt diese
wieder ein durch die Liebe, die alles Sein durchfliesst, vor allem den aufmerkenden

Menschen. Denn dieser wirft einen Blick auf die Dinge, der sich an
Gottes Modell orientiert: er trennt seine Gefühle, Gedanken und Absichten
von den Dingen, um letztere aus der Einheit der Schöpfungsganzheit heraus
zu sehen. Oder was dasselbe ist: er «universalisiert» sein Ich (S. 89ff.).

Jede Wahrnehmung ist also Anlass, die erscheinende Bedeutung seiner
selbst wie der Welt aufzulösen und neu zu schaffen. Und in diesem ganz alltäglichen

Vorgang lebt der Mensch das Liebes- und Schöpfungsgeheimnis Gottes
selbst.

Philosophie hat im letzten keine andere Berufung, wie S.Weil auf ihre
Weise zeigt, als dieses Fundament reflexiv einsichtig zu machen. Damit ist sie

in ihrer Ausübung selbst praktisch, denn die vermittelt das richtige Sehen.

6 New York 1942, in: Deucalion 4 (1952) S.255ff., vgl. auch das Zitat bei Wicki-Vogt, S.12,
Anm.l.

222


	Überwindung des Widersprüchlichen durch existenzialistisches Denken? : Die ständige Aufgabe der Philosophie nach Simone Weil

