Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 44 (1985)

Buchbesprechung: Uberwindung des Widerspriichlichen durch existenzialistisches
Denken? : Die standige Aufgabe der Philosophie nach Simone Well

Autor: Kuhn, Rolf

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROLF KUHN

Uberwindung des Widerspriichlichen durch existentialistisches
Denken?

Die stiandige Aufgabe der Philosophie nach Simone Weil!

I.

Mit offensichtlicher Sympathie, ja Bewunderung, nahert sich die Autorin
S.Weil, die in sich vereint, was schon andere Interpreten als Ideal eines mo-
dellhaften Lebens herausstellten: klarsichtiges Denken und kompromissloses
Engagement, Willensstédrke gepaart mit Grossherzigkeit und hoch kultivierte
Sensibilitit gegeniiber allen Ausserungen der Wirklichkeit.

Von dieser zugestandenen Vereinnahmung durch die Person sowie das
Werk S. Weils her ergibt sich das methodische Vorgehen des Buches, das keine
kritische Analyse zuallererst sein will, sondern vorwiegend «konstruktive und
zustimmende Werkinterpretation» (S.11f.). Was an der Gestalt Weils faszi-
niert, ndmlich ein Zugleich an Widerspriichen und deren teilweise Verséh-
nung, wird daher auch zum Zentralthema, das ausgerichtet ist an der Erfah-
rung und dem Begriff der Existenz, weil diese der Ort des Widerspriichlichen
per definitionem ist. Daraus folgt seinerseits, dass dem Denken S. Weils zwar
Kohdrenz zugesprochen wird, aber nicht die Vollendungsabsicht eines syste-
matisierenden Theorieanspruchs.

Letzteres widersprache im iibrigen fiir Wicki-Vogt dem emphatischen Exi-
stenzverstdndnisi. S. eines « Ausstehens» wie «Auszehren»-Lassens im Leben
und im Denken, wie es zwischen den Zeilen immer wieder durchscheint, da
nirgendwo eine letzte Sicherheit sich anbietet als jener Gedanke oder jenes
Grundempfinden, wo unser «Bediirfnis nach Einheit von Existenzverstand-
nis und Weltverstdndnis» erfillt wire (S.35). Die 6ftere Nennung Kierke-
gaards unterstreicht diesen Eindruck der fiir prioritdr gehaltenen ethischen
Stringenz in Abhebung von der diskursiven.

Da jedoch beide bei S. Weil unzweifelhaft anzutreffen sind, kannihre Zuge-
horigkeit zu einer vorexistentialistischen Denkform postuliert werden, wel-
che eine eigene «Logik» besitzt, ohne «Theorie» sein zu miissen.

1 Maja Wicki-Vogt, Simone Weil. Eine Logik des Absurden, Verlag Paul Haupt, Bern/Stuttgart
1983.

Korrespondenzadresse: Rolf Kiihn, Widerholdstrasse 14, D-7700 Singen/Htwl,

214



Indem der Leser durch die Einfithrung und einen I. Teil so mit der besonde-
ren Einordnungsproblematik von S.Weils Leben und Werk im zeitgenossi-
schen wie ideengeschichtlichen Kontext vertraut gemacht wird (S.11-25),
kann in einem III. Teil die eigentliche Entfaltung des Existenzbegriffs nach
S.Weil erfolgen. Auf einige Hauptlinien reduziert, umfasst er die Frage der
absurd erscheinenden Existenz und die deshalb zu vollziehende Dekreation -
d.h. das «Ent-» bzw. «Riickwerden» des Ich zum Sein (S.33) - im Rahmen ei-
ner ibernatiirlichen Erkenntnis als letzter Erkenntnisstufe, sowie die Ver-
wirklichung des Gemeinschaftsbezuges i.S. der Wiirde wie sozialer Gerech-
tigkeit. Gehoren zum ersten Themenkreis die Einzeluntersuchungen iiber
Schuld und Gottesfrage (unter Beachtung des Bosen, der Zeit und des Todes)
sowie eine Nachzeichnung der weilschen Ontologie des Schénen, Guten und
Notwendigen, so erfordert die Darstellung der Existenz als Mitsein in Verant-
wortlichkeit vor allem eine Reflexion iiber Macht, Arbeit, Pflicht und Recht
(S.61-244). Die Ausfiithrungen in diesem Hauptteil des Buches kénnen als ei-
ne substantielle Hinfithrung zu S. Weils Schriften fiir den Leser gewertet wer-
den, der in dieselben noch nicht auf andere Weise eingedrungen ist.

Inhaltlich wie heuristisch bietet vor allem der II. Teil aufschlussreiche neue
Aspekte im Vergleich zu anderen bislang vorliegenden Weilinterpretationen.
Zum einen beruht dies auf der wichtigen Einsicht, dass zur Verhéltnisbestim-
mung von Existenz und Realitdt innerhalb einer «Logik des Absurden»
(5.29-56) die Wahrnehmungsfrage hier - wie iiberhaupt fiir S. Weils Refle-
xionsansatz - in chronologischer wie struktureller Hinsicht fundamental ist.
Zum anderen verpflichtet gerade eine logische Ernstnahme des Absurden nun
doch die Autorin, ein (erkenntnis)theoretisches Modell im Anschluss an
S.Weil zu entwickeln, das sich damit befasst, «denkerisch den Aufweis der
Absurditét zu erbringen, um diese gerade dadurch zu widerlegen und somit
Sinnhaftigkeit der Existenz zu beweisen» (S.25). Der Gang der Untersuchung
zeigt, dass beide Aspekte zusammengehdren, denn die Absurdititsiiberwin-
dung vollzieht sich dadurch, dass das Subjekt von der Wahrnehmung der Exi-
stenz zu deren Zustimmung voranschreitet.

Dies kann nur unter der Voraussetzung gelingen, dass die wahrgenommene
Realitét bereits das ganze Denken in Anspruch nimmt, bevor dieser reflexive
Sachverhalt in der diskursiven Entfaltung Schritt fiir Schritt offengelegt wer-
den kann, d.h. als Bezug zwischen Vorstellung, Deutung, Aufmerksamkeit
und Glaube.

Diese verschiedenen «Ebenen» der Realitdtserfahrung erfordern eine hier-
archisierte Zu- oder «Einordnung» von einer transzendenten «Mitte» her
(S.46f.), so dass die aufgesuchte logische Einsicht weniger eine formale, reine
Erkenntnislogik ist denn eine «angewandte Logik» i.S. derjenigen von Port-
Royal als «art de bien conduire sa raison». Das Schlussergebnis der gesamten

215



Studie lautet dann auch, dass die Daseins-Absurditdt nur iiberwindbar ist
dank der Einheit von «existentialer Logik und praktischer Ethik», der Exi-
stenzsinn also nicht «Gegebenheit» sein kann, sondern «Aufgabe» bleibt
(S.244).

Diese an den zu erhellenden Existenzvollzug gekniipfte Lebensaufgabe be-
ginnt unmittelbar mit der Wahrnehmung, denn die Sinnestatigkeit ist immer
auch Bewegung, was Selbstvergewisserung durch Arbeit umfasst, und zwar
als methodisch vom Subjekt gewollte Weltzuwendung. Diese noch ganz ur-
sprungshafte Weltzustimmung schliesst die Absurditdtserfahrung keines-
wegs aus, welche sich auf der Perzeptionsebene als schmerzliche «Disharmo-
nie» seitens uneinordbarer Wahrnehmungselemente manifestiert: Ziel und
Bedingung entsprechen sich nicht; jede Behauptung, jedes Gefiihl hat zu-
gleich Gegenteiliges zur Folge. Fiir S. Weil miindet dies in den metaphysisch-
kosmologischen Grundwiderspruch ein, dass Raum und Zeit «Begrenzung»
Gottes sind und deshalb die Existenz « Aufteilung des Einen» bedeutet, mithin
«losgeloster Teil des Gottseins», «Seins-Einbusse», «Nicht-Sein» oder gar
«Verneinung» des Seins ist. Die allaugenblicklich durchlebte Aufgesplittert-
heit der Wahrnehmung muss daher letztlich, in onto-phdnomeno-logischer
Sicht, als «Unvereinbarkeit von Manifestation und Sein» tiberhaupt gesehen
werden (S.36f.).

Dassdie problematische Grundidentifikation von (Seins-)Wirklichkeit und
Vollkommenheit bei S.Weil einer ausfiihrlicheren geistesgeschichtlichen
Analyse bediirfte, als gelegentliche Hinweise auf Platon, Descartes, Spinoza
und Kant dieses Anliegen zu befriedigen vermdchten, liegt auf der Hand.
Aber zu verschweigen ist nicht, dass ein negativ akzentuiertes Existenzver-
stdndnis immer die Frage schlechthin aufwirft, wie es mittels philosophisch
verantworteter Formalisierung zu solchen daseinsentwertenden Denkprozes-
sen gekommen ist. Deutlich wird nichtsdestoweniger, dass Weils «vor-exi-
stentialistischer» Absurditédtsbegriff durch die Wahrung eines transzenden-
ten ontologischen Horizontes — im Unterschied zu anderen bekannten Exi-
stentialismusformen - eine wesentliche Umkehrung beinhaltet: sie kann das
Ich als Subjektivitdt verneinen und die Existenz zumindest als Widerspruchs-
Notwendigkeit von ihrem Seinsursprung her bejahen.

Anlass wie Weg zu solcher Bejahung ist innerhalb der Wahrnehmungspro-
blematik konkret die Vorstellungskraft (imagination), welche das an sich un-
begrenzte Denkvermogen in uns entweder beschriankt bzw. auf eine illusio-
nédre Unendlichkeit hin orientiert. Grundsétzlich also offenbart sich Geisthaf-
tigkeit, im je erneuten Denkvollzug, als transzendentale Befdhigung iiber die
einzelnen situationsbedingten Denkakte hinaus. Existieren und Denken sind
deshalb fiir S. Weil zwei Aspekte derselben Wirklichkeit, ndmlich eines «Kon-
nens» (pouvoir) i.S. aktiver Befdhigung, wodurch das Cartesische Cogito-

216



Axiom umgekehrt wird: ich bin, somit kann ich! Diese wiederum vorausge-
setzte Gegenwart eines an sich vollkommenen oder unbegrenzten Wirkprin-
zips im endlich Denkenden hat aber zur Folge, dass das «Bilden» der Vorstel-
lungskraft als hinderlich erfahren wird, wo es sich zur Deutung (lecture) an-
schickt. Dies geschieht in der unmittelbaren Belastung der «reinen» Ideen
durch subjektive Wertfeststellungen, so dass Raum, Zeit, Zahl, Figur oder
Gestalt usw. Gegenstand des Verlangens (désir) werden. S.Weil verbindet
hierdurch auf originelle Weise die Kantische Auffassung von den allgemeinen
Anschauungsformen der Sinnlichkeit mit der Cartesischen Lehre von der
Vorstellungskraft als Basis praktischer Lebensfithrung, um sich so innerhalb
ihres Existenzverstidndnisses tei/weise einer phanomenologisch-hermeneuti-
schen Position anzunédhern. Deren Besonderheit besteht allerdings darin,
dass die Wert- oder Sinngebungen vom Ego aus nicht als innerer Bewusst-
seinsreichtum erlebt werden - wie etwa in der Lebensphilosophie oder wie bei
Husserl -, sondern stigmatisiert werden als «triigerische Selbsttduschung von
Autonomie und ... Illusion, Zentrum der <Welt> zu sein» (S.43).

Da der Wertbegriff fiir sie nur auf das wahre, absolute, wirklich reale oder
libernatiirliche Gute anzuwenden ist, muss die stets ichbezogen interpretie-
rende Vorstellungskraft konvertiert werden in Aufmerksamkeit und Glau-
ben, die zugleich den Grundakt der «De-kreation» als Existenz-«Entwer-
dung» beinhalten.

Das Prinzip dieser via negationis ist eindeutig. Die «existenztranszendie-
rende Kraft» des Verlangens muss von seiner begehrlichen Verhaftung (at-
tachement) an Ich und Vorstellung befreit werden. Lassen sich im Detail viele
platonische Elemente und eine Vielzahl religiéser Traditionen bei der Be-
schreibung dieses Vorgangs nachweisen, so liegen in methodischer Hinsicht
die sich hierbei aufdrangenden Schritte im wesentlichen im Bereich der Ob-
jektkonstitution, der ethischen Intention sowie der Zeitlichkeit. Sie kénnen
zusammengefasst werden im Begriff der zu ibenden «seconde lecture», ge-
folgt vom Ideal der «non-lecture». D.h. die «reflexive Deutung» 16st das Ver-
langen von jedem besonderen Gegenstand, den Willen von jedem isoliert
fixierten Ziel; Moglichkeit und Zukunft werden nicht mehr ausgefiillt durch
traumhaft-imaginédre Ersatzvorstellungen angesichts unzweifelhafter Ver-
pflichtungen, die der jeweilige Augenblick auferlegt. Nach dieser «Deutung
der Deutung» oder eines «Verstehens der individuellen Erkenntnis-Ausle-
gung» ergibt sich dann fiir die «non-lecture» eine reine, begriffs- wie katego-
rienungebundene Erkenntnis («sans nom ni forme»). Wicki-Vogt vergleicht
sie zu Recht mit der Husserlschen zweifachen transzendentalen Reduktion:
«Absehen von der Ich- und Selbstbezogenheit im Akt der Erkenntnis selbst,
sowie <Einklammerung> aller akzidentellen Eigenschaften des Erkannten
und damit Konzentration auf dessen eigentliches Sein.» Im Weilschen Ver-

217



stdandnis geht es mithin um den Verzicht auf Deutung, Interpretation oder
eben «Lektiire» tiberhaupt, um diesen Begriff auch ins Deutsche zu iiberneh-
men. Und zwar geschieht dieser Verzicht zugunsten der Transparenz oder
«Gegenwart» einer reinen Seinsrelationalitét, die konkret immer wieder Ein-
blick und Geltenlassen eines «unendlich vielfdltigen Bezugssystems» im Den-
ken und Tun fiir alle Lebensbereiche erfordert (S.46f.).

Schematisiert erscheint diese Lektiirestufung folglich als Erkenntnisauf-
stieg vom Sinneseindruck zur inneren Wahrnehmungsgesetzlichkeit, von die-
ser reflexiven Notwendigkeit weiter zur Seinsordnung, um «dahinter» Gott
schliesslich zu «lesen». Diese letzte Lektiireverwandlung aber ist identisch mit
der Aufmerksamkeit als reiner Erwartung, wo das Verlangen (désir) zugleich
iibernatiirliche Liebe als Grunddisposition des Glaubens geworden ist.

Denn Aufmerksamkeit, in ihrer erkenntnistheoretisch und -praktischen
wie religios-mystischen Funktion, beinhaltet das entscheidende Moment der
Leere (vide) i.S. unbedingter Rezeptivitdt, um das Objekt in seiner «nackten
Wahrheit» aufzunehmen, wie S. Weil es mit einer bekannten Metapher seit der
Antike umschreibt. Als Loslosung von allen realitdtsverfdalschenden Denkin-
halten dussert sich die aufmerkende Haltung deshalb vor allem im Bereich der
aussondernden Bewusstseinsakte, was jedoch keinerlei subjektive Wahl ein-
schliessen darf (attention éliminatrice). Im geistigen Leben ist sie dusserlich
wie innerlich besonders erkennbar durch Augenblicke des Innehaltens, der
Kontemplation wie der reinen Intuition. Bis hierhin nicht ohne Parallelen zu
Merleau-Ponty’s Aufmerksamkeitsbestimmung als «umgrenzte Unwissen-
heit» (ignorance circonscrite), bewegt sich S.Weil iiber dessen Wahrneh-
mungsphinomenologie hinaus, wenn sie Gott selbst als «Aufmerksamkeit
ohne Zerstreuung» (distraction) definiert. So wird unterstrichen, dass mittels
des Aufmerksamkeitsbegriffs «auf letztgiiltige Weise Wirklichkeit themati-
siert ist» (S.53). Und es versteht sich von selbst, dass S. Weils praktische Aus-
fiihrungen zum spirituellen, kulturellen wie gesellschaftlichen Leben - zu Ge-
bet, Erziechung und Arbeit also -im Grunde der Versuch sind, in der Aufmerk-
samkeit deren schopferische Bedeutsamkeit fiir jede Lebenssituation auszu-
machen. Die Seiten tiber die Bediirftigkeit des Menschen, zusammengefasst
im Grundanliegen der «Einwurzelung», bestédtigen dies insbesonders
(S.229ff.).

Durch die aufmerkende Haltung als nicht-intendierte Intention oder als
Absichtslosigkeit «16st?sich ja in der Tat das Widerspruchsmoment, das auch

Dass dies nicht nur erkenntnistheoretisch und religiés gilt, sondern auch im psychologischen
Sinne nach neueren Interpretationen, zeigt zum gleichen Thema die innovatorisch verdienst-
volle Studie von Hadwig Miiller, Die Lehre vom Unbewussten und der Glaube an Gott. Ein Ge-
spriach zwischen Psychoanalyse und Glauben - Jacques Lacan und Simone Weil (Themen und
Thesen der Theologie), Diisseldorf 1983 (414 S. mit Bibliographie).

218



Glaube und Liebe letztlich enthalten und das nur von der eilfertigen Wahrneh-
mung verdeckt wird. Diese glaubt, sofort zu sehen, indem sie Objekte und Be-
gegnungen mit subjektivem Sinn vorausbesetzt. Erst der bewusstgewordene
Glaube weiss, dass sich Gewissheit nur nach volizogener Erkenntnis und Er-
fahrung einstellen kann; d.h. der Erkenntnissuchende muss der Wahrheit zu-
nichst auf «dunkle Weise verbunden» sein (étre attaché par une foi téné-
breuse), ohne sie irgendwie schon im voraus benennen zu kénnen. So erweist
sich hier die Aufmerksamkeit als Offenbarerin jener fundamentalen Glau-
benshaltung, die allen menschlichen Akten zugrundeliegt. Und sie tut dies,
indem sie die vermeintlichen Gewissheiten des Augenblicks aussetzt zugun-
sten dessen, was die tiefere Glaubenshaltung bei allem Tun und Denken im
letzten «erwartet»: die Erfiilllung durch die Realitédt des Guten. Solches War-
ten wiederum ware identisch mit der Liebe, die sich an nichts anderes fest-
macht als eben an das Gute. Differenziert S. Weil dennoch Glauben und Liebe
innerhalb der Aufmerksamkeit, dann deshalb, um der Wirklichkeit der
Gnade gerecht zu werden. Letztere bricht dort ein, wo der Glauben des ganzen
Menschen, in seiner Seele wie in seinem Leib, ausgerichtet ist auf Wahrheits-
und Wertobjekte als Gegenstinde der Liebe. Dies erfordert, dass der Glaube
die Liebeskrifte des Verlangens sich den Dingen zuwenden ldsst in Kenntnis
ihrer Natur sowie in Relation zum absoluten Guten. Die «iibernatiirliche
Liebe» bleibt so ungeteilt fiir das real Gute (Gott) offen, und von dieser
«Leere» wird die Gnade wie durch einen «Sog» angezogen (S.53f.)

Die «Logik des Absurden» rundet sich hier ab, denn paradoxerweise wird
in dieser gldubig-liebenden Erwartung zum Gegenstand der Erfahrung, was
an sich jeder Erfahrung enthoben ist — das Transzendente. Es bietet sich aber
nicht an im Modus des Besitzes, sondern in der Weise der «Beriihrung» (con-
tact). Diese geniigt S. Weil jedoch als Realitidtsaufweis, denn ausschliesslich
begriindet in der Leere, bleibt dadurch bewahrt, was als Echtheitskriterium
schlechthin anzusehen ist: das Transzendente bringt sich selbst zur Mit-Tei-
lung und wird nicht von «unseren Vermdgen hervorgebracht» (fabriqué).

II.

Kann S.Weils « Vor-Existentialismus» durch keine griffige Formel, auch
nicht durch die des Absurden oder Widerspriichlichen, auf einen so eindeuti-
gen Nenner gebracht werden wie etwa Sartres Freiheitstat oder Camus’ heroi-
sche Sinnsuche (vgl. S.29), so bleibt direkt zu fragen, ob die existentialisti-
schen Kategorien denn iiberhaupt auf ihr Denken zutreffen. Existentialismus
griindet ja in der Entscheidung fiir die Subjektivitit als Wahrheitszugang.
Aber gerade dieses moderne Postulat seit Descartes will S. Weil korrigieren
durch eine metaphysische Riickbesinnung auf das von unsreflektierte Sein, so
dass in letzter Konsequenz die zu Ende gedachte Widerspriichlichkeit im Er-

219



kennen wie Handeln beiihr eher zu einem «Nach-Existentialismus» fithrt, um
die Nomenklatur der Autorin aufzugreifen. Dieser Nach-Existentialismus ra-
dikalisiert, gegen alle immanent begrenzten Humanismen, wie schon
E.Przywara?zeigte, die Verborgenheit der tieferen Seinsstrukturen innerhalb
der Wahrnehmungsproblematik, indem auf jeder Erkenntnisstufe die Abwe-
senheit des Guten (oder Gottes) als dessen wesenhaft notwendige Weise der
Anwesenheit selbst erkannt wird.

Diese Dialektik aber ist im Grunde das philosophische Anliegen seit jeher;
gilt es doch, dass was in der Erscheinung ist, nicht als das Schon-Eigentliche
anzuerkennen. Erkenntnis, sei es die von Objekten oder anderen Subjekten,
bleibt so von vorneherein an einen Transzendenzbezug verwiesen, dessen
Ausdeutung allzumal reflexiver Natur ist. D.h. es muss gefragt werden, was
im Denkvollzug die transzendente Abkiinftigkeit als Wahrheitskriterium auf
jeder Seinsstufe erforderlich macht. Und in dieser Hinsicht steht S. Weil ein-
deutig in der Tradition einer seit Sokrates gegebenen Reflexionsphilosophie,
in die sie zu ihrer Zeit Le Senne, Alain und Lagneau vor allem als Lehrmeister
eingefiihrt haben. Die im I. Teil erwdhnten und zu bedenkenden Beriihrungs-
punkte mit dem Existentialismus betreffen dann die Tatsache, dass mit dem
Erkenntnisstatus, welcher der subjektiven Wahrnehmungsdeutung - oder
«Lektiire» - zuerkannt wird, auch immer entschieden wird, was Metaphysik
ist, und zwar als in jedem Wahrnehmungsaugenblick gelebter gesamtmensch-
licher Aktvollzug angesichts des unaufhebbaren Wahrheitsanspruchs.

Die Tradition der reflexiven Analyse weist der Philosophie nun gerade diese
eine umfassende und unverzichtbare Aufgabe zu, Bedeutungen, wann und
wo immer sie sich dem Subjekt als letzter gewisser Geltungs- und Sinnan-
spruch manifestieren, dem unteilbaren wie transzendenzverwiesenen Verste-
hensvorgang in theoretischer wie praktischer Hinsicht transparent zu ma-
chen.

Soweit die neuere - vor allem auch franzésische Phdnomenologie (z.B.
Sartre, Merleau-Ponty, Michel Henry) - dazu beitrug, dieses sinn-koexten-
sive Bemiihen zum vertrauten Gedankengut werden zu lassen, zehrt auch sie
von diesem reflexiven Erbe. Die Scheidelinie verlauft dann allerdings seitens
des Existentialismus bei der leibhaft-vorbewussten Akzentuierung der Wahr-
nehmungsanalyse. Sie wird fiir notwendig erachtet, um die immer schon da-
seiende Weltprisenz ausserhalb des «intellektuellen» Zugriffs zu beschrei-

Vgl. ausser seiner Einzelstudie: Edith Stein et Simone Weil. Essentialisme, existentialisme,
analogie, in: Les Etudes Philosophiques, Marseille 1956, p.458-472, auch die Beitrige und
Hinweise aus: In und Gegen, Niirnberg 1955, S.73-87; Humanitas, Niirnberg 1952. Diese
frithe Weil-Rezeption bleibt bemerkenswert, weil sie im deutschen Sprachraum an religions-
philosophisch-theologischem Tief- wie Weitblick kaum iiberboten wurde.

220



ben. Woran die existentialistische Kritik sich also st&sst, ist die von einem be-
wusst metaphysisch gewéhlten Ordnungsprinzip abhingige Rekonstruktion
perzeptiver Elemente als Seinsgesetzlichkeit. Und dieser letzte Anspruch gilt
eben selbst noch fiir die habitualisiertesten Akte des Selbstbewusstseins, weil
in der Gewohnbheit die getroffenen Freiheitsentscheidungen zuvor als ethisch-
rationales Moment antreffbar sind. Aus diesen Griinden wollen insbesondere
Lagneau und Alain dem Historischen, Subjektiven und Intuitiven als letztem
Erkldrungsgrund keine Zugestandnisse machen. Fiir sie - wie fiir die Refle-
xionsphilosophie stets - vermag der Geist in all seinen konkreten Bedeutungs-
schépfungen von einer allgemeingiiltigen und folglich potentiell verobjekti-
vierbaren Wertvorstellung nie abgeldst zu werden.

In ihrer eigenen Philosophieauffassung kann S.Weil so die Ubereinstim-
mung mit der phdnomenologischen Hinwendung zum intentional-objektiv
Gegebenen bekunden und zugleich die Denkkategorien einer erstarrten ideali-
stischen oder existentialistisch verkiirzten Geistkonzeption erneuern:

«Was wir die Philosophie heissen», schreibt sie 1941, ist eine «seit Menschengedenken existie-
rende» und bei Platon ohne Zweifel am vollkommensten ausgebildete philosophische Tradition,
fir die «in der européischen Neuzeit Descartes und Kant, unter den neueren Denkern Lagneau
und Alain in Frankreich, Husserlin Deutschland, zu nennen sind. ... Denn die wahre Philosophie
konstruiert nichts, ihr Objekt istihrin unseren Gedanken gegeben; sie fiihrt nur, wie Platon sagte,
die Bestandsaufnahme durch. Wenn sie wahrend der Bestandsaufnahme Widerspriiche findet, so
héngt es nicht von ihr ab, sie aufzuheben; tut sie es dennoch, so verfallt sie der Liige.»*

Sowohl in der betonten philosophiegeschichtlichen Kontinuitétsvergewis-
serung wiein der anklingenden Mdglichkeit letzten Verfehlens des Wahrheits-
anspruches gerade durch seine Legitimation selbst - niamlich Einheit oder
Widerspruch des Erscheinenden im Sein vom Denken her einsichtig zu ma-
chen - gewinnt S. Weils eigene Reflexion ihr Profil. Eben deshalb kann es auch
im weiteren Verlauf der Bewusstseinsanalyse eine, beildufig festgehaltene,
«Verwandtschaft zwischen (ihrem) Begriff der Lekttireund dem «dasein»> der
Existentialisten» geben’. Jedoch ebenso klarsichtig diagnostiziert sie bereits
in diesen friihen vierziger Jahren bei ihnen eine «Versuchungy, die den Exi-
stentialismus seinem Wesen nach «auf die Seite der Kraft (force)» fiihrt, wo-
bei dieser Begriff alle Tendenzen umfasst, welche der iibernatiirlichen Liebe
entgegenstehen. Denn «das Gefiihl der Existenz wiedererlangen», so kostbar
dies sein mag, um «allen Worten des philosophischen Vokabulars eine andere
Bedeutung zu geben», bemerkt sie gegeniiber dem Kierkegaardinterpreten
Jean Wahl in einem Brief, bietet keinerlei Gewahr dafiir, dass die zugleich im-

% «Quelques réflexions autour de la notion de valeur», zit. in S.Pétrement, La vie de S. Weil,
vol.2, Paris 1973, p.320f.
> Cahiers II, Paris 1972, p.81, 86.

221



mer auch mithervorgebrachte «Irrealitdt» der Wertzumessung durch die Exi-
stenz damit ein Ende findet®.

Mit anderen Worten: es geniigt die von der phdnomenologisch-existentiali-
stischen Philosophie vollzogene Umkehrung des sich objektiv Darbietenden
nicht, um es von der Ek-sistenz her zu beurteilen, solange die entsprechende
Operation nicht auch beim Subjekt selbst geschieht. Gewiss heben Reduktion
und Epoché ein standpunktbedingtes «Vermeinen» (croyance) aus perspekti-
vischer Weltdeutung ans Licht, um dann von den Grenzen dieses Horizontes
her zur Wahrnehmung des Gegebenen zuriickzukehren. Aber erfolgt diese
zweite Hinwendung zur Welt als einer stets interpretierten Eigenschdpfung
auch mit einem erneuerten Blick, der dieser Selbstdeutung nichts mehr ent-
lehnt?

Wohl kaum, falls der Wahrnehmungsakt nicht jeweils den «Nachvollzug
des ganzen Schopfungsaktes (Gottes)» darstellt, wie Wicki-Vogt einmal den
Weilschen Neologismus der Dekreation richtig charakterisiert (S.79ff.).
Denn was Gott tut, ist das, was auch der Mensch stets neu zu aktualisieren hat
bei jedem Gefiihl, bei jedem Gedanken und bei jeder Handlung. Gott schafft
in einem ewig verzichtenden Wollen jeden Augenblick die Welt neu, ohne aus
ihr einen zusétzlichen inneren Reichtum oder eine Befriedigung zu erzielen.
Nur so kann es von seiner Seite aus, gemass S. Weil, ein «ewiger Akt [sein], der
zugleich Auftrennung und Wiederherstellung umfasst» (qui se défait et se re-
fait). Gott gibt sich hin in die Zerstreuung von Raum und Zeit und holt diese
wieder ein durch die Liebe, die alles Sein durchfliesst, vor allem den aufmer-
kenden Menschen. Denn dieser wirft einen Blick auf die Dinge, der sich an
Gottes Modell orientiert: er trennt seine Gefiihle, Gedanken und Absichten
von den Dingen, um letztere aus der Einheit der Schopfungsganzheit heraus
zu sehen. Oder was dasselbe ist: er «universalisiert» sein Ich (S.89ff.).

Jede Wahrnehmung ist also Anlass, die erscheinende Bedeutung seiner
selbst wie der Welt aufzulésen und neu zu schaffen. Undin diesem ganz alltig-
lichen Vorgang lebt der Mensch das Liebes-und Schdopfungsgeheimnis Gottes
selbst.

Philosophie hat im letzten keine andere Berufung, wie S.Weil auf ihre
Weise zeigt, als dieses Fundament reflexiv einsichtig zu machen. Damit ist sie
in ihrer Ausiibung selbst praktisch, denn die vermittelt das richtige Sehen.

6 New York 1942, in: Deucalion 4 (1952) S.255ff., vgl. auch das Zitat bei Wicki-Vogt, S.12,
Anm.1.

222



	Überwindung des Widersprüchlichen durch existenzialistisches Denken? : Die ständige Aufgabe der Philosophie nach Simone Weil

