Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 44 (1985)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Geschichte der Philosophie / Histoire de la philosophie

Ursula Niggli: Erkenntnis und Ernst. Im Anschluss an Plato und Sokrates. (Europ. Hochschul-
schriften Reihe XX Philosophie Bd.86.) Peter Lang, Bern 1982.

Das Problem der menschlichen Entfremdung hat bekanntlich auch in unserer informations-
besessenen Zeit nichts von seiner Aktualitét eingebiisst. Erkenntnis, die nicht zuletzt vom Inter-
esse geleitet ist, diesem Problem zu Leibe zu riicken, also das, was man traditionell «Philosophie»
nennt, kann wohl auf verschiedene Weise an diese Frage herantreten, die Wiederherstellung eines
intakten Verhéltnisses zum Mitmenschen und - davon nicht zu trennen - zur Welt iiberhaupt, ist
gewiss ein zu ernstes Anliegen, als dass man sich den Luxus einer vorgéngigen methodischen
Selbstbeschrankung gestatten diirfte. Was z#hlt, sind allein die Friichte einer solchen Erkenntnis-
bemiihung.

So geht es Ursula Niggli bei ihren Reflexionen zum sog. philosophischen Exkurs des 7. Briefes
von Plato nicht etwa um Ideologiekritik oder rein fachphilologisches Wissen 0. 4., sondern um die
Verlebendigung des genannten Textstiickes, um seine Nutzbarmachung auch fiir die Gegenwart:
Kein geringes Unterfangen, welches den heutigen Leser nicht ohne Skepsis die Lektiire des Buches
in Angriff nehmen lasst.

Entsprechend gross ist die Uberraschung, die sich dann einstellt: Es wird, trotz des «konserva-
tiven» Ansatzes, nicht etwa «Glauben verlangt» (Nietzsche) oder auf unverbindliche Weise Meta-
physik getrieben. Mit grosser Gedankenkraft und einer nicht minder bemerkenswerten Originali-
tét versucht die Autorin vielmehr, einen Text zu neuem Leben zu erwecken, dem man nur eine be-
schrankte Aussagekraft zugetraut hétte, den bedeutende Philologen wie Gerhard Miiller nicht
einmal fiir authentisch hielten.

Unsere Erkenntnis kommt nach diesem Exkurs zustande durch (1) den Namen (onoma), mit
dem eine Sache bezeichnet wird, durch (2) deren begriffliche Definition (logos), durch (3) deren
symbolische Veranschaulichung (eidolon) etwa mit Hilfe einer Zeichnung, sowie schliesslich
durch (4) ein Wissen um die Sache, welches als sogenannte «richtige Ansicht» (alethes doxa) sei-
nen sprachlichen Ausdruck findet. Alle vier Erkenntnisstiicke erfassen nicht das Wesen selbst der
gesuchten Sache (on, ti), sondern nur einen Aspekt derselben (poion ti). Die Sache kdme an fiinf-
ter Stelle, unserem Erkennen nicht fremd gegeniiberstehend, aber doch eigensténdig, nie restlos
und definitiv einholbar und von sich her <aufgehend>. Der Autorin geht es bei ihrer Deutung
einerseits um den Vorgang des Erkennens - genauer der <Erkenntnisgenese», nicht etwa bloss um
die sprachliche Fixierung gewonnener Einsicht, wie den herkdmmlichen Deutungen, andererseits
um die Einstellung, welche die wesensmaissige Unvollkommenheit der Erkenntnis im Erkennen-
den hervorbringt.

Der Mangel jedes der genannten vier Erkenntnisstiicke wird bezeichnet: Der Name (1), mit
dem eine Sache belegt wird, ist zuf4llig und austauschbar und bringt uns folglich der Sache nicht
nédher. - Die begriffliche Definition (2) wiederum erfasst das Gesuchte nicht vollsténdig: Die Defi-
nition des Kreises etwa, die diesen als Inbegriff aller von einem gewissen feststehenden Punkt
gleich weit entfernter Punkte beschreibt, lisst offen, ob es sich dabei um einen Kreis oder um eine
Kugel handelt. Man kann sich natiirlich Definitionen denken, in welchem diesem Manko durch
grossere Prézision abgeholfen wird. Fiir die Sache etwa des Guten diirfte dies schon weit schwerer
halten, das Schulbeispiel des Kreises sollte nicht iiberstrapaziert werden. - Die sinnenfillige Dar-
stellung einer Sache (3) bleibt immer unvollkommen, wie am Beispiel eines gezeichneten Kreises
nun wieder gut einleuchtet. Er muss jeweils nur ausreichend vergrdssert werden, um in seiner rela-
tiven Unvollkommenheit zu erscheinen. - Das vierte Stiick schliesslich, die «richtige Meinung»,

223



ist insofern unzulinglich, als diese nur in einem getriibten Medium zum Ausdruck kommen kann.

Im letzten Kapitel des ersten Teils wird uns ein Mythos vorgefiihrt, im Ausgang von der Anspie-
lung Platos auf eine Homerstelle («dann haben dir denn die Goétter - bei Plato: die Sterblichen -
selbst den Verstand geraubt»), die sich am Ende des philosophischen Exkurses findet. Die Auto-
rin spricht von einem «platonischen Mythos» (S.42), wenn sie nun Platos Problem des Ernsthaft-
Ernsthaftes-Mitteilens im Riickgriff auf die zwei Fundorte des Zitats in Homers Ilias darlegt. Er
entspricht dem dritten Stiick des soeben entwickelten Erkenntnismodells: Es geht um ein eidolon
zum Platonischen Gedanken, wonach der ernsthafte Philosoph das Wesentliche seines Denkens
nicht mitteilen kann.

Der zweite Teil tragt die Uberschrift « Versuch eines logos zur Sache philosophischer Ernst».
Im Mittelpunkt steht nun die schon im ersten Teil behandelte, wesenhafte Schwiche der logoi, die
nicht erst durch den sprachlichen Ausdruck bedingt ist (Phaidros-Problematik!), sondern schon
beim Zustandekommen von Erkenntnis ins Spiel kommt, sowie die Haltung, die solch unver-
meidlicher Denkschwiche bei dem um Erkenntnis Bemiihten entspricht. Die sinnlichen Symbole
oder eidola, die auf vorldufige Weise im Mythos illustrierten, was es mit der phronesis, die als
(reflektierende) Urteilskraft im Kantischen Sinne aufgefasst wird, und deren Wurzelgrund, dem
philosophischen Ernst, auf sich hat, sollen nunmehr zu einem logos fortentwickelt werden.

Wie ist die Urteilskraft bzw. deren Ermoglichungsgrund, der «philosophische Ernst» - be-
grifflich zu fixieren? Negativ werden zunéchst zwei Moglichkeiten der Begriffsbestimmung ver-
worfen:

1. Der Ernst der Lebensfiihrung kann noch nicht der Wurzelboden einer Urteilskraft sein, die
einen férderlichen Umgang mit den ihrem Wesen nach unvollkommenen logoi verbiirgt. Denn
dies wiirde bedeuten, dass Denken nicht mehr sein kann als ein nachtrégliches Reflektieren von
zufillig einem empirischen Individuum Zugestossenem, unfdhig, Neues zu schaffen. Reflexion
ginge danach zwar von Personlich-Individuellem aus, bliebe aber géanzlich daran gebunden und
wire somit unfihig, schépferisch dariiber hinauszugestalten.

2. Der gesuchte «philosophische Ernst» kann auch nicht der durch personliches, von aussen
gesehen sozusagen «dezisionistisches» Engagement bedingte Ernst eines redlichen Sprechens
sein. Viele Beispiele liessen sich hier anfiihren, die Autorin begniigt sich mit dem eines psycholo-
gisch nicht versierten, iiber Mystik referierenden Theologen, der die Voraussetzung nicht weiter
hinterfragt, ob es iiberhaupt echte spirituelle Erfahrung gibt, sondern dergleichen einfach und
gldubig gelten l4sst. Solche Redlichkeit kann darum noch nicht «philosophischer Ernst» genannt
werden, weil sie per definitionem subjektiv-dezisionistisch bleiben muss, seine Verwirklichung
also letztlich ganz vom zuerst abgehandelten Lebensernst abhéngt, ferner auch gar nicht spezi-
fisch denkerisch-philosophischer Ernst ist, sondern sich genausogut etwa auf ein dsthetisches Ge-
biet beziehen kann.

Besser steht es um den sodann ins Spiel gebrachten Vorschlag, «philosophischen Ernst» als
«dialogphilosophischen Ernst» aufzufassen. Was bedeutet dies? «Philosophieren gibt es nur im
Zwiegesprach. Sein Ernst bekundet sich in der Riicksicht auf den Situationsbezug des Gespréches
und in der unternommenen Anstrengung, den Mitunterredner auch tatsdchlich anzusprechen.»
(5.67)

Zwei Formen philosophischer Wissenschaft werden damit als defizient abgewiesen: Erstens
eine solche, die sich im Monolog einer auf bloss Objektives bezogenen Erkenntnis erschopft.
Diese Einstellung mag den Erwerb von vielerlei exaktem Wissen ermoglichen, gerade das Interes-
santeste aber, Leben, das sich nicht verfiigbar machen lasst, sondern subjekthaft und autonom
bleibt, entzieht sich ihrem Zugriff. Ist es gdnzlich herausgeldst aus dem Zusammenhang von Dia-
log und Lebenswelt, kann es zu einem «Wissen, das von allen guten Geistern verlassen ist» (wie
Jiirgen Habermas sich witzig ausdriickt), degenerieren, das sich erst noch, beispielsweise unter
dem Tarnbegriff «wissenschaftliche Aufkldrung», vorziiglich zu Manipulationszwecken miss-
brauchen lasst. Fiir U.N. haben «glasklare, aber fixiert-absolute, d.h. vom Autor losgel6ste und
fertige Argumentationen <Unkrautcharakter> » (S.103). Sie wachsen nicht mehr organisch aus

224



im Subjekt sich bildenden Keimen «dafiirhaltenden Bewusstseins» hervor, sondern kommen,
«wie es sich trifft», von aussen hinzu und kénnen einem Subjekt vollig willkiirlich und in beliebi-
ger Menge angeklebt werden.

Nicht hoher stuft sie eine bloss konservierende philosophische Wissenschaft ein, die nur starr
tradiert wird, ohne von ihren Verfechtern in schopferischem Nachvollzug (man denkt an Kierke-
gaards doppelten Gebrauch des Wortes «wiederholen», je nachdem die erste oder dritte Silbe be-
tont wird) in die je aktuelle Lebenswirklichkeit integriert werden zu konnen. Die hochste, reifste
Weisheit bleibt hierbei dem sie Vertretenden im Grunde dusserlich, da es ihm am spezifisch «phi-
losophischen Ernst»: am «Dialogernst», gebricht.

Als Gegenstiick zum philosophischen Ernst wird die platonische Heiterkeit genannt, die den
philosophischen Vortrag - wie die Farben der plastisch durchgestalteten Figuren Michelangelos
in der Sixtinischen Kapelle - iiberglanze und durchstrahle. Er hafte dem Gedankenwerk nicht dus-
serlich und zufillig an, sondern durchziehe es als «Grundmelos» (S.149): Philosophischer Ernst
hat nichts mit Schwere und Humorlosigkeit zu tun, sondern meint einzig den Wurzelgrund, ohne
welchen die Urteilskraft abstirbt.

Bei aller Anerkennung, insbesondere der Subtilit4t in Ursula Nigglis Ausfithrungen zur Struk-
tur des philosophischen Dialogs, drangen sich aber auch kritische Einwénde auf. In einem nicht
selten provozierend selbstbewussten Gebaren werden Denker wie Dilthey, Nietzsche, Scheler,
Jaspers, Heidegger oder Gadamer oft wie Schuljungen zurechtgewiesen; die Grossen unserer Phi-
losophiegeschichte erfahren auf der anderen Seite emphatische Verehrung, so vor allem Sokrates,
Plato und Kant.

Unter den Denkern, von denen die Autorin nicht allzuviel hilt (und die nicht wenigstens u.a.
respektvolle Zensuren bekommen wie etwa Gadamer), kommt Nietzsche besonders schlecht weg.
Expressionistischer Gebardenreichtum wird ihm nachgesagt (S.51f.) und dagegen Heideggers
trotz allem streng wissenschaftliches Vorgehen abgehoben. Ob Nietzsche streng wissenschaftlich
vorgeht, mag ja dahingestellt bleiben. Dass sein Denken sehr viel mehr zu bieten hat als blossen
Gebardenreichtum, wire an zahlreichen Einzelfillen leicht nachzuweisen. Dem Anspruch dieses
Denkers hat sich U.N. offenkundig schlicht nicht ausgesetzt. Man kann sich ungeféhr denken,

.aus welchem Grunde: Nietzsche hatte ein gebrochenes Verhiltnis zur Sokratik.

Sachlich meldet sich weiter das Bedenken, ob das Problem des Bediirfnisses nach «platter>
wissenschaftlicher Aufklarung iiberhaupt gesehen wird. Die Bestimmung der Aufgabe der
«Gedanken-Kunst» S.152, «mythisch gewonnenes Leben nicht wieder an die Kritik zu verlieren»,
hat gewiss etwas sehr Uberzeugendes und auch Aktuelles. Eine entgeisterte Welt, die ihre Blossen
notdiirftig mit viel glinzend-nichtssagendem Blendwerk kaschieren mag, ohne dadurch eine
echte Vers6hnung mit dem entfremdeten Menschen herbeizufiihren, ist sonst die unvermeidliche
Folge. Wenn sich der aufklérerische Impuls gleichwohl immer wieder gegen verfestigte Mythen
wendet, dann geschieht dies doch keineswegs notgedrungen aus nihilistischer Lust am Zerstoren
als solchem, sondern etwa aus Sehnsucht nach Freiheit von Traditionen, die das Leben beengen,
wirklich oder nur scheinbar. Mit <unverdauten» Uberlieferungen wird immer wieder Missbrauch
getrieben, was den starken negativen Affekt, der die Aufkldrungsbemiihung hiufig kennzeich-
net, weitgehend erkldren diirfte. Der ernsthafte Aufklérer sollte also keinesfalls unmerklichin die
Nihe des blosse Gedankenakrobatik treibenden Sophisten geriickt werden, etwa weil er mit die-
sem das Misstrauen gegen formal Unstimmiges teilt. Die wissenschaftlich aufkldrende wie die um
verstehende Interpretation iiberlieferter Inhalte bemiihte Forschereinstellung haben doch beide
ihre gute Berechtigung und ihre Vertreter wenig Grund, verachtlich aufeinander hinabzublicken.

Es bleibt zu vermerken, dass das Fehlen eines Literaturverzeichnisses und eines Registers dem
aufmerksamen Leser eine Stellungnahme nicht gerade erleichtert. Wer sich aber trotz solcher
Hindernisse von einem griindlichen Studium nicht abschrecken lédsst, wird fiir seine Miihe reich
belohnt. Alexander Pelix (Chernex)

225



Grundriss der Geschichte der Philosophie, begriindet von Friedrich Ueberweg. V&llig neubear-
beitete Ausgabe. Die Philosophie der Antike, Bd.3: Altere Akademie, Aristoteles, Peripatos.
Herausgegeben von Hellmut Flashar. Schwabe-Verlag, Basel 1983.

In einer Zeit, in der sich - wie findige Statistiker gezidhlt haben - die Philosophen zu 70% aus-
schliesslich mit ihrer eigenen Geschichte befassen und damit Gefahr laufen, bloss ihrer eigenen
Reproduktion zu dienen?, erstaunt die Edition eines monumentalen «Vielautorenwerkes» zur
Geschichte der Philosophie eigentlich kaum, und umso mehr nicht, als es sich mindestens vom
Titel her um eine selber in die Geschichte der Philosophie eingegangene Philosophiegeschichte
handelt: um den neuen «Ueberweg».

Friedrich Ueberweg, der in Berlin 1863-1866 seinen «Grundriss der Geschichte der Philoso-
phie von Thales bis auf die Gegenwart» publizierte, muss sich derselben Gefahr ausgesetzt gese-
hen haben, denn Johann Eduard Erdmann beendete seine in derselben Zeit geschriebene, fast
gleichnamige Philosophiegeschichte mit der Aussage: «Der Klage gegeniiber also, dass nicht
mehr philosophirt, sondern nur Geschichte der Philosophie getrieben werde, aus Philosophen
Historiker geworden seyen, liesse sich geltend machen, dass die Philosophiehistoriker selbst zu
philosophiren pflegen, und so vielleicht eine Lanze, welche verletzte, Heilung bringen kann.»?
Auch fiir Friedrich Ueberweg ist Philosophiegeschichte selbst eine der Philosophie notwendig
vorausgehende Wisenschaft, die zur Philosophie der Geschichte, d.h. zur « Wissenschaft von der
thatsdchlichen Entwickelung des Menschengeschlechts»? gehort: «Den wahrhaften Fortschritt
zu hoheren Stufen begriindet nur diejenige Production, welche die aneignende Reproduction der
vorangegangenen Arbeit des Geistes zur Voraussetzung hat.»*

Solche Begriindungsversuche sind nun allerdings im «neuen Ueberweg» nicht mehr zu lesen:
Mit dem Hinweis darauf, dass in Praechters Neubearbeitung der Ueberwegschen Philosophie der
Antike die Spekulation iiber das Verhiltnis von Philosophie und Philosophiegeschichte zum
«Fremdkorper» und die Forderung nach philologisch-kritischer Begriindung der Philosophiege-
schichtsdarstellung zur Selbstverstdndlichkeit geworden sei (S.XIX), bricht Walter Tinners in-
formative Besinnung {iber das philosophische Konzept des «alten Ueberweg» in der Einleitung
«Zum Gesamtwerk» ab und geht tiber zur Geschichte des «neuen Ueberweg», diein den 50er Jah-
ren unter der Leitung des Kolners Paul Wilpert begann. Vielleicht ldsst sich in kommenden Bén-
den von den Herausgebern noch etwas iiber die philosophische Grundlage und Motivation dieses
Werkes sagen, umso eher, als der «neue Ueberweg» sich weder als «Wiederankniipfung an die
Ansitze Friedrich Ueberwegs» noch als «eine Aktualisierung oder Fortsetzung der historiogra-
phischen Leistung Karl Praechters» (S.XIX) versteht.

Was unterscheidet aber den alten «Ueberweg» von dem neuen? Dem alten wurde « Ausgewo-
genheit der Darstellung, angestrebte Objektivitdt im Urteil, Materialfiille beziiglich Quellen,
Hilfsmitteln und Sekundarliteratur» (S. XVII) attestiert, Qualititen, die unzweifelhaft auch auf
den «neuen Ueberweg» zutreffen und so seinen Namen legitimieren. Ebenso wurde auch die cha-
rakteristische Gliederung der einzelnen Artikel in Vita/Werkbeschreibung/Doxographie/
Bibliographie im wesentlichen iibernommen. Der neue unterscheidet sich vom alten zunichst da-
durch, dass er ein «Vielautorenwerk» ist, die Bibliographie weit ausfiihrlicher und iibersichtlicher
gestaltet ist und vermehrt Riicksicht auf die Wirkungsgeschichte nimmt. Es ist klar, dass der vor-
liegende Band inhaltlich véllig neu konzipiert ist und den Umfang des alten weit tibersteigt: die
Altere Akademie und der Peripatos, die beim «alten Ueberweg» noch 6 resp. 5 Seiten umfassten,
sind hier ausfiihrlich gewiirdigt. Hans Joachim Kramerlegt auf 174 Seiten die wohl vollstdndigste

1 N.Lobkovicz, Die Situation der Philosophie in den bestehenden Wissenschaftsinstitutionen,
in: H.M.Baumgartner/O.Hoffe/C.Wild, Philosophie-Gesellschaft-Planung. Miinchen
1974, S.87.

2 Joh.Ed.Erdmann, Grundriss der Geschichte der Philosophie II (*1878), S.864; zit. S. XIX.

3 F.Ueberweg, System der Logik und Geschichte der logischen Lehren, Bonn 31868, S.9f.; zit.
S.XIV.

4 F.Ueberweg, Grundriss der Geschichte der Philosophie, 41871, 1, S.6; zit. S.XV.

226



und glinzendste Darstellung der Alteren Akademie vor, die im wesentlichen auf seinen eigenen
Forschungen und denjenigen seines Tiibinger Kollegen Konrad Gaiser beruht. Ahnliches l4sst
sich von der 140 Seiten umfassenden Darstellung des Peripatos durch Fritz Wehrli sagen, der ja
selbst durch seine zwolfbiandige kommentierte Fragmentsammlung (Basel/Stuttgart 1967-1974)
den Grundstein zur Erforschung des Peripatos gelegt hat. Den 283 Seiten umfassenden, sehr gut
dokumentierenden Teil iiber Aristoteles schrieb der Herausgeber des vorliegenden Bandes und
Editor des «Deutschen Aristoteles», Hellmut Flashar.

Die Autoren sind bestrebt, das Buch als Einheit zu gestalten, nicht nur dusserlich, sondern
auch inhaltlich. So versucht Flashar, die Philosophie des Aristoteles auf die Diskussion in der
Alteren Akademie zu beziehen und in jedem Themenkreis die historische Kontinuit#t vor der Dis-
krepanz herauszustreichen. Und auch Wehrlis Beitrag zum Peripatos l4sst sich als Geschichte des
Verfalls des platonisch-aristotelischen Transzendenzgedankens und als Aufsplitterung der ersten
Philosophie in Einzelwissenschaften lesen. Allein dieser einheitlichen Darstellung sind Probleme
immanent, die sich speziell in der Doxographie des Aristoteles dussern miissen: sie ist mir
streckenweise allzusehr auf den Aufweis der Genese der aristotelischen Philosophie aus der Aka-
demie ausgerichtet. Es ist sicher richtig - wie die Forschungen dieses Jahrhunderts gezeigt haben
-, die aristotelische Logik nicht von der klassischen Logik her als organisierter Vierschritt von Be-
griff (Kategorienschrift), Urteil (De interpretatione), Schluss (1. Analytik) und Methode (2. Ana-
lytik) anachronistisch zu interpretieren, sondern sie als «Weiterentwicklung der platonischen
Dialektik» (S.327) und Analyse der Argumentationstechniken in der Alteren Akademie zu verste-
hen. Danundiese Argumentationstechniken bei Aristoteles mit der rechten ethischen Einstellung
und Zielsetzung verbunden werden (S. 328), ergibt sich fiir Flashars Darstellung zwanglos ein An-
schluss der praktischen Philosophie und weiter der Poetik und Rhetorik an die Logik, nicht aber
mehr ein direkter Bezug der Metaphysik zur Logik. Dieser sehr uniibliche, aber einleuchtende
link» wirkt sich allerdings auf die Darstellung der Metaphysik aus, die mir allzu losgel§st von der
in der Kategorienschrift aufgeworfenen Seinsproblematik (erste und zweite Substanz, auf die -
wie auch auf das to de ti - Flashar gar nicht eintritt) erscheint und durch die Betonung der
geschichtlichen Kontinuitédt der metaphysischen Themen leicht Gefahr lduft, Aristoteles’ meta-
physische Frage nach dem Sein als nicht sonderlich originelle Fortsetzung der «akademischen
Stufentheorie» und der «Elementenmetaphysik» des Xenokrates (S.381) zu sehen. Diese histori-
sierende Darstellung wirkt sich bis hinein in die Terminologie aus: Analogie und pros-hen-Rela-
tion werden als «Methoden», als «Gliederungsprinzipien», als «Denkmodelle» bezeichnet
(S.381), Termini, die die Konnotation des beliebig Auswechselbaren mit sich fithren. So kann
auch Aristoteles die platonische Ideenlehre «aufgeben» zugunsten der « Argumentationsform»
der pros-hen-Relation (S.377). Die von der Theologie her verstandene aristotelische Seinslehre
présentiert sich denn auch als Lehre von einem dreistufigen Ordo rerum. Dabei kommt meines Er-
achtens die Metaphysik als reine Seinswissenschaft, als Theorie vom Seienden als Seienden, vom
Seienden im Allgemeinen etwas zu kurz und mit ihr auch das Universalienproblem, das doch in
der Kategorienschrift aufbricht und der Frage nach der einen Physis des in vielfacher Bedeutung
ausgesagten Seins zugrundeliegt. Daher wird auch verstidndlich, dass dem to ti en einai nur eine
Bemerkung und der Auseinandersetzung des Aristoteles mit der platonischen Ideenlehre nicht
einmal eine Seite gewidmet ist, die mit dem Satzendet: Die Auffassung des Xenokrates «vom onti-
schen Vorrang des Eidos vor dem Genos» komme der «dann von Aristoteles vollzogenen Verlage-
rung des Schwergewichtes vom Allgemeinen zum Besonderen schon sehr entgegen» (S.385).
Diese «Verlagerung des Schwergewichtes» wird nicht nédher erldutert und aus dem Seinproblem
begriindet, sondern in die Geschichte eingebettet. Darin liegt m.E. die Schwierigkeit in Flashars
Versuch, «die herkdmmliche philosophie-historische Isolierung der Alteren Akademie, aber
auch der andern Teile zu tiberwinden und den Aspekt der Kontinuitét in der gedanklichen Ent-
wicklung fiir die Erkldrung von Platon, der Alteren Akademie, Aristoteles, Peripatos, Hellenis-
mus, Mittel-und Neuplatonismus fruchtbar zu machen» (S.XXII): manche systematischen
Aspekte werden aus Riicksicht auf die historische Kontinuitét in den Hintergrund gedréngt. Des-

227



halb wire es hier auch niitzlich, mehr tiber das Konzept der Philosophiegeschichte zu wissen, das
der vorliegenden Ausarbeitung zugrundelag.

Im ganzen présentiert sich der Band als ausgezeichnetes Handbuch, das auch in formaler und
technischer Hinsicht tadellos ist und das mir fiir alle, die sich mit Philosophie beschéiftigen, unent-
behrlich scheint. Gerade deshalb wire es wiinschenswert, den kiinftigen Bénden ein Sachregister
beizugeben und das Werk als besser erschwingliche Paperback-Ausgabe auf den Markt zu brin-
gen. Peter Schulthess (Ziirich)

Richard Bodéiis: Le Philosophe et la Cité. Recherches sur les rapports entre morale et politique
dans la pensée d’ Aristote. (Bibliothéque de la Faculté de Philosophie et Lettres de I’Université de
Liége — Fasc. CCXXXYV.) «Les Belles Lettres», Paris 1982.

Le propos fondamental de cet ouvrage est «d’€éclairer la finalité des textes d’ Aristote que I’on
rattache traditionnellement & la philosophie humaine» (p.16). Contre ceux qui, tel R.A.
Gauthier, voient en Aristote le fondateur d’une «science autonome, destinée a enseigner les fins
de I’agir moral a tout individu», et saluent ses Ethiques comme «la premiére manifestation his-
torique de I’esprit individualiste qui s’affirme aux dépens de la politique» (p.17), R.Bodéiis
défend la thése que ces écrits aussi bien que la Politigue donnent un «enseignement politique»
destiné principalement aux «nomothétes» (p.16), c’est-a-dire a tous ceux qui sont chargés d’une
fonction législatrice au sens large.

Deux chapitres de I’ Ethique a Nicomague jouent un réle déterminant dans I’argumentation:
d’une part le prologue, quiidentifie a la politique la science «architectonique» dont reléve la con-
naissance du bien supréme et déclare que le jeune homme est trop inexpérimenté pour tirer profit
des legons de cette science; d’autre part le chapitre final, qui souligne la nécessité des lois pour la
formation de I’homme de bien et fait de la législation «’instrument privilégié» de I’éducation
morale (p.111). Mais, plus fondamentalement, cette argumentation se fonde sur la conception
aristotélicienne de la vertu éthique comme disposition dépendant «d’un comportement habituel
que la société et, singuliérement, la communauté politique s’efforce de faire adopter a ses mem-
bres» (p.18). Dans une telle conception «l’acquisition proprement dite des vertus éthiques doit
peudechosesal’enseignement», dumoins a’enseignement par le discours (p. 103). Mais, siledis-
cours est insuffisant pour former unhomme de bien, il est en revanche utile a la formation du légis-
lateur, dont ’action tend a rendre les hommes meilleurs. Pour 1égiférer il faut en effet joindre a
I’expérience politique un savoir général sur les régimes constitutionnels et sur le bien humain. Tel
est, selon R.Bodéiis, le savoir dispensé par les Ethiqueset la Politique, qui présentent ainsi malgré
leur distinction une «unité d’intention» (p.54).

L’auteur rencontre en cours de route diverses questions débattues depuis longtemps. Telle est
en particulier la question soulevée par la mention répétée d’une science «pratique» dont le con-
tenu a souvent été assimilé a celui des Ethiques et de la Politique. R.Bodéiis rejette cette assimila-
tion en faisant valoir qu’Aristote désigne par le terme épistémeé une «perfection du sujet connais-
sant» et que la «science pratique» est pour lui «I’excellence cognitive» présidant a I’action que doit
réaliser ce sujet (p.47). La mention d’une telle «science» renvoie donc 4 «I’homme immergé dans
I’action» (p.48). En revanche la «philosophie des choses humaines» (Eth. Nic. X9, 1181 b 15)!
développée dans les écrits appelés par commodité «pratiques» est indépendante de 1’action du
sujet et pourrait se caractériser, selon une formule ingénieuse, comme «une recherche spéculative
en matiéres pratiques» (p.59).

La notion de phroneésis ou sagesse pratique pose elle aussi une question difficile: cette vertu
intellectuelle porte-t-elle sur la fin ou sur les moyens? Sur ce point ’auteur s’oppose aux interpre-

Jereprends cette formule d’ Aristote sans lui donner le sens suggéré par M. Bodéiis, pour quielle
s’applique non pas a I’entreprise d’ Aristote lui-méme, mais a celle des inventeurs, et spéciale-
ment des législateurs, qui ont fait progresser les affaires humaines au cours des générations
passées (cf. p.151-152).

228



tes qui, tels D.J. Allan ou R. A. Gauthier, voient dans la phronésisla connaissance des fins ultimes
del’action. A ses yeux, «il ne fait aucun doute que la phronésis aristotélicienne, comme la pruden-
tiathomiste, soit affectée a la recherche des moyens (particuliers) et non pas alarecherche dela fin
(générale)» (p.71, avec renvoi a Eth. Nic. VI 13, 1144 a 8et 1145 a 5). Par la il se rapproche de la
thése défendue par P. Aubenque. Mais il complique son interprétation en adoptant, pour un pas-
sage définissant la «bonne délibération» (euboulia) la construction suivie par Allan et Gauthier:
«rectitude relative a ce qui est utile en vue de la fin2 dont la sagesse (phronésis) est ’aperception
vraie», alors que pour Aubenque I’antécédent du pronom relatif est «1’utile» (REG 78, p.40-51).
Grammaticalement les deux constructions sont possibles. Mais, si I’on fait de la «fin» (rélos)
I’antécédent du relatif, le passage en question (VI 10, 1142 b 32) est difficilement compatible avec
VI13, 1145a 5: «la vertu nous fait réaliser la fin, la sagesse les actions en vue de la fin». R. Bodéiis
cherche a écarter la difficulté en soutenant avec raison que, pour décider des actions a accomplir,
I’homme sage doit avoir une certaine idée de la fin. Cette connaissance, précise-t-il, lui est donnée
en tant qu’il a des dispositions vertueuses lui permettant de «reconnaitrele bien supréme» (p.74),
et elle «ne coincide en rien avec le savoir que procure une recherche discursive pareille a celle dont
les textes d’ Aristote lui-méme pourraient contenir les résultats» (p.77). Mais il me parait douteux
qu’Aristote oppose aussi fortement la saisie intuitive des premiers principes de I’action a leur
détermination rationnelle par I’intelligence discursive.

.Grace auneanalyse comparative del’ Ethique a Nicomagque, del’ Ethique a Eudéme, dela Poli-
tique (VII-VIII) et du Protreptique, R.Bodélis cherche a prouver que les textes de I’Ethique a
Nicomaque sur lesquels il fonde sa thése expriment la pensée définitive d’ Aristote et non, comme
on serait tenté de le soutenir, une forme «archaique» de cette pensée.

Enfin, dans ses deux derniers chapitres, il corrobore sa thése en essayant de montrer que les dis-
cours éthiques et politiques d’ Aristote s’adressent & un public dépassant le cercle étroit des mem-
bres de son école et formé d’auditeurs capables «d’éprouver le discours par référence a la réalité»
(p.193). Cette capacité suppose une faculté de «compréhension» (sunésis) et, plus largement, une
«éducation» (paideia) fondées sur une certaine expérience politique: non pas [’expérience de
I’homme politique au sens étroit, mais plus largement celle du citoyen appel€ a prendre part aux
débats législatifs. Telle serait, selon R.Bodéiis, I’expérience des «actions de la vie» exigée de
I’auditeur de I’ Ethique a Nicomagque (11, 1095 a 3). Cette expérience, ajoute-t-il en suivant encore
les premiéres pages de cette oeuvre (cf. I 2, 1095 b 4), vade pair avec «I’habitude d’actions confor-
mes a la raison droite» (p.217), qui seule permet a I’auditeur de tirer profit pour sa propre action
des discours éthiques et politiques. Ainsi «le méme homme auquel le Stagirite destine son ensei-
gnement, parce qu’il compte sur lui pour fixer, sous forme de lois, les normes véritables du bien
dans la Cité, sera aussi celui qui, d’un autre c6té, pourra trouver, dans cet enseignement, de quoi
éclairer son action» (p.218). A cette précision, il convient d’en ajouter une autre: d’ordinaire le
citoyen est aussi pere de famille, et de ce fait la fonction éducative est étroitement liée & la fonction
législatrice.

L’érudition mise en oeuvre par I’auteur est considérable, et son ouvrage abondeen discussions
de détail sur lesquelles il n’est pas possible de s’arréter ici. Mais ces discussions ne font pas perdre
de vue la thése centrale, et celle-ci est d’un grand intérét. L’idée d’une «recherche spéculative en
matiéres pratiques» (p.59) éclaire en effet le propos des discours éthiques et politiques d’ Aristote
et définit plus exactement leur statut dans I’ensemble de 1’oeuvre que la qualification tradition-
nelle de «discours pratique» figurant par exemple chez Diogéne Laérce (V28, cité p.51). Ces dis-
cours supposent bien une recherche d’ordre spéculatif sur «les choses humaines», et il est vrai que
cette recherche fonde un enseignement politique, car pour Aristote ’homme ne peut parvenir a
I’excellence pratique en dehors de la Cité. Mais I’enseignement donné par ces discours exclut-il
tout élément étranger a l’ordre politique, comme semble’admettre R. Bodéiis (cf. p.ex. p.224)? -
Si tel était le cas, on ne pourrait rendre compte des développements de 1’ Ethique @ Nicomaque sur

2 Texte controversé. P. Aubenque lit une fin.

229



I’amitié parfaite, qui élévent cette forme de relation humaine bien au-dessus des rapports d’ordre
politique, et I’on comprendrait encore moins la fonction des passages du livre X exaltant le bon-
heur supréme d a la contemplation. Certes on peut faire valoir que la pratique de 1’amitié et
I’exercice de la contemplation intéressent le législateur dans la mesure ou certaines conditions
politiques favorisent ou entravent ces activités. Mais le discours dont elles sont I’objet ne peut se
ramener & un enseignement politique. Si le propos visé par Aristote dans 1’ Ethique a Nicomaque
est bientel que le congoit R. Bodéiis, il ne saurait rendre compte suffisamment d’un tel discours, et
I’on sera forcément amené a contester I’unité de cette oeuvre. On peut certes le faire, mais on pour-
rait aussi chercher a concevoir d’une maniére plus large le propos du philosophe, et ¢’est dans cette
voie qu’il convient & mon avis de s’engager, sans pour autant perdre le fruit delarecherche appro-
fondie et rigoureuse menée dans cette belleétude. André-Jean Voelke (Lausanne)

Hans-Jiirgen Engfer: Philosophie als Analysis. Studien zur Entwicklung philosophischer Analy-
siskonzeptionen unter dem Einfluss mathematischer Methodenmodelle im 17. und frithen 18.
Jahrhundert. Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1982.

Die europdische Philosophie der Aufkldrung in ihren empiristischen und rationalistischen
Ausprédgungen versteht sich als analytische Philosophie. Sie hat ihre Wurzeln nicht nur in der
analytischen Tradition des Empirismus, sondern ebensosehr in der - wie Engfer nachweist - ana-
Iytischen Tradition des Rationalismus (Descartes, Leibniz, Wolff), die allerdings bisher vorab
vom verwendeten Mos geometricus oder vom Versuch der Ars combinatoria her als synthetische
Philosophie ausgelegt wurde.

Engfer beginnt die Begriindung seiner These mit einer Untersuchung des begriffsgeschichtli-
chen Umbruchs der Methodentermini «Analyse» und «Synthese» in Kants Nomenklatur und in
der deutschen Aufklirungsphilosophie der 2. Hilfte des 18. Jhds. (er stiitzt sich auf die Beantwor-
tungen der Preisfragen der Berliner Akademie von 1763, 1805 und 1809) (Kap.I). Im 2.Kapitel
diskutiert Engfer fiinf mathematische und zwei naturwissenschaftliche Methodenmodelle, die
alle ihren Ursprung in der Antike haben.

Methodenmodell A ist der synthetische Mos geometricus Euklids in der an den «Analytica
posteriora» orientierten Interpretation von Proklos, wohingegen das zweite Modell die analy-
tisch-synthetische Interpretation Euklids durch Pappos ist. Dieses zweite Modell ist in sich dop-
peldeutig. In ihrer einschldgigen Untersuchung entschliisseln Hintikka und Remes (The Method
of Analysis. Its geometrical Origin and its significance, Boston/Dordrecht 1974) diein der frithen
Neuzeit als «Geheimlehre» apostrophierte analytische Methode der Geometrie von der Beweis-
praxis des Pappos her und konstatieren eine markante Differenz zur Methodenbeschreibung, die
Pappos selber gibt (Collectio, Buch VII). Engfer versucht diese Differenz in einer Doppeldeutig-
keit des Textes, genauer in zwei divergierenden Passagen festzumachen, die auch eine so verwir-
rende Nomenklatur in der spiteren Methodologie hervorrief. In dem an der Praxis des Beweisens
orientierten Modell B besteht der analytische Schritt darin, dass das Gesuchte als zugestanden
erklirt wird und daraus, aus den bereits bekannten Sdtzen und aus der geometrischen Analyse der
Figur Folgerungen abgeleitet werden, so lange, bis man auf etwas in der Synthesis bereits Zuge-
standenes stdsst, von dem her man versucht - allerdings nicht einfach iiber dieselben Stationen
wie im analytischen Schritt -, das Gesuchte synthetisch zu beweisen. Im Modell B1, dassich eben-
falls auf den Text von Pappos abstiitzen kann, wird die Analysis einfach als Umkehr der Synthesis
verstanden, d.h. als Aufstieg zu den Prinzipien. Pappos steht hier in einer antiken Tradition, die -
wie Pappos meint — auf Platon zuriickgehe, heute normalerweise dem Aristoteles zugeschrieben
wird (kanonische Stelle: Nikomachische Ethik 1112b). Die Analyse ist dann eine im Sinne der
«Analytica priora» beweis- oder satzlogische Riickfithrung eines Satzes auf seine Voraussetzun-
gen hin,

Das resolutiv-kompositive naturwissenschaftliche Modell C wird als Regressus-Modell
bezeichnet und geht zuriick auf die aristotelische Differenz von «demonstratio propter quid» und
«demonstratio quia», die mit Galens ersten zwei Lehrarten, der «doctrina resolutiva» und der

230



«doctrina compositiva» vermischt worden ist. Es taucht im Mittelalter in der Oxforder Schule
des 13.Jhds. auf, in der Renaissance bei den Paduaner Aristotelikern, und bestimmt von daher
Galileis und Newtons «Programm der neuzeitlichen Naturwissenschaften» (S.89). Galilei aller-
dings prazisiert dieses Modell, indem er zwischen Auf- und Abstieg ein physikalisches Axio-
mensystem formuliert, aus dem mit Hilfe der Mathematik S4tze abgeleitet werden konnen (C1).

Unter dem Modell Dist das von Vieta (In artem analyticam Isagoge, 1591) propagierte und auf
Diophant zuriickgefiihrte analytische Konzept der Algebra zu verstehen, die durch die Entdek-
kung der Infinitesimalrechnung (Analysis infinitorum) eine fithrende mathematische Disziplin
wurde. Dadurch interpretierte man die Methode der Mathematik zunehmend als analytische, was
wiederum das an der Mathematik orientierte methodologische Selbstverstidndnis der Aufkléarung
beeinflusste (S.110, 115).

Modell E ist die Lullsche Kombinatorik, die Leibniz als analytisch-synthetisches Verfahren
aufnimmt und ihr in seiner analytischen Begriffstheorie und Scientia Generalis zu neuem Glanz
verhilft. Mit diesem terminologischen Riistzeug versucht Engfer, die Methodenkonzeptionen
von Descartes, Leibniz und Wolff zu untersuchen und deren Analytizitat darzulegen.

Descartes kannte alle Methodenmodelle. Modell A und E verwirft er, indem er in den «Secun-
dae Responsiones» den Mos geometricus als blosse Darstellungsmethode begreift und in dem
beriithmten Brief von 1629 an Mersenne (AT I, 76-82) Modell E von dem Begreifen der wahren
Philosophie abhingig macht. Im «Discours» beruft er sich auf die Modelle Bund D, die erin den
«Regulae» identifiziert, was denn auch zu mannigfachen Schwierigkeiten fiihrte (S.128). Die
analytische Methode der «Regulae» entspricht am ehesten dem Modell B1 (S.135), differiert aber
erheblich von der analytischen Methode «eigenen Typs» (S.167) der «Meditationes». Die Zwei-
felsmethode interpretiert Engfer —m.E. in fragwiirdiger Weise - als dreifache Reductio ad absur-
dum, wihrend die letzten drei Meditationen synthetischer Art seien. Ebenfalls analytisch sei die
Methode der Mathematik und in den Naturwissenschaften lehne Descartes sich an Modell C an.

Bei Leibniz streicht Engfer die analytische Begriffs- und Urteilstheorie hervor, deren An-
spruch, durch Begriffe Wirklichkeit zu erfassen, das analytische Programm der Aufkldrung
motiviere und begriinde. Neben dem Modell B ist v.a. auch fiir die Beweistheorie und die Via
inveniendi Modell A und E entscheidend, wobei das analytische Auffinden der einfachen Begriffe
natiirlich die Grundlage der Synthesis ausmacht. Zudem bestimme Leibniz das menschliche Er-
kennen iiberhaupt als reflexive Analysis, reflexiv, weil die Welt der Monade nicht als Ausseres
gegeniiberstehe (S.213). ‘

Engfer weist auch fiir Wolffnach, dass die seit Kant, Lambert und Mendelssohn gédngige Iden-
tifikation von mathematischer Methode und mos geometricus bei Wolff auf einem Irrtum auf-
ruhe: Mag dies fiir die lateinische Logik zutreffen, so trifft es nicht fiir die deutsche Logik von
1712 und fiir den spiten Wolff zu. In der deutschen Logik orientiere sich Wolff am Methoden-
modell B1 und interpretiere die Ars combinatoria tiberdies analytisch. Die Synthesis wird beiihm
zur Demonstrationsmethode und die am Modell B orientierte Analysis zur Erfindungsmethode.

Neben dem Aufweis, dass das analytische Selbstverstdndnis der Aufklidrung nicht nur in der
analytisch-empirischen Tradition der Naturwissenschaften wurzle, sondern durchaus auch in der
analytischen Tradition des Rationalismus, stellt Engfer die bemerkenswerte These auf, dass die
analytische Philosophie des 20. Jhds. Fragestellungen und methodologische Vorbilder auch und
sogar eher der rationalistisch-analytischen Tradition entnehme als der empiristisch-analytischen
(S.18). Parallelen sieht Engfer in der Bedeutung, die dem Problem der Sprachanalyse und der Be-
griffsexplikation eingerdumt wird und in der Orientierung am Exaktheitsideal der Mathematik.
Engfer geht sogar soweit, dass er die beiden Ansétze der analytischen Philosophie des 20. Jhds.,
die Philosophie der idealen und der normalen Sprache, mit den Systementwiirfen des Rationalis-
mus und den analytisch orientierten Anséitzen der Aufkldrung parallelisiert (ib.). - Das dsthetisch
und drucktechnisch hervorragend gestaltete Buch scheint mir nicht nur fiir das Problem der
Methodentermini «analytisch» und «synthetisch» aus inhaltlichen Griinden sehr wertvoll, son-
dern auch aus formalen: Ein ausgezeichnet aufgebautes Sachregister schliesst den Band ab.

Peter Schulthess (Ziirich)

231



Daniel Schulthess: Philosophie et sens commun chez Thomas Reid (1710-1796). Peter Lang,
Berne 1983.

La thése de doctorat de D.Schulthess, présentée 4 1’'Université de Neuchatel, n’est pas destinée
au seul historien de la philosophie anglo-saxonne. Cet ouvrage sérieux, écrit dans un style a la fois
limpide et précis, pose le probleéme plus général des rapports du sens commun avec la philosophie,
probléme qui va se retrouver chez Wittgenstein, dans sa critique de la défense du sens commun
présentée par G.E.Moore.

L’A. reconstitue I’oeuvre un peu éparse de Reid et nous en présente une analyse détaillée. La
position de Reid est celle d’une lutte contre le scepticisme, celui de Hume principalement. Il va
donc affirmer que le sens commun, dont tout homme est pourvu, comporte des principes ration-
nels irréfutables: les attaques contre le sens commun se retournent contre celui qui les porte. La
doctrine de Reid est un examen des facultés de I’esprit humain. L’esprit est, pour Reid, en contact
direct avec la réalité; il récuse la théorie des idées, de Locke, idées cong¢ues comme intermédiaires
entre Desprit et la réalité. Cette théorie de la représentation lui parait conduire au scepticisme:
nous ne connaissons alors que nos idées et non la réalité. Le sens commun contient, pour Reid,
I’ensemble des principes premiers de toute connaissance possible, en deca de toute philosophie.
Reid justifie ce réle du sens commun par une série d’arguments dont 1’un, la rétorsion, renvoie
celui qui attaque le sens commun & ce qu’il fait dans la vie (et qui implique le sens commun). Les
principes du sens commun renvoient a 1’activité des diverses facultés de I’esprit humain, et Reid
développe une psychologie contenant une théorie de la perception (ot il semble avoir anticipé les
géométries non-euclidiennes en décrivant une géométrie du champ visuel) et une théorie des facul-
tésintellectuelles et morales. L’A. montre comment la notion de sens commun chez Reid renvoie a
la umiére naturelle> des scolastiques, des philosophes de la Renaissance, des Réformateurs et
des rationalistes.

Dans une conclusion personnelle, 1I’A. cherche 4 dégager le rapport entre sens commun et phi-
losophie. En un sens, la philosophie comme discipline s’oppose au sens commun des non-philo-
sophes. En un autre sens, on doit supposer une communauté spirituelle des hommes et, pour le
philosophe, 1a possibilité d’adresser son message 4 tous les hommes. Reid est alors critiqué pour
ne pas marquer assez la spécificité de la philosophie. Mais on peut encore objecter a une philoso-
phie du sens commun la trivialité de celui-ci (qui n’est que ce que chacun sait), I’'impossibilité
d’exprimer le sens commun comme savoir (I’A. fait allusion ici au Wittgenstein de <De la
Certitude») et la difficulté, pour le philosophe, de choisir entre les opinions communes. L’A.
avance alors que le sens commun serait 4 décrire comme «un «schéme préthéorique> delarécogni-
tion, et non une structure engageant un recueil de théses disposant d’autorité théorique» (p.376).
Le sens commun est alors ce que le philosophe a en commun avec les autres hommes.

On lira avec fruit cette excellente étude d’un philosophe relativement peu connu et I’on y trou-
vera, si’on veut se renseigner sur les oeuvres de Reid, celles de ses devanciers, de ses contempo-
rains et desescritiques, une bibliographie bien étoffece. J.-P.Leyvraz (Genéve)

Ludwig Hasler (Hg.): Schelling. Seine Bedeutung fiir eine Philosophie der Natur und der Ge-
schichte. Referate und Kolloquien der Intern. Schelling-Tagung Ziirich 1979. (Problemata 91.)
Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Canstatt 1981.

Der vorliegende Band vereinigt Abendvortréige (von W.Schulz, W.Trillhaas und W.Marx)
sowie Referate, Korreferate und ausgearbeitete Diskussionsvoten dreier Kolloquien (zur Natur-,
Geschichts- und politischen Philosophie) der anlésslich des 125. Todestages des Philosophen
durchgefithrten internationalen Schelling-Tagung vom 26.-29.September 1979. Fiir ihn rekla-
miert der Herausgeber in seinem gleichermassen instruktiven wie werbenden Vorwort den An-
spruch, «... Schelling, unseren «Zeitgenossen inkognito>, als Gesprichspartner im gegenwér-
tigen Bemiihen zur Verstehbarkeit unserer Welt neu zu gewinnen» (9). Dieser nicht geringe An-
spruch rechnet also mit einem iiber die spezielle Schelling-Forschung hinausgehenden allgemei-
neren Interesse.

232



Hinsichtlich der beiden Themenkomplexe, denen das Buch seinen Titel verdankt, ist die unter-
schiedliche Ausgangslage der Forschung zu beachten. Wihrend das Problem der Geschichte (und
damit zusammenhéngende Begriffe) spatestens seit der Tagung von Bad Ragaz 1954 zentral im
Blickpunkt steht, und einige Beitrdge dieses Buches durchaus resiimierenden Charakter haben,
darf die Naturphilosophie Schellings insgesamt als Desiderat der Schelling-Forschung bezeichnet
werden. Sieht man ab von einigen wenigen monographischen Abhandlungen und iibergreifenden
Darstellungen des Denkweges Schellings, die die Prinzipien der Naturphilosophie thematisieren,
so sind noch immer die klassischen Philosophiegeschichten massgeblich. Das Interesse bezog sich
mehr auf den Aspekt der formalen Systementwicklung, der jeweiligen Begriindungsstrategien
immer neuer unvollendeter Systemversuche und weniger auf den materialen Teil. «Die Vertiefung
in die konkrete Ausfithrung der naturphilosophischen Schriften ... steht im Grunde noch aus»
(D.v.Engelhardt, 77). Im Kontext der historisch-kritischen Ausgabe von Schellings Werken
musste sich hier die Aufmerksamkeit verschieben.

Unter dem Leitthema «Schellings Verhiltnis zur Naturwissenschaft und Medizin» (bis etwa
1803) macht dieses Buch vorrangig zwei, sich wechselseitig erhellende sachliche Schwerpunkte
vorstellig. Zum einen: Wissenschaftsgeschichtlich die Frage nach Schellings Rezeption des zeitge-
nossischen Standes der Einzelwissenschaften und deren Rahmenbedingungen, sowie die Frage,
inwieweit Schellings Naturphilosophie selbst wiederum bestimmenden Einfluss auf die Entwick-
lung der Einzelwissenschaften hatte; und zum anderen: wissenschaftstheoretisch die systema-
tische und methodologische Frage nach dem Verhiltnis von (apriorischer) Naturphilosophie und
(empirischer, experimenteller) Naturwissenschaft. Das Interesse der wissenschaftsgeschicht-
lichen (Quellen-)Recherchen ist zunéchst auch, Erfolg und historische Bedeutung von Schellings
spekulativer Naturphilosophie zur Geltung zu bringen - gegen ihren iiblen Ruf und den Miss-

kredit, den ihr zahlreiche Kritiken und Polemiken des 19. Jahrhunderts beigebracht haben.
Schelling greift die mannigfaltigen empirischen Materialien der zeitgenossischen Natur-

wissenschaft kritisch auf; die (beriichtigte) Methode des Analogisierens erweist sich als ein dem
Zustand der unverbundenen Experimentalgesetze (in den Bereichen der Elektrizitiit, des Magne-
tismus und des Chemismus) angemessenes Verfahren, das erlaubte, einen logischen Zusammen-
hang herzustellen und letztlich den erfolgreichen Einfluss der spekulativen Naturphilosophie auf
die Entwicklung der Einzelwissenschaften begriindete (Low, 99ff.). Beispielhaft fiir die Moglich-
keit einer Vermittlung scheinbar widersprechender empirischer Hypothesen oder Theorien ist die
von Schelling vorgeschlagene zwischen den konkurrierenden Wirmetheorien Lavoisiers und
A.Crawfords (F.Moiso, 153ff.). Dariiber hinaus bildet die Warmelehre in den frithen natur-
philosophischen Schriften von ihrer Struktur her einen wesentlichen systematischen Kern, weil sie
als dynamische Gleichgewichtstheorie das Grundmodell fiir die Deutung dynamischer Prozesse
iiberhaupt bietet, sowohl der elektrischen Phédnomene (Volta, Lord Mahan, de Luc) als auch der
Phinomene des organischen Lebensprozesses. Dies Modell bestimmt auch wesentlich den be-
grifflichen Zusammenhang der Aufarbeitung der Physiologie nach spekulativen Prinzipien.
Nach der eindringlichen Analyse von N. Tsouyopoulos hatte Schellings Erregbarkeitstheorie (im
Anschluss an Brown und Réschlaub) einen eminenten Einfluss auf die Entstehung und Entwick-
lung der modernen Medizin, beendete sie doch eine von der Medizin selbst nicht aufldsbare Krise
und 18ste philosophisch ein Grundlagenproblem. Indem Krankheit nicht als «... Summe von
Symptomen, sondern als eine Art Handlung des Organismus ...» (113) gedeutet wurde, konnte
«eine wissenschaftliche Pathologie» bereitgestellt werden, «die einerseits eine organische Bezie-
hung zur Physiologie hat und andererseits ein Prinzip der Therapie gewédhren kann» (111). Wéh-
rend ndmlich die in Anlehnung an neuzeitlich naturwissenschaftliche Methoden sich entwik-
kelnde theoretische Medizin mittels der Analyse chemischer und physikalischer Prozesse physio-
logische Phinomene erfassen konnte und eine auf empirischer Basis stehende Krankheits-Ursa-
chenlehre zur Diagnose befihigte, blieb die medizinische Praxis, weil keinerlei wissenschaftliche
Therapie zur Verfiigung stand, auf dem Niveau der hippokratischen Klinik zuriick (111ff.;
sekundierend: R. Toellner; zur Erregbarkeitstheorie vor dem Hintergrund von Hegels Schelling-
kritik: W.Bonsiepen; zur Medizinerbewegung in der Romantik: K. E.Rotschuh).

233



Der Organismus galt Schelling als das zentrale Naturphédnomen, weil in ihm sich, als ihrem
hochsten Produkt, die Natur selbst als Organismus, als in sich selbst zuriickkehrende Handlung
quasi im Kleinen spiegelt. Er denkt Natur als Einheit von unendlicher Produktivitét (natura
naturans) und Produkt (natura naturata), als Hemmung dieser urspringlichen Produktivitét.
Natur ist selbst Subjekt und kann nur als solches wahrhaft begriffen sein. Die analogen Prinzipien
von Materie, anorganischer und organischer Natur, das Phdnomen des Lebens ist fiir Schelling
mit den Mitteln eines kausal-mechanistischen Atomismus neuzeitlicher Wissenschaft nicht hin-
reichend zu begreifen. Die Naturwissenschaft erklért nur aus Naturkréften (und das soll sie nach
Schelling auch - Kritik an impliziten metaphysischen, die Immanenz der Natur iiberschreitenden
Unterstellungen in den Wissenschaften; hierfiir einschligig die Begriffe Materie und Kraft),
«doch die Naturkrifte diirfen nicht nur quantitativ interpretiert werden, sondern sie miissen als
Potenzen einer absoluten Produktivitidt aufgefasst werden»; denn: «Schelling pladiert fiir eine
Natur, ... die die Subjektivitit nicht verunmoglicht, sondern geradezu als Ermoglichungsgrund
der Subjektivitit gedacht werden kann» (Krings, 74). Wenn die Naturphilosophie solcherart auf-
merksam ist auf die von der Naturforschung beanspruchten, aber nicht vonihr selbst reflektierten
und moglicherweise unkritisch universalisierten Prinzipien, dann kann sie versuchen, «eine bes-
sere Logogenese der Natur so zu entwerfen, dass sie die Befunde verstédndlich macht, dass sie dem
Menschen erlaubt, sich als Wesen der Natur und des Geistes wie der Sittlichkeit zu begreifen»
(Loéw, 105). In Anbetracht der 6kologischen Krise eines rein technisch-instrumentellen (Schelling
wiirde sagen mechanistischen) Umgangs mit der Natur und der gefdhrlichen Lage, «nicht nur was
das Humanum, sondern auch was das Uberleben betrifft» (Krings, 75), ist Schellings Philosophie
aktuell, weil siedas Verhiltnis des Menschen zur Natur ausdriicklich im Horizont eines moglichen
Selbstverstdndnisses des Menschen reflektiert. Schellings Alternative sieht Hasler (12) in «einer
anderen <Ethik>, einer Haltung des Menschen zur Natur als einem durch das Leben mit ihm Ver-
wandten». Hinweise darauf, wie philosophische Prinzipien oder mindestens partiale Theorie-
stiicke in der gegenwirtigen wissenschaftlichen Forschung modellhaften Charakter gewinnen
konnten, beschrinken sich allerdings auf Tiefenpsychologie und Psychotherapie (v.Uslar).

Denn wissenschaftstheoretisch unhaltbar ist heute der beanspruchte emphatische Begriff von
Wissen, geprigt vom Ideal des neuzeitlichen Rationalismus eines nicht bloss hypothetischen son-
dern definitiven, letztgiiltigen und uniiberholbaren Wissens in den Wissenschaften. Dem korre-
liert, dass fiir Schelling die Geschichte der Natur mit dem Erreichen des Bewusstseins, in dem der
Naturprozess zu sich kommt, faktisch beendet ist. Wirklich Neues kann er trotz ihrer in den ver-
schiedenen Gattungen (Schelling meist: Spezies) ins Unendliche gehenden Produktivitét nicht ge-
ben (Schelling spricht von Evolution; eine Deszendenztheorie kennt er aber nicht). Als problema-
tisch erweist sich das Verhiltnis von Spekulation (Konstruktion der Prinzipien bzw. Deduktion
aus Prinzipien) und Erfahrung, die Schelling radikal trennt, «auf der Ebene der Zuordnung von
Absolutem in Gestalt von Erfahrungsgegebenem» (H.Poser). Die von Poserin einer in sich strin-
genten Argumentation entwickelte aporetische Lage des methodologischen Zusammenhangs
von Erfahrung und Theorie, Experiment und Prinzipien scheint ihm (fragwiirdig) aktuell, weil
die Griinde‘des Scheiterns einer apriorischen Begriindung der Erfahrungswissenschaft «para-
digmatisch sind fiir alle Versuche einer absoluten Begriindung der Erfahrungswissenschaften»
(136). Je nach Gesichtspunkt differiert allerdings, ob das Verhiltnis der Naturphilosophie zur
Naturforschung angemessener als strenge methodische Anleitung oder aber als «Freigabe der Er-
fahrung» (Krings, 74) zu charakterisieren sei.

Angesichts der zahlreichen interessanten Perspektiven und Hinweise wiinschte man an ver-
schiedenen Stellen des Buches eine differenziertere Explikation des Verhéltnisses von naturphilo-
sophischer Prinzipienlehre und konkreter Ausfithrung im Blick auf die einzelnen Schriften.
Ungeachtet des Ubergangs von der Transzendental- zur Identitétsphilosophie kénnte sonst vor-
schnell die Vorstellung einer einheitlichen, in sich geschlossenen Konzeption der Naturphiloso-
phie suggeriert werden. Es ist sicherlich richtig: «Die Veranderungen der Systemstrategie ... las-
sen sich als Phasen der Entwicklung eines Gedankens interpretieren» (Krings, 73). Offen bleibt,
ob und wie im Detail diese Veranderungen tatsiachlich Folgen einer verdnderten Prinzipienbe-

234



griindung sind, oder «empirische Einwinde und Neuerungen ... Systemverdnderungen mit sich
[bringen]» (L6w, 99 — was nach den Prinzipien nicht denkbar sein diirfte, sicherlich aber der
Grund fiir die Unabgeschlossenheit von Schellings System ist). Gleichwohl sind die vorliegenden
Beitrdge unverzichtbare Bausteine zu einer durchgefiihrten, auch auf den jeweiligen Kontext der
einzelnen naturphilosophischen Schriften sich beziehenden Darstellung und Interpretation.

Das ausfiihrlichere Eingehen auf die Naturphilosophie soll allerdings keinen falschen Ein-
druck hervorrufen, weder was die Schwerpunkte und die Bedeutung dieses Buches insgesamt,
noch auch natiirlich was Schellings Philosophie selbst betrifft. Nach H.M.Baumgartner ist zu
konstatieren, dass «Schellings Philosophie von Anfang an und in ihrem Kern als Philosophie des
Absoluten zugleich Geschichtsphilosophieist» (175). Durch den Aufweis, wie Geschichte «als der
Losungshorizont systematischer Probleme fungiert» und wie damit zugleich «Schellings philoso-
phische Entwicklung durch je spezifische Bestimmung des Verhéltnisses von Geschichte und Ver-
nunft geprigt ist» (176), versucht er eine «mogliche Gesamtperspektive der Interpretation» (176)
von Schellings Geschichtsphilosophie zu begriinden. Letztlich bleibt fiir Schelling Geschichte, bei
allen Versuchen der Selbstverendlichung der Vernunft, «hdhere Geschichte» (so auch X. Tilliette)
von Vernunftstrukturen - der angestrebte Ubergang der Vernunft zur Geschichte misslingt.
Gleichviel wie dieses Scheitern im Einzelnen expliziert wird, hat das, was in der Phase der Selbst-
aufhebung des Idealismus zu Freiheit, Autonomie und Endlichkeit gedacht wurde, iiberraschend
aktuelle Aspekte. Auf die perspektivenreichen Voten, ergdnzenden und kritischen Stellungnah-
men (Marquard, Sandkiihler, Fuhrmanns u.a.) sei nur summarisch verwiesen. Thematisch
schliessen sich hier auch die Abendvortrdge an; zentrale Probleme, vor allem der Spatphiloso-
phie, aufgreifend, erértern W. Schulz das Problem von «Macht und Ohnmacht der Vernunft»,
W. Trillhaas Thesen zur Religionsphilosophie und W.Marx «Das Wesen des Bosen und seine Rolle
in der Geschichte in Schellings Freiheitsabhandlung».

Zum Schluss noch der Hinweis auf das im Titel nicht benannte Kolloquium I1I: «Schelling und
Hegels frithe politische Philosophie». Dass und wie Schelling, dessen Philosophie allenfalls poli-
tisch intendiert war, der aber selbst keine Philosophie der Politik entwarf, methodisch wesentli-
chen Einfluss auf Hegels «System der Sittlichkeit» hatte, wird in dem Beitrag von W, Zimmerli
und den folgenden Diskussionsbeitridgen erhellend dargelegt.

Fazit: Ein auch fiir einen weiteren Leserkreis ebenso informatives wie interessantes Dokument
der Schelling-Forschung. Harald Korten (Giessen)

Maine de Biran: Rapports du physique et du moral de ’homme. Vrin, Paris 1984,

Ce livre, le tome VI des Oeuvres de Maine de Biran, est le premier volume qui parait de cette
nouvelle édition des oeuvres du philosophe de Bergerac, édition qui a été rendue nécessaire par le
fait que toutes les autres sont pratiquement épuisées. De plus, cette édition, dirigée par Francois
Azouviet publiée avec leconcours de C.N.R.S., est la premiére édition critique de Biran, et elle se
révele comme un outil indispensable pour qui veut étudier de pres la pensée du philosophe de Ber-
gerac, vu que les anciennes éditions étaient, sur bien des points, fautives. Cette édition devrait se
poursuivre au rythme d’un ou deux volumes par an et elle se composera de treize volumes, dont le
plupart comprendront des textes qui n’ont pas encore été, ou quin’ont encore été qu’en partie édi-
tés; c’est d’ailleurs le cas du volume que nous allons présenter.

L’ouvrage intitulé Rapports du physique et du moral de [’homme est le mémoire que Biran a
envoyé a I’Académie de Copenhague a ’occasion d’un concours et qui a été couronné en 1811.
C’est le troisiéme travail de Biran qui remporte un prix: il y avait eu le Mémoire sur la décomposi-
tion de la pensée (Institut de France, 1804), puis letexte intitulé De /’Aperception immédiate (Aca-
démieroyale de Berlin, 1807). Ces trois ouvrages ont un théme fondamental en commun: dégager
chaque fois abordé sous un point de vue particulier. Dans le Mémoire de Copenhague, qui nous
occupe, Biran tente de caractériser la méthode de la psychologie (dont 1’objet est le moi et la
conscience) par rapport a celle des sciences physiques et physiologiques, et cela, en réponse a la

235



question posée par I’ Académie: «Il y a des personnes qui nient encore ’utilité des doctrines et des
expériences physiques pour expliquer les phénomeénes de ’esprit et du sens interne. D’autres au
contraire rejettent avec dédain les observations et raisons psychologiques dans les recherches qui
ont le corps pour objet, ou en restreignent I’application a certaines maladies. Il serait utile de dis-
cuter ces deux sentiments, de montrer et d’établir plus clairement jusqu’a quel point la psycholo-
gie et la physique peuvent étre li€es entre elles, et de démontrer par des preuves historiques ce que
chacune de ces deux sciences a fait jusqu’ici pour I’avancement de I’autre».

Pour étre a méme de répondre a cette question, notre philosophe distingue les trois sciences
concernées: la psychologie, la physiologie et la physique, en insistant sur le fait que chacune a son
indépendance et ne saurait étre ramenée a une autre, étant donné I’hétérogénéité de leur objet: la
phénoménes de conscience ont des propriétés tout autres que les phénoménes physiques et physio-
logiques: «[...] des choses aussi hétérogénes entre elles que le sont réellement un mouvement
physique ou organique et un sentiment ou une action de I’dme» (p.160). C’est donc au nom de
Pexpérience que Biran fait ces distinctions, et c’est encore en son nom qu’il va critiquer les philo-
sophes qui ont ignoré ces distinctions et ont identifié deux de ces plans, voire méme les trois. Il
s’agit notamment de Descartes, qui méconnait la spécificité du physiologique par rapport au
physique, de Stahl, qui réduit I’organique au psychologique, de Bonnet, qui croit que laméthode
dela physique est appropriée en psychologie, et de Gall, dont la phrénologie méconnait non seule-
ment la nature de la distinction entre I’organique et I’hyperorganique (terme que Biran utilise
aussi pour qualifier le psychologique), mais encore la priorité de ce dernier lorsqu’il est question
des facultés humaines: «Les divisions paralléles de siéges organiques et de facultés intellectuelles
qu’on tend a prouver réciproquement les unes par les autres, se référent d’une maniére directe ou
indirecte a quelqueclassification intérieure des phénomenes de I’intelligence, car puisqu’on a une
langue vulgaire pour exprimer ces phénoménes, qu’on parle de mémoire, d’imagination, de juge-
ment, de raisonnement, avant d’avoir établi aucun systéme de division entre ces facultés, et avant
méme d’avoir cherché a en faire aucune analyse réguliére, et qu’on se fait entendre par les autres
en s’entendant @ peu prés soi-méme, —il faut bien qu’on ait déja dans I’esprit quelque notion géné-
rale et plus ou moins réfléchie des phénomeénes intérieurs exprimés par les termes usuels du lan-
gage; ce qui suppose des divisions préétablies et des classifications bien oumal faites entre les faits
de cet ordre» (p.79).

Faut-il alors concevoir les rapports entre 1’organique et I’hyperorganique comme un simple
parallélisme? Non, car il y a une influence réelle de I’un sur I’autre, influence dont nous connais-
sons |’existence, mais non lecomment, si bien que, pour nous, larelation des mouvements organi-
ques (gestes, cris, ...) aux phénomeénes intérieurs ne peut étre congue que comme la relation entre
le signe et le signifié.

Cela permet a Biran d’établir le principe de sa réponse, mais il lui reste encore a montrer quelle
collaboration la physiologie et la psychologie peuvent entretenir. Celle-ci est rendue nécessaire
par le fait que ’homme est un étre mixte, pensant et vivant, et elle peut s’exercer particuliérement
dans!’étude de phénoménes situés a la frontiére du psychologiqueet del’organique: les sensations
et les affections. C’est a leur examen que Biran consacre ’essentiel de la deuxiéme partie de son
mémoire, en les étudiant dans leurs siéges organiques (les cing sens extérieurs et la sensibilité
interne) et en montrant leur retentissement sur la vie humaine - méme foetale -, dans la formation
du tempérament, des passions, des idées, dans la genése des réves, des délires et de la folie, ainsi
que dans’existence d’attitudes particuliéres, telle la sympathie (identification affective), qui fait,
par exemple, que nous attribuons une sensibilité analogue a la nétre aux animaux lorsque nous
observons leur comportement. C’est aussi dans ’existence de ces phénomeénes affectifs que Biran
voit un obstacleinsurmontable 4 lamathématisation de la psychologie: «C’est 12 une circonstance
notable, pour le dire en passant, qui donne a nos idées morales et psychologiques en particulier
une forme si variable dans les divers individus, ou dans le méme en différents temps, et qui par
suite empéche certaines vérités de conscience ou de sens intime de pénétrer également dans tous les
esprits, d’y jouir d’une clarté égale sous les expressions méme univoques; c¢’est 1 en un mot ce qui

236



rend ces vérités si souvent incommunicables par les signes du langage, et qui s’opposerait tou-
jours, quoiqu’en aient dit Locke et Condillac, a ce qu’elles puissent étre démontrées comme les
vérités mathématiques qui sont les plus séparées de tout mélange affectif» (p.149).

L’existence de ces phénoménes dénote I’influence réciproque du moral et du physique, pour
reprendre ’expression de Cabanis, dont Biran discute aussi les positions. Ces phénomeénes sont
d’ailleurs plus organiques que psychologiques, vu qu’ils sont en grande partie inconscients;
I’inconscient agit donc sur le conscient. Mais la réciproque est aussi vraie: le conscient, la volonté,
peut modifier I’organique, et notre philosophe conclut son ouvrage en appelant de ses voeux une
hygiéne physique qui pourrait favoriser 1’activité intellectuelle, et une hygiéne intellectuelle qui
pourrait faciliter I’équilibre organique. Bernard Baertschi (Genéve)

Wissenschaftstheorie / Théorie de la science

David Stove: Popper and After. Pergamon Press, Oxford 1982.

La thése que défend M.Stove dans son livre - thése que le sous-titre indique: «Four Modern
Irrationalists» -, ¢’est que Popper, Lakatos, Kuhn et Feyerabend sont des irrationalistes. Si cela
ne choque pas, de prime abord, lorsqu’il s’agit des deux derniers, voire de Lakatos dont la posi-
tion, du moins aux dires de Feyerabend, n’est qu’un anarchisme épistémologique qui n’ose
avouer son nom, il n’en est pas de méme en ce qui concerne Popper, en qui I’on voit d’habitude
plutét un champion du rationalisme, ou du moins d’un rationalisme non-inductiviste.

La stratégie de M. Stove, pour établir sa theése, consiste en deux parties: il montre d’abord que
I’irrationalisme, étant une position tout a fait implausible - puisqu’il doute ou méme nie qu’il y ait
quelque raison de croire une théorie scientifique et qu’il y ait eu une accumulation de connaissan-
ces pendant ces derniers siécles -, est obligé de se déguiser; puis M.Stove se demande d’ou vient
I’irrationalisme et il effectue une enquéte historique pour le déterminer.

C’est par ce dernier point que nous allons commencer, car il permet d’expliquer en bonne par-
tie le mode de déguisement des théses irrationalistes. L’auteur voit ’origine de I’irrationalisme
chez Hume, et plus particuliérement dans sa critique de’induction. Comment cela? Hume établit
d’abord, et cela a bon droit, I’invalidité irrémédiable de I’induction:

[N]: Aucunargumentinductif n’est valide, et aucun validateur d’untel argument n’est unerai-
son de croire sa conclusion.

(Un validateur est un énoncé qui, ajouté aux prémisses d’un raisonnement invalide, le rend
valide.)

Mais Hume se trompe en pensant que, de 13, il peut tirer sa thése du scepticisme inductif:

[C]: Aucun énoncé d’observation n’est une raison de croire un énoncé contingent portant sur
de I’'inobservé

car pour passer de [N] a [C], il faut interposer une autre thése, le déductivisme:

[O]: Pestuneraison decroire Qsiet seulement sile raisonnement de Pa Qest valide, ous’ilya
un validateur de ce raisonnement qui est soit une vérité nécessaire, soit un énoncé d’observation.

Danslecadredel’empirisme, [C] revient a une prise de positionirrationaliste, puisqu’il signifie
qu’on ne peut rien apprendre de positif a partir de I’expérience, que I’expérience n’est donc pas
une raison de croire en une théorie scientifique, et qu’il est donc vain de parler d’accroissement
positif du savoir. L’irrationalisme demande donc qu’on ajoute [O] & [N], ce qu’a fait Hume impli-
citement et qu’ont fait, a sa suite, Popper, Lakatos, Kuhn et Feyerabend, ces trois derniers ayant
simplement accepté comme justifiées les considérations de Popper sur la critique humienne de
I’induction. Bref, I’argument charniére est le déductivisme [O], si bien que M. Stove affirme que
cen’est pas’étude des sciences et de leur histoire qui ont amené certains philosophes des sciences a
P’irrationalisme, mais bien une thése de Hume.

237



Popper pourrait cependant arguer que la maniere dont le probléme a été posé n’est pas bonne,
puisqu’elle repose sur une analyse des raisons de croire, c’est-a-dire sur le terrain d’une logique de
la croyance rationnelle, que lui, justement, récuse, puisqu’elle suppose un certain usage de
I’induction, & quoi il substitue la méthode de conjectures et réfutations, basée sur le modus tol-
lens. Mais si la maniére dont M. Stove pose le probléme montre bien qu’il se situe du c6té de
I’inductivisme - bien qu’il affirme que son travail est seulement historique et ne prétende pas
juger ’irrationalisme quant a sa vérité, il se déclare pourtant «probabiliste inductif» (p.73) -, cela
ne suffit pas pour établir que ses considérations netouchent pas Popper, et cela pour deux raisons:

(i) SiPopper rejette toute logique de la croyance, c’est parce que, pour lui, la décision par rap-
port a une théorie scientifique est une question de tout ou rien: elle doit reposer sur un argument
valide ou validable, c’est pourquoi seule une décision négative, reposant sur le modus tollens, est
possible. C’est 1a d’ailleurs un aspect de la méthodologie déductiviste que M.Stove souligne:
«only the best will do» (p.83), si bien que, de ce point de vue, I’irrationalisme n’est que la consé-
quence d’un choix de standards trop élevé. Bref, la méthodologie de Popper évacue les degrés de
croyance positive, mais non la croyance elle-méme, qui n’est autorisée alors que dans lerejet des
théories ol elle prend la forme d’une connaissance négative certaine.

(Notons cependant que M. Stove ne dit pas un mot de la théorie de la corroboration qui, dans
certains textes, autorise bien pour Popper qu’on parle de croyance ou d’acceptation rationnelle -
mais dans un contexte non-inductiviste, car chaque fois que Popper s’éléve contre la croyance
positive rationnelle, ¢’est dans la mesure ot elle est liée 2 I’induction (cf les textes que M. Stove cite
p.47) - ce qui obligerait & modifier [O]. M.Stove répondrait sans doute a cela que ’emploi du
terme «corroboration> par Popper est le sabotage de I’expression logique «confirmation» [cf plus
bas]).

(ii) La présentation qu’adopte M. Stove permet de mettre en lumiére une incohérence de la
philosophie poppérienne, concernant la falsification des énoncés de probabilité. Pour Popper, la
falsification repose sur le modus tollens, c’est-a-dire qu’elle est une procédure logique rigoureuse
et infaillible: si un énoncé d’observation contredit une théorie, la théorie doit étre rejetée, et Pop-
per insiste pour qu’on n’emploie aucun stratagéme conventionaliste pour échapper a la réfuta-
tion -. Or, soit I’énoncé théorique suivant:

[H]: La probabilité qu’un enfant maéle naisse est de 0,9 et I’énoncé d’observation suivant:

[E]: La fréquence relative des naissances d’enfants males observée jusqu’ici est de 0,51 [E] ne
contredit pas [H]; [H] n’est donc pas réfuté par [E], c’est méme un énoncé irréfutable, donc, selon
les critéres de Popper, non-scientifique. Or, pour éviter cette conclusion, généralisable a tous les
énoncés de probabilité, Popper adopte une reégle lui permettant de dire que [E] falsifie [H]. Parla,
il abandonne la logique et se met en contradiction avec ses propres principes.

Il en résulte que le déductivisme, alors qu’il prétendait, contre I’inductivisme, s’en tenir a des
procédures logiques rigoureuses, en vient a trahir cette logique bien plus gravement que les induc-
tivistes I’ont fait, si méme ils I’ont fait, d’oli encore ’irrationalisme (qui, contrairement a ce que
Popper prétend, n’est donc pas le fait des inductivistes).

Ainsi, [O] est au fondement de I’irrationalisme, et si M. Stove I’examine surtout chez Popper,
c’est parce qu’il est traité plus explicitement chez lui que chez ses «disciples», quil’acceptent taci-
tement, en en étendant méme parfois les conséquences jusqu’au refus de la possibilité de 1a falsifi-
cation, voire jusqu’a la mise en doute de la validité de tout argument (cf les considérations de
Feyerabend sur la cohérence). Par contre, lorsqu’il s’agit des conséquences du déductivisme en
tant qu’elles impliquent le déguisement des théses irrationalistes, M. Stove les examine chez tous
ces auteurs. Ces conséquences sont de deux sortes:

(A) Neutralisation des termes de succés. Alors que les termes tels que «découvertey,
«érification»>, «fait>, ...impliquent, danslelangage ordinaire, un succes, il ne peut plusen étre de
méme chez les déductivistes; par exemple, puisque chez Popper toute théorie scientifique ne peut
étre que provisoire, en attente de réfutation, il en ira de méme pour toute découverte, pour tout
fait; et puisque, pour Feyerabend, toute théorie ne peut €tre acceptée qu’au nom de préjugés ou de
désirs subjectifs, celas’appliquera aussi aux découvertes qu’elle permet et aux faits qu’elle établit.

238



Cependant, ces irrationalistes utilisent tout de méme ces termes de succés, mais en les placant sou-
vent entre guillemets, ce qui, selon M.Stove, n’a d’autre effet que de masquer leurs théses et
d’embrouiller le lecteur, voire eux-mémes, puisque Kuhn, selon M. Stove, va jusqu’a perdre tout
contact avec I’anglais ordinaire (p.18).

(B) Sabotage desexpressions logiques. Comme on1’a vu plus haut avec le terme «falsification»
dans les contextes probabilistes, les irrationalistes utilisent des termes logiques en des sens non-
logiques, masquant par la leur abandon de la logique. Une des techniques qu’ils emploient avec
prédilection pour ce faire, c’est I’inclusion d’expressions logiques dans des contextes épistémolo-
giques. Par exemple, «Simplique P> devient «Suivant la plupart des logiciens, Simplique P», ce
qui immunise ces énoncés contre toute critique logique et les transforme en énoncés sur I’ histoire
de la logique.

Ces deux derniers points nous semblent peu convaincants, et ce pour la méme raison. Sil’on
admet que la signification d’une expression est fonction de sa place dans lelangage (le systeme, la
théorie, la forme de vie) ou elle apparait, dans la mesure ot le déductivisme s’éloigne du langage
ordinaire, il est inévitable que la signification des termes qu’il emploie ne recouvre pas celle des
termes du langage ordinaire. Cela accepté, on ne peut reprocher aux déductivistes qu’un manque
declarté, maisrien de plus: il estnormal et cohérent avec leur propre systéme qu’ils neutralisent les
termes de succes (il faudrait plut6t dire que les termes de succes qu’ils reconnaissent ne sont pas les
mémes que ceux du langage ordinaire). De ce point de vue aussi, ce n’est pas un argument contre
leur position de dire que leur conception est implausible: elle ne I’est que par rapport au sens com-
mun.

Quant au «sabotage» des expressions logiques, ilrepose, pour |’essentiel, sur le méme motif: la
relativisation des expressions et des énoncés a un systéme; or celan’implique pas toujours, comme
semble le croire M. Stove, I’historicisme et le sociologisme, voire le subjectivisme (que M. Stove le
croie, on le voit notamment a la p.35 ot il discute la thése de Duhem-Quine: il traduit une thése
portant sur les propriétés des théories en une thése sur ’arbitraire du sujet humain), car il n’est pas
nécessaire de concevoir tout systéme, toute théorie, comme une entité historique, sociologique ou
subjective. Par exemple, la loi du tiers-exclu est valide dans la logique classique, mais non dans la
logique intuitioniste: le tiers-exclu est donc relatif a un systéme, lequel n’a rien a voir avec I’his-
toire ou tel type de société; et cela n’implique pas pas non plus un sabotage de la loi logique du
tiers-exclu.

D’un autre c6té, dire avec Kuhn que toute solution d’un probléme est relative a un paradigme
(p.33) n’implique pas ’abandon ou le sabotage de la logique, ni méme sa relativisation, mais la
relativisation de la vérité (au sens épistémologique du terme) de cette solution au paradigme ou le
probléme qu’elle résout a pris naissance. Par exemple, pour expliquer le comportement d une cer-
taine personne, un théologien va faire appel a la notion de possession démoniaque, alors qu’un
psychanalyste recourra au concept de schizophrénie, et ce en appliquant les mémesrégles logiques
d’argumentation.

Bref, dans la mesure ou (A) et (B) sont des conséquences du déductivisme, on ne saurait re-
procher a Popper et a ses «disciples» d’étre conséquents avec eux-mémes, ¢’est-a-dire d’étre peu
ou prou relativistes. Ce que par contre M. Stove aurait pu faire, ¢’est discuter la vérité du relati-
visme, ce qu’il ne fait qu’en passant - conformément d’ailleurs au dessein qu’il aannoncé, de faire
oeuvre d’historien plutét que de philosophe - lorsqu’il indique que I’expression «theory-laden»
ne lui semble promise a aucun avenir.

Il reste que M. Stove pose des questions cruciales au déductivisme (mé€me si les positions de
Popper, Lakatos Kuhn et Feyerabend mériteraient d’étre mieux contrastées), questions dont
nous espérons avoir fait sentir toute la force, et qui pourraient bien obliger a réhabiliter au moins
une touche d’inductivisme (Popper d’ailleurs I’a plus ou moins admis avec sa théorie de la vérisi-
militude, sur laquelle M. Stove ne dit pas un mot, sans doute parce qu’il pense quela vérisimilitude
est un sabotage de la vérité) et la logique de la croyance rationnelle, si du moins I’on veut éviter, a
I’instar de Popper et contre Feyerabend, I’historicisme et le sociologisme, et sil’on désire soutenir
une positionrationaliste. Bernard Baertschi (Genéve)

239



Anthropologie

Max Herzog: Tod und Bewusstsein; Versuch einer Darstellung der These vom Todesursprung des
Geistes in der philosophischen Anthropologie von Hans Kunz. (Europ. Hochschulschriften
Reihe XX Philosophie, Bd.113.) Bern/Frankfurt a.M./New York 1983.

Das ausserordentlich weit verzweigte Werk des 1982 verstorbenen Anthropologen Hans Kunz
ist aus verschiedenen Griinden in seiner Gesamtheit ausserordentlich schwer zugénglich. Ein dus-
serer Grund liegt darin, dass die vielféltigen Arbeiten zur philosophischen Anthropologie,
Psychologie und Psychopathologie sehr verstreut in zahlreichen Fachzeitschriften nur innerhalb
der jeweiligen Fachwissenschaft zur Kenntnis genommen wurden und zusammenfassende Aus-
gaben noch fehlen. Eine gewichtigere Schwierigkeit liegt allerdings darin, dass es Kunz mit Ent-
schiedenheit in den einzelnen Arbeiten vor allem zur Psychologie und Psychopathologie darum
geht, den jeweils angesprochenen Sachverhalt ausschliesslich von ihm selbst her in den Blick zu
bekommen und zu kldren, und er peinlich genau darauf achtet, nicht durch aus systematischen
Uberlegungen gewonnene Gesichtspunkte den Aufweis der Phénomene dogmatisch zu ver-
falschen. Kunz verzichtet daher weitgehend in diesen einzelnen Studien auf Beziige zu den zentra-
len Thesen seiner Anthropologie, wodurch leicht iibersehen werden kann, dass sie trotz ihrer
eigenstdndigen Bedeutung auch einen Beitrag zu deren indirekter Verifizierung leisten.

Es ist das ausserordentliche Verdienst der Arbeit von Herzog, erstmals die philosophisch-
anthropologischen Thesen von Kunz in einen systematischen Zusammenhang mit den psycholo-
gischen und psychopathologischen Arbeiten zu bringen; sie leistet damit eine wesentliche Hilfe,
den bedeutenden Beitrag nachzuvollziehen, den das Werk von Kunz zur Klidrung der unab-
schliessbaren Aufgabe einer Wesenserkenntnis des Menschen leistet.

In einem vorbereitenden Teil (S.1-66) klart Herzog zunéchst — ausgehend von historischen
Beziigen - das Verhéltnis von Psychologie, philosophischer Anthropologie und Ontologie, um
dann die Psychologie, das Selbstverstédndnis des Menschen und die Erneuerung der Seinsfrage
durch Heidegger in ihrer Relevanz fiir das anthropologische Erkennen aufzuzeigen.

Von besonderem Gewicht fiir das Problem der Begriindung der philosophischen Anthro-
pologie bei Kunz ist die Kldrung des Verhiltnisses zu Heideggers Denken. Einerseits eroffnet
Heideggers Besinnung auf die A/ltdglichkeif unseres Daseins fiir Kunz den Zugang zur vorgegen-
standlichen Einheit des allt4dglichen Lebens (S.50f.), andererseits fithrt «jene Voraussetzung von
Kunz, wonach das Wesen von Dasein resp. dessen existenziale Strukturen eine unlésbare Einheit
mit den je konkreten einzelnen Menschen bilden», dazu, Heideggers Anstrengungen, «die onto-
logische Intention der Daseinsanalytik von den psychologisch-anthropologischen Erkenntnis-
bemiihungen streng zu scheiden», als unmoéglich einzusehen und «die konkrete Einheit als Person
... als Ausgangs- und Blickpunkt fiir das Verstdndnis menschlichen In-der-Welt-seins zu for-
dern» (S.61).

Zur Explikation der Kunzschen These vom Todesursprung des Geistes — der Kunz stets nur den
Charakter einer «hypothetischen Supposition» zuschreibt - er6ffnet Herzog den Hauptteil der
Arbeit mit einer Darlegung der Manifestationsweisen des Geistes im Ganzen des menschlichen
Daseins.

Am Anfang steht die Differenzierung von Seele und Geist, was zu Recht einen Riickgriff auf
Klages notwendig macht. Mit Klages unterscheidet Kunz «innerhalb des umfassenden vorinten-
tionalen Lebensgeschehens ... einenintentional-bewusstseinsméssigen Anteil von einem fliessen-
den nicht-aktuosen Geschehen» (S.75). Dokumentiert sich ersterer - mit dem Terminus «Geist»
belegt — am reinsten im «ich denke etwas», «ich weiss um etwas» und zeigt sich hier das «Ich» als
Vollzugstriger geistiger Akte, so sind im letzteren die «ichfernen» Geschehnisse mit ihrem auto-
nomen Geschehenscharakter unter dem Terminus «Seele» zusammengefasst. Wihrend Klages
diese beiden Innerlichkeitsanteile zu «Seele» und «Geist» hypostatisiert, handelt es sich allerdings
bei Kunz nur um akzentuierende Hinweise auf Bereiche, die faktisch die Einheit der Person bil-
den.

240



Mit dieser Unterscheidung wird einerseits eine verfehlte Intentionalisierung der gesamten
Innerlichkeit (Brentano/Husserl) zuriickgewiesen und andererseits eine biologistische Fehldeu-
tung des Geistes wie z. B. bei Freud, Bruns oder Gehlen abgewehrt, da der Blick frei bleibt fiir die
Sonderstellung des Menschen durch seine geistspezifischen Leistungen. Ausgehend von dieser
Unterscheidung zeigt sich so das menschliche In-der-Welt-sein als Einheit der vitalen und der
intentional konstituierten Beziige, oder anders ausgedriickt, als Einheit von Umweltgebunden-
heit und Weltoffenheit des Menschen.

Wird so in der Einheit das irreduzible Eigengewicht von Geistigkeit einerseits und Leiblichkeit
(als seelisch-organische Einheit) andererseits betont, bedarf die Eigentiimlichkeit des geistigen
Aktes einer eingehenden Analyse.

Herzoglegt dar, wie in einer wechselseitigen Merkmalsbegriindung Kunz den geistigen Akt mit
dem Tod konfrontiert.

- Der geistige Akt - bei dem das «Ich» als Aktzentrum und dieideale (intentionale) Bedeutung
als «Inhalt» unterschieden werden miissen - ist selbst gegenstandsunfihig, ein Urfaktum, das
sich auf nichts anderes zuriickfiithren ldsst. Seine einzigartige Eigentiimlichkeit liegt im impliziten
Sich-selber-Wissen des Wissens und Wollens, die bei aller Gegenstandsunfihigkeit eine unmittel-
bare Gewissheit seines «dass» vermittelt.

Eine Merkmalsiibereinstimmung finden wir in der ebenfalls vélligen Gegenstandsunfihigkeit
des faktischen Todesgeschehens und der absoluten Gewissheit seines kiinftigen Eintritts.

- Ein weiterer Vergleichspunkt liegt im Aktcharakter des intentionalen Aktes und dem Tod als
«Akt des Lebens» (S.109ff.). Das Denken selbst ist zwar im fundamentalsten Sinne ebenfalls ein
die Stufe des Menschen charakterisierendes Ingredienz der Vitalitét, genauer: ihres als Inner-
lichkeit dem Menschen zugénglichen Bereiches, allerdings so, dass es gleichsam «ausserhalb» des
fliessenden vitalen Kontinuums steht, sich in gewisser Weise «quer» zum kontinuierlichen, nicht-
aktuosen und nicht-intentionalen Erlebens- oder Geschehensstrom stellt. Im Vergleich ergibt sich
wiederum eine Bestéitigung der Kunzschen These: «Sowohl der Denkakt wie der Tod sind quali-
tatslose, ungreifbare Geschehnisse im Leben, obzwar so, dass beide Aktualitéten zugleich etwas
dem Leben Fremdes realisieren.»

- Im Aktcharakter des Denkens liegt ein weiteres Charakteristikum: die « Punktualitdt» resp.
«Zeitlosigkeit» des Geistes gegeniiber dem Kontinuum des geschehenden Erlebens. Die Punktua-
litat des Aktvollzuges ist die notwendige Voraussetzung fiir die «Allzeitlichkeit» der im Denken
erzeugten idealen Gebilde. Die Auffassung von Kunzist nun, dass «im Modus der intermittieren-
den Denkakte das punktuelle Ende des Lebens» durchschlégt. Hier liegt auch der Quellpunkt des
Zeitproblems: « Ware der Tod nicht im Modus der geistigen Akte in unser Leben vorgesprungen,
so wiissten wir auch nicht um unsere Zeitlichkeit resp. unser punktuelles Ende» (S.115).

- Ein weiterer Gesichtspunkt ergibt sich durch das konstitutive Moment, das den intentiona-
len Akten hinsichtlich der Weltoffenheit des Daseins zukommt. Gegeniiber der distanzlosen Ein-
vernahme durch die vitalen Antriebe (Umweltgebundenheit) realisiert sich in der geistigen Distan-
zierung zum Begegnenden ein negatives Moment, das sich priméirin der Abhéngigkeit desimplizi-
ten Selbstwissens des Denkens von seinen vermeinten Objekten (und sekundér im beliebigen
Absehen-koénnen von letzteren iiberhaupt) dokumentiert. Die Tatsache, dass den intentionalen
Akten ein konstitutives Ingredienz der Negativitdt als unveridusserliche, wesensnotwendige
Bedingung ihrer Méglichkeit und Wirklichkeit einwohnt, griindet wiederum in dem im Ursprung
des Denkens waltenden instdndigen Tod.

Durch diese Analyse erhilt das, was Plessner mit der «exzentrischen Position» deskriptiv
beschreibt und Gehlen mit dem «Hiatus» anspricht, erst ein zureichendes Verstindnis.

Die weiteren Analysen zielen zunichst auf die Frage nach der Méglichkeit der Verneinung, zei-
gen sodann auf, dass das «Nicht» ein an den Denkakt gebundenes «Bedeutungskorrelat» und
kein gegenstdndliches «Objektkorrelat» ist, das «Nichts» nicht als blosse Folge logischer Nega-
tionsakte verstanden werden kann, auch nicht die Befindlichkeit der Angst als Ursprung in An-
spruch genommen werden darf, sondern «ein urspriingliches, das ganze Menschsein umfassendes

241



Ingredienz im In-der-Welt-Sein des Menschen» namhaft gemacht werden muss. «Diese umfas-
sende Bedingung erfiillt die das ganze Menschsein als M oglichkeit durchwaltende Sterblichkeit»
(S.132).

Wie im Nichten des instdndigen Todes als Ursprung oder ermdglichender Hintergrund des
Denkaktes in ihm sich die Erschlossenheit der Todesgewissheit ergibt, so ist gleichzeitig im Denk-
akt durch das Noch-nicht-eingetreten-sein des Todes die Selbstgewissheit des Denkens und die
Gewissheit der Existenz gegeben. «So erhebt sich auf dem Grunde der Negativitit des Denkaktes
... gleichurspriinglich die Moglichkeit der Seins-Zusprechung» (S.135).

«Sein» und «Nichts» sind Denknotwendigkeiten, die falschlicherweise immer wieder als «ob-
jektiv» angesprochen werden; sie werden aber auch nicht durch Denkakte konstituiert, sondern
«sind als dem Dasein immanente, wechselseitig sich bedingende Manifestationsweisen des Todes-
ursprungs des Geistes vorgegeben» (S.137).

Der Analyse des geistigen Aktes und seines Bezugs zum Tode folgt eine Klarung des Verhaltnis-
ses von Denken und Phantasie. Nach einer Abgrenzung der Phantasie von Vorstellen und Wahr-
nehmen erfolgt der Aufweis, dass die urspriinglich im Triebgeschehen - was schon Scheler und
Freud betonten - fundierte Phantasie durch den Geisteinbruch eine relative Unabhéangigkeit ge-
winnt.

Nach dieser ersten grundlegenden Explikation der These vom Todesursprung des Geistes zeigt
Herzog nun in den folgenden Kapiteln, dass sich diese These indirekt unter der Fragestellung
bewihrt, inwiefern die das gesamte Menschsein durchwaltende Geistigkeit auch die Vitalitit des
Menschen priigt. Bilden die vital verwurzelten (nicht triebhaften!) aggressiv-destruktiven und
zirtlich-bewahrenden Impulse die primiren Voraussetzungen fiir die humanen mitweltlichen
Beziige, so zeigt gerade ihre Analyse, dass durch den Geist ihre sonstin der Natur vorfindliche Be-
grenztheit und Ordnung durchbrochen ist und sie eine Radikalisierung im menschlichen Dasein
erfahren haben, die zu einer fundamentalen Ambivalenz im menschlichen Umweltverhalten
fithrt.

Die distanzschaffende, verneinende Macht des Geistes zeigt sich in vergleichbarer Weise bei
den triebhaften Mitweltbeziigen besonders darin, dass die urspriinglich «die triebhaften Bewe-
gungsimpulse und -abldufe steuernde Einheit von Triebziel und Triebobjekt» (S.180) zerbrochen
ist. Der dadurch erméglichte Ersatz eines realen Objektbezugs durch phantasiemaissig reprisen-
tierte Gegenstandsbeziige verbunden mit der prinzipiellen Moglichkeit des Mitweltverlustes und
der Weltlosigkeit ermoglicht auch ein zureichendes Versténdnis der Perversionen und der Norm-
bediirftigkeit des Menschen. Gleichzeitig wird sichtbar, dass schon in der Vitalitdt des Menschen
die Notwendigkeit von Kultur enthalten ist.

Dienen diese, die Vitalitidt des Menschen betreffenden Kapitel einer indirekten Verifizierung
der These vom Todesursprung des Geistes, so wird im folgenden die religitse Transzendenz als
eine verdeckte Selbstauslegung dieses Faktums behandelt. Die Explikation erfolgt am Beispiel
von Jaspers’ Transzendenzverstdndnis und fiihrt zu der diesem entgegengesetzten Einsicht, dass
Transzendenz als ein immanentes Konstituens des Menschseins verstanden werden muss (S.222),
wodurch sie zum reinen Humanum wird. Gleichzeitig wird einsichtig, warum es zum Wesen des
Menschen gehort, sich selbst immer wieder als transzendenzbestimmt auszulegen.

Was sich in der Transzendenzproblematik zeigt, ist verbunden mit der durchgehenden Ent-
wirklichungstendenz des Geistes und der menschlichen Wahnhaftigkeit, die sich aus der Nichtig-
keit des Denkens und der dadurch immer gegenwirtigen Gefahr des moglichen Weltverlustes
ergibt. Durch die Lockerung des menschlichen Realitdtskontaktes mit der Welt im Denken wird es
moglich, dass stindig phantasierte, irreale Anteile den Umgang mit der Wirklichkeit mitbestim-
men und so reale wie irreale Anteile das In-der-Welt-sein des Menschen bestimmen. Wahnhaftig-
keit erweist sich so als nicht auf die Pychopathologie eingegrenztes Phinomen, wobei anderer-
seits die ausgesprochen pathologischen Wahnphinomene erst von dieser Auffassung her ihr
angemessenes Verstandnis finden.

Gerade diese weltfliichtige Tendenz als Resultat der durch die Negativitit des Geistes erfolgten
Abstandigkeit des Menschen zur Welt macht verstidndlich, dass fiir Kunz «die Unterscheidung

242



dessen, was uns innerweltlich begegnet von den denkend-phantasierend erzeugten Gebilden ...
das Grundpostulat allen verniinftigen Diskurses iiber gnoseologische Probleme» sein muss
(S.266). Von daherradikalisiert Herzog die Aussagen von Kunz zur These, dass eine «ausschliess-
lich an den Vorgidngen des Erkennens selbst sich orientierende Gnoseologie unmdglich ist»
(S.266/267). In einer kritischen Auseinandersetzung mit Kant und vor allem Husserl arbeitet
Herzog heraus, dass fiir Kunz das urspriingliche Vernehmen des Seienden nicht nur allein durch
die Sinne geleistet wird, sondern dass im Denken selbst neben den begrifflich-produktiven
Momenten ein vernehmender Anteil liegt.

Im folgenden geht Herzog auf die Problematik der transzendentalen Begriindungsversuche
von Erkenntnis tiberhaupt ein, wobei sich die transzendentale Fragestellung selbst als im Wesen
des Geistes fundiert erweist und in d4hnlicher Weise wie die religiose Transzendenz als eine ver-
deckte Selbstauslegung des Todesursprungs des Geistes verstanden werden kann (S.293).

Die gnoseologischen Erérterungen schliessen ab mit der Frage nach dem emotionalen Betrof-
fenseinim Erkennen. Wie die Angst in einem ausgezeichneten Verhiltnis zum nichtenden Denken
steht, zeigt sich, dass «es innerhalb des menschlichen In-der-Welt-seins eine ebenso fundamentale
Befindlichkeit gibt, die man als Resonanz auf das im vernehmenden Denken vernommene eigen-
stindige Seiende bezeichnen konnte. Kunz sieht eine solche im Staunen oder der Verwunderung
realisiert (S.316). Obwohl Herzog sich streng daran hilt, dass dem Werk von Kunz keine thera-
peutischen, ethischen oder padagogischen Zielsetzungen zugrundeliegen, wird in seiner Darstel-
lung indirekt deutlich, wie einem solchen Verstdndnis des Menschen und seines In-der-Welt-seins
eine Haltung korrespondiert, die wesentlich gekennzeichnet ist vom freudigen Staunen in der
Erkenntnis, der Giite in der Zuwendung zu allem Seienden und der Gelassenheit in der Todes-
gewissheit.

Es gelingt Herzog in seiner Arbeit, die entscheidenden Gesichtspunkte des Werkes von
H.Kunz in ihrem inneren Zusammenhang deutlich zu machen, ohne dass der notwendige Ver-
zicht auf manchesubtile Differenzierungim Werke von Kunz dazu fiihrt, dass Wesentliches verlo-
ren geht.

Erfreulich ist auch, dass trotz der systematischen Zielsetzung die eigenstindige Bedeutung der
psychologischen und psychopathologischen Studien sichtbar bleibt und jeder Anschein eines
Dogmatismus vermieden wird.

Besonders bereichernd bei dieser erstmaligen systematischen Erfassung des Gesamtwerkes
von Kunz ist auch die fortlaufende Auseinandersetzung besonders mit den entscheidenden Den-
kern unseres Jahrhunderts aber auch der weiteren Vergangenheit, wodurch die Bedeutung der
jeweils angesprochenen Problematik besonders deutlich hervortritt.

Esseinicht verschwiegen, dass die Lektiire der Arbeit von Herzog — was wohl bei der angespro-
chenen Thematik unvermeidlich ist — oft grosse Anstrengung erfordert; doch sei nicht nur jedem,
der im Bereich der philosophischen Anthropologie arbeitet, sondern auch jedem Psychologen,
Therapeuten und Pddagogen, der der Frage nach einem zureichenden, seiner Einzelwissenschaft
zugrundeliegenden Verstandnis des Menschen nicht ausweicht, dringend angeraten, sich der Her-
ausforderung, die dieses Buch darstellt, nicht zu entziehen und die dabei nétigen Miihen nicht zu
scheuen. Jiirgen Mohr (Basel)

Giinther Wiedemann: Zeitlichkeit kontra Leiblichkeit. Eine Kontroverse mit Martin Heidegger.
(Europ. Hochschulschriften Reihe XX Philosophie, Bd.133.) Peter Lang, Frankfurt/Bern/
Nancy/New York 1984.

Giinther Wiedemann hat mit dieser Arbeit bei Theunissen und Tugendhat in Berlin promo-
viert.

Der Titel besagt fiir den Autor «zum ersten, dass nicht die Zeitlichkeit, sondern allein die Leib-
lichkeit die das Menschsein beschreibenden Phidnomene zu konstituieren vermag», und zum
zweiten «die Riickfiithrung der Zeit auf ihre leibliche Fundierung» (251).

Der erste, grossere, Teil der Arbeit ist dem frithen Heidegger gewidmet, der zweite den spéten

243



seinsgeschichtlichen Bestimmungen. Wiedemanns Kritik an Heidegger will schliesslich die von
Heidegger intendierten Phdnomene von ihrer Verdeutung durch Heideggers Ontologie befreien.
Wiedemanns programmatisch formulierter Anspruch lautet: « Heidegger in unbedingter phdno-
menaler Immanenz einer Kritik unterziehen und die von ihm thematisierten ontischen Phéno-
mene leiblich reformulieren zu wollen» (310).

Das gesamte In-der-Welt-sein ist - so Wiedemann - nicht zeitlich, sondern ausschliesslich
«organismisch» fundiert (382), wobei «organismisch» hier das Prinzip allen Lebens meint: das
Prinzip der «Selbsterhaltung» als «das innere Telos alles Lebendigen» (58). Und weil nun weiter
fiir Wiedemann die Uberzeugung gilt: «Leib sind wir und nichts ausserdem» (405), so folgt aus
diesem Ansatzzwangsldufig: «verdndert sich der Organismus, verdndert sich auch die von diesem
konstituierte Welt, womit die organismische Fundierung der Anthropo- und Ontogenese bereits
umrissen ist» (382). Dieser Voraussetzung bleibt Wiedemann konsequent treu.

Seine Position gegen Heidegger untermauert er im wesentlichen mit Autoren der kritischen
Biologie und Psychologie wie Schurig, Holzkamp, Holzkamp-Osterkamp, Riedel. Wie Wiede-
mann seine Kontroverse mit Heidegger durchfiihrt, soll hier an einem besonders pragnanten Bei-
spiel verdeutlicht werden: Die Zeitlichkeit im Sinne der Heideggerschen Ekstasen von Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft stellte - so Wiedemann - nur einen auf der phylogenetischen Stufe
des Menschen erreichten, evolutionstheoretisch ableitbaren Modus der organismisch fundierten
Zeitlichkeit dar. Die ekstatische Zeitlichkeit sei ein «bloss subjektiver Reflexionsbegriff» (282).
Demgegeniiber finde «die Unterscheidung in frither-spéter bereits bei Einzellern wie der Amoébe
Einsatz». Die Amobe bewege sich bekanntlich, sobald Nahrungsmangel herrscht, zu Regionen
grosserer Lichthelligkeit. Dies sei «aber nur moéglich, wenn die Amdobe die durch ihre raumliche
Fortbewegung entstehende Verdnderung der Lichtintensitdt zu koordinieren» vermoge (269).
Zeitlichkeit als «subjektiver Reflexionsbegriff» werde so durch den «objektiven», d.h. organis-
misch fundierten Begriff des «friiher-spéiter» bestimmt. Der subjektive Reflexionsbegriff nehme
«auf einen Sachverhalt Bezug, der nicht als materiell Seiendes auszuweisen ist, und ohne phano-
menale Defizienz durch objektive, d.h. apriorische Reflexionsbegriffe beschrieben werden»
koénne (287).

Dasein wird also von Wiedemann nicht als ontologisch eigenstdndige Seinsart aufgefasst, son-
dern evolutionstheoretisch an die Grundbedingungen des Lebens iiberhaupt zuriickgebunden
und solcherart von den existenzialzeitlichen «Konstruktionen» Heideggers befreit. Denn es sei
«die selbsterhaltende Leibesorganisation, die so etwas wie Bewusstsein und Selbstbewusstsein,
d.h. das reflexive Bewusstsein ermdglicht» (309). Wie die Leibesorganisation dies leistet, dafiir
bleibt die Antwort allerdings aus - ebenso wie Wiedemann das von ihm eingefiithrte Apriori nicht
als ein eminent philosophisches Problem erkennt und damit die eigentliche Schwierigkeit seines
Ansatzes libergeht.

Wiedemanns Anliegen ist nicht neu. Schon die allerersten sachlichen Kritiken an Heideggers
«Sein und Zeit» monierten die fehlende Thematik der Leiblichkeit in der Daseinsanalytik. Bereits
1931 forderte etwa Helmuth Plessner als Gegenstand fiir die philosophische Anthropologie die
konkrete Person «mit Haut und Haaren, nicht nur als Existenz im Sinne Heideggers» (Plessner in
N.Hartmann, Zum Problem der Realit4tsgegebenheit, Berlin 1931, S.51). Das Aussparen der
Leiblichkeit und damit auch der Frage nach der Ontogenese des Seinsverstdndnisses ist zwar von
der ontologischen Konzeption Heideggers her verstidndlich, sachlich aber nicht gerechtfertigt.
Wiedemann folgert zu Recht, Heidegger méchte «allen Ernstes behaupten, dass bereits der neu-
geborene Siugling iiber ein Verstdndnis von Zuhandenheit, Vorhandenheit und Dasein verfiigt»
(200). Auch die Frage ist berechtigt, wie denn das Verhéltnis von Seinsverstehen und Dasein im
Schlafe, im Zustande der Bewusstlosigkeit oder der Volltrunkenheit (!) beschaffen sei (46, 49,
130).

Es bleibt freilich offen, ob Wiedemann das Desiderat einer umfassenden Thematisierung der
Person besser erfiillt, als es Plessner in den «Stufen des Organischen und der Mensch» gelang - be-
zeichnenderweise taucht dieser Autor bei Wiedemann auch nicht auf. Wahrend Plessners Begriff
der «Positionalitdt» eine Kontrastierung der spezifischen Seinsart des Menschen von seiner Leib-

244



lichkeit her mit der aussermenschlichen belebten Natur erlaubt, gerdt Wiedemann mit der apriori-
stischen Voraussetzung eines materialistischen Teleologismus (Lebenserhaltung) in einen Dog-
matismus, der den Phdnomenen der nur-humanen Leiblichkeit und Wirklichkeit gegeniiber
ebenso blind ist, wie Heidegger es gegeniiber den ontogenetischen Bedingungen war. So werden
etwa die Beziehungsformen zwischen Mensch und Umwelt von Wiedemann auf «Datenverarbei-
tungen» reduziert, wobei jeder «evolutiondr <héhers> entwickelte Organismus [...] dabei iiber
mehrere ineinander integrierte <Datenverarbeitungen>, die evolutionir nacheinander entstanden
sind», verfiigen soll (143). Dementsprechend l4sst sich der Leib als materielles «Regelsystem» be-
stimmen, fiir das alle Umweltinformation «die Information von Materiellem» ist (315). Damit
wird der ganze Reichtum der Wahrnehmungs- und Verhaltensmoglichkeiten des Menschen auf
eine Kybernetik nivelliert, die der humanen Wirklichkeit weder a priori noch a posteriori gerecht
wird.

Ahnlich reduziert Wiedemann die von Heidegger herausgestellte existentiale Auszeichnung
des Todes auf das Erschlossensein von materiellen Méglichkeiten schlechthin. Hier wird Wiede-
manns Kritik an Heidegger peinlich, wenn er die Auszeichnung des Todes als eigentlichster Mog-
lichkeit so zuriickweist: « Wer nur immer vermag mir das morgendliche Aufwachen abzunehmen,
wer das Fiihlen, Freuen, Fiirchten, wer nimmt mir ab den tiefen Schmerz?» (89). Hitte Wiede-
mann sorgfiltiger dariiber nachgedacht, warum Heidegger eine Moglichkeit unter andern exi-
stential auszeichnet (gewiss war auch ihm der hier angefiihrte triviale Sachverhalt bekannt), so
wire er auf die bedeutungsvolle Tatsache gestossen, dass der Tod die einzige Moglichkeit ist, bei
deren Realisierung der Mensch zugleich nicht mehr das ist, was er war. Die M6glichkeit des Seins-
umschlages im Tod ist dem Menschen - und wohl nurihm - so erschlossen, dass er damit zugleich
um seine spezifische, zeitlich begrenzte Seinsart weiss.

Merkwiirdig ist weiter Wiedemanns Begriff der «Gegebenheit». Auch hier wird nivelliert,
wenn einmal ein sinnlich wahrnehmbarer Luftballon ebenso gegeben sein soll, wie er spater im
Gedéchtnis nichtsinnlich gegeben ist (319). Wiederum wird das Problem mit der apriorischen An-
nahme der «organismischen Reprisentation» iibersprungen, indem der Unterschied verwischt
wird zwischen dem, was uns - von uns unabhéngig - gegeben ist, und dem, was wir im Denken
selbst erzeugen miissen (und das uns deshalb im strengen Sinne niemals «gegeben» sein kann).

So verdienstvoll es sein kénnte, das zur Debatte stehende, schwierige Thema in einer Disserta-
tion aufzugreifen, so fragwiirdig wird dieses Unternehmen dann, wenn nicht weiter reflektierte
Voraussetzungen an die Stelle der von Heidegger dogmatisch gesetzten Ontologie treten: wo aller-
dings bei Heidegger ein phdnomenologischer Scharfblick unbestritten bleibt, der wesentliche
Spezifika menschlichen In-der-Welt-seins ans Licht zu bringen vermochte, vermisst man eben
diesen bei Wiedemann. Deshalbistinsbesondere Wiedemanns - stellenweise anmassende - Ironie
Heidegger gegeniiber unangebracht. Seit Sokrates wissen wir, dass nur der wahrhaft Uberlegene
sichihrer bedienen darf. Max Herzog (Ziirich)

Praktische Philosophie / Philosophie pratique

Werner Marx: Gibt es auf Erden ein Mass? Grundbestimmungen einer nichtmetaphysischen
Ethik. Meiner, Hamburg 1983.

Das der Philosophie immanente «Ende der Metaphysik» hat das philosophische Nachdenken
iiber den Tod in eine merkwiirdige Ambivalenz gefiihrt. Einerseits drangte sich das Thema, wie
seit der romischen Stoa nicht mehr, in den Mittelpunkt des Interesses, andererseits wurde para-
doxerweise der Tod nur in seiner Bedeutungshaftigkeit fiir das Leben gesehen; er wurde gewisser-
massen «verlebendigt».

Seit Feuerbachs «Todesgedanken» von 1830 heisst iiber den Tod philosophieren: «iiber seine

245



Gegenwart im Leben philosophieren» - die von da ihren Ausgangspunkt nehmende Entwicklung
innerhalb der modernen deutschen Philosophie allerdings darf nach Heideggers «Sein und Zeit»
(1927) knapp einhundert Jahre spiter als «im wesentlichen ersch6pft» gelten (so M. Theunissen,
Die Gegenwart des Todes im Leben, in: Tod und Sterben, hg. von R. Winau und H. P.Rosemeier,
Berlin und New York 1984).

Der hier zu besprechende Sammelband mit Werken von Werner Marx mutet wie ein sehr spéter
Auslédufer dieser Philosophie an: Er habe, so schreibt Marx am Ende des Buches, «in allen Ab-
handlungen in dieser Sammlung gezeigt, dass und wie ein jeder in einer ihn verwandelnden Erfah-
rung seines eigenen Sterblichseins das Mass der Nédchstenliebe als Mass fiir verantwortungsvolles
Handeln zu gewinnen vermag und schon heute <menschlich auf dieser Erde wohnen» konnte»
(153).

Dreierlei wird von Marx vorausgesetzt:

Erstens sieht Marx im Anschluss an Heidegger in der gegenwirtigen Situation des Menschen
nicht nur eine Krise des Denkens, sondern des humanen Weltverhaltens insgesamt. Waren fiir
Heidegger schon alle seinsgeschichtlichen Epochen (mit Ausnahme des vorsokratischen Den-
kens) der Metaphysik zugehorig, mithin Epochen der «Irre», in denen sich der Mensch zwangs-
ldufig von dem her, was er zunéachst selbst nicht ist, missdeutete, so birgt das heute « Wesende» der
Technik, das «Ge-stell» jetzt vollends die héchste Gefahr: «Dieses Wesende droht, einen Zustand
herbeizufiihren, in dem der Mensch nur noch in véllig unschopferischer Weise Seiendes von der
Seinsart des <Bestandes» hervorbringt und in dem er sein eigenes Wesen ebenfalls nur noch als Be-
stand aufzufassen vermag» (143).

Zweitens versteht Marx den in Heideggers Spiatwerken vorbereiteten und gegeniiber dem «er-
sten» Anfang des vorsokratischen Denkens «anderen» Anfang als positive Chance, die es aufzu-
nehmen gilt - es geniige nicht, die Tradition nur neu zu interpretieren, das Denken habe sich
gemdiss Heideggers Anspruch vielmehr von der vorstellenden Auslegung des Seienden und dem-
entsprechend vom cartesianischen Subjektivismus der Neuzeit iiberhaupt zu befreien.

Drittens meint Marx in Heideggers Philosophie Sachverhalte zu entdecken, die - obgleich von
dessen Grundbestimmungen schon immer aufgewiesen - bisher angeblich nicht ausgeschopft
waren; jedenfalls geht es Marx darum zu priifen, ob in diesen Sachverhalten «nicht noch andere
Moglichkeiten angelegt sind, die Heidegger nicht beachtet hat» (5).

Unter diesen Voraussetzungen fragt Marx nach Ansétzen in Heideggers Werk fiir eine mogli-
che nichtmetaphysische Bestimmung des Masses. Aber wihrend schon in den frithen Arbeiten
Heideggers die Ethik gleichsamin der Aletheia unterging, solehnt es Heidegger spaterim «Huma-
nismusbrief» sogar ausdriicklich ab, «Anweisungen fiir das téitige Leben zu geben» (21). Und
Beaufrets Frage an Heidegger nach der Beziehung zwischen Ontologie und Ethik, hat Heidegger
bekanntlich mit dem Hinweis auf die urspriingliche Grundbedeutung von «ethos» als «Aufent-
halt des Menschen» im Ganzen des Seienden zuriickgewiesen, mithin sei sein Denken weder Onto-
logie noch Ethik, es ereigne sich «vor dieser Unterscheidung» (17).

Marx sieht das eigentlich «Gefidhrliche» in Heideggers Wahrheitsauffassung im Fehlen eines
Masses fiir verantwortliches Handeln, was nach seiner Ansicht auch ein Licht auf die politische
Entgleisung Heideggers wirft (83, Anm.2). Doch ergibt sich fiir Marx gerade im Weiterdenken
der Bestimmung des Todes in der Spatphilosophie Heideggers die Grundlegung fiir ein nichtmeta-
physisches Mass: «Der Tod ist als diein das Dasein hineinreichende, fiir es <mass-gebende> Macht
aufzufassen» (106). Diese Macht begriindet den geforderten Bezug zwischen Ontologie und
Ethik. Wihrend der Tod fiir Heidegger vor der Kehre eine ins Dasein hineingeholte letzte Mog-
lichkeit ist, zu der Dasein vorlaufen kann, so denkt Heidegger spiter das Verhiltnis von Dasein
und Tod umgekehrt, also vom Tode zum Dasein: «Die Menschen «ind> oder «wesen> im Tod als
dem «versammelnden Bergen>, dem «Ge-birge» . Sie stehenihm selbst iiberhaupt nicht mehr so ge-
geniiber, als dass sie zu ihm als dem auf sie Zukommenden vorlaufen konnten, vielmehr fiigen sie
sich inihn» (103). Hierin liegt, dass der «andere» Anfang des Denkens eine Verdnderung der Ein-
stellung zum Tode erzwingt. Ich muss, heisst das jetzt, ein Sterblicher erst werden, indem mich die
Ubernahme des moglichen Todes aus der Stimmung der Gleichgiiltigkeit in das Gestimmtsein des

246



«Entsetzens» bringt, das mich in den Zustand dusserster Hilflosigkeit und Angewiesenheit auf die
anderen treibt. Dieses Bewusstsein ist das ethisch relevante Element, «in dem die Gleichgiiltigkeit
gegeniiber den anderen als bloss Vorhandenen vergeht und sich langsam und zunehmend mehr in
eine Beziehung verwandelt, die sie zu <Mitmenschen> werden lasst» (42).

Der Weg, auf den solcherart der «ent-setzende» Tod schickt, kann zum Weg der «Heilung»
werden, indem er eine neue Weise des Mitseins, des solidarischen Gestimmtseins zeitigt. Das Hei-
lende kennzeichnet fiir Marx «den Sterblichen, der im Verhéltnis zu sich und zu seinen Mitmen-
schen in der «<Wahrheit seines Seins> lebt, der geheilt im Heilenden wohnt. [...] Das Heilende
konnte eine Gestalt gewonnen haben, die den Sachverhalten gleichkommt, die die Tradition etwa
als Liebe, Mitleid und menschliche Anerkennung bezeichnet hat. Diese Gestalten des Heilenden
sind fiir denjenigen, der verantwortlich handeln will, zu Massen geworden, die sein ganzes Sein
tragen und ihm darum auch nicht wie Forderungen, Pflichten gegeniiberstehen. Er wire bereits
den <Weg» gegangen, der ihn in die Gestimmtheit des briiderlichen <Du> gebracht hat» (44).

Esist charakteristisch fiir das nachmetaphysische Bedenken des Todes, dass die Ermdglichung
iiberzeitlicher Forderungen, wie sie hinter der metaphysischen Trennung von Seele und Leib seit
Platon steht, hier aufgehoben wird zugunsten der praktisch-ethischen Relevanz des jetzt anthro-
pologisch-immanent gefassten Todes. Damit wird freilich der Tod nicht weniger verdeutet als in
der Metaphysik. Einmal abgesehen davon, ob der Metaphysik-Begriff von Marx zureicht, wenn
er etwa die « Himmlischen» in dem als Motto gew#hlten Ausschnitt aus Holderlins «In lieblicher
Blaue» einfach als das « Absolute» im traditionellen onto-theologischen Sinne, als «Gott» (3), in-
terpretiert, so stellt sich bei jeder Beschéftigung mit Heideggers Werk die Frage, obdie vonihmin
grandioser Systematik entfalteten Grundbestimmungen und Begriffe nicht doch auch den Blick
auf die ontischen Phéanomene als solche verstellen. Dies scheint jedenfalls beziiglich des Faktums
Tod der Fall zu sein - und Marx ist hier nicht weniger dogmatisch als Heidegger.

Marx exponiert nirgends den Tod als jenes Geschehen, das sich jeder Sinndeutung, mithin auch
jedem vorstellenden Denken entzieht. Zu sehr 1dsst sich Marx von der Tendenz Heideggers leiten,
auch die hirteste aller menschlichen Realitdten, den kiinftig sich ereignenden Tod, mit den viel-
faltigen Weisen seiner Interpretation zu identifizieren. Marx subjektiviert mit der die gesamte
nachmetaphysische Behandlung des Todesproblems charakterisierenden «Tendenz zur Auflo-
sung des Todes ins Leben» (Theunissen) den Tod in einer Weise, die weit iiber den von ihm und
Heidegger monierten neuzeitlichen Subjektivismus hinausgeht. Hilt man dagegen an der sich
radikal jeder Vergegenstdndlichung entziehenden, allen existentiellen Modi von Dasein gegen-
iiber indifferent bleibenden Leere des faktischen Todes fest und verwechselt ihn auch nicht mit
den mannigfaltigen Weisen zu sterben oder gar mit den exogenen Todes«ursachen», so wird Hei-
deggers spite Interpretation des Todes als «Schrein des Nichts» ebensowenig iiberzeugen wie die
Rede vom «fortwéhrenden Sterben», resp. vom «Sterblichwerden». Denn eines ist es, an den Tod
zudenken, ihn wie auch immer existential zuinterpretieren, ein anderes, seine faktischeinhaltlose
Ungegenstindlichkeit als Undenkbarkeit auszuhalten, eine Leere freilich, die sich in ausgezeich-
netem Sinne zu «tiefsinnigen» Spekulationen eignet.

Merkwiirdig ist schliesslich vor allem auch, dass sowohl Heidegger wie Marx ausser acht las-
sen, dass der faktische Tod in seiner Negativitét a/le ontisch-existentiellen Ebenen des Mensch-
seins umgreift, mithin auch die humane Leiblichkeit durch die Moglichkeit des Todes mitkon-
stituiert ist. Ohne diesen Tatbestand vermdochte der Mensch den «Tod als Tod» (103) nicht; der
Tod, heisst das, kann vom Menschen nur aktualisiert, niemals aber hervorgebracht oder ausge-
schaltet werden. Unter dieser doppelten Voraussetzung: dass der Tod das schlechthin Undenk-
bare ist und dass der Tod das Dasein in all seinen ontischen Dimensionen umgreift, ergibt sich
allererst die Einsicht in die Notwendigkeit eines menschlichen Masses fiir das gesamte humane
Weltverhalten (also nicht nur in bezug auf die Néchstenethik). Der Tod als der fiir den Menschen
erschlossene, dereinst sich ereignende Abbruch aller Weltbeziige, erzwingt ein Mass gerade
dadurch, dass in solchem Wissen die Weltbeziige jene «Selbstverstindlichkeit» verloren haben,
wie sie in der massvollen Ordnung der aussermenschlichen Natur herrscht. Ein Mass ldsst sich
aber nicht aus deminhaltlosen «dass» des dereinstigen Todes gewinnen, sondern nur aus den posi-

247



tiven Seinsbestinden des Menschseins, wozu es freilich einer sich aus Heideggers Fundamental-
ontologie 16senden Phinomenologie der menschlichen Seinsmoglichkeiten bedarf, die man
schwerlich nur im Rekurs auf die existentiale Ebene erreicht. Jedenfalls gelingt Marx der Nach-
weis nicht, warum Liebe, Mitleid und Anerkennung in «Ubernahme» der eigenen Sterblichkeit
sich konstituieren - ganz abgesehen davon, dass wir sterben miissen unerachtet unserer Einstel-
lung zum Tode.

Auch eine auf das hohe Ziel der nichtmetaphysischen Begriindung einer Ndchstenethik gerich-
tete Philosophie kann heute nicht mehr das Problem der primir psychophysisch konstituierten
mitweltlichen Beziige und ihrer beim Menschen notwendigen «Gehemmtheit» (Schultz-Hencke)
iibergehen - auch nicht aus der vermeintlichen Notwendigkeit heraus, die «Reinheit» einer auf
apriorische Existentialitat dringenden philosophischen Methodik zu bewahren.

Man koénnte das Ubergehen der Leiblichkeit bei Marx nicht weniger als bei Heidegger als
Flucht vor der letzten Konsequenz der dem Menschen vorbehaltenen Einsicht in die unerbittliche
Faktizitédt und trostlose Leere des dereinst sich ereignenden Todes interpretieren.

Max Herzog (Ziirich)

Peter Koslowski: Gesellschaft und Staat. Ein unvermeidlicher Dualismus. Mit einer Einfithrung
von Robert Spaemann. Klett-Cotta, Stuttgart 1982.

Peter Koslowski versucht in diesem Buch den Nachweis zu fiihren, dass der freiheitsverbiir-
gende Dualismus von Staat und Gesellschaft eine «Grundkonstante der europédischen Geschich-
te» (S.1) bildet und dass Moralitét und Vorteil nicht ineinander tiberfiithrbarsind. - Er beginnt sei-
nen historisch-theologischen Teil mit einer Darstellung Platos, der in der Entzweiung von Biirger
und Privatmann die Krise der Polis diagnostiziert hatte. Plato schldgt zwei Losungen vor, die Dif-
ferenz zwischen Individuum und Gemeinschaft aufzuheben: eine politische und eine religiGse.
Die politische Uberwindung der Entzweiung, die Plato in seinem Musterstaat der Politeia vor-
schldgt, unterdriickt die Individualitit und negiert das Privateigentum. In seinem zweiten politi-
schen Entwurf, in den Nomoi, wird die Entzweiung in der Religion bewahrt; eine Entsprechung
von Sittlichkeit und Gliick, von Gerechtigkeit und Lust, von individuellem Egoismus und Ge-
meinwohl wird iiber eine Moralisierung der Religion erreicht. Diese Moralisierung ist politische
Theologie und Theodizee zugleich.

Im 2.Kapitel zeigt Koslowski, dass die platonischen Hypothesen im Christentum in kirchlich-
autoritative Lehren umgesetzt werden und wie bei Augustinus die Politik aufgrund der Erb-
siindenlehre «ambivalent und letztlich nicht mehr wahrheitsfahig» (S.66) wird. Die christliche
Kritik am antiken Eudamonismus beinhaltet, dass der Staat nicht das Gliick der Menschen schaf-
fen kann. Der antike Dualismus von Staat und Gesellschaft wird im lateinischen Christentum zur
Trias Staat-Kirche-Gesellschaft erweitert. Koslowski interessiert sich nicht fiir die Kostenseite
dieser Vorgénge, sondern fiir die bleibende Giiltigkeit der Theologoumena der alten Kirche und
fiir die Mustergiiltigkeit der religios-politischen Entwicklung des Abendlandes. Insbesondere
konne man bei Augustinus lernen, dass die «ausserweltliche Eschatologieimmanente Geschichts-
teleologie unmoglich [macht]» (S. 82), - ein Grundsatz, der es auch heute erlaubt, der mesalliance
zwischen Christentum und Marxismus einen dogmatischen Riegel zu schieben. Wenn Koslowski
unterstreicht, dass das Christentum aufgrund seines legitimen absoluten Wahrheitsanspruchs
nicht funktionalisierbar sei fiir politische Zwecke, unterschligt er die traurigeren Kapitel der Kir-
chengeschichte.

Im 3.Kapitel beschéftigt sich Koslowski mit den verschiedenen Formen der politischen Theo-
logie. Mit C.Schmitt vertritt er die Auffassung, dass Erik Petersons Erledigungsthese zu einfach
ist. Er unterscheidet drei Formen politischer Theologie nach der Art des Begriindungsverhalt-
nisses von Theologie: a) politische Theologie als unmittelbare Deduktion von Politik aus Theo-
logie. Diese Form hélt er mit Peterson aufgrund des Geheimnisses der Trinitét fiir ausgeschlossen;
b) politische Theologie als mittelbare analogische Deduktion iiber die politische Hermeneutik der
Schrift (z.B. J.Moltmann, dessen Methode er als petitio principii kritisiert); c¢) politische Theolo-

248



gieals politische Theorie nach Analogie theologischer Sdtze (z. B. de Bonald, der eine trinitarische
Gesellschaftslehre entwickelt). An Carl Schmitt kritisiert Koslowski, dass erin seinem Souverini-
tatskonzept den Allmachtsbegriff theologisch missversteht, an Thomas Hobbes, dass er mit sei-
ner politischen Aufhebung der Entzweiung im Leviathan hinter bisher erreichte Entwicklungs-
stufen zuriickfillt und an die Tradition der antiken politischen Religion anschliesst. Rousseau
macht er den Vorwurf, dass er d4hnlich wie Hobbes die Trias Staat-Kirche-Gesellschaft in eine
monistische Gesellschaft tiberfiihrt.

Im zweiten Teil packt Koslowski wirtschafts- und staatstheoretische Probleme an. Er legt im
4.Kapitel dar, wie das 6konomische Zeitalter durch Hobbes vorbereitet wird und wie Mandeville
die Ethik eliminiert und das Gewinnmotiv freisetzt. Im liberalen Paradigma von Adam Smith
wird Politik und Religion durch Okonomie und Moral substituiert, - basierend allerdings auf der
teleologischen Struktur der Vernunft.

Im 5.Kapitel zeigt Koslowski, dass Kants Theorie des Friihliberalismus so angelegt ist, dass die
Okonomie nicht zur praktischen, sondern zur theoretischen Vernunft gehort und der Staat keine
wohlfahrtsstaatlichen Zwecke verfolgen kann und darf. Die Ethik wird zum «Komplement der
Rechts- und Wirtschaftsordnung». «Nicht mehr die politische Gemeinschaft, die societas civilis
der alten Polis-Idee, sondern die Privatrechtsgesellschaft wird zur Sphére der individuellen
Selbstverwirklichung und Realisierung von Sittlichkeit» (S.225). Kants Theorie des Staates wire
also bereits eine frithe Formulierung des Minimalstaates.

Im 6.Kapitel setzt sich Koslowski mit den verschiedenen Varianten des Neoliberalismus aus-
einander, insbesondere mit dem Katallaxie-Modell von von Hayek, der Markttheorie Buchanans
und der Minimalstaatstheorie Nozicks. Er zieht Buchanans kontraktuelles Paradigma, gemaiss
dem der «Markt als Entscheidungsinstitution fiir private Giiter und konsensuelle Abstimmung
fiir die Bereitstellung 6ffentlicher Giiter» (S.284) gefordert werden miissen, der Diskurstheorie
von Habermas vor, weil diese die Kostenseite der Konsensfindung zu gering veranschlagt.

In seinen Schlussbetrachtungen plidiert der Autor fiir die Beibehaltung der Trias Staat-
Gesellschaft-Kirche, wobei die Kirchen fiir die «Begriindung und Vermittlung eines meta-6ko-
nomischen Ethos» (S.302) zusténdig sind. Die Stossrichtung des ganzen Buches, das in der gegen-
wirtigen Auseinandersetzung um die Religion des Biirgers eine wichtige Position reprisentiert,
kommt in folgendem Zitat schén zum Ausdruck: «Eine Abkehr von der Verabsolutierung des
Wirtschaftszwecks in Staat und Gesellschaft wird nur durch eine Wiederbelebung religiéser Sinn-
kategorien moglich sein, die allein die personale Freiheit gegeniiber der zunehmenden Schwer-
kraft kollektivistischer Daseinsformen sichern kann« (S.305). Was mit der angekiindigten «Syn-
these von Liberalismus und christlichem Naturrecht» (S.306) gemeint ist, tritt in den Aktivititen
und Publikationen des Miinchener Civitas-Kreises, dessen Mitbegriinder Koslowski ist, deutlich
zuTage. Alois Miiller (Ziirich)

249



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

