Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 44 (1985)

Buchbesprechung: Phantasie als anthropologisches Problem
Autor: Herzog, Max / Kiihn, Rolf

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionsabhandlungen / Etudes critiques

MAX HERZOG

Phantasie als anthropologisches Problem!

Die in dem von A.Schopf herausgegebenen Sammelband vereinigten Bei-
trdge zum anthropologischen Problem der Phantasie referieren verschieden-
ste Denkansétze:

Nach der transzendentalen Erkenntnisfunktion der Phantasie als Einbil-
dungskraft im Sinne Kants fragt Pieper, indem sie zugleich den Kantischen
Ansatz durch den existenzphilosophischen von Kierkegaard ergéinzt und so
der Phantasie eine umfassende theoretische und praktische Bedeutung als
«Bedingung der Moglichkeit des menschlichen Seinsvollzugs im ganzen» (60)
vindiziert. Das Problem liegt dabei in der Ambivalenz der Phantasie fiir die
personale Selbstwerdung. Diese «gelingt nur nach Massgabe des Findens der
richtigen Mitte zwischen einem Zuviel und einem Zuwenig an Phantasie.
Beide Extreme verfehlen das Selbst — das eine, weil es iiber das Selbst hinaus-
schiesst, das andere, weil es hinter ihm zuriickbleibt» (61).

Ebenfalls um ein neues erkenntnistheoretisches Fragen nach der Phantasie
geht es Prechtl, der ihre Bedeutung in einer an Cassirers «Philosophie der
symbolischen Formen» herangetragenen Problemstellung thematisiert.
Prechtl 16st letztere in die Teilprobleme dreier moglicher Formen der Wirk-
lichkeitserfassung auf: Welche Bedeutung hat die Phantasie fiir die mythisch-
religiése, die symbolhaft-sprachliche und die begrifflich-theoretische Wirk-
lichkeitserfassung und die jeweilige Erlebnisstruktur des Menschen? Diese
Themenstellung fiihrt in die anthropologische Dimension, deren Problemho-
rizont Prechtl mit den Darstellungen von Phantasie bei Scheler und Gehlen
umreisst.

Geschichtlichen Charakter haben die Reflexionen von Kamper und von
Henckmann iiber das Verhiltnis von Phantasie, Phantastik und Kunst. Die
Krise der Gegenwart liegt fiir Kamper darin, dass die Realitit selbst imaginér
wird, die Wissenschaft in Magie umschligt. «Anscheinend sind Wunsch und

1 A.Schopf (Hg.): Phantasie als anthropologisches Problem. Verlag Kénigshausen + Neu-
mann, Wiirzburg 1981.

Korrespondenzadresse: Dr, Max Herzog, Zinistrasse 11, CH-8004 Ziirich

205



Wirklichkeit, Traum und Leben, Einbildung und Dingwelt dabei, eine andere
anthropologische Ordnung einzugehen, was beim Festhalten an den Normen
der biirgerlichen Anthropologie wie die schlimme Wiederkehr der <Anar-
chie>, der Barbarei, der «Wildnis> anmutet» (13). Wahrend Kamper in der ge-
genwartigen Situation die positive Chance einer Neuentfaltung der lebendi-
gen Kreativitdt der Phantasie jenseits von Phantastik und «Wiederverzaube-
rung» der Welt, und zwar in der Poiesis als der produktiven Synthese von ma-
gischer und wissenschaftlicher Welt durch die Einbildungskraft («poetische»
Anthropologie) sieht, kénnen fiir Henckmann die kiinstlerische Poiesis und
das dsthetische Erleben mit dem Begriff der Phantasie gar nicht mehr zurei-
chend erfasst werden, denn dieser «verschleiert, dass die Kunstwerke sich auf
unterschiedlichen ontologischen Ebenen konstituieren» (43).

Der Beitrag von Zeil-Fahlbusch will aufweisen, dass die Phantasie auch in
der genetischen Epistemologie Piagets als «kreatives» Denken im Hinblick
auf die durch Adaption und Organisation ndher bestimmte Entwicklung des
operationellen Denkens bedeutungsvollist - wobei der Prozess der kognitiven
Weltbeméchtigung bei Piaget an die mit der Mitwelt in Wechselwirkung ste-
hende Entwicklung des moralischen Urteils gekoppelt ist.

Aspekte der im wesentlichen bekannten psychoanalytischen Deutung der
Phantasie erortern Bittner, Schopf, Lorenzer und Kessler. Dabei legt der Bei-
trag von Lorenzer das Gewicht auf die Sozialisationsleistung der Phantasie.
Er begriindet diese Akzentsetzung einerseits durch den Riickgang auf «unbe-
wusste Phantasien» als den bedeutungsvollen Situationsspuren in Kérpervor-
gédngen und andererseits durch die Betonung der Pragung dieser «basalen Er-
fahrungsformeln» durch das Kollektiv, «das iiber eines seiner Teile - die Mut-
ter - die Erlebnisbasis, die korperlichen Aktions- und Reaktionsformeln vor-
gibt» (219). Hierbei gilt es eine spezifische Schwierigkeit zu iiberwinden: Die-
ses «Verstdndnis von der urspriinglichen Einheit von Trieb und Phantasie in
Korperprozessen, verlangt freilich die Kldrung des folgenden Raétsels: wie ge-
winnen die anfénglich <nur-organismischen» Kérpererfahrungen allméhlich
Erlebnisqualitét und schliesslich Bewusstsein» (221)?

Die praktische Bedeutung der Phantasie schliesslich stellen Waschkuhn
und Ottmann insbesondere als Handlungstheorie innerhalb der Institutio-
nenlehre Gehlens dar und Altmann erweitert das Problem auf die philosophi-
sche Dimension von Nietzsches Grundbestimmung des Menschen als des
Schaffenden, denn die «dem Menschen ureigene Phantasie zeichnet ihn als
offenes, werdendes Wesen gegeniiber der festgefiigten und bestdndigen Natur
aus. Zugleich erweist sie seine Ausgesetztheit und Gefdhrdetheit, kann sieihn
doch ebenso in den Wahn fiihren» (123) - womit in gewisser Weise durch
Nietzsches Ansatz der Bogen wiederum zuriick zu der zuerst erwdhnten Ar-
beit von Pieper iiber Kant und Kierkegaard geschlagen ist.

206



Im Hinblick auf diese hier nur fragmentarisch angedeutete Vielfalt der An-
satze zur Kldrung des Phantasie-Problems zeigt sich eine Hauptschwierigkeit
des Themas darin, nach der Phantasie so zu fragen, dass ihre Rolle in der leib-
lich-seelisch-geistigen Gesamtverfassung des Menschen sichtbar wird, womit
allererst der spezifisch anthropologische Anspruch in der Behandlung des
Phantasie-Problems erfiillt wiirde. In diesem Sinne schreibt denn etwa auch
Prechtl, eine positive Antwort auf «die Frage nach den <erkenntniskriti-
schen» Moglichkeiten der Phantasie» kénne «nicht ohne Folgen bleiben fiir
eine philosophische Anthropologie» (63), und ganz allgemein lisst sich mit
Prechtl fragen: «Welchen Sinn und welche Bedeutung hat Phantasie fiir die
Wirklichkeitskonstitution und die Erlebnisstruktur des Menschen» (72)?

Die anthropologische Dimension des Problems der Phantasie in dhnlicher
Weise anténend, schreibt Pieper, «dass der Imagination unter den zentralen
menschlichen Vermogen eine ausgezeichnete Stellung zukommt, insofern
ohne ihre vermittelnde Tatigkeit nicht nur jedwede kiinstlerische Produktivi-
tdt, sondern auch menschliches Denken, Wollen und Fiihlen unméglich
wire» (45).

Allerdings, so bemerkt hinwiederum Zeil-Fahlbusch, sei «erstens die Pro-
blematik menschlicher Phantasie ausserordentlich heterogen und facetten-
reich», und es sei «zweitens auf diesem Feld noch nicht allzu viel herausge-
bracht» (81). Auch Henckmann moniert, dass das Thema «im 20. Jh. auffal-
lend wenig Resonanz gefunden» habe (43). Angesichts dieser und dhnlicher
Aussagen bleibt es nun freilich schwer verstandlich, warum das umfassende
und die Zugdnge zum Problem der Einbildungskraft grundlegend er6ffnende
Buch iiber die Phantasie von den im vorliegenden Sammelband vereinigten
Autoren praktisch vollig iibergangen wurde. Es ist die aus dem Jahre 1946
stammende zweibdndige Abhandlung des kiirzlich verstorbenen Basler An-
thropologen Hans Kunz iiber «Die anthropologische Bedeutung der Phanta-
sien?. Auf dieses Werk wird nur zweimal und nur am Rande hingewiesen (96,
179). Es handelt sich hierbei nicht um das Ubergehen eines beliebigen Beitra-
ges zur Phantasie-Problematik, sondern um das Vergessen der bis heute ein-
gehendsten Analyse der Literatur zur Phantasie und einer systematischen
Phianomenologie der Einbildungskraft.

Dieim vorliegenden Sammelband vereinigten Beitrage gehen allesamt nicht
iiber das Spektrum hinaus, das schon Kunz im ersten Band seines Werkes
erortert hat. Dariiberhinaus findet sich dann im zweiten Band auch jene wei-
terfithrende Interpretation der Phantasie im Hinblick auf ihre anthropologi-
sche Relevanz, die in den vorliegenden Aufsitzen nur ansatz- und frageweise

2 Basel 1946 (=Studia Philosophica Suppl. 3 + 4).

207



erreicht wird. Letztere bleiben grosstenteils an gegenstidndlich fassbaren —
psychologisch, gnoseologisch, soziologisch, pddagogisch, politologisch,
kiinstlerisch-dsthetisch - zugédnglichen Manifestationsweisen der Phantasie
orientiert.

Demgegeniiber hat Kunz das Problem der Phantasie so fundamental ge-
fasst, dass sie als «Existenzial» im (freilich ontisch-ontologisch doppeldeuti-
gen) Sinne von Heideggers Analytik des Daseins erscheint, wodurch dann zu-
gleich die Fruchtbarkeit des Themas fiir eine philosophische Anthropologie
tiberhaupt aufscheint — wie etwa bei W.Keller das Phanomen des Wollens als
Ausgangspunkt fiir die Konzeption einer philosophischen Anthropologie
dient?. Das Fragen nach der anthropologischen Bedeutung der Phantasie
muss alle gegenstdndlichen Betrachtungsweisen des Menschen durchdringen
auf das vorgegenstindliche Geschehen hin, das das Menschsein in seiner spe-
zifischen Seinsart konstituiert.

Diese existenziale Diskussion des Themas erfordert freilich eine sachlich-
philosophische, i.e. eine von den aufweisbaren Sachverhalten ausgehende
und auf die diese ermdglichenden Bedingungen zuriickschliessende methodi-
sche Grundhaltung, die sich in diametralem Gegensatz zur Aufforderung
Henckmanns ausbildet, man solle «Phantasie nicht zu wortlich nehmen, son-
dern produktiv, inspirativ, erfinderisch - nicht «iiber> sie reden, sondern
«durch> sie» (31). Eines ist das Waltenlassen des eigenen Phantasierens, ein
anderes, anthropologisch (philosophisch und wissenschaftlich) etwas iiber
dieses Geschehen in Erfahrung zu bringen.

Der erste Band des Hauptwerkes von Kunz hat jene Klarheit in die Termino-
logie und phdnomenale Begrenzung des Phantasie-Problems gebracht, die
man bei der Lektiire des Sammelbandes vermisst. Es scheint, dass jeder Autor
sich auf einen anderen Begriff von Phantasie oder Einbildungskraft beruft -
je nach philosophischem oder wissenschaftlichem Standort. So muss auch
Schopf in der Einleitung die Verlegenheit bekundende Frage stellen, ob denn
die Phantasie eine bestimmte «Fahigkeit», eine « Tatigkeit» oder ein « Vermo-
gen» sei (10)? Und wie lasst sich anthropologisch das Verhéltnis von Phanta-
sie und Denken nun wirklich von den Phidnomenen her begreifen, wenn einer-
seits die «Ehe zwischen Phantasie und Denken» angefiihrt (32) und anderer-
seits vermutet wird, «dass <Phantasie> und <ogisches Denken> gemeinsame
Wurzeln haben, wechselweise aufeinander angewiesen sind» (81)? Ist es denn
phdnomenal gerechtfertigt, wenn Kessler «Phantasieren» und «Vorstellen»
promiscue gebraucht (149, 152) oder Henckmann gar von «Phantasie, Ver-
stand und anderen Vermogen des menschlichen Geistes» spricht (37)? Und

3 W.Keller, Psychologie und Philosophie des Wollens, Miinchen/Basel 1954.

208



will Schépf den Tieren Phantasietitigkeit zusprechen, wenn er schreibt:
«Zweifellos haben hohere Tiere ein reges Vorstellungsleben, wie wir an triu-
menden Hunden beobachten kénnen» (137)?

Will man Verbindliches tiber die Phantasie als anthropologischen Sachver-
halt aussagen, so kommt man um eine minutidse Bestimmung dessen, was mit
dem Terminus «die Phantasie» gemeint ist, nicht herum. Die Problemstudien
von Kunz haben hierfiir das notwendige Instrumentarium bereitgestellt. Um
hier nur auf einige Diskussionspunkte hinzuweisen: Verschiedene Autoren
des Bandes referieren in unterschiedlicher Breite und Intention den Stellen-
wert, den die Phantasie-Problematik in Gehlens anthropo-biologischem An-
satz einnimmt. Sie iibergehen dabei durchwegs den Sachverhalt, dass Gehlen
seine These von der Phantasie als einem «vitalen Geschehen»*in ausdriickli-
cher Auseinandersetzung mit Rothacker und Kunz formuliert. Er erweitere,
schreibt Gehlen, deren «Hypothesen nur in Hinsicht der phylogenetischen Di-
mension und in der anderen, dass dieser Prozessim Menschen beginnt, zu sich
selbst in ein Verhaltnis zu treten»°.

Die These von der vitalen, resp. triebhaften Verwurzelung der Phantasie
wird bei Kunz in eingehenden Analysen und in sténdiger Auseinandersetzung
mit anderen Vertretern, die die Phantasie mit der humanen Vitalitit in Verbin-
dung brachten (etwa Klages, Scheler, Freud, Rothacker, v. Uexkiill, Palagyi,
Plessner u.a.) diskutiert. In Modifikation des Klagesschen Ansatzes betrach-
tet Kunz die dietriebhaften Objektbeziige urspriinglich bestimmenden «trieb-
immanenten Bilder»® als die Keimzellen der menschlichen Imagination. Die
phantasierten Bilder oder Phantasmen wiren so die durch die geistbedingte
Lockerung der humanen Umweltrelationen (eine These, die hier nicht niher
erdrtert werden kann) freigewordenen Abkémmlinge eines vital-triebhaft
fundierten teleoklinen Geschehens. Wenn man solcherart die Phantasie vital
verankert (und sie dementsprechend auch nicht als Reservat des Menschen be-
trachtet), so muss man im Anschluss an Klages zwischen der vitalen bilder-
schaffenden Kraft der Phantasie im Reiche des Lebendigen iiberhaupt und
dem spezifischen (intentionalen) Denkenkénnen des Menschen unterschei-
den. Letzteres kann die Phantasmen nicht selbst hervorbringen, sondern sie
nur gleichsam «iibernehmeny, in gewissen Grenzen «steuernd» in den beweg-
ten Strom phantasierter Bilder «eingreifen». Dass das Phantasieren nicht der
Beliebigkeit des gerichteten intentionalen Denkens iiberantwortet ist, hat im
librigen auch Freuds These von der surrogativen Funktion der Phantasie an-
gesichts der triebhaften Anspriiche einerseits und der Méglichkeit ihrer realen

% A.Gehlen, Der Mensch, 11. Aufl., Wiesbaden 1976, S.316.
5 Ebd., S.323. Die letztere Bestimmung findet sich freilich auch bei Kunz. _
5 f, H.Kunz, Die anthropologische Bedeutung der Phantasie, a.a.O., Bd.I, S.120ff.

209



Befriedigung andererseits betont (vgl. hierzu die Referate von Bittner, Schopf
und Lorenzer). Es wire also von hier aus das «reine» bildhafte, sich im Wach-
zustand am pragnantesten im weltabgewandten Tagtraum realisierende
Phantasieren von der Ubernahme bildhafter Phantasmen durch das Denken
und ihre Umformung zu Vorstellungen zu unterscheiden. Von dieser Auffas-
sung her, die die Phantasie vital verwurzelt, fiele dann auch ein Licht auf den
von Bittner monierten Cartesianismus in der Medizin resp. in der Psychoso-
matik. Bittners Riickgriff auf die romantische Medizin zur Kritik des «Kor-
permaschine-Denkens» (105) ist nicht originell, sondern schon bei Kunz aus-
fuhrlich diskutiert worden und gipfelt bei letzterem in die Auffassung, «dass
die Phantasie die «verinnerlichte> organische «Bildungskraft> darstellt»’.
Man kann hier, wie es Ottmann mit Blick auf die Gehlensche anthropo-biolo-
gische Interpretation der Phantasie tut, von einer «vitalistischen Metaphy-
sik» (171) sprechen, doch dndert dies nichts an der Tatsache, dass die Interpre-
tation der Phantasie vom vitalen, nicht-intentionalen Geschehen des Mensch-
seins aus erst die fundamentale Bedeutung der Phantasie in allen objektivier-
baren Gebarens- und Erlebnisweisen des Menschen verstiandlich erscheinen
lasst, im speziellen dann auch die mogliche Fruchtbarkeit des Phantasierens
als Quelle fiir das psychoanalytische Erkennen. Denn im Phantasieren ma-
chen sich immer auch urspriingliche Triebimpulse bemerkbar, deren Dyna-
mik die Arbeit des Psychoanalytikers aufdecken will. Kunz hat diesen Sach-
verhalt sehr klar hervorgehoben®. Es ist deshalb eine wissenschaftliche Pein-
lichkeit, wenn Kunz ein «Bausch-und-Bogen-Verweis der Phantasien in den
Bereich des Irrealen, ja Wahnhaft-Halluzinatorischen» unterstellt wird, der
«dem psychoanalytischen Phantasieverstdndnis ein arges Handicap mitgege-
ben» habe (96).

Das Grundproblem, das die Phantasiein anthropologischer Hinsicht kenn-
zeichnet, ist ihre Ambivalenz. So schreibt Kessler zu Recht: «Die Phantasie
bezeichnet von Anfang an ein Moment Ausserster Gefahrdung ebenso wie den
Kern unserer Hoffnung. So vieldeutig wie der Begriff der Phantasie erscheint
auch die Ambivalenz, die mit ihm gesetzt scheint» (147). Unter anderem ist in
der Ambivalenz der Phantasie die Notwendigkeit begriindet, zwischen der
nicht von uns hervorgebrachten - Kunz sagt «eigenstdndigen» — Realitét (der
Gesamtheit der Natur als des in Wirklichkeit begegnenden Seienden) und den
von unserem Phantasieren und Denken hervorgebrachten Gebilden zu unter-
scheiden. Wenn Verbindliches iiber die Realitédt ausgesagt werden soll, so ge-
niigt jedenfalls der Rekurs auf das blosse Erleben nicht - Lorenzer betont

” Ebd., Bd.I, S.133.
8 Vgl.den Anhang zum 2.Kap. des ersten Bandes iiber «Das Phantasieren als Quelle der psycho-
logischen Erkenntnis».

210



denn auch, dass die «Psychoanalyse keine Ereignisanalyse, sondern eine Er-
lebnisanalyse» sei, was zumindest Freuds Revision der Theorie vom sexuellen
Trauma nahelegt (215). Das Problem spitzt sich so zu in der Unterscheidung
von innerer, «psychischer» und dusserer, «materieller» Realitdt. Die eine
Seite des Problems fiihrt in die Dimension der transzendentalen Erérterung
der Einbildungskraft als notwendigem Ingrediens des Erkennenkénnens von
realem Seiendem der Aussenwelt, und die andere Seite rithrt an die Schwierig-
keiten einer zureichenden Bestimmung der Seinsart der psychischen Realitét
unserer Innerlichkeit. Letztere manifestiert sich unter anderem in den Bildern
unserer Phantasietétigkeit.

Wie immer das Problem der Phantasie angegangen wird, es miindet in diese
Ambivalenz. Und nur weil sich die Unterscheidung wahrgenommener und
bloss innerlich produzierter Bilder so ungeheuer schwer durchfiihren l4sst,
deshalb werden Phantasmen immer wieder und allzuleicht als Realitét ausge-
geben, was wiederum die Kunzsche Grundhaltung mitmotivierte, in allen
gnoselogischen Erorterungen auch auf das von der Erkenntnisanlage des Sub-
jektsunabhéngige eigenstédndige Seiendsein von Seiendem zu rekurrieren. Die
Ambivalenz des Phantasieproblems, so liesse sich auch sagen, liegt in der
teleoklinen Lebensdienlichkeit der triecbimmanenten Bilder einerseits und in
der spezifisch menschlichen Losgelostheit der Phantasmen aus ihrer vitalen
Gebundenheit andererseits. Die Phantasmen konstituieren im Menschsein
gewissermassen eine eigene «Wirklichkeits»region, ein inneres Reich von Bil-
dern, wodurch der humanen Phantasie eine, wie Kunz sagt, «kosmogoni-
sche» Rolle zufillt.

In diesem Sinne ist darauf hinzuweisen, dass Kunz, entgegen Bittners Kri-
tik, sehr ausfiihrlich auch die transzendentale Rolle der Einbildungskraft fiir
das Erkennen ebenso wie die an Kant ankniipfenden Uberlegungen von Mass
und schliesslich diejenigen von Scheler diskutiert. Wenn schon Prechtl, der
die Schelersche Auffassung vom Primat der Phantasie vor der Wahrnehmung
referiert (73-77), vom «merkwiirdig schillernden Charakter» (77) von Sche-
lers Phantasie-Interpretation spricht, so ist hier an die viel dltere Kritik von
Kunz an Scheler zu erinnern. Zwar schliesst Kunz einerseits nicht aus, dass es
ohne Phantasie keine Wahrnehmung gibe®, aber er kritisiert andererseits jene
Schelersche These vom Primat des Phantasierens, dergemass sich erst allm&h-
lich die Wahrnehmung - aufgrund von Widerstandserfahrungen - von den
Phantasmen scheiden soll. Es scheint vielmehr die Annahme einer Gleich-
urspriinglichkeit von Phantasie und Wahrnehmung den Sachverhalt am ad-

9 Vgl. etwa die Auffassung Kantsin KrV A, wo die Einbildungskraft als apprehendierende T4-
tigkeit ein notwendiges Ingrediens der Erkenntnis bildet.

211



aquatesten zu treffen und zwar zufolge der mit dem «Einbruch des Geistes»
(Klages'%) erfolgten humanen Distanzierung zur Umwelt wie zur eigenen
Innerlichkeit. Diese Distanzierung beinhaltet, was Kunz als « Abstdndigkeit»
des Menschen zur Welt, Scheler als «Weltoffenheit», Gehlen als «Hiatus»,
Plessner als «exzentrische Position» bezeichnen. Dadurch erhebt sich auch
allererst das Problem der weltlichen Transzendenz als Widerschein der mogli-
chen «Selbstverfangenheit» (Plessner) des Menschen im Reiche seiner inneren
Bilderwelt.

Diese Abstandigkeit des Menschen zu seiner Um- und Mitwelt ist der Quell-
punkt fir die Gefahrdung des Realitdtsbezuges des Menschen durch die
potentielle Uberwucherung des Vernehmens von eigenstindig Seiendem mit
phantastischen Gestaltungen der humanen Phantasie und des Denkens, d.h.
mit Bildern und Vorstellungen, deren Seinsgeltung ausschliesslich auf die
innere, psychische Realitdt beschriankt ist. Geschichtlich gesehen treibt offen-
bar heute dieses, die eigenstandige Welt zugunsten der menschlichen Denk-
erzeugnisse (das Wort im weiten, auch das Phantasieren miteinschliessenden
Sinne genommen) derealisierende, Geschehen einem neuen Héhepunkt ent-
gegen. So schreibt Kamper: das «Problematische an der Phantasie ergibt sich
heute aus dem tendenziellen Zusammenfall des Imagindren und des Realenin
der menschlichen Erfahrung (Baudrillard), so dass das quasi selbstverstidnd-
liche Realitétsprinzip der Moderne fortschreitend ausser Kraft gesetzt wird»
(13). So gilt es gerade angesichts einer moglichen «Wiederverzauberung der
Welt» (als surrogativer Reaktion auf die heute weitgehend entsinnlichte — das
Wort in Anlehnung an E.Straus genommen - Umwelt) auf der Unterschei-
dung rezeptiv erfahrbarer Wirklichkeit von den imaginierten Gehalten unse-
rer Innerlichkeit resp. von beliebigen Sinndeutungen zu bestehen, wenn
anders wir nicht einer - jetzt tatsdchlich wahnhaften - Omnipotenzfiktion un-
seres Denkens und Phantasierens anheimfallen wollen, die schliesslich konse-
quenterweise die gesamte Welt als humanes «Konstrukt» (184) auffassen
muss (vgl. das Kokoschka-Motto, 13). Solchen und dhnlichen vermeintlich
tiefsinnigen Deutungen der Phantasie sei die Niichternheit der Kunzschen
Analysen gegeniibergestellt. Das anthropologische Problem der Phantasie
miisste so auch die Augen 6ffnen vor der Tatsache unserer sinnlich weitgehend
verarmten urban-kulturellen und landschaftlich-natiirlichen Umwelt, die zu-
sehends mehr durch phantastische Gebilde unserer Phantasie ersetzt werden
muss.

Das Werk von Kunz ist bis heute das einzige geblieben, das die Phantasie
aus dem anthropologischen Gesamtkontext der existenzialen menschlichen

10 Kunz gibt der Auffassung von Klages durch seine eigene - hier nicht zu erérternde - These vom
Todesursprung des Geistes einen anthropologisch greifbaren Sinn.

212



Seinsverfassung versteht, innerhalb derer ihr eine sie als human auszeich-
nende «kosmogonische» Rolle zufillt. So ist es mehr als ein marginales litera-
risches Versdumnis, ein Buch mit dem Titel einer anthropologischen Interpre-
tation der Phantasie anzukiindigen, dessen Beitrége einerseits im bloss Facet-
tenhaften bleiben und andererseits die fiir das Thema entscheidende wei-
terfilhrende Denkleistung des 20.Jahrhunderts unberiicksichtigt lassen.
Schliesslich wiire es gewiss auch eine Form des Dankes an den Mitforscher,
wenn seine Bemiihungen in das eigene Denken aufgenommen wiirden - insbe-
sondere Hans Kunz gegeniiber, der wie kein zweiter Denker die eigene Lei-
stung immer wieder vor den Werken und Auffassungen anderer Autoren zu-
riicktreten liess.

213



	Phantasie als anthropologisches Problem

