
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Buchbesprechung: Phantasie als anthropologisches Problem

Autor: Herzog, Max / Kühn, Rolf

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlungen / Etudes critiques

MAX HERZOG

Phantasie als anthropologisches Problem1

Die in dem von A. Schöpf herausgegebenen Sammelband vereinigten
Beiträge zum anthropologischen Problem der Phantasie referieren verschiedenste

Denkansätze:
Nach der transzendentalen Erkenntnisfunktion der Phantasie als

Einbildungskraft im Sinne Kants fragt Pieper, indem sie zugleich den Kantischen
Ansatz durch den existenzphilosophischen von Kierkegaard ergänzt und so
der Phantasie eine umfassende theoretische und praktische Bedeutung als

«Bedingung der Möglichkeit des menschlichen Seinsvollzugs im ganzen» (60)
vindiziert. Das Problem liegt dabei in der Ambivalenz der Phantasie für die
personale Selbstwerdung. Diese «gelingt nur nach Massgabe des Findens der
richtigen Mitte zwischen einem Zuviel und einem Zuwenig an Phantasie.
Beide Extreme verfehlen das Selbst - das eine, weil es über das Selbst hinaus-
schiesst, das andere, weil es hinter ihm zurückbleibt» (61).

Ebenfalls um ein neues erkenntnistheoretisches Fragen nach der Phantasie
geht es Prechtl, der ihre Bedeutung in einer an Cassirers «Philosophie der
symbolischen Formen» herangetragenen Problemstellung thematisiert.
Prechtl löst letztere in die Teilprobleme dreier möglicher Formen der
Wirklichkeitserfassung auf : Welche Bedeutung hat die Phantasie für die mythischreligiöse,

die symbolhaft-sprachliche und die begrifflich-theoretische
Wirklichkeitserfassung und die jeweilige Erlebnisstruktur des Menschen? Diese
Themenstellung führt in die anthropologische Dimension, deren Problemhorizont

Prechtl mit den Darstellungen von Phantasie bei Scheler und Gehlen
umreisst.

Geschichtlichen Charakter haben die Reflexionen von Kamper und von
Henckmann über das Verhältnis von Phantasie, Phantastik und Kunst. Die
Krise der Gegenwart liegt für Kamper darin, dass die Realität selbst imaginär
wird, die Wissenschaft in Magie umschlägt. «Anscheinend sind Wunsch und

1 A.Schöpf (Hg.): Phantasie als anthropologisches Problem. Verlag Königshausen +
Neumann, Würzburg 1981.

Korrespondenzadresse: Dr. Max Herzog, Zinistrasse 11, CH-8004 Zürich

205



Wirklichkeit, Traum und Leben, Einbildung und Dingwelt dabei, eine andere

anthropologische Ordnung einzugehen, was beim Festhalten an den Normen
der bürgerlichen Anthropologie wie die schlimme Wiederkehr der <Anar-
chie>, der Barbarei, der <Wildnis> anmutet» (13). Während Kamper in der
gegenwärtigen Situation die positive Chance einer Neuentfaltung der lebendigen

Kreativität der Phantasie jenseits von Phantastik und «Wiederverzauberung»

der Welt, und zwar in der Poiesis als der produktiven Synthese von
magischer und wissenschaftlicher Welt durch die Einbildungskraft («poetische»
Anthropologie) sieht, können für Henckmann die künstlerische Poiesis und
das ästhetische Erleben mit dem Begriff der Phantasie gar nicht mehr
zureichend erfasst werden, denn dieser «verschleiert, dass die Kunstwerke sich auf
unterschiedlichen ontologischen Ebenen konstituieren» (43).

Der Beitrag von Zeil-Fahlbusch will aufweisen, dass die Phantasie auch in
der genetischen Epistemologie Piagets als «kreatives» Denken im Hinblick
auf die durch Adaption und Organisation näher bestimmte Entwicklung des

operationeilen Denkens bedeutungsvoll ist - wobei der Prozess der kognitiven
Weltbemächtigung bei Piaget an die mit der Mitwelt in Wechselwirkung
stehende Entwicklung des moralischen Urteils gekoppelt ist.

Aspekte der im wesentlichen bekannten psychoanalytischen Deutung der
Phantasie erörtern Bittner, Schöpf, Lorenzer und Kessler. Dabei legt der
Beitrag von Lorenzer das Gewicht auf die Sozialisationsleistung der Phantasie.
Er begründet diese Akzentsetzung einerseits durch den Rückgang auf «unbe-
wusste Phantasien» als den bedeutungsvollen Situationsspuren in Körpervorgängen

und andererseits durch die Betonung der Prägung dieser «basalen
Erfahrungsformeln» durch das Kollektiv, «das über eines seiner Teile - die Mutter

- die Erlebnisbasis, die körperlichen Aktions- und Reaktionsformeln
vorgibt» (219). Hierbei gilt es eine spezifische Schwierigkeit zu überwinden: Dieses

«Verständnis von der ursprünglichen Einheit von Trieb und Phantasie in
Körperprozessen, verlangt freilich die Klärung des folgenden Rätsels: wie
gewinnen die anfänglich <nur-organismischen> Körpererfahrungen allmählich
Erlebnisqualität und schliesslich Bewusstsein» (221)?

Die praktische Bedeutung der Phantasie schliesslich stellen Waschkuhn
und Ottmann insbesondere als Handlungstheorie innerhalb der Institutionenlehre

Gehlens dar und Altmann erweitert das Problem auf die philosophische

Dimension von Nietzsches Grundbestimmung des Menschen als des

Schaffenden, denn die «dem Menschen ureigene Phantasie zeichnet ihn als

offenes, werdendes Wesen gegenüber der festgefügten und beständigen Natur
aus. Zugleich erweist sie seine Ausgesetztheit und Gefährdetheit, kann sie ihn
doch ebenso in den Wahn führen» (123) - womit in gewisser Weise durch
Nietzsches Ansatz der Bogen wiederum zurück zu der zuerst erwähnten
Arbeit von Pieper über Kant und Kierkegaard geschlagen ist.

206



Im Hinblick auf diese hier nur fragmentarisch angedeutete Vielfalt der
Ansätze zur Klärung des Phantasie-Problems zeigt sich eine Hauptschwierigkeit
des Themas darin, nach der Phantasie so zu fragen, dass ihre Rolle in der
leiblich-seelisch-geistigen Gesamtverfassung des Menschen sichtbar wird, womit
allererst der spezifisch anthropologische Anspruch in der Behandlung des

Phantasie-Problems erfüllt würde. In diesem Sinne schreibt denn etwa auch
Prechtl, eine positive Antwort auf «die Frage nach den (erkenntniskritischen)

Möglichkeiten der Phantasie» könne «nicht ohne Folgen bleiben für
eine philosophische Anthropologie» (63), und ganz allgemein lässt sich mit
Prechtl fragen: «Welchen Sinn und welche Bedeutung hat Phantasie für die
Wirklichkeitskonstitution und die Erlebnisstruktur des Menschen» (72)?

Die anthropologische Dimension des Problems der Phantasie in ähnlicher
Weise antönend, schreibt Pieper, «dass der Imagination unter den zentralen
menschlichen Vermögen eine ausgezeichnete Stellung zukommt, insofern
ohne ihre vermittelnde Tätigkeit nicht nur jedwede künstlerische Produktivität,

sondern auch menschliches Denken, Wollen und Fühlen unmöglich
wäre» (45).

Allerdings, so bemerkt hinwiederum Zeil-Fahlbusch, sei «erstens die
Problematik menschlicher Phantasie ausserordentlich heterogen und facettenreich»,

und es sei «zweitens auf diesem Feld noch nicht allzu viel herausgebracht»

(81). Auch Henckmann moniert, dass das Thema «im 20. Jh. auffallend

wenig Resonanz gefunden» habe (43). Angesichts dieser und ähnlicher
Aussagen bleibt es nun freilich schwer verständlich, warum das umfassende
und die Zugänge zum Problem der Einbildungskraft grundlegend eröffnende
Buch über die Phantasie von den im vorliegenden Sammelband vereinigten
Autoren praktisch völlig übergangen wurde. Es ist die aus dem Jahre 1946
stammende zweibändige Abhandlung des kürzlich verstorbenen Basler
Anthropologen Hans Kunz über «Die anthropologische Bedeutung der Phantasie»2.

Auf dieses Werk wird nur zweimal und nur am Rande hingewiesen (96,
179). Es handelt sich hierbei nicht um das Übergehen eines beliebigen Beitrages

zur Phantasie-Problematik, sondern um das Vergessen der bis heute
eingehendsten Analyse der Literatur zur Phantasie und einer systematischen
Phänomenologie der Einbildungskraft.

Die im vorliegenden Sammelband vereinigten Beiträge gehen allesamt nicht
über das Spektrum hinaus, das schon Kunz im ersten Band seines Werkes
erörtert hat. Darüberhinaus findet sich dann im zweiten Band auch jene
weiterführende Interpretation der Phantasie im Hinblick auf ihre anthropologische

Relevanz, die in den vorliegenden Aufsätzen nur ansatz- und frageweise

2 Basel 1946 Studia Philosophica Suppl.3 + 4).

207



erreicht wird. Letztere bleiben grösstenteils an gegenständlich fassbaren -
psychologisch, gnoseologisch, soziologisch, pädagogisch, politologisch,
künstlerisch-ästhetisch - zugänglichen Manifestationsweisen der Phantasie
orientiert.

Demgegenüber hat Kunz das Problem der Phantasie so fundamental ge-
fasst, dass sie als «Existenzial» im (freilich ontisch-ontologisch doppeldeutigen)

Sinne von Heideggers Analytik des Daseins erscheint, wodurch dann
zugleich die Fruchtbarkeit des Themas für eine philosophische Anthropologie
überhaupt aufscheint - wie etwa bei W. Keller das Phänomen des Wollens als

Ausgangspunkt für die Konzeption einer philosophischen Anthropologie
dient3. Das Fragen nach der anthropologischen Bedeutung der Phantasie
muss alle gegenständlichen Betrachtungsweisen des Menschen durchdringen
auf das vorgegenständliche Geschehen hin, das das Menschsein in seiner
spezifischen Seinsart konstituiert.

Diese existenziale Diskussion des Themas erfordert freilich eine
sachlichphilosophische, i.e. eine von den aufweisbaren Sachverhalten ausgehende
und auf die diese ermöglichenden Bedingungen zurückschliessende methodische

Grundhaltung, die sich in diametralem Gegensatz zur Aufforderung
Henckmanns ausbildet, man solle «Phantasie nicht zu wörtlich nehmen,
sondern produktiv, inspirativ, erfinderisch - nicht <über> sie reden, sondern
<durch> sie» (31). Eines ist das Waltenlassen des eigenen Phantasierens, ein
anderes, anthropologisch (philosophisch und wissenschaftlich) etwas über
dieses Geschehen in Erfahrung zu bringen.

Der erste Band des Hauptwerkes von Kunz hat jene Klarheit in die Terminologie

und phänomenale Begrenzung des Phantasie-Problems gebracht, die

man bei der Lektüre des Sammelbandes vermisst. Es scheint, dass j eder Autor
sich auf einen anderen Begriff von Phantasie oder Einbildungskraft beruft -
je nach philosophischem oder wissenschaftlichem Standort. So muss auch
Schöpf in der Einleitung die Verlegenheit bekundende Frage stellen, ob denn
die Phantasie eine bestimmte «Fähigkeit», eine «Tätigkeit» oder ein «Vermögen»

sei (10)? Und wie lässt sich anthropologisch das Verhältnis von Phantasie

und Denken nun wirklich von den Phänomenen her begreifen, wenn einerseits

die «Ehe zwischen Phantasie und Denken» angeführt (32) und andererseits

vermutet wird, «dass <Phantasie> und dogisches Denken» gemeinsame
Wurzeln haben, wechselweise aufeinander angewiesen sind» (81)? Ist es denn

phänomenal gerechtfertigt, wenn Kessler «Phantasieren» und «Vorstellen»
promiscue gebraucht (149, 152) oder Henckmann gar von «Phantasie,
Verstand und anderen Vermögen des menschlichen Geistes» spricht (37)? Und

3 W.Keller, Psychologie und Philosophie des Wollens, München/Basel 1954.

208



will Schöpf den Tieren Phantasietätigkeit zusprechen, wenn er schreibt:
«Zweifellos haben höhere Tiere ein reges VorStellungsleben, wie wir an
träumenden Hunden beobachten können» (137)?

Will man Verbindliches über die Phantasie als anthropologischen Sachverhalt

aussagen, so kommt man um eine minutiöse Bestimmung dessen, was mit
dem Terminus «die Phantasie» gemeint ist, nicht herum. Die Problemstudien
von Kunz haben hierfür das notwendige Instrumentarium bereitgestellt. Um
hier nur auf einige Diskussionspunkte hinzuweisen: Verschiedene Autoren
des Bandes referieren in unterschiedlicher Breite und Intention den Stellenwert,

den die Phantasie-Problematik in Gehlens anthropo-biologischem
Ansatz einnimmt. Sie übergehen dabei durchwegs den Sachverhalt, dass Gehlen
seine These von der Phantasie als einem «vitalen Geschehen»4 in ausdrücklicher

Auseinandersetzung mit Rothacker und Kunz formuliert. Er erweitere,
schreibt Gehlen, deren «Hypothesen nur in Hinsicht der phylogenetischen
Dimension und in der anderen, dass dieser Prozess im Menschen beginnt, zu sich
selbst in ein Verhältnis zu treten»5.

Die These von der vitalen, resp. triebhaften Verwurzelung der Phantasie
wird bei Kunz in eingehenden Analysen und in ständiger Auseinandersetzung
mit anderen Vertretern, die die Phantasie mit der humanen Vitalität in Verbindung

brachten (etwa Klages, Scheler, Freud, Rothacker, v. Uexküll, Palägyi,
Plessner u.a.) diskutiert. In Modifikation des Klagesschen Ansatzes betrachtet

Kunz die die triebhaften Objektbezüge ursprünglich bestimmenden
«triebimmanenten Bilder»6 als die Keimzellen der menschlichen Imagination. Die
phantasierten Bilder oder Phantasmen wären so die durch die geistbedingte
Lockerung der humanen Umweltrelationen (eine These, die hier nicht näher
erörtert werden kann) freigewordenen Abkömmlinge eines vital-triebhaft
fundierten teleoklinen Geschehens. Wenn man solcherart die Phantasie vital
verankert (und sie dementsprechend auch nicht als Reservat des Menschen
betrachtet), so muss man im Anschluss an Klages zwischen der vitalen
bilderschaffenden Kraft der Phantasie im Reiche des Lebendigen überhaupt und
dem spezifischen (intentionalen) Denkenkönnen des Menschen unterscheiden.

Letzteres kann die Phantasmen nicht selbst hervorbringen, sondern sie
nur gleichsam «übernehmen», in gewissen Grenzen «steuernd» in den bewegten

Strom phantasierter Bilder «eingreifen». Dass das Phantasieren nicht der
Beliebigkeit des gerichteten intentionalen Denkens überantwortet ist, hat im
übrigen auch Freuds These von der surrogativen Funktion der Phantasie
angesichts der triebhaften Ansprüche einerseits und der Möglichkeit ihrer realen

4 A.Gehlen, Der Mensch, 11. Aufl., Wiesbaden 1976, S.316.
5 Ebd., S.323. Die letztere Bestimmung findet sich freilich auch bei Kunz.
6 Cf. H.Kunz, Die anthropologische Bedeutung der Phantasie, a.a.O., Bd.I, S.120ff.

209



Befriedigung andererseits betont (vgl. hierzu die Referate von Bittner, Schöpf
und Lorenzer). Es wäre also von hier aus das «reine» bildhafte, sich im
Wachzustand am prägnantesten im weitabgewandten Tagtraum realisierende
Phantasieren von der Übernahme bildhafter Phantasmen durch das Denken
und ihre Umformung zu Vorstellungen zu unterscheiden. Von dieser Auffassung

her, die die Phantasie vital verwurzelt, fiele dann auch ein Licht auf den

von Bittner monierten Cartesianismus in der Medizin resp. in der Psychosomatik.

Bittners Rückgriff auf die romantische Medizin zur Kritik des

«Körpermaschine-Denkens» (105) ist nicht originell, sondern schon bei Kunz
ausführlich diskutiert worden und gipfelt bei letzterem in die Auffassung, «dass
die Phantasie die <verinnerlichte> organische <Bildungskraft> darstellt»7.
Man kann hier, wie es Ottmann mit Blick auf die Gehlensche anthropo-biolo-
gische Interpretation der Phantasie tut, von einer «vitalistischen Metaphysik»

(171) sprechen, doch ändert dies nichts an der Tatsache, dass die Interpretation

der Phantasie vom vitalen, nicht-intentionalen Geschehen des Menschseins

aus erst die fundamentale Bedeutung der Phantasie in allen objektivierbaren

Gebarens- und Erlebnisweisen des Menschen verständlich erscheinen

lässt, im speziellen dann auch die mögliche Fruchtbarkeit des Phantasierens
als Quelle für das psychoanalytische Erkennen. Denn im Phantasieren
machen sich immer auch ursprüngliche Triebimpulse bemerkbar, deren Dynamik

die Arbeit des Psychoanalytikers aufdecken will. Kunz hat diesen
Sachverhalt sehr klar hervorgehoben8. Es ist deshalb eine wissenschaftliche
Peinlichkeit, wenn Kunz ein «Bausch-und-Bogen-Verweis der Phantasien in den
Bereich des Irrealen, ja Wahnhaft-Halluzinatorischen» unterstellt wird, der
«dem psychoanalytischen Phantasieverständnis ein arges Handicap mitgegeben»

habe (96).
Das Grundproblem, das die Phantasie in anthropologischer Hinsicht

kennzeichnet, ist ihre Ambivalenz. So schreibt Kessler zu Recht: «Die Phantasie
bezeichnet von Anfang an ein Moment äusserster Gefährdung ebenso wie den
Kern unserer Hoffnung. So vieldeutig wie der Begriff der Phantasie erscheint
auch die Ambivalenz, die mit ihm gesetzt scheint» (147). Unter anderem ist in
der Ambivalenz der Phantasie die Notwendigkeit begründet, zwischen der
nicht von uns hervorgebrachten - Kunz sagt «eigenständigen» - Realität (der
Gesamtheit der Natur als des in Wirklichkeit begegnenden Seienden) und den

von unserem Phantasieren und Denken hervorgebrachten Gebilden zu
unterscheiden. Wenn Verbindliches über die Realität ausgesagt werden soll, so
genügt jedenfalls der Rekurs auf das blosse Erleben nicht - Lorenzer betont

7 Ebd., Bd.I, S.133.
8 Vgl. den Anhang zum 2. Kap. des ersten Bandes über «Das Phantasieren als Quelle der

psychologischen Erkenntnis».

210



denn auch, dass die «Psychoanalyse keine Ereignisanalyse, sondern eine

Erlebnisanalyse» sei, was zumindest Freuds Revision der Theorie vom sexuellen
Trauma nahelegt (215). Das Problem spitzt sich so zu in der Unterscheidung
von innerer, «psychischer» und äusserer, «materieller» Realität. Die eine
Seite des Problems führt in die Dimension der transzendentalen Erörterung
der Einbildungskraft als notwendigem Ingrediens des Erkennenkönnens von
realem Seiendem der Aussenwelt, und die andere Seite rührt an die Schwierigkeiten

einer zureichenden Bestimmung der Seinsart der psychischen Realität
unserer Innerlichkeit. Letztere manifestiert sich unter anderem in den Bildern
unserer Phantasietätigkeit.

Wie immer das Problem der Phantasie angegangen wird, es mündet in diese

Ambivalenz. Und nur weil sich die Unterscheidung wahrgenommener und
bloss innerlich produzierter Bilder so ungeheuer schwer durchführen lässt,
deshalb werden Phantasmen immer wieder und allzuleicht als Realität
ausgegeben, was wiederum die Kunzsche Grundhaltung mitmotivierte, in allen
gnoselogischen Erörterungen auch auf das von der Erkenntnisanlage des
Subjekts unabhängige eigenständige Seiendsein von Seiendem zu rekurrieren. Die
Ambivalenz des Phantasieproblems, so liesse sich auch sagen, liegt in der
teleoklinen Lebensdienlichkeit der triebimmanenten Bilder einerseits und in
der spezifisch menschlichen Losgelöstheit der Phantasmen aus ihrer vitalen
Gebundenheit andererseits. Die Phantasmen konstituieren im Menschsein
gewissermassen eine eigene «Wirklichkeits»region, ein inneres Reich von
Bildern, wodurch der humanen Phantasie eine, wie Kunz sagt, «kosmogoni-
sche» Rolle zufällt.

In diesem Sinne ist daraufhinzuweisen, dass Kunz, entgegen Bittners Kritik,

sehr ausführlich auch die transzendentale Rolle der Einbildungskraft für
das Erkennen ebenso wie die an Kant anknüpfenden Überlegungen von Mass
und schliesslich diejenigen von Scheler diskutiert. Wenn schon Prechtl, der
die Schelersche Auffassung vom Primat der Phantasie vor der Wahrnehmung
referiert (73-77), vom «merkwürdig schillernden Charakter» (77) von Sche-
lers Phantasie-Interpretation spricht, so ist hier an die viel ältere Kritik von
Kunz an Scheler zu erinnern. Zwar schliesst Kunz einerseits nicht aus, dass es

ohne Phantasie keine Wahrnehmung gäbe9, aber er kritisiert andererseits jene
Schelersche These vom Primat des Phantasierens, dergemäss sich erst allmählich

die Wahrnehmung - aufgrund von Widerstandserfahrungen - von den
Phantasmen scheiden soll. Es scheint vielmehr die Annahme einer Gleich-
ursprünglichkeit von Phantasie und Wahrnehmung den Sachverhalt am ad-

9 Vgl. etwa die Auffassung Kants in KrV A, wo die Einbildungskraft als apprehendierende
Tätigkeit ein notwendiges Ingrediens der Erkenntnis bildet.

211



äquatesten zu treffen und zwar zufolge der mit dem «Einbruch des Geistes»
(Klages10) erfolgten humanen Distanzierung zur Umwelt wie zur eigenen
Innerlichkeit. Diese Distanzierung beinhaltet, was Kunz als «Abständigkeit»
des Menschen zur Welt, Scheler als «Weltoffenheit», Gehlen als «Hiatus»,
Plessner als «exzentrische Position» bezeichnen. Dadurch erhebt sich auch
allererst das Problem der weltlichen Transzendenz als Widerschein der möglichen

«Selbstverfangenheit» (Plessner) des Menschen im Reiche seiner inneren
Bilderwelt.

Diese Abständigkeit des Menschen zu seiner Um- und Mitwelt ist der Quellpunkt

für die Gefährdung des Realitätsbezuges des Menschen durch die

potentielle Überwucherung des Vernehmens von eigenständig Seiendem mit
phantastischen Gestaltungen der humanen Phantasie und des Denkens, d.h.
mit Bildern und Vorstellungen, deren Seinsgeltung ausschliesslich auf die
innere, psychische Realität beschränkt ist. Geschichtlich gesehen treibt offenbar

heute dieses, die eigenständige Welt zugunsten der menschlichen
Denkerzeugnisse (das Wort im weiten, auch das Phantasieren miteinschliessenden
Sinne genommen) derealisierende, Geschehen einem neuen Höhepunkt
entgegen. So schreibt Kamper: das «Problematische an der Phantasie ergibt sich
heute aus dem tendenziellen Zusammenfall des Imaginären und des Realen in
der menschlichen Erfahrung (Baudrillard), so dass das quasi selbstverständliche

Realitätsprinzip der Moderne fortschreitend ausser Kraft gesetzt wird»
(13). So gilt es gerade angesichts einer möglichen «Wiederverzauberung der
Welt» (als surrogativer Reaktion auf die heute weitgehend entsinnlichte - das

Wort in Anlehnung an E.Straus genommen - Umwelt) auf der Unterscheidung

rezeptiv erfahrbarer Wirklichkeit von den imaginierten Gehalten unserer

Innerlichkeit resp. von beliebigen Sinndeutungen zu bestehen, wenn
anders wir nicht einer - jetzt tatsächlich wahnhaften - Omnipotenzfiktion
unseres Denkens und Phantasierens anheimfallen wollen, die schliesslich
konsequenterweise die gesamte Welt als humanes «Konstrukt» (184) auffassen
muss (vgl. das Kokoschka-Motto, 13). Solchen und ähnlichen vermeintlich
tiefsinnigen Deutungen der Phantasie sei die Nüchternheit der Kunzschen
Analysen gegenübergestellt. Das anthropologische Problem der Phantasie
müsste so auch die Augen öffnen vor der Tatsache unserer sinnlich weitgehend
verarmten urban-kulturellen und landschaftlich-natürlichen Umwelt, die
zusehends mehr durch phantastische Gebilde unserer Phantasie ersetzt werden
muss.

Das Werk von Kunz ist bis heute das einzige geblieben, das die Phantasie
aus dem anthropologischen Gesamtkontext der existenzialen menschlichen

10 Kunz gibt der Auffassung von Klages durch seine eigene -hier nicht zu erörternde - These vom
Todesursprung des Geistes einen anthropologisch greifbaren Sinn.

212



Seinsverfassung versteht, innerhalb derer ihr eine sie als human auszeichnende

«kosmogonische» Rolle zufällt. So ist es mehr als ein marginales
literarisches Versäumnis, ein Buch mit dem Titel einer anthropologischen Interpretation

der Phantasie anzukündigen, dessen Beiträge einerseits im bloss
Facettenhaften bleiben und andererseits die für das Thema entscheidende
weiterführende Denkleistung des 20. Jahrhunderts unberücksichtigt lassen.
Schliesslich würe es gewiss auch eine Form des Dankes an den Mitforscher,
wenn seine Bemühungen in das eigene Denken aufgenommen würden -
insbesondere Hans Kunz gegenüber, der wie kein zweiter Denker die eigene
Leistung immer wieder vor den Werken und Auffassungen anderer Autoren
zurücktreten liess.

213


	Phantasie als anthropologisches Problem

