
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Artikel: Schwierigkeiten bei der Rechtfertigung des Strafrechts

Autor: Pothast, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Problem des Strafrechts: Verantwortlichkeit und
sozialer Wandel / Le problème du droit pénal:

responsabilité et évolution sociale

Studia Philosophica 44/1985

ULRICH POTHAST

Schwierigkeiten bei der Rechtfertigung des Strafrechts

1. Das Strafrecht ist ein Teildes Rechts, der in hohem Mass, wahrscheinlich
in höherem Mass als andere Rechtsgebiete, seinerseits der Rechtfertigung
bedarf.

Strafen ist eine bestimmte Weise des Handelns gegenüber Personen, die
sich gegen Normen oder Erwartungen vergangen haben. Das staatliche Strafen

ist die institutionalisierte, im Namen der Gemeinschaft ausgeübte
Einschränkung von Grundrechten Einzelner. Die Rechtseinschränkung reicht
von leichten Formen (Geldstrafe) bis zu Behandlungsweisen, durch die ganze
Lebensläufe permanent in eine Richtung gezwungen werden, welche die
bestrafte Person nicht will und welche die Entfaltung dieser Person, das
Verfolgen ihrer Wünsche nach Glück, sozialer Anerkennung, beruflicher
Befriedigung, persönlicher Entwicklung auf einen schmerzlich engen Bereich, nämlich

das Leben in einer geschlossenen Anstalt, limitieren können. Es ist
anerkannt, dass speziell die Freiheitsstrafe, wie sie von Staats wegen ausgeübt
wird, die ihr unterworfenen Individuen häufig mit schweren Schäden zurück-
lässt. Man kann diese Schäden «Schäden an der Person»nennen. Dazu gehört
potentiell das Abschneiden menschlicher Verbindungen, in denen der
Bestrafte ein Mindestmass an sozialer Zuwendung erfährt, die Zerstörung von
fremder Achtung und Selbstachtung, schliesslich in vielen Fällen die Zerstörung

der Fähigkeit, ausserhalb der Anstalt oder des kriminellen Milieus wieder

«auf die Beine zu kommen». Staatliches Strafen sondert aus der Gemeinschaft

eine bestimmte Menge von Individuen aus und tut mit ihnen etwas, das

ein Einzelner diesen Personen gerade nicht zufügen dürfte. Der Staat greift im
Namen der Gemeinschaft einschränkend und oft schädigend in die Lebensläufe

Einzelner ein, in Formen, die ihrerseits ausserhalb des institutionellen
Rahmens nicht erlaubt wären. Diese Handlungen des Staates bedürfen
offensichtlich in hohem Mass der Rechtfertigung.

Korrespondenzadresse: Prof.Dr. Ulrich Pothast, Listerstrasse 24, D-3000 Hannover 1

171



2. Das moralische Problem des Strafrechts im allgemeinen kann man auf
die Formel bringen: Wodurch lässtessich moralisch vertreten, dass bestimmte
Individuen von Staats wegen eingeschränkt und zum Teil bis in tiefe Bereiche
ihrer Persönlichkeit hinein geschädigt werden, während anderen Individuen
(der Mehrzahl) das nicht geschieht?

Das Problem kann auch die Gestalt eines Verteilungsproblems für
bestimmte soziale Güter annehmen. Als solche Güter kommen zum Beispiel in
Frage: soziale Schätzung, menschliche Zuwendung, Ehre, freie Disposition
über den eigenen Lebenslauf, Entfaltung der Person nach eigenen Vorstellungen.

Von diesen Gütern erhalten einige Personen ein sehr hohes Mass (sie
leben in Wohlstand, Achtung und Selbstachtung), anderen Personen wird mit
Beteiligung des Staates ein sehr niedriges Mass dieser Güter verordnet (sie
leben als Missachtete am unteren Rand der sozialen Leiter, verbringen einen
erheblichen Teil ihrer Lebenszeit in der Anstalt, kommen nie zu hinreichend
viel Erfolg und Kontinuität, um eine stabile Stellung innerhalb des Gemeinwesens

zu erwerben). Das Rechtfertigungsproblem stellt sich dann als die

Frage nach dem Recht einer von Staats wegen hergestellten Ungleichheit unter
den Menschen.

Auch wenn man, wie etwa John Rawls in A Theory of Justice, in Sachen
Strafrecht den Verteilungsgesichtspunkt nicht anerkennt und Strafen im
günstigen Fall allein als eine Angelegenheit der Durchsetzung einer als gerecht
erkannten Ordnung betrachtet, bleibt doch die Schwierigkeit, dass diejenigen,

gegen die die Ordnung durchgesetzt wird, einen moralischen Anspruch
darauf haben, dass ihre Grundrechte nur in einem rechtfertigbaren Rahmen
eingeschränkt werden und dass die Schäden an Lebenslauf und Person, die sie

beim Bestraftwerden erleiden, als schwere staatlich hergestellte Ungleichheiten

nur so weit für moralisch richtig gefunden und in der Praxis zugefügt werden,

wie eine Rechtfertigung dafür sich liefern lässt. Die blosse Feststellung,
dass eine als gerecht erkannte Ordnung (ganz gleich, wie man zu dieser
Erkenntnis gekommen sein mag) sich auch gegen Personen, die sie stören,
durchsetzen darf, sagt noch nichts über die Weise der Durchsetzung; sie sagt
noch nicht einmal etwas darüber, ob Strafen notwendig zu den Mitteln solcher
Durchsetzung zu zählen habe. Es besteht kein logischer Zusammenhang
zwischen dem Gedanken einer als gerecht erkannten Ordnung des Zusammenlebens

vieler Menschen in einem Gemeinwesen und der Idee der Strafe als Mittel
ihres Schutzes oder ihrer Durchsetzung. Das ältere Gedankengut zur Frage
der Strafe räumt in der Regel auch ein, dass Strafen, weil es sich um ein gegen
eine Person gerichtetes Übel handelt, nur da ohne Vorbehalt moralisch am
Platz sein kann, wo diese Person die Strafe als solche wie auch ihre Höhe
persönlich verdient hat. Das heisst, die Strafe als Mittel der sozialen Selbsterhaltung

von Gemeinwesen ergibt sich nicht mit zeitunabhängiger Notwendigkeit

172



aus dem Bedürfnis solcher Selbsterhaltung, sondern das Recht ihrer Anwendung

stützt sich, wenn überhaupt auf irgend etwas, dann auf spezielle
Voraussetzungen, von denen mir das persönliche Verdienen die stärkste und wichtigste

zu sein scheint.
3. Es gibt eine Reihe klassischer Rechtfertigungsversuche für die Institution

der staatlichen Strafe. Jenach der Strategie, die der Rechtfertigende
einschlägt, verändert sich der Sinn, welcher der Strafe gegeben wird. Die Mehrzahl

der Rechtfertigungsversuche erkennt an, dass die Rechtfertigung unter
anderem von einer kritischen Prämisse abhängt; eine Formulierungfür diese

Prämisse lautet: «Der zu Bestrafende hätte in der Situation, in der er rechtlich
falsch handelte, auch anders handeln können. Er hatte die Wahl zwischen
dem rechtlich Erlaubten und dem rechtlich Verbotenen.»

Ich verzichte auf eine Übersicht über die diversen Straftheorien; sie sind
bekannt genug. Es scheint mir hier nur wichtig, dass auch die Theorien, die in
der Strafe ein reines Mittel der sozialen Steuerung sehen, zumindest bei ihren
Aussagen zur individuellen Verteilung und zur Bemessung dieses Mittels darauf

zurückkommen müssen, dass es immer bestimmte Individuen sind, gegen
die die Strafe verhängt wird, dass diese Individuen eine sogenannte Straftat
begangen haben müssen, wenn es rechtens sein soll, sie zu bestrafen, und dass

sie diese Tat in bestimmter Weise begangen haben müssen, nämlich, wie es

etwa im deutschen Recht heisst, schuldhaft. Spätestens da, wo es um das
Zuschreiben von Schuld geht (die die Basis für die Strafwürdigkeit bestimmter
Einzelner und die Hauptgrundlage für die Bemessung der Strafe abgibt), nehmen

alle Straftheorien, die ich mir zur Kenntnis bringen konnte, neben der

Fähigkeit des «Täters», das Unrechte seiner Handlung zu erkennen, auch
einen Sinn (manchmal mehrere) der genannten Prämisse in Anspruch, deren

Kurzfassung man angeben kann als «Der zu Bestrafende hätte anders handeln
können». Der Rückgriff zeigt sich in seiner Minimalform daran, dass dann,
wenn diese Prämisse in wenigstens einem bestimmten Sinn verneint werden
kann, auch keine Schuld zugesprochen und folglich keine Strafwürdigkeit
unterstellt wird. Die Verneinung der Prämisse in diesem Sinn gilt schon sehr
alten Dokumenten des philosophischen Nachdenkens über Strafe als

Entschuldigungsgrund: Wenn gezeigt werden kann, dass die in Frage stehende
Person aus Gründen manifesten Zwanges keine Möglichkeit hatte, anders zu
handeln, als sie handelte, gilt sie als schuldlos und soll straffrei ausgehen.

Die Unterstellung, dass der zu Bestrafende in der Situation seines Handelns
auch anders hätte handeln können, ist der Ort, wo für viele Philosophen und
einige Strafrechtslehrer die Frage der sogenannten Willensfreiheit relevant
wird. Mindestens aber wird relevant die Frage, in welchem Sinn jenes Anders-
Handeln-Können zu verstehen ist, auf das sich die Zuschreibung von Schuld
und also Strafwürdigkeit stützen muss.

173



Es ist bekannt, dass nicht nur die Debatte über die Art menschlicher Freiheit

oder Unfreiheit in solchen Situationen ans Unübersehbare grenzt,
sondern inzwischen auch schon die Debatte über den präzisen Sinn oder die
verschiedenen präzisen Sinne des einfachen Satzes «Er (sie) hätte anders handeln
können». Spätestens hier scheint mir deutlich, dass das primär thetische
Verfahren, dessen ich mich in diesem Papier bediene, für gegebenes Thema und
gegebene Zeit kaum zu vermeiden ist.

4. Diejenigen Versionen der zitierten Prämisse, die sie als Zuschreibung
einerFähigkeit zum kontrakausalen oder ausserkausalen Handeln verstehen,

zum willentlichen und spontan geschehenden Sich-Erheben über die
Bedingungen der eigenen Geschichte sowie die Gesetzmässigkeiten von Physiologie,

Psychologie, Soziologie und was noch in Frage kommt, halte ich für
unbewiesen undpraktisch unbeweisbar. Die in unserem Jahrhundert extrem
populäre schwache Auslegung der Prämisse im Sinn von «Derzu Bestrafende
hätte andersgehandelt, wenn andere Bedingungen (einschliesslich einer anderen

Persönlichkeitsstruktur) vorgelegen hätten» halte ich zwar als Behauptung

für vertretbar, aber auch für untauglich, eine Rechtfertigung des Straf-
rechts als Institution der staatlich verordneten Einschränkung und Schädigung

bestimmter Einzelner zu tragen.
Wo in den Rechtfertigungsversuchen für das Strafrecht beim Konzept der

Schuld die klassische Willensfreiheit als gegeben vorausgesetzt wird,
erscheint jenes Schuldkonzept auf dieser Grundlage in gewissem Umfang
plausibel und eine gegen das Individuum gerichtete Strafe, die der Schwere
seiner Tat ungefähr entspricht, erscheint als verteidigbar, wenn nicht sogar als

geboten. Die Auffassung fand ihre klassische Version in Kants Forderung,
dass «jedermann das widerfahre, was seine Taten wert sind» (MdS, Ak. Ausg.
VI, 333). Für Kant ist das Prinzip eines Strafrechts, das diese Zuordnung von
Tat und Strafe, wie die Tat es wert ist, verbürgt, ein kategorischer Imperativ;
das heisst, dass für ihn jede Vermischung des Strafens mit Zwecken der sozialen

Steuerung nicht nur als falsch, sondern als moralisch irreführend und
verwerflich dasteht. Nur hat die von Kant vorausgesetzte, sehr stark bestimmte
Freiheit des menschlichen Willens heute sehr viel weniger Plausibilität, als sie

noch für Kant haben konnte. Soweit meine Übersicht reicht, erscheint mir die
These einer kontrakausalen oder ausserkausalen Willensfreiheit bei existierenden

Verteidigungsversuchen sogar als gänzlich unplausibel. (Schon Kant
war sich nicht sicher, ob sie sich beweisen lasse. In den Arbeiten, in denen er
von der Freiheit als Postulat der reinen praktischen Vernunft spricht, bedient
er sich eines Verfahrens, das die blosse, in der Erkenntnistheorie sichergestellte

Möglichkeit, uns für frei zu halten, mit moralischen Motiven ergreift
und in einem Akt der moralischen Dezision positiv Stellung nimmt. Auf dieser

174



Basis allein wäre aber schon bei Kant das Strafrecht ungerechtfertigt; denn die
Motive des moralischen Selbstverständnisses, die zum Postulat der Freiheit
führen, mögen zwar gut genug sein, mich selbst beim Handeln für frei zu
erachten; sie reichen auf keinen Fall mehr aus, wo es darum geht, andere im
Namen einer postulierten Freiheit strafend zu schädigen. Die Juristen unter
Ihnen kennen vielleicht diesen charakteristischen Missbrauch der Kantischen
Postulatenlehre in einigen Lehrbüchern des Strafrechts.)

Kann man bei der Zuschreibung von Schuld keine Willensfreiheit im Sinn
einer Fähigkeit zu kontra- oder ausserkausalem Handeln mehr voraussetzen,
dann bleibt unter mehreren Möglichkeiten die schwache und, wie gesagt,
populäre Auslegung, für die in unserem Jahrhundert z.B. G.E.Moore,
Moritz Schlick, Alfred Ayer klassische Darstellungen gefunden haben:

Die Aussage des Anders-Handeln-Könnens wird zu einer Aussage darüber,
dass bei anderen Ausgangsbedingungen auch andere Handlungen Zustandekommen;

Strafe wird zum Mittel des Herbeiführens anderer Ausgangsbedingungen

in einer hoffentlich besseren Zukunft. Zu den wichtigsten veränderbaren

und durch Strafe zu verändernden Ausgangsbedingungen gehören die
Persönlichkeitsstrukturen («der Wille») des «Täters» sowie anderer Personen,

die durch die Kenntnis des Bestrafungsvorgangs sekundär beeinflusst
werden sollen. Es ist charakteristisch für viele Denker dieser Richtung, dass

sich trotz veränderter Auffassung in Sachen Freiheit nichts an dem Gedanken
einer persönlich verdienten Strafe, eines persönlich verdienten Übels, ändert.
Eben dies scheint mir unangemessen und auf beängstigende Weise versimpelt
zu sein : Man kann nicht die Freiheit als Voraussetzung von Strafe auf ein blosses

Bedingungsverhältnis zwischen anderen möglichen Ausgangssituationen
und anderen sich daraus ergebenden Handlungen abschwächen und gleichzeitig

die Unterstellung des persönlichen Verdienens von Leid festhalten. Auf
dieser Grundlage wird für meine Wahrnehmung der Gedanke einer persönlich
gerichteten, an der Tat bemessenen und auch nur irgendwie verdienten Strafe
vollkommen fragwürdig. Denn die Vorstellung des Verdienens von Leid und
Schädigung setzt für mich im Wort «verdienen» eine Form des gerechten
Austeilens voraus. Und solange keine besseren Gründe für ein Verdienen von
Strafe geliefert werden als sinngemäss die Mitteilung: Wärst du eine andere
Person gewesen, dann hättest du anders gehandelt - solange sehe ich keinen
Anlass zu glauben, dass es in einem plausiblen Sinn gerecht sein könnte, dass

einige, weil sie so sind, wie sie sind, ein hohes und dauerhaftes Mass an Leid
verordnet bekommen, andere dagegen ein hohes Mass an Selbstgenuss und
Achtung, und zwar gleichfalls dafür, dass sie so sind, wie sie sind. Eine solche

Auffassung wäre für mich nur akzeptabel bei einem Bild der Person, nach
dem wir uns in allen relevanten Punkten zu denen machen und gemacht
haben, die wir sind. So etwas wird aber weder von den jetzt gemeinten Den-

175



kern behauptet, noch wäre es auf ihrer Basis verteidigbar, denn es setzte in
erheblichem Umfang die Fähigkeit zum willentlichen Heraustreten aus
kausalen Zusammenhängen voraus. Viele Denker dieser Richtung halten die
blosse These einer solchen Fähigkeit schon für unsinnig oder unklar; keiner
von ihnen hält sie für wahr.

Ich unterlasse jetzt das Herbeiziehen weiterer Interpretationen der
Freiheitsprämisse. Es gibt eine Mehrzahl von Versuchen, das Konzept der Freiheit
im Augenblick des Handelns anders zu deuten als die, die jetzt genannt sind.
So weit ich sehe, fallen sie alle unter die angedeutete Disjunktion: Entweder
unbeweisbar oder für das Strafrecht nicht legitimationskräftig.

5. Wenn es keinen Sinn der Freiheitsprämisse gibt, in dem sie sowohl
beweisbar als auch in Sachen Strafrecht legitimationsfähig ist, scheinen mirfür
die Rechtfertigung staatlicher Strafe nur noch die Strategien übrig zu bleiben,
die Strafe sinngemäss als ein Übel anerkennen, das leider bis auf weiteres in
der Rolle eines Stabilisierungs- und Selbsterhaltungsmittels von Gemeinwesen

unverzichtbar ist, das aber in sich, unabhängig von dieser geschichtlich
gebundenen Funktion, eine Form des Unrechts darstellt. Solche Strategien
versuchen nur noch, Strafe relativ zu den Bedingungen des Zusammenlebens
vieler Menschen in einem Gemeinwesen und zur gegenwärtigen Phase in der
Geschichte der Menschengattung zu rechtfertigen.

Ich fasse solche Versuche zusammen mit dem Wort «pragmatisch». Es
scheint mir, dass das pragmatische Deuten von Strafe gut auf metaphysische
Freiheitsvorstellungen verzichten kann, wenn es auf das zugeordnete, in
ähnlicher Weise als metaphysisch kritisierbare Konzept des persönlichen Verdienens

von Leid bei gegebener Schuld verzichtet. Es ist allerdings aus den
Überlegungen zur Gestaltung des Strafrechts bekannt und auch einleuchtend, dass

ein Ablösen der Strafe von der Person, die gehandelt hat, und ein Fallenlassen
der Richtlinie, dass die Schwere der Strafe sich im Prinzip nach der Schwere
des Vergehens bemessen soll, sehr schnell zu Praktiken führen können, die wir
als komplett ungerecht empfinden würden. Strafen kann schwerlich auf
einleuchtende Weise als pures Mittel einer sozialen Lenkungstechnik eingesetzt
werden.

Hier zeigt sich zunächst ein Dilemma, das mir für den Gedanken der Strafe
heute typisch zu sein scheint: Strafe als Zufügung persönlich verdienten Leides

scheint mir nur voll gerechtfertigt zu sein, wo ich etwas wie ausserkausale
Freiheit voraussetzen kann. Das kann ich nicht. Halte ich trotzdem wegen
historisch gegebener Bedingungen des Gemeinwesens an einer Praxis des

Strafens fest, weil ich keinen anderen Weg sehe, und wähle ich eine
ausschliesslich pragmatische Deutung, dann führt der Gedanke des Strafens
trotzdem noch die Forderungen der persönlichen Zuordnung und die des

176



Bemessens an der Tat mit sich. Beide Forderungen lassen sich aber wirklich
befriedigend nur rechtfertigen bei Unterstellung des persönlichen Verdienstes,

der frei zugezogenen Schuld und der zuletzt ausserkausalen Freiheit.
Dies ist einer von mehreren gedanklichen Gründen dafür, dass gegenwärtig
bei den Theoretikern der Strafe so oft davon gesprochen wird, dass Strafe eine
Mehrzahl von Funktionen erfülle und ihre Rechtfertigung nur als Kompro-
miss verschiedener, einander widerstrebender (wenn nicht widersprechender)
Deutungen möglich sei. Das Zugeständnis, dass man verschiedene gegenläufige

Funktionen und Deutungen in einen Kompromiss zu bringen habe, wenn
man Strafe recht verstehen wolle, scheint mir aber gleichbedeutend zu sein mit
der Mitteilung, dass man eine wirklich kohärente Theorie, geschweige denn

Rechtfertigung des Strafens nicht besitzt.
Immerhin denke ich, dass, wenn es überhaupt eine Rechtfertigung des Strafens

gibt, sie am ehesten da zu finden sein wird, wo jemand eingesteht, dass es

sich um eine moralisch fragwürdige und unvollkommene Sache handelt,
zugleich aber vermutet, dass gegenwärtig existierende Gemeinwesen sich ohne
eine Institution dieser Art nicht im Gleichgewicht halten können. Strafe wird
aufgefasst als eine Form der Notwehr von Gemeinwesen, bei der die Gemeinwesen

Regeln, welche sie sonst für gültig halten, selbst verletzen, und zwar
nicht mit dem Anspruch, dabei voll im Recht zu sein, sondern gerade mit der
Feststellung, dass es sich um ein moralisches Dilemma handelt, aus dem ein
moralisch glatter Ausweg gegenwärtig nicht zu finden ist.

Unter solchen Bedingungen kann jemand noch in der Strafe eine Mehrzahl
von Funktionen oder Wirkungsweisen sehen, obwohl er keinen Anspruch auf
zeitunabhängige oder gemeinschaftsunabhängige Geltung ihrer Prinzipien
mehr erhebt, auch nicht den Anspruch auf gegenwärtige moralische Intaktheit.

Mir scheint, dass sich eine solche Position, gesetzt, sie wäre ausgeführt, von
dem Aufstülpen einer neuen Theorie auf alte Verhältnisse und also einer
typischen Pseudorechtfertigung nur dann unterschiede, wenn sie praktisch
bestimmte Schwierigkeiten in Angriffnähme, die sich daraus ergeben, dass man
auf ein festschreibbares moralisches Recht zu strafen gerade verzichtet hat.

6. Pragmatische Deutungen des Strafrechts können dieFragen der moralischen

Rechtfertigung nicht einfach durch Eingeständnis ihrer Unvollkom-
menheit stillstellen. Da derAnspruch aufdie moralische Intaktheit des Straf-
gedankensfallengelassen ist, misstsich die Glaubwürdigkeit eines Strafrechts
unter solchen Bedingungen nicht mehr an der Übereinstimmung mit einem
gedanklichen System (etwa einer als gültig erkannten Moral oder einer als
gerecht ausgewiesenen Gesamtordnung), sondern daran, wie weit ein solches
Recht durch institutionalisierte Selbstüberprüfung und Selbstreform der Tat-

177



sache gerecht wird, dass es seine Erträglichkeit nur als Hilfsmittel zur Regelung

eines als langfristig vergänglich oder mindestens veränderbar
eingeschätzten Zustandes gewinnt.

Mit dem Verzicht auf eine rein gedankliche (um nicht zu sagen apriorische)
Begründung des Strafrechts und die zugestandene Bindung des Masses seiner

Erträglichkeit an konkrete historische Bedingungen treten in die
Grundlegungsdimension dieses Rechts entschieden empirische Fragen ein, oder
mindestens Fragen mit einem hohen empirischen Anteil. Vor allem stellt sich,
wenn die Erträglichkeit des Strafens an seine Rolle als Instrument von
Notwehr oder Verteidigung geknüpft wird, die Frage nach dem richtigen Bemessen

der erforderlichen Härte. Ein pragmatischer Deutungsversuch der Strafe
steht vor der schwer zu erfüllenden Forderung, dass jeder Einsatz schädigender

Mittel, wenn man will: jeder Einsatz eines Verteidigungs-Unrechts, als

etwas ausgewiesen werden muss, das nicht nur der Stabilisierung des fraglichen

Gemeinwesens förderlich, sondern für sie unabdingbar ist. Wo das aus

pragmatischen Gründen eingesetzte Schädigen einzelner den Rahmen des

Unabdingbaren übersteigt, fehlt ihm die ohnehin schwierige und unvollkommene

Rechtfertigung aus der Situation.
Ich nehme an, dass wirkliche Klarheit über Fragen dieser Art nur von der

Überprüfung der Wirksamkeit strafender Massnahmen in einem gegebenen
Gemeinwesen kommen kann. Diese Überprüfung muss an die Stelle besserer
Verfahren treten, über die man auf anderen Gebieten empirischer Wissenschaft

verfügt. Da niemand mit einem Gemeinwesen die Experimente anstellen

kann, die hier zu einem Grad von Sicherheit führen würden, welcher auch

nur dem bestimmter Bereiche in der Medizin oder Psychologie vergleichbar
wäre, dürfte es immer einen erheblichen Spielraum für Festsetzungen geben.
Weil die Erträglichkeit des Strafens bei einer pragmatischen Deutung sich nur
aufgrund einer empirischen Annahme über die Wirksamkeit seiner als Mittel
zur Erhaltung von Formen des Zusammenlebens ergibt, müssten, so schliesse

ich, auch bei den Festsetzungen empirische Informationen und das Sich-Aus-
richten auf künftige empirische Wirksamkeitsprüfung im Vordergrund
stehen. Es scheint mir klar, dass dieser Bereich von Fragen, die ich hier nur wirklich

grob andeute, dazu herausfordert, durch moralische Überlegungen das

aufzufüllen, was durch die Empirie nicht oder noch nicht getragen werden
kann. Die Rolle der Moral kann aber hier nicht sein, nachträglich wieder
Ansprüche auf erfahrungsunabhängige oder zeitunabhängige Teilstücke zu
begründen. So weit ich sehe, hat die moralische Erwägung unter den jetzt
angenommenen Bedingungen vor allem zwei Aufgaben: Sie hat zu verhindern,
dass die Umstellung des Strafens auf eine pragmatische Deutung zu einer
reinen Sozialtechnologie führt (das ist letztlich das Insistieren auf Gerechtigkeit

versus Steuerung); und sie hat die Aufgabe, gerade wegen ihrer Einsicht in

178



die moralische Unvollkommenheit des Strafens, ihren eigenen Anteil einsichtig

zu begrenzen und das aus ihren eigenen Schwierigkeiten in Angelegenheiten
der Strafe hervorgehende Erfordernis empirischer Überprüfung und

regelmässiger Reform stark zu machen. Im unkontrollierten, überschiessenden

Sich-Vordrängen zeitunabhängiger und erfahrungsunabhängiger Erwägungen

an Stellen, an denen wir noch empirisch wenig wissen, sehe ich eine Gefahr
des pragmatischen Standpunktes in Sachen Strafe. Es würde dadurch das,
was man als einzige Rechtfertigung zu besitzen und zu verwenden
beansprucht, durch etwas Andersartiges überlagert; der Versuch, auf glaubwürdige

Weise ein eben noch erträgliches Strafrecht zu praktizieren, entwickelte
sich wieder in die Richtung der diffusen und in gewissem Sinn unaufrichtigen
(weil gegenüber ihrer eigenen Inkohärenz die Augen zuhaltenden)
«Kompromisstheorien», die in der gegenwärtigen Strafrechtspflege ein so grosses
Gewicht haben.

Die Pflicht zur beständigen Selbstüberprüfung und Selbstreform gemäss
empirischen Gegebenheiten sollte in ein Strafrecht auf dieser pragmatischen
Basis von vornherein eingeschrieben sein; so dass man innerhalb des strafenden

Systems auch die Prinzipien und Institutionen hätte, kraft deren es selber
seine Erträglichkeit ständig ausweisen müsste. Das Entwerfen solcher Prinzipien

und Institutionen wie auch das Überdenken der Besonderheiten, die sich
mit der Idee der Legitimation von Strafe nicht als ein moralisch Richtiges,
sondern als ein eben Erträgliches an der Grenze zum Unerträglichen ergeben,
wäre in hohem Mass Sache einer Philosophie des Rechts, von der es noch
kaum die Anfänge zu geben scheint.

7. Die pragmatische Deutung der Strafe ruft neben dem jetzt genannten
Zusammenhang noch andere Forderungen herauf, die nicht mehr mit der
Behandlung einzelner «Straftäter», sondern mit der Mitschuld der Gemeinschaft

an deren Werdegang zu tun haben. Es stellt sich gleichsam automatisch
die Forderung, Strafe als Institution schrittweise zu überführen in etwas anderes,

das den Charakter der Schädigung einzelner, auf deren Kosten sich das
Ganze im Gleichgewicht hält, nicht mehr tragen muss, ebenso wie die Forderung

nach Selbstveränderung des Gemeinwesens an den Stellen, wo es seinerseits

zur Entstehung des « Verbrechens» beiträgt.
Es kann als trivial gelten, dass beim Zustandekommen krimineller

Handlungsneigungen und vor allem bei ihrer Verfestigung gesellschaftliche
Umstände eine tragende Rolle spielen. Ein Gemeinwesen, das Strafe pragmatisch
als notwendiges Übel praktiziert, bleibt nur solange moralisch glaubwürdig,
wie es selbst versucht, die in seiner eigenen Struktur gelegenen Ursachen für
das Auftreten der strafbaren Handlung (der kriminellen Persönlichkeit) so
weit wie möglich zurückzudrängen. Das heisst, mit dem Akzeptieren der

179



Strafe als gegenwärtig unabdingbares moralisches Unrecht hat sich das

Gemeinwesen die Forderung eingehandelt, nicht bloss im Modus der Strafe
Täterpersönlichkeiten zu beeinflussen, sondern auch sich selbst zu verändern,
wo sein eigener Aufbau für das Entstehen solcher Persönlichkeiten relevant
ist. Andernfalls muss es sich den Vorwurf gefallen lassen, es trage zum Entstehen

des Verbrechens als Gemeinwesen zwar bei, bewältige das Verbrechen
und die damit verbundene Gefahr aber auf dem Rücken einiger weniger. Unter

den Voraussetzungen einer pragmatischen Strafdeutung haben diese wenigen

dann eine bestimmte Art von Pech gehabt; sie sind durch vor-strafliche
Mittel so wenig beeinflussbar, dass sie straffällig werden; und als straffällige
Täter dienen sie dann der Gesamtheit als die Exempel, mit denen die besser

beeinflussbare Majorität sich selber vor dem Straffälligwerden schützt.
Es kann ebenfalls als trivial gelten, dass Strafe als Institution nicht bloss

dazu tendiert, Einzelne als die Mittel des Ganzen zu gebrauchen, sondern
auch dazu, diese Einzelnen in ihrer abweichenden Handlungstendenz jedenfalls

oft eher zu bestärken, als sie davon abzubringen. Speziell die Freiheitsstrafe

hat auch den Zug, dass sie einzelnen Personen oft den Status des Kriminellen

aufprägt, statt ihn von ihnen zu nehmen. Das hängt mit dem gegenwärtigen

Charakter der Strafe als einem öffentlichen Unwerturteil, das sich durch
subtile Mechanismen bis tief in die Persönlichkeit hinein verlängert, zusammen

- aber auch noch mit anderen ihrer Züge. Die Institution der Strafe als

notwendiges Übel zur sozialen Verteidigung anerkennen, heisst für ein
Gemeinwesen, sich selbst vor der Verpflichtung sehen, eben diese Institution
nicht nur schrittweise zu mildern, sondern auch schrittweise durch weniger
schädliche zu ersetzen. Dies ist die Verpflichtung zum Übergang von Strafe in
Richtung auf etwas anderes, das gerade nicht bloss erträglich wäre, sondern
eine Chance hätte, richtig zu heissen. Was hier in Frage kommt, scheint mir
heute noch nicht vollständig angebbar. Die Deterministen alter Schule forderten

den Ersatz von Strafe durch Sozialtherapie. «Therapie» ist ein übergreifender

Ausdruck, mit dem wir heute eine Mehrzahl von Mitteln zur nicht-
manipulativen Persönlichkeitsveränderung eines Handelnden zusammenfassen.

Ich weiss nicht, ob die Schutz- und Verteidigungsfunktion der staatlichen
Strafe heute mit einem Schlag durch Formen der Therapie abgelöst werden
könnte. Es scheint mir eher so zu sein, dass sich hier eine Entwicklung in der
Gegenwart anbahnt, die ihre endgültige Form in funktionierenden, nicht-
schädigenden Einrichtungen erst noch gewinnen muss. So, wie die staatliche
Strafe in der Geschichte der Menschengattung erfunden wurde und wie sie als
diese Erfindung einen entschiedenen Fortschritt darstellte gegenüber früheren

Selbsterhaltungsformen des Zusammenlebens (etwa der Rache), sind
andere Institutionen zu erfinden, die an die Stelle von Strafe treten können und
erlauben, das enorme Mass der Lebenslauf- und Personenschädigung zu min-

180



dem, das die Strafe heute noch mit sich führt. Es ist übrigens auch hier nicht
undenkbar, dass die Philosophie, wie sie in der Vergangenheit neue Formen
des Zusammenlebens in die Zukunft hinein entwarf, zum Erfinden der
Einrichtungen ihren Beitrag leisten kann, durch deren Entstehen die Strafe
schliesslich überflüssig werden und auch praktisch den Status des Archaischen

annehmen wird, den sie gedanklich schon lange hat.

181


	Schwierigkeiten bei der Rechtfertigung des Strafrechts

