Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Artikel: Ziviler Ungehorsam : Protest und/oder Widerstand?
Autor: Kleger, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883122

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 44/1985
HEINZ KLEGER

Ziviler Ungehorsam - Protest und/oder Widerstand?

Der Begriff «ziviler Ungehorsam» ist hierzulande nicht besonders ge-
brauchlich. Fir unsre Offentlichlgeit bildet er eine eher furchterregende Vor-
stellung: Die Gesellschaft erschrickt dariiber, dass die deutsche Entsprechung
zu «civil disobedience» in Umlauf geraten konnte; denn die Praxis des zivilen
Ungehorsams ist in einem legalistischen Verstdndnis von Politik, das staats-
zentriert ist, als selbstverstdandliche, wenn auch ausserordentliche Verhaltens-
form nicht vorgesehen; wir leben vielmehr in einer politischen Kultur - und als
Subjekte dieser Kultur in kodifizierten Formen -, die Phdinomenen des Unge-
horsams von vornherein einen geringen normativen Stellenwert in der Ent-
wicklung der Demokratie einrdumt. Angesichts dieser auffilligen Liicke in
unserer politischen Philosophie, vor allem aber angesichts einer neuen «Poli-
tik von unten», die Alarmzeichen hinsichtlich der Richtung, in die wir uns be-
wegen, setzen will und derentwegen ziviler Ungehorsam bei uns iiberhaupt zu
einem Thema geworden ist, gilt es hier, einen Nachholbedarf wettzumachen.

Das englische «civil» bzw. «civility» steht fiir eine Biirgertugend, fiir die
Biirgertugend eines Staatsbiirgers freilich, der sich das Rebellische nicht sel-
ber abgewdhnt hat: «civil» hat den gleichen Sinn wie in «Zivilcourage», und
iiber diesen philologischen Zusammenhang hinaus gilt ziviler Ungehorsam
auch als ein Teil jener Charaktereigenschaft. In der anglo-amerikanischen
Tradition dagegen bedeutet «disobedience» eher eine Gehorsamsverweige-
rung gegeniiber Gesetzen («law») als gegeniiber einer Ordnung als solcher
(«order»). Die Voraussetzungen fiir diesen Sinn von zivilem Ungehorsam lie-
gen in dieser Zivilitét, die wir hier als symbolische Kraft verstehen wollen, mit
der Biirger und Politiker, sei es moralisch-rechtlich, sei es politisch-sachlich,
an Mehrheiten appellieren kénnen.

1. Zur Definition zivilen Ungehorsams
«Ziviler» oder «biirgerlicher» Ungehorsam heisst die politische Verhal-

tensform zu Recht auch deswegen, weil sie von vornherein in der Absicht des
emporten Biirgers, Staatsbiirger zu bleiben, begrenzt sein will. Die Begren-

Korrespondenzadresse: Dr. Heinz Kleger, Obstgartenstrasse 31, CH-8006 Ziirich

114



zung, innerhalb deren wir uns auch bei unserem Versuch der Rechtfertigung
aufhalten werden, besteht darin, dass ziviler Ungehorsam das Gesetz nicht in
eigene Regie nehmen will, indem er das Legalitéatsprinzip tibergeht. Wir ver-
stehen ihn deshalb in einer ersten, globalen Klassifizierung als Unterform von
Widerstand innerhalb des Rechtsstaats. Er ist damit vom Widerstand gegen
einen Unrechtsstaat (a) wie auch von einer offensiven Strategie der revolutio-
ndren Machteroberung (b) begrifflich klar abgegrenzt. Der Protest des zivilen
Ungehorsams verbleibt aber trotzdem nicht in den institutionellen Bahnen
der politischen Opposition (c), etwa parteiférmiger, parlamentarischer oder
selbst direktdemokratischer Politik, die alle ihre grosseren oder kleineren
Liicken und Probleme aufweisen. Man konnte auch aus politologischen
Griinden begreiflich machen, warum gerade heute - nicht zuletzt auch ausden
Enttiduschungserfahrungen der aktiven Biirger selber! - unkonventionelle
politische Verhaltensweisen erforderlich und nétig sind. Im Gegensatz zum
Widerstand gegen einen Unrechtsstaat, der auch gewaltsame Mittel - als ul-
tima ratio selbst das T6ten von Menschen - einschliesst, ist ziviler Ungehor-
sam auf die Existenz eines weitgehend intakten Rechtsstaates angewiesen,
und er bewegt sich aus Griinden der Verhéltnisméssigkeit - von Ausnahmefél-
len, die vom Notwehrrecht geregelt sind, abgesehen - auf gewaltfreien Bah-
nen. Trotz der Tradition der Gewaltfreiheit als Hintergrund, der iiber die Ex-
tension unseres gingigen Begriffs der Gewaltfreiheit hinausfiihrt, wird heute
- allenthalben auf Effekt bedacht - von Widerstand gesprochen und ziviler
Ungehorsam mit einer nicht immer iiberlegten Rede vom «Recht auf Wider-
stand» in Verbindung gebracht.

Die bekannteste Definition zivilen Ungehorsams ist diejenige, die der ame-
rikanische Moralphilosoph John Rawls im Rahmen seiner 1971 erschienenen
Theorie der Gerechtigkeit vorgelegt hat: Ziviler Ungehorsam &ussert sich in
«einer offentlichen, gewaltlosen, gewissensbestimmten, aber politischen ge-
setzwidrigen Handlung, die gewéhnlich eine Anderung der Gesetze oder der
Regierungspolitik herbeifiihren soll»*.

1 Wie sollen z.B. besonders engagierte Biirger mit den Ergebnissen der Vox-Analysen umge-
hen? Die Analysen der eidgendssischen Abstimmungen zwischen Mirz 1977 und Dezember
1980, welche das Forschungszentrum fiir schweizerische Politik an der Universitdt Bern zu-
sammen mit der schweizerischen Gesellschaft fiir praktische Sozialforschung jeweilsnach den
Abstimmungen durchfiihrt, gelangen zum Fazit, dass nur ein Sechstel der Stimmenden das
Wesentliche des Inhalts von Abstimmungsvorlagen umschreiben und den Entscheid begriin-
den koénnen und dass gar ein Drittel der Stimmenden weder die Vorlage zu skizzieren noch den
Entscheid zu begriinden vermégen. Diese geringen Kenntnisse hatten im Februar 1979 zur Ab-
lehnung der 1. Atominitiative gefiihrt, weil jede siebte Nein-Stimme ihr Nein als Nein zu
Atomkraftwerken verstand, was ausreichte, um das Mehrheitsverhiltnis umzukehren. Vgl.
E.Gruner, H.P.Hertig, Der Stimmbiirger und die <neue> Politik, Bern/Stuttgart 1983, S. 56.

2 J.Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/M. 1979% (amerik. 1971), S.401; eine
frithere Definition findet sichin: J. Rawls, Die Rechtfertigung biirgerlichen Ungehorsams, in:

115



Dass Rawls seine definitorische Fassung zivilen Ungehorsams vor dem
Hintergrund der Proteste gegen den Vietnamkrieg gepréagt hat, glaubt man
auf jeder Seite der entsprechenden Kapitel zu spiiren?. Den heutigen Prote-
sten, die den Schliisselbegriff des zivilen Ungehorsams wieder in die Debatte
bringen, liegen indes historisch gewandelte Erfahrungsgehalte zugrunde. Das
zwingt uns dazu, erneut zu iiberpriifen, welche Unterscheidungen zu einer
deutlicheren Wahrnehmung der Realitdt und einem normativ richtigeren Um-
gang mit ihr beitragen kénnen. Aus diesem Grunde wollen wir im folgenden
die Anlage unserer Diskussion etwas zu verbreitern suchen. Zuvor miissen wir
allerdings erwédhnen, dass Rawls selber einrdumt, «dass die Trennung dieser
beiden Begriffe [gemeint sind ziviler Ungehorsam und Weigerung aus Gewis-

ders., Gerechtigkeit als Fairness, hg. von O.Hoffe, Freiburg/Miinchen 1977, S.175f. Dieser
Aufsatzistim wesentlichen in die Theorie von 1971 eingegangen; fallengelassen wurde jedoch
der Passus: «Indem man sich an Handlungen biirgerlichen Ungehorsams beteiligt, verzichtet
man nicht fiir immer auf den Gedanken gewaltsamen Widerstands ...» (Die Rechtfertigung
biirgerlichen Ungehorsams, a.a.0.,S.179). Zu Rawls: L. W.Sumner, Rawls and the Contract
Theory of Civil Disobedience, in: K. Nielsen, R. A.Shiner (Hg.), New Essays on Contract The-
ory, in: Canadian Journal of Philosophy. Supplementary Volume III (1977) S.1-48. Kritisch
zur Definition: B.Smart, Defining Civil Disobedience, in: Inquiry, Vol.21 (1978) S.249-269.
Eine Erlduterung von Rawls’ Definition in vier Punkten bei: H.Kleger, Ziviler Ungehorsam
(1.Teil), in: Reformatio, Februar 1985.

Fiir Ralf Dreier, der eine Formel zur Positivierung des zivilen Ungehorsams vorschligt, han-
delt es sich bei den Regelverletzungen des zivilen Ungehorsams aus Griinden der Giiterabwa-
gung nur um «prima-facie-Ungehorsam», der nur dann zu sanktionieren ist, wenn ihm die
rechtliche Rechtfertigungsfihigkeit versagt bleibt (vgl. R.Dreier, Widerstandsrecht im
Rechtsstaat, in: N.Achterberg, W.Krawietz, D. Wyduckel (Hg.), Recht und Staat im sozialen
Wandel. Festschrift fiir H. U.Scupin zum 80. Geburtstag, Berlin 1983, S.573-599, 588f.). Er
reduziert deshalb die von Rawls genannte Bereitschaft, Nachteile in Kauf zu nehmen, auf die
«Bereitschaft, sich einem Gerichtsverfahren zu stellen und das damit verbundene Prozess-
risiko zu tragen» (R.Dreier, Widerstand und ziviler Ungehorsam im Rechtsstaat, in: P. Glotz
[Hg.], Ziviler Ungehorsam im Rechtsstaat, Frankfurt/M. 1983, S.54-75, 62). Rawls’ moral-
philosophisches Argument, dass in der Bereitschaft, die gesetzlichen Folgen der Handlungs-
weise auf sich zu nehmen, der Aufrichtigkeitstest der zivilen Ungehorsam Leistenden liegt, be-
hilt jedoch seine Giiltigkeit. Es wird unter anderen von Habermas geteilt, der zivilen Unge-
horsam «in der Schwebe zwischen Legitimitit und Legalitdt» halten will und schon wegen des
unerwiinschten Normalisierungseffekts die von Dreier vorgeschlagene Legalisierung des zivi-
len Ungehorsams ablehnt (vgl. J. Habermas, Ziviler Ungehorsam - Testfall fiir den demokra-
tischen Rechtsstaat. Wider den autoritdren Legalismus in der Bundesrepublik, in: P.Glotz,
a.a.0.,S.29-53, 51). Inder Tat, wenn das personliche Risiko auf das von Dreier h6chstens zu-
gelassene Prozessrisiko begrenzt wird, l14duft ziviler Ungehorsam Gefahr, seine moralische
Grundlage zu verlieren und an Appellwirkung einzubiissen.

Die L6sung des Spannungsverhiltnisses zwischen Legalitit und Legitimitit, zwischen Recht
und Moral, auf das ziviler Ungehorsam gerade aufmerksam macht, ist nicht in seiner Ver-
rechtlichung zu suchen, weil sie ein primdr politisches Phinomen lediglich auf die rechtliche
Ebene verschieben wiirde. In seinen Erlduterungen zu der von ihm postulierten Rechtferti-
gungsformel grenzt Dreier die Rawlssche Definition, die er bereits als «ziemlich eng» bezeich-
net, noch stirker ein (vgl. Dreier, Widerstandsrecht im Rechtsstaat?, a.a.O., S.584). Gross-
demonstrationen, deren Folgen unvoraussehbar sind - gemeint ist das mégliche Umschlagen

116



sensgriinden, H.K.] zu einer engeren Definition des zivilen Ungehorsams
fithrt, als es der Tradition [etwa Thoreau oder Gandhi, H.K.] entspricht, in
der er mehr umfasst als Ungehorsam gegeniiber dem Gesetz aus Gewissens-
griinden oder mindestens mehr als 6ffentlichen und gewaltlosen solchen Wi-
derstand»®.

in Gewalttitigkeiten —, mochte er nicht unter den Begriff des zivilen Ungehorsams fallen las-
sen (ebd., S.594) bzw. in seinem spiteren Aufsatz die Veranstalter und Teilnehmer fiir das
volle Risiko verantwortlich machen, wenn sie ausser Kontrolle geraten (vgl. Dreier, Wider-
standsrecht und ziviler Ungehorsam, a.a.O., S.69). Ferner fordert er, dass die Handlungen
«symbolischen» Charakter haben miissen. Weitere von Dreier eingefiihrte Kriterien, die aller-
dingsin seinem spiteren Aufsatz unter den Rechtfertigungskriterien fiir die Ausiibung zivilen
Ungehorsams figurieren, betreffen die Verhéltnismassigkeit, die Geeignetheitin bezug auf die
Erfolgsaussichten und die Angemessenheit der eingesetzten Mittel.

Verhiltnismaéssigkeit und Rechtsgiiterabwégung ergeben sich unseres Erachtens schon aus
dem Appellcharakter und der Verpflichtung auf Gewaltlosigkeit, ohne dass sie explizit in die
Definition aufgenommen werden miissen. Die ibrigen von Dreier erwéhnten Kriterien werfen
die Frage auf, ob damit nicht ziviler Ungehorsam iliber Gebiihr eingeengt wird. Dieser Ein-
wand ist insbesondere fiir die verlangte Symbolhaftigkeit zu erheben. Ziviler Ungehorsam ist
definitionsgemaéss auf Offentlichkeit angewiesen; damit er unter den heutigen Mediengeset-
zen aber ausreichend wahrgenommen wird, ist er bisweilen auf spektakuldre Aktionen ange-
wiesen. Dieser Versuchung ist erfreulicherweise Giinter Frankenberg in der von ihm vorgeleg-
ten Begriffsbestimmung nicht erlegen (vgl. G.Frankenberg, Der neue Ungehorsam. Ziviler
Widerstand in der rechtsstaatlichen Demokratie, in: Stiddeutsche Zeitung Nr.226 vom 1./
2.10.1983). Soweit sie sich an Rawls anlehnt - sie tut dies weitgehend -, kann hier auf eine Er-
orterung verzichtet werden. Hervorzuheben ist indessen, dass auch Frankenberg den bei
Rawlsunterstellten Verhiltnisméssigkeitsgrundsatz explizit im Terminus «normative Begren-
zung der Protestmittel» festhdlt. Wie Dreier und Habermas will er zivilen Ungehorsam als
«symbolischen Protest» aufgefasst wissen. Hinsichtlich der Bereitschaft, die rechtlichen
Sanktionen auf sich zu nehmen, fithrt Frankenberg den Gedanken von Rawls weiter und
macht das gerichtliche Verfahren zu einem Bestandteil des zivilen Ungehorsams. Im Einste-
hen fiir die Regelverletzung werde der Protest fortgesetzt und erfahre eine zusétzliche Drama-
tisierung. Das gerichtliche Verfahren selbst werde zur Tribiine fiir einen politischen Prozess.
Frankenberg verwirft denn auch die «Protestflucht». In letzter Konsequenz seiner Auffas-
sung liesse sich die Selbstdenunziation des Regelverletzers postulieren, um in den Fillen, wo
der Staat aus welchen Griinden auch immer auf die rechtliche Sanktionierung verzichtet, ein
Gerichtsverfahren zu erzwingen. Diese Forderung miisste in der politischen Praxis ebenso il-
lusorisch bleiben, wie es anderseits wahr ist, dass durch «Protestflucht» die moralische
Grundlage des zivilen Ungehorsams untergraben wird. Esist indessen nicht einsehbar, warum
beim zivilen Ungehorsam von der Alltagspraxis abgewichen werden sollte. Die Achtung vor
dem Gesetz driickt sich in der Bereitschaft aus, fiir Gesetzesiibertretungen die dafiir vorgese-
hene Strafe ohne Widerwillen zu akzeptieren. Aber niemand hélt Sinn und Existenz der
Rechtsordnung fiir bedroht, wenn einzelne Gesetzesverletzungen, zumal die selbst begange-
nen, nicht geahndet werden. Der streng sokratische Standpunkt in Platons Kriton (Simtliche
Werke, Bd.1, Hamburg 1957, S.33-47) ldsst sich unseres Erachtens auf die Verhiltnisse im
modernen Staat nicht mehr ohne weiteres tibertragen. Insoweit das der Fall ist, ist auch der
Streit dariiber miissig, wessen Held denn nun Sokrates heute sei. Fiir eine ausfiihrlichere Dis-
kussion «des Problems Sokrates> vgl. das ausgezeichnete Buch von R.E. Allen, Socrates and
Legal Obligation, Minneapolis 1980, bes. S.100-113; ferner R.Kraut, Socrates and the State,
New Jersey 1984, bes. S.54-90.

4 J.Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, a.a.O., S.405.

117



Fiir eine breite Fassung zivilen Ungehorsams sind zumindest drei notwen-
dige Kriterien zu postulieren (gewaltlos, gewissensbestimmt, gesetzwidrig);
dann gehort auch die Militdrdienstverweigerung aus Gewissensgriinden mit
hinzu. Postulieren wir hingegen noch zusatzlich den politischen Charakter zi-
vilen Ungehorsams in dem Sinne, dass konsensfahige Gerechtigkeitsvorstel-
lungen zugrundeliegen miissen, so fallt etwa die Weigerung der Zeugen Jeho-
vas, Militdrdienst zu leisten, heraus. Eine Diskussion der Kriterien «gewis-
sensbestimmt» und «politisch» miisste indes noch weiter gefiihrt werden, er-
weisen sich doch beide als problematisch: Erstens iiberschneiden sie sich, und
vor allem ist es zweitens aus kriteriologischen Griinden schwierig, sie auf kon-
krete Aktionen iiberhaupt anzuwenden; eine von aussen herangetragene Be-
stimmung bleibt stets eine problematische Vorwegnahme.

Ob wir uns auf drei oder vier notwendige Kriterien festlegen, dem alltags-
sprachlichen Sinn, den wir mit Ungehorsam verbinden, kommen jedenfalls
die «Weigerung aus Gewissensgriinden» und die «Gesetzesumgehung aus Ge-
wissensgriinden» am néchsten; beidemal wird staatlichen Aufforderungen
unmittelbar nicht Folge geleistet. Auf dieses Verhalten reagieren wir norma-
lerweise sehr schnell, weil uns der Gehorsam eher einsozialisiert ist und wir sei-
ner Gefahrlichkeit im allgemeinen weit weniger Beachtung schenken als dem
auffallig werdenden Ungehorsam; zur ersten Beispielgruppe wire die Militér-
dienstverweigerung aus ethisch-weltanschaulichen und/oder politisch-ratio-
nalen Griinden zu zdhlen, bei der zweiten Beispielgruppe wére z.B. an das
Verstecken von Fliichtlingen zu denken.

Neben den vier notwendigen Kriterien fithrt Rawls noch zwei weitere an: die
Offentlichkeit, die im Einstehen fiir die rechtlichen Folgen kulminiert, und
die Strategie der Uberzeugung, genauer und zugleich weiter gefasst, den Ap-
pellcharakter, der «gewohnlich» dazu gehért, wie er sich ausdriickt. Erfiillt
eine Handlungsform alle sechs genannten Kriterien, so wollen wir fortan von
zivilem Ungehorsam im engeren Sinne sprechen. Vielleicht miisste man aber
dafiir iiberhaupt einen anderen Begriff vorsehen; wir schlagen vor: «Regel-
verletzungen oder Gesetzesbriiche in politischer Absicht».

Hiervon miissten wahrscheinlich die heute am meisten diskutierten Fille
des Widerstandes wegen ihrer spezifischen Widerstandsqualitdt noch einmal
unterschieden werden: der «zivile Ungehorsam ohne Uberzeugungsstra-
tegie»® insofern, als er in der Tradition der Gewaltfreiheit den Preis fiir die
Durchsetzung einer Politik erh6hen will. Diese Form des Ungehorsams wére

5 J.Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, a.a.O., S.401.

6 R.Dworkin, Ethik und Pragmatik des zivilen Ungehorsams, in: Widerstandsrecht in der De-
mokratie. Pro und Contra, hg. von Th.Meyer, S.Miller, J.Strasser, K6ln 1984, S.24-42. Zu
den drei Typen des zivilen Ungehorsams, die Dworkin unterscheidet: H.Kleger, Ziviler Unge-

118



genauerhin als «gewaltfreier Widerstand im Rechtsstaat» aufzufassen und als
solcher auch zu bezeichnen (Wyhl oder Kaiseraugst nach Verwerfung der
Atominitiative und anderes mehr, was zur Zeit die Gemiiter so sehr erhitzt, so-
wie Kriegsdienstverweigerung gehoren hierher). Die Attributierung «ohne
Uberzeugungsstrategie» konnte allerdings falsche Assoziationen wecken und
den hier geiibten zivilen Ungehorsam als ein Ensemble von Methoden’ in fal-
sche Nachbarschaft riicken; im allgemeinen sind solche Verhinderungs-Ak-
tionen Ausdruck eines Biirger-Engagements, bei dem wir auf einen besonders
hohen Informationsstand und einen anspruchsvollen Begriff von politischer
Partizipation stossen. Methode und Organisation eines solchen Widerstands
werden von Anfang an offen gelegt, und damit ist er klar abgegrenzt von der
konspirativen Organisation gewalttatigen Widerstands. Der zivile Ungehor-
sam dieses Typs ist iiberdies dadurch gekennzeichnet, dass er mit einem kon-
struktiven Programm verkniipft ist, das Alternativen zur Regierungspolitik
aufzeigt. Dieser terminus technicus «ziviler Ungehorsam» steht also hier fiir
ein ganzes Ensemble von Methoden und mehrstufigen Aktionen: «ein ziem-
lich kompliziertes, mehrere Instanzen durchlaufendes Einwirken auf den
Prozess der 6ffentlichen Meinungsbildung»®. Die Unterscheidung von Dwor-
kin zwischen einem argumentativen und einem nicht-argumentativen Wider-
stand, wobei ersterer den Radius des traditionellen zivilen Ungehorsams im
engeren Sinn absteckt, erscheint uns also in Anbetracht der Argumentativi-
tat, die die neue Widerstandigkeit initiiert, problematisch, denn sie hat ihre
Gegen-Experten. Gleichwohl enthélt sie ein Kérnchen Wahrheit, indem sie
auf die empirische Widerstandsqualitdt hinweist, von der wir gesprochen
haben®.

horsam (2. Teil), in: Reformatio, April 1985; zur internen Differenzierung des dritten Typsan-
gesichts der Verschiedenartigkeit der Protestanldsse wie Raketenstationierung, Kernenergie-
konflikt und Umweltzerstérung die lingere Fassung des hier abgedruckten Artikels, die im
Ms. vorliegt.

Umfassend zu Methoden von <mon-violent> Aktionen: G.Sharp, The Politics of Non-Vio-
lence, Boston 1973; ferner G.Jochheim, Die gewaltfreie Aktion, Hamburg 1984.

8 Th.Ebert, Ziviler Ungehorsam. Von der APO zur Friedensbewegung, Waldkirch 1984,
S.265.

Erwéhnen wir aber zunichst noch Widerstandsformen, die auch in unserem in sich differen-
zierten Schema des zivilen Ungehorsams keinen Platz mehr finden. Bleiben wir im schweizeri-
schen Raum, so betrifft dies beispielsweise die Aktionen der Béliers und das Sprayen, die beide
klandestin erfolgen. Ebenfalls von anderem Charakter waren die meisten Aktionen der Ziir-
cher Jugendunruhen 1980/1981. Mit dem politisch-philosophischen Anarchismus (etwa eines
R.P. Wolff, Eine Verteidigung des Anarchismus, Wetzlar 1979, amerik. 1970) verwandt, weist
schliesslich auch das gesellschaftspolitische Projekt der <autonomi> weit iiber den Horizont
einer politischen Theorie zivilen Ungehorsams hinaus. Es gibt wohl Theorien zivilen Unge-
horsams mit anarchistischem Einschlag (etwa in der Zeitschrift «graswurzel revolution» ), sie
lassen sich allerdings in dem Rahmen, den wir uns vorgeben lassen, nicht rechtfertigen, da sie
das Legalitatsprinzip gewissermassen {iberspringen.

119



offentlich (- gerichtliche
Verfolgung)
gewaltlos
ziviler Ungehorsam im
gewissensbestimmt engeren Sinne
gesetzwidrig
politisch*!

Uberzeugungsstrategie*?
(Appellcharakter)

Regelverletzung oder Gesetzes-

briiche in politischer Absicht:

- Offentliche Bekenntnisse der
Abtreibung

- Besetzungsversuche in Gosgen
1977

- Akte kollektiver Dienstver-
weigerung

- Grossdemonstration gegen
Demonstrationsverbot
(Ziirich 21. Juni 1980)

- Einbetonieren und Versenken
von Zivildienstbiichlein,
u.a.m.

*1 gemeinsame Gerechtigkeitsvorstellungen (Rawls, S.402)
*2 gewohnlich (Rawls, S.401)

I1. Legalitit und Legitimitit

+
[+ Weigerung

- aus Gewissens-
+ .

griinden

+
+
Militardienstver-

weigerung aus
ethischen und/
oder politischen
Griinden

Im Anschluss an Rawls gehen wir davon aus, dass Offentlichkeit, Gewalt-
losigkeit und eine zu spezifizierende Folgenverantwortung notwendige nor-
mative Elemente darstellen, damit ziviler Ungehorsam als politische Hand-
lungsform im demokratischen Rechtsstaat gerechtfertigt werden kann. Wah-
rend mir letzteres vor allem ein internes Problem derjenigen, die zivilen Unge-

120



+
+ + . .
Gesetzesumgehung aus gewaltloser Widerstand im
+ [ Gewissensgritnden " Rechtsstaat (ziviler Ungehorsam
als ein Ensemble von Methoden)
+ +
? +

Verstoss gegen den Fugitive Slave ~ Zum Beispiel:

Act; Verstecken von Fliichtlingen - Wvyhl, Brokdorf, Grohnde, Kalkar
wihrend des 2. Weltkrieges - Kaiseraugst nach Verwerfung der
Atominitiative
- Weigerung, besetzte Hauser zu
rdumen

Hainburg, Greenpeace
Aktionen der Friedensbewegung
Kriegsdienstverweigerung

|

horsam leisten wollen, und der privilegierten oder abhingigen Bedingungen,
unter denen sie dies tun miissen, zu sein scheint, wird von den Gegnern hiufig
die voraussetzungsreiche und erfinderische Tradition der Gewaltfreiheit
libersehen, wenn sieihre eigenen Vorstellungen von (heroischem oder konspi-
rativem) Widerstand in die Formen des zivilen Ungehorsams hineinprojizie-
ren. Wie lédsst sich nun aber innerhalb der Grenzen des demokratischen Ver-
fassungsstaates begriinden, was in den Augen der Kritiker einer Quadratur

121



des Kreises gleichkommt: «Auf der einen Seite - in der Demokratie - die Op-
positionsfreiheit, auf der anderen das «<cigentliche> Widerstandsrecht — was
bleibt da noch iibrig?»'® Was, sozusagen in der Schwebe bleibend, iibrig
bleibt, hdngt davon ab, wo man die Grenzen des demokratischen Verfas-
sungsstaates zieht, mit anderen Worten, wie man den Offentlichen Willens-
bildungsprozess als eigentlichen Nerv der Demokratie zu verstehen bereit ist,
wobei dieses Verstdndnis bzw. die Verstdndnisbereitschaft wiederum aufs
engste mit der jeweiligen Auffassung von Recht, Rechtsbewusstsein und
Rechtsstaat zusammenhingt. Diese Auffassung ist ihrerseits abhdngig vom
Begriff des Politischen, dem man anhéngt. Fiir die von Machiavelli neu be-
griindete Theorietradition von Politik ist die Aufrechterhaltung des souvera-
nen Gewaltpotentials ein Selbstzweck und ihre kluge, zuweilen auch listige
Handhabung die Kunst der Politik. Nur der Umstand, dass es diese Gewalt
gibt, kann die Friedfertigkeit der Biirger garantieren. Die pessimistische
Hintergrund-Anthropologie, auf der dieses grundsétzliche Misstrauen gegen
die Biirger beruht, liegt als machiavellistisches Prinzip dem modernen Begriff
des Staates geradezu zugrunde. Die Befiirchtungen, ziviler Ungehorsam
konnte das allgemeine Rechtsbewusstsein erodieren, stehen ebenfalls auf die-
sem Boden. Insbesondere eine Auffassung auf der Grundlage eines hobbesia-
nischen Rechtsbewusstseins, das den Rechtsfrieden staatsethisch verabsolu-
tiert, entfaltet im gegenwartigen Meinungsstreit die ideologische Kraft, die
den zivilen Ungehorsam ins Abseits der Demokratie stellen will, indem sie ihn
nur als Entlegitimierung demokratischer Legalitét verstehen kann. Dagegen
miisste nun erstens dargetan werden konnen, dass die hinter einer solchen Ar-
gumentation stehende Auffassung zulasten der grundlegenden Legitima-
tionsprinzipien eines demokratischen Verfassungsstaates geht und dass zwei-
tens die moralisch-politischen Absichten zivilen Ungehorsams die Anerken-
nung der Verbindlichkeit des positiven Rechts nicht gefdhrden, sofern er sich
ebenfalls in den weitgezogenen Grenzen der grundlegenden Legitimations-
prinzipien hélt und daraus nicht anarchistisch ausbricht.

Habermas rechtfertigt den zivilen Ungehorsam damit, dass er den kriti-
schen Biirger als Hiiter der Legitimitét einsetzt. Habermas versteht die Insti-
tutionen der rechtsstaatlichen Demokratie als eine Verkorperung des Miss-
trauens «gegen die fallible Vernunft und die korrumpierbare Natur des Men-
schen»!!. Der Rechtsstaat «muss das Misstrauen gegen ein in legalen Formen
auftretendes Unrecht schiitzen und wachhalten, obwohl es eine institutionell
gesicherte Form nicht annehmen kann. Mit dieser Idee eines nicht-institutio-

10 R.Leicht, Gehorsam im Protest, in: Siiddeutsche Zeitung Nr.232, 8./9.Oktober 1983, S.130.
11"y Habermas, Ziviler Ungehorsam - Testfall fiir den demokratischen Rechtsstaat, in: P.Glotz
(Hg.), Ziviler Ungehorsam im Rechtsstaat, a.a.O., S.38.

122



nalisierbaren Misstrauens gegen sich selbst ragt der Rechtsstaat iiber das En-
semble seiner jeweils positiv gesetzten Ordnungen hinaus.»!? An dieser Stelle
verzahnt sich iiber die Entwicklung einer demokratischen politischen Kultur
das Rechtsstaats- mit dem Demokratieprinzip. Hiiter der Legitimitét sind
Biirgerinnen und Biirger einer politischen Kultur, die sie mit einem solchen
Mass an Urteilskraft und Risikobereitschaft ausstattet, dass sie notfalls bei
strikter Subsidiaritdt aus moralisch-politischer Einsicht auch ungesetzlich
handeln: «Ungehorsam mit Augenmass»'3. Aus diesem Grunde des Notfalls
darf ziviler Ungehorsam in der rechtsstaatlichen Demokratie, die sich ihrer
selbst sicher ist, einen legitimen, wenn auch informellen Platz beanspruchen.
«Wenn die Reprisentativverfassung vor Herausforderungen versagt, die die
Interessen aller beriithren, muss das Volk in Gestalt seiner Biirger, auch einzel-
ner Biirger, in die origindren Rechte des Souveréns eintreten diirfen»!4, Zur
Idee des demokratischen Verfassungsstaates gehort mithin, dass er in letzter
Instanz auf die kritischen Biirger als Hiiter der Legitimitédt angewiesen bleibt.
Habermas rechtfertigt zivilen Ungehorsam damit, dass er bereits in der Nor-
malsituation der Geltung des Rechts den Regelverletzer in die «plebiszitire
Rolle des unmittelbar souverin auftretenden Staatsbiirgers einsetzt»!’; zu-
gleich bindet Habermas den zivilen Ungehorsam an Regeln, deren Bestim-
mungen aus dem Appell an die Einsichtsfahigkeit und den Gerechtigkeitssinn
der Mehrheit folgen und die seine Sozial- bzw. Demokratievertraglichkeit ga-
rantieren sollen, und er rechtfertigt ihn nach Massgabe moralisch-politischer
Prinzipien, die fiir alle einsichtig sein kénnen. Wenn er dabei unbefangen von
Normalféllen sprechen kann, mit deren Eintreten immer zu rechnen sein
wird, «weil die Verwirklichung anspruchsvoller Verfassungsgrundsitze mit
universalistischem Gehalt» ein von Irrtiimern gekennzeichneter historischer
Prozess der Umsetzung von Moralitét in Sittlichkeit ist'®, so hat er die auch
von Dworkin herangezogenen Félle von prima-facie-Ungehorsam im Auge,
die sich als Schrittmacher fiir eine fortschrittliche Rechtsfortbildung erwiesen
haben!’. Die Provokation von Rawls’ Moralphilosophie siecht Habermas dar-
in, dass der zivile Ungehorsam zu einem «Priifstein fiir das angemessene Ver-
stdndnis der moralischen Grundlagen der Demokratie» wird, zum Testfall

2 J.Habermas, a.a.O., S.38f.

So der Titel des gekiirzten Aufsatzes von Habermas in «Die Zeit» Nr.39 vom 23. September
1983,

1 J.Habermas, a.a.O., S.41.

15" J.Habermas, a.a.0., S.39.

15 J.Habermas, S.39.

R.Dworkin, Biirgerlicher Ungehorsam, in: ders., Biirgerrechte ernstgenommen, Frank-
furt/M. 1984, S.337-363.

—
w

123



einer reifen politischen Kultur'®. Warum aber soll gerade im demokratischen
Rechtsstaat, dessen politische Kultur in der legitimierenden Leistung funktio-
nierender Legalitdt besteht, ein Widerstandsrecht in der Berufung auf héhe-
res und besseres Recht nicht nur faktisch gegenstandslos, sondern auch mora-
lisch ungerechtfertigt gemacht zu haben, ziviler Ungehorsam einen grund-
sdtzlichen Ausweis seiner Berechtigung erhalten kénnen? Wir haben fiinf
rechtsphilosophische Antworten auf diese Frage kennengelernt: die von
Rawls, Dreier, Dworkin, Frankenberg und Habermas. Alle gehen sie davon
aus, dass der demokratische Rechtsstaat seinen Anspruch auf Gehorsam aus
einem ungewoOhnlich hohen Legitimitatsanspruch seiner Normen bezieht.
Unbestritten weist ein im demokratischen Willensbildungsprozess, vor allem
wenn dessen Defekte noch weiter abgebaut werden kdonnen, zustandegekom-
menes und materiell verfassungsgemaisses Gesetz einen hohen Grad an Legiti-
mitét auf. Die Gesetzestreue der Gerechten ergibt sich daher aus der einsichti-
gen und insofern freiwilligen Anerkennung dieses normativen Anspruchs.
Die Legitimation durch Verfahren deckt diesen Anspruch nicht vollends ab,
wenn auch hinter ihr eine historisch verzweigte politische Moralphilosophie
der Trennung von Gewalt und Wahrheit steckt. Der demokratische Verfas-
sungsstaat kann von seinen Biirgern Gesetzesgehorsam nur verlangen, soweit
er sich «auf anerkennungswiirdige Prinzipien stiitzt, in deren Licht dann, was
legalist, als legitim gerechtfertigt . .. werden kann»%°. Wie lassen sich indessen
die legitimierenden Verfassungsprinzipien, die Anerkennung verdienen,
ihrerseits wieder rechtfertigen? Die Vorschldge von Rawls, Dreier, Habermas
und Frankenberg stehen in der Tradition des Vernunftrechts, das heisst: «Sie
folgen der Intuition, dass nur solche Normen gerechtfertigt sind, die ein ver-
allgemeinerungsfihiges Interesse zum Ausdruck bringen und daher die wohl-
erwogene Zustimmung aller Betroffenen finden kénnen»?!. Diese Zustim-
mung wird an eine Prozedur verniinftiger Willensbildung gebunden. Die Dis-
kussion der verschiedenen Moraltheorien, die in diese Richtung gehen, kann
hier nicht weiter verfolgt werden. In unserem Zusammenhang geniigt der
Schluss, dass der demokratische Rechtsstaat wegen der anspruchsvollen Prin-
zipien, die ihn legitimieren, lediglich einen qualifizierten Rechtsgehorsam ab-
fordern kann. Dem werden die Skeptiker gegeniiber zivilem Ungehorsam, die
befiirchten (oder dies vorschieben), dass von ihm eine schleichende Erosion
des Rechts ausgehen konnte, in direkter Konfrontation mit dieser These kaum

18 j Habermas, a.a.O., S.36.

19 ygl. z.B. O.Kirchheimer, Costituzione senza sovrano. Saggi di teoria politica e costituzionale
(mit einer Einleitung von A.Bolaffi iiber Verfassung und Souverénitét), Bari 1982.

20 j.Habermas, a.a.0., S.37.

2l j Habermas, a.a.0., S.37.

124



widersprechen. Ihre Moral des qualifizierten Rechtsgehorsams®? sowie ihre
politische Theorie, vor allem aber ihre zeitdiagnostische und politische Ein-
schatzung der gegenwirtigen Situation?? diirfte indes eine andere sein.

II1. Ethik und Pragmatik der Liberalitdt

Wer aufklarerisch-liberal argumentiert, stiitzt politische Verpflichtungen
auf die Zustimmung autonomer Individuen ab. Es ist jedoch nahezu unbe-
stritten, dass es auch in einer legitimen Ordnung zu krass falschen Entschei-
dungen kommen kann, weshalb denn auch die Qualit4t des politischen Sy-
stems bzw. der Regierungsbemiihungen entscheidend fiir die Uberlegung ist,
ob krass falsche Entscheidungen aus Griinden der politischen Urteilskraft
noch angenommen werden sollen oder nicht. Bestehen legale Alternativen
und die Freiheit politischer Kommunikation, so wird die Grenze zum politisch
brisanten Ungehorsam jenseits des legalen Ungehorsams politischer Opposi-
tion weit hinausgeschoben: Zweifellos gibt es in einem solchen Gemeinwesen
zwischen der <politischen Unterforderung des Biirgers durch die Wahl> *und
dem zivilen Ungehorsam eine Fiille von Mdglichkeiten, wie sich die Biirger en-
gagieren konnen. Und wenn zu etwas aufgerufen werden soll, dann dazu, dass
sich die Biirger beteiligen. Ihr Engagement stellen wir denn auch ins Zentrum

22 Martin Kriele zum Beispiel beruft sich auf die ciceronische verecundia, die zugleich einen reli-
gidsen Einschlag habe (vgl. Ziviler Ungehorsam als moralisches Problem, FAZ vom 10. Mirz
1984, Nr.60). Kriele deutet den aktuellen zivilen Ungehorsam als kulturspezifische Selbstpri-
vilegierung von <Eliten>, die bedenkenlos Rechte Unbeteiligter verletzen. Vgl. auch M.
Kriele, Ziviler Ungehorsam in den USA und beiunsinder BRD, in: Ziviler Ungehorsam? Vom
Widerstandsrecht in der Demokratie, hg. von W.B6hme, Karlsruhe 1984, S.9-15, bes. S.10
und 14; ferner den Sammelband: Frieden im Lande. Vom Recht auf Widerstand, hg. von
B.Streithofen, Bergisch Gladbach 1983, darin insbesondere die Aufsitze von M. Kriele, Wi-
derstandsrecht in der Demokratie? (S.139-154) und J.Isensee, Ein Grundrecht auf Ungehor-
sam gegen das demokratische Gesetz? (S.155-173; Isensee spricht hier vom zivilen Ungehor-
sam als «Dezivilisierung der Normallage», S.168).

Zur Verdeutlichung: P.Graf Kielmansegg, Frieden geht nicht vor Demokratie. Es gibt keine
Alternative zum fairen und legalen Kampf der Meinungen, in: «Die Zeit» vom 30. September
1983, Nr.40; M.Kriele, Friedenspolitik am Scheideweg, in: Merkur, Oktober 1984, S.803-
812. - Zwei Beispiele einer anderen Einschétzung sind: Philosophie und Frieden (Friedens-
initiative am philosophischen Institut der FU Berlin), Berlin o.J.; Ungehorsam als Biirger-
pflicht (Republikanischer Anwaltsverein), Hannover 1983.

A.O.Hirschman, Engagement und Entt4duschung. Uber das Schwanken der Biirger zwischen
Privatwohl und Gemeinwohl, Frankfurt/M. 1984 (amerik. 1982), S.113-131; umso wichtiger
ist es, dass der unterforderte Wahler (hinsichtlich seines Engagements) die Intensitét seiner
Priferenzen auch durch andere Mittel der Willenskundgebung positiv zur Geltung bringen
kann, z.B. Demonstrationen. Es gibt jedoch keinen eindeutigen Verfahrensweg, «nach dem
Quantitit und Intensitit miteinander verrechnet werden kénnten» (C. Offe, Politische Legiti-
mation durch Mehrheitsentscheidung?, in: Journal fiir Sozialforschung 22 [1982] S.324).

23

24

125



unseres Demokratieverstdndnisses. Worauf es jedoch in unserem Zusammen-
hang ankommt, ist dies: Die weit hinausgeschobene Grenze zum legitimen
Gesetzesungehorsam wird dennoch nicht aufgehoben. (Und als empirische
Hypotheseist wahrscheinlich anzunehmen, dass der Uberschneidungsbereich
zwischen politischer Opposition bzw. der Dynamik von Enttduschungserfah-
rungen, die aus ihr resultieren, und den Aktivititen des zivilen Ungehorsams
gross ist.)

Philosophische Bemiihungen, Grundlagen des demokratischen Verfas-
sungsstaates herauszustellen, haben zumeist den strategischen Sinn, Mass-
stdbe fiir eine individualistische Gehorsamsbegriindung zu relativieren. Ein
dndividualismus>, der sich aus politischen Vermittlungen zuriickzieht, legt
nidmlich nahe, dass es unmoglich werden koénnte, einerseits die Ordnung der
Verteilungsgerechtigkeit zu verbessern und anderseits die Problemldsungs-
fahigkeit des politischen Systems zu erh6hen. Demgemass sind es Leistungen
des Staates und nicht eine abstrakte Ordnungsqualitéat, die einen prima-facie-
Gehorsam der politischen Urteilskraft zu begriinden vermégen. Auch wenn
die Strukturen einer gerechten Ordnung als legitim akzeptiert werden und zu
einer Anerkennung «<m grossen und ganzen» verpflichten kénnen, so ist
davon immer noch der politische Entscheidungsprozess als solcher zu unter-
scheiden, der in Einzelfillen zu gravierendem Unrecht fiithren kann. Die Ge-
wissheit, die zur politischen Handlungsfédhigkeit ben6tigt wird und die durch
formelle Verfahren erzeugt werden kann, ist nicht identisch mit der normati-
ven Richtigkeit der Entscheidung. Berticksichtigt man in diesem Sinne die bei-
den Aspekte «Struktur> und <Entscheidungsprozess> gleichermassen, so
gehort zur politischen Kultur der Demokratie zuerst die Rechtsordnung des
politischen Kampfes; zusatzlich aber auch das informelle Element, wie De-
mokratie auf zivilen Ungehorsam reagiert und ob sie auf Massnahmen eines
«rachenden Rechtsstaats> verzichten kann, indem etwa die Gerichte die
moralisch-politischen Absichten (nach Art.63 und 64 des Schweizerischen
Strafgesetzbuches) «privilegierend» beriicksichtigen oder indem Parlamente
eine Befriedungsamnestie erlassen.

Dort, wo das Argument der Liberalitét fiir den zivilen Ungehorsam nicht
gelten gelassen wird?®, herrscht im Hintergrund die Hobbessche Vorstellung
eines «vertikalen Gesellschaftsvertrags> 25, den jeder einzelne mit der souvera-
nen Hoheitsgewalt eingeht. Dieser Vorstellungsweise geméass werden die Biir-
ger erst durch die Wirkungsweise der souverdnen Gewalt zu einem Staat zu-

25 In den Beitrigen von J.Isensee (s. Anm.22 und 38) und R.Scholz (z.B.: Rechtsfrieden im
Rechtsstaat, in: Neue juristische Wochenschrift 36 (1983) S.705-712).

26 Hannah Arendt unterscheidet drei Arten von <social contract>: 1. <Biblical covenant, 2.
Hobbes’ vertical version of the contract, 3. Lockes «aboriginal social contract, which brought
about not government but society - the word being understood in the sense of the Latin socie-

126



sammengeschlossen. Die politische Staatsiiberhéhung halt die Biirger zu
einer <Hierarchie der Loyalitdten> an, die eine Ausweitung der Verpflichtung
legalen Verhaltens bis zu einem geduckt-loyalen Verhalten bewirkt. Der
«misstrauische Staat» seinerseits verlegt seinen Schutz bereits in ein Vorfeld
politischen Verhaltens, in dem politische Betédtigung und gewaltlose politische
Auseinandersetzungen bereits administrativ oder strafrechtlich geahndet
werden kénnen mit all den angstbesetzenden Auswirkungen, die tief in die
Freiheit politischer Kommunikation eingreifen. Im Namen eines wirksamen
Schutzes des «freiheitlich-demokratischen Rechtsstaats> laufen auf diese
Weise relativ unauffillig Prozesse der Entliberalisierung ab, in denen die Biir-
ger sich selber entmiindigen.

Aus der Perspektive der souverdnen Gewalt handelt es sich hierbei um eine
Schutzherrschaftstheorie. Ihr liegt das tiefsitzende machiavellistische Miss-
trauen zugrunde, dass nur die - bisweilen auch listige - Handhabung souvera-
ner Gewalt die Friedfertigkeit der Biirger garantieren kann; ebenso spielt aber
auch die anthropologische Pramisse eine Rolle, dass es den rationalen Eigen-
interessen der Biirger entsprechen wiirde, wenn sie unbedingten Gehorsam
gegen wirksamen Schutz eintauschen. Gegen die Notwendigkeit eines wirksa-
men Schutzes beispielsweise gegen Terror und Verbrechen soll und kann
nichts eingewendet werden; die Schutzherrschaftstheorie indes aktualisiert
sich in gesellschaftlichen Konfliktsituationen immer wieder als eine «autori-
tdr-etatistische Konzeption politischer Einheit»?’: Das Hobbessche Modell

tas, an <alliance> between all individual members, who contract for their government after
they have mutually bound themselves. I shall call this horizontal version of the social contract.
This contract limits the power of each individual member but leaves intact the power of soci-
ety; society then establishes government <upon the plain ground of an original contract among
independent individuals> » (H. Arendt, Civil Disobedience, in: dies., Crisis of the Republic.
Lying in Politics, Civil Disobedience, On Violence, Thoughts on Politics and Revolution,
New York 1969, S.85 und 86).

Zu den beiden Modellen politischer Einheitsbildung: H. Arendt, Civil Disobedience, a.a.O.,
S.86-102; U.K.Preuss, Politische Verantwortung und Biirgerloyalitét, Frankfurt/M. 1984,
bes. S.58-84, sowie W.Euchner, Demokratietheoretische Aspekte der politischen Ideenge-
schichte, in: ders., Egoismus und Gemeinwohl, Frankfurt/M. 1973, S.9-46, ferner N. Bobbio
e M.Bovero, Societa e stato nella filosofia politica moderna, Milano 1979 (il modello hobbe-
siano, S.41-47); N.Bobbio, Da Hobbes a Marx, Napoli 19712, - Neben Rousseaus <«contrat
social> konnte als viertes Modell noch die Hegelsche Staatsphilosophie herangezogen werden,
die bis auf den heutigen Tag die Position einer liberal-konservativen Hegelschen Mitte mass-
geblich bestimmt (J.Ritter, H.Liibbe, E.-W.Bockenférde, R.Maurer, H.-M. Sass, G.Rohr-
moser u.a.). Hegels <politischer Protestantismus> (bzw. die Reaktualisierung einer Theorie
des sittlichen Staates beispielsweise durch Bockenférde)impliziert begrifflich den Gesetzesge-
horsam als sittliche Pflicht (E.-W.Bockenforde, Der Staat als sittlicher Staat, Berlin 1978). In
der Perspektive eines vertragsrechtlich-liberalen Projekts lautet die Stellungnahme dazu:
«Man kann nicht lockeanisch in den Voraussetzungen, hegelianisch in den Schlussfolgerun-
gen sein wollen» (Preuss, a.a.0., S.58).

27

127



politischer Herrschaft verdrdngt dann die liberalere Normintegration nach
Locke. Beide Modelle sind als Idealtypen zu verstehen, die noch heute die
ideenpolitische Auseinandersetzung in Konfliktsituationen zu justieren ver-
mogen. Die verschiedenen Varianten der Pluralismus-Theorie, die politische
Willensbildung und Regierungsgewalt als Resultat einer Auseinandersetzung
zwischen gesellschaftlichen Interessen begreifen, die bestimmten «Spielre-
geln> unterliegt, stehen cum grano salis in der Tradition Lockes. Im Unter-
schied dazu sieht ein mit Schmittschen Kategorien interpretierter Hobbesia-
nismus darin gerade die Gefahr einer Mediatisierung des Staats durch parti-
kulare Interessen, der er durch seinen Begriff des Politischen steuern will. Die
daraus entspringende politische Uberhohung des Staates kann genauso zu
einer Distanznahme zum heutigen liberalen Neokorporatismus fithren?® wie
zu einer <politischen Formierung der Gesellschaft>, die sich am Umgang mit
verschiedenen Formen von Dissens erkennen ldsst.
<Ernstfall>-Vermeidungspolitik hebt sich im demokratischen Verfassungs-
staat von Hobbes <Leviathan> dadurch ab, dass sie auf einer breiteren Grund-
lage beruht, ndmlich auf den rationalisierten Bahnen der Konfliktaustra-
gung. Diese sollen die angstbesetzte Abkapselung ins Private gerade tiberwin-
den helfen; und daher lasst sich sagen, dass es in erster Linie Defekte der de-
mokratischen Willensbildung selber sind, die das Legalitédtssystem und seine
spezifische Legitimierungsaufgabe von innen aushohlen. Der innere Frieden
stellt sich vor diesem Hintergrund in einem Prozess her, der von einer Vielheit
vor Biirgern ins Werk gesetzt und getragen wird; er kann nicht vermittels einer
iiberlegenen Zwangsgewalt verfiigt sein. Die Realitdt praktischer Politik ist
heute - anders als sie sich im «System des Parteienwettbewerbs»> symbolisch
prasentiert — auf allen Ebenen durch den Kompromiss gekennzeichnet. Sie
operiert jeweils mit einem aktuellen, subjektiven und partiell hergestellten
Konsens, der von einer relativen Mehrheit mit unterschiedlichen praktischen
Begriindungen getragen wird. Konsens ist in der heutigen praktischen Politik
nicht nur unerlésslich, fiir eine Politik der <inneren Reformen»herrscht sogar
eine ausgesprochene Konsensknappheit. Vor diesem Hintergrund der Proble-
me, die ein abgehobener <politischer Betrieb>mit sich selber hat, 14sst sich bes-
ser begreifen, warum ein fortschrittlicher Pragmatismus auf dieser Ebene (ei-
nes <neokorporatistischen Elitenkartells> , wie wir vorldufig sagen wollen) sei-
neinnere Beziehung zum Dissens auf anderen Ebenen (Basisproteste) verliert.
Das pragmatisch gesteuerte Ringen um Konsens iiber die Formen des politi-
schen Kompromisses fiihrt zur Herausbildung einer informellen politischen
Moral, die dazu auffordert, dass alle am Kompromiss mitwirken. Umso emp-
findlicher reagiert diese Moral auf Gruppen und einzelne, die in Anbetracht

28 P.Koslowski, Gesellschaft und Staat, Stuttgart 1982, S.303-306.

128



der Folgewirkungen einzelner Entscheidungen oder Unterlassungen mit dem
«Habitus» dieses Kompromiss-Verhaltens nicht mehr iibereinstimmen koén-
nen; auf Nachsicht der verschworenen Normalitdt konnen sie kaum noch
rechnen, obschon ein Widerspruchs-Denken, das sich zu verschiedenen Ebe-
nen in Beziehung zu setzen weiss, Mit-Arbeit und Widerstehen grundsétzlich
nicht als kontrare Gegensétze behandeln miisste. In der Optik von Versuchen,
die Gesellschaft wieder <politisch zu formieren», wird der Eigensinn der Biir-
ger zu einem vorrangigen Problem der inneren Sicherheit; die entsprechenden
Massnahmen, die aus diesem normativen, erhebliche Nuancen verwischen-
den Blick auf die Gesellschaft folgen, steigern nur noch die Ohnmacht des
Dissenses und tragen mit dazu bei, dass sich dieser in einer Weise radikalisiert,
dass er ins Abseits der demokratischen Auseinandersetzung gerét. Dabei wird
in liberaler Selbstgerechtigkeit hdufig tibersehen, dass die Strategie des
«vorgetduschten Dissenses> noch nicht die Fahigkeit zum Dissens bedeutet.
Fiir einen demokratischen Rechtsstaat mit Misstrauen gegen sich selbst
wird es dagegen zum vorrangigen Problem, wie die Biirger ihren Eigensinn
und gleichzeitig ihren Gemeinsinn, der sich den heutigen gesellschaftlichen
Herausforderungen gewachsen zeigt, erhalten, so dass die Einheit politischer
Vernunft, verkorpert in Rechtsstaat, Demokratie und Biirgerloyalitit, auch
in den sozialen Verkehrsformen ihre Verankerung findet. Am Begriff des de-
mokratisch hergestellten Rechts liegt es, dass Rechtsgehorsam im demokrati-
schen Rechtsstaat qualitativ etwas anderes ist als unbedingter Gehorsam ge-
geniiber einem Souverén, so wieihn Hobbes’ politische Friedensordnung ein-
forderte. In den konfessionellen Biirgerkriegen des 17. Jahrhunderts ragten
verabsolutierte religiose Wahrheitsanspriiche in die Politik hinein; der politi-
sche Frieden konnte nur noch dadurch hergestellt werden, dass der gewaltmo-
nopolisierende Staat die Gewalt von der Wahrheit trennte, indem er sich aus
der Sphire des Streits um die religiose Wahrheit herauszog. Damit war ein
Grundstein fiir die Entwicklung der geistig-politischen Freiheit gelegt. Die
frithaufklirerisch-liberale Friedensstrategie, den substantiell notwendigen
Konsens fortschreitend zu minimalisieren, fiihrte von der Toleranzgewih-
rung iiber die Religionsfreiheit zu Grundrechten, die in den Bereich des <Un-
abstimmbaren> gehdren. Von dieser Rdson der Friedenserhaltung aus muss
ziviler Ungehorsam gleichsam deduktiv als illegitim und rechtszerstérend
erscheinen. Die eigentliche Frage ist indes, ob sich die Losungsmodelle dieser
Problemgeschichte auf die heutige Situation anwenden lassen; auch die fort-
geschrittene verfassungsrechtliche Entwicklung scheint die Konflikte zwi-
schen Moral und Politik, wie siein den Konfliktfeldern, die zivilen Ungehor-
sam provozieren, aufgebrochen sind, nicht ldnger befrieden zu kénnen. Der
Hinweis auf die Verfahren des demokratischen Verfassungsstaats ist zwar
richtig, wenn man bedenkt, dass ihnen jene Philosophie zugrunde liegt, die in

129



der oben angesprochenen Problemgeschichte entwickelt worden ist; der er-
wdhnte Hinweis ist aber gleichzeitig grundlegend falsch im Blick auf das Pro-
blem, das der zivile Ungehorsam zum Ausdruck bringt: Denn das Problem
hinter dem aktuellen zivilen Ungehorsam ist ein Dissens, bei dem es sich nicht
bloss um Meinungsverschiedenheiten handelt, die durch Verfahren allemal
verniinftig beigelegt werden konnen. Diejenigen, die zivilen Ungehorsam lei-
sten, konnen ihre Biirgerloyalitdt nicht mehr auf Verfahren griinden, in denen
sich Legitimité4t in Gestalt der Legalitit dussert. Dies ist natiirlich ein fiir die
Demokratie grundsitzlich prekirer Zustand; es gilt aber zu begreifen, dass
die Konfliktfelder des zivilen Ungehorsams anders gelagert sind, als dies die
verfahrensmassige demokratische Losung vorsieht, weil in ihnen der grundle-
gende vorpolitische Konsens, der in der heimlichen Theorie der Verfahren
vorausgesetzt werden muss, selber bis zum Intensititsgrad der Sezession strit-
tigist. Diese Konfliktsituationen legen es deshalb nahe, ein <kulturelles Mora-
torium» ?° oder eine grundsitzliche Uberpriifung des modernen Begriffs des
Politischen zu fordern. Das Problem ist nicht per geistesgeschichtliche Analo-
gisierung zu losen, dass hier Wahrheitsanspriiche von Minderheiten illegiti-
merweise in den politisch-staatlichen Funktionsbereich hineinragen. Eher
verhdlt es sich umgekehrt: «Die Entfaltung der inneren, auf Fortschritt und
zunehmende Naturbeherrschung gerichteten Rationalitédt staatlichen Han-
delns verliert fiir eine immer grosser werdende Zahl von Menschen den Cha-
rakter ethischer Neutralitit und Indifferenz, ohne dass man deswegen von ei-
nem Uberschreiten der dem Staat von der Gewissensfreiheit gezogenen Gren-
zen sprechen konnte. Der Staat verfolgt sozusagen das ihm bei seiner Entste-
hung eingepflanzte Fortschrittsprogramm, dessen ungehinderte Entfaltung
durch die Entstaatlichung der Religion und des Gewissens moglich war. Jetzt
ist er an einem Punkt angelangt, an dem er selbst die Frage nach der Wahr-
heitsfahigkeit seiner Politik aufwirft — eine Frage, deren Verdrangung eine
wesentliche Ursache seines beispiellosen Erfolges als politische Organisa-
tionsform gewesen ist. Die Gewissensfreiheit ist lediglich die Kehrseite seiner
Fortschrittsrationalitdt. Dass heute Gewissens- und Wahrheitsfragen wieder
politisches Gewicht gewonnen haben (und in der juristischen Form des
Grundrechts auf Gewissensfreiheit nicht ldnger domestiziert und gehegt wer-
den konnen), ist das untriigliche Zeichen fiir eine politische Grenzsituation.
Sieist dadurch gekennzeichnet, dass die normativen Pramissen einer Politik,
die es ermdglichte, das Gewissen als eine 6ffentlich-politische Macht auszu-
schalten, offenbar briichig geworden sind. Damit freilich ist die Frage der

29 1.Fetscher, Okologie und Demokratie —ein Problem der <politischen Kultur», in: Physik, Phi-
losophie und Politik (Festschrift C.F. von Weizs4cker), Miinchen/Wien 1982, S.89-105.

130



Verantwortungsfihigkeit einer Politik, die massenhaft Gewissensreaktionen
herausfordert, auf die Tagesordnung gesetzt.»3°

IV. Ziviler Ungehorsam und positives Recht

Fiir Theodor Ebert, einen Theoretiker der Praxis zivilen Ungehorsams?!,
stellt das Konzept des zivilen Ungehorsams eine «demokratiespezifische Va-
riante der gewaltfreien Aktion» dar®2. Ziviler Ungehorsam, der urspriinglich
eine soziale Erfindung der Quiker ist, entwickelte sich in den USA zu einer
«etablierten Methode zur Bearbeitung fundamentaler gesellschaftlicher Kon-
flikte, in denen die Auffassungen der Kontrahenten sich kompromissunféhig
gegeniiberstehen»33. Auch bei fundamentalem Dissens muss jedoch ein Zu-
sammenleben ohne Drohung der Gewalt weiterhin moglich sein: «Darum
braucht man in der Demokratie ein Verfahren fiir diejenigen Konfliktfille,
die zwar mit den iiblichen legalen Verfahren - zumindest vorldufig - nicht zu
regeln sind, die aber auch deutlich unterhalb der Schwelle des umfassenden
Verfassungskonflikts liegen. In diese Liicke zwischen den legalen Verfahren
und dem sich gegen Verfassungsfeinde richtenden Widerstandsrecht, in dem
absichtlich keine Aussagen iiber Methode und Organisation des Widerstands
gemacht werden, gehort der zivile Ungehorsam. Dieser stellt trotz seiner Ille-
galitdt ein Verfahren dar, das gewissen Regeln folgt.»* Nachdriicklich setzt
sich Ebert fiir die Bindung an Regeln ein, durch die die Sozialvertraglichkeit
zivilen Ungehorsams gesichert werden soll. Keinesfalls kann es deshalb Ziel
der Aktionen sein, unmittelbar Zwang auszuiiben; es geht vielmehr «um ein
ziemlich kompliziertes, mehrere Instanzen durchlaufendes Einwirken auf
den Prozess der 6ffentlichen Meinungsbildung. Die gewaltfreie, direkte Ak-
tion dramatisiert einen Konfliktgegenstand so, dass er nicht ldnger ignoriert
werden kann.»>® Wie schon Gandhi ist es auch Ebert ein Anliegen, dass zur
Gewaltfreiheit der Aktionen ein konstruktives Programm hinzukommt, wel-
ches Alternativen zur Regierungspolitik aufzeigt, womit von Anbeginn die
Sorgen der <anderen Seite» als Sorgen jeder Regierungspolitik geteilt werden;

30 {J,K.Preuss, Politische Verantwortung und Biirgerloyalitit, a.a.O., S.127f. (Hervorhebun-

gen H.K.).
31 Th.Ebert ist Schriftleiter der Zeitschrift «Gewaltfreie Aktion. Vierteljahresheft fiir Frieden
und Gerechtigkeit».
Th.Ebert, Ziviler Ungehorsam - eine soziale Erfindung der Demokratie, in: ders., Ziviler Un-
gehorsam. Von der APO zur Friedensbewegung, Waldkirch 1984, S.255.
33 Th.Ebert, a.a.0., S.257.
34 Th.Ebert, a.a.0., S.257 (Hervorhebung H.K.).
35 Th.Ebert, a.a.0., S.265.

32

131



auch gewaltfreie Aktionen bleiben «Experimente mit der Wahrheit»
(Gandhi).

Die grundsétzlichen Vorbehalte gegen dieses Programm lassen sich dahin-
gehend zusammenfassen, dass ziviler Ungehorsam das Rechtsbewusstsein der
Biirger verunsichere, weil es sich dabei um «selektiven Rechtsgehorsam»
handle, der das allgemeine Rechtsbewusstsein erodiere. Dem Stereotyp zu-
folge umfasst der <Rechtsstandpunkt> regelmaéssig die Forderung, Rechtsver-
letzungen nach dem nicht immer iiber jeden Zweifel erhabenen Motto «Weh-
ret den Anfingen» unnachgiebig zu ahnden, denn es lehre die Erfahrung,
«dass Rechtsbriichen die Tendenz zur schrittweisen Ausweitung innewohnt,
weil sie das Rechtsbewusstsein allmdhlich aushéhlen und - namentlich wenn
erfolgreich - Beispielwirkung entfalten». Bei Jherings «Kampf um das
Recht»®” beispielsweise lisst sich sodann die entsprechende politische Moral
finden, damit der Staat gegeniiber dem zivilen Ungehorsam keinerlei Legiti-
mitatskonzessionen zugestehen muss.

Nun geht es aber zivilem Ungehorsam sowohl seinem Selbstverstdndnis
nach als auch in der Form eines prédzisen Konzepts genauso wie seinen
Gegnern um die Erhaltung des demokratischen Rechtsstaats. Wihrend diese
jedoch die Anerkennung staatlich gesetzten Rechts durch die Biirger in den
Vordergrund stellen, betont jener das politische Engagement der Biirger als
dessen hauptsédchliche Erhaltungsbedingung. Wenn mithin nicht langer an-
einander vorbeigeredet werden soll, muss die Erhaltung des demokratischen
Rechtsstaats als gemeinsamer Bezugspunkt unterstellt werden. Nur ein anar-
chistischer Hintergrund zivilen Ungehorsams riittelt an der Vorstellung, dass
der Staat unter Androhung von Gewalt fiir Recht und Frieden sorgen soll; da-
bei steht allein das Wie in Frage. Die gegnerische Seite verweist zu Recht im-
mer wieder auf dielegalen Moglichkeiten der Opposition. Gegeniiber den nun
wahrlich oftmals <erfahrungsgeséttigten» Einwanden, diese Opposition blei-
be wirkungslos, stellen sie sich indessen auf eigentiimliche Weise taub. Der
sachlichen Diskussion iiber die inhaltliche Qualitdt der umstrittenen Ent-
scheidungen bzw. Nicht-Entscheidungen wird nicht immer die nétige Beach-
tung geschenkt; stattdessen ersetzen Etiketten wie beispielsweise «bio-pazi-
fistischer Fundamentalismus»®® nuanciertere Argumentationen. Die Gegner

36 R.Friedrich, Gibt es in der Demokratie ein Widerstandsrecht?, in: NZZ, Nr.213, 13./14.9.
1980, S.37.

37 R. von Jhering, Der Kampf ums Recht, hg. von Ch.Rusche, Niirnberg 1965.

38 J.Isensee, Gewalt fahrt auf der Strasse, in: FHN aspekte, Nr.2, Beilage zum Report 4/1983
(Erstveroffentlichung unter dem Titel « Widerstand gegen den technischen Fortschritt», in:
Die 6ffentliche Verwaltung 36, Heft 14, Juli 1983, S.565-575); ders., Widerstand und demo-
kratische Normalitit, in: Widerstand im demokratischen Rechtsstaat, CDU/CSU-Fraktion
im Deutschen Bundestag, Bonn 1984, S.13-17.

132



verlagern also die Aufmerksamkeit sofort auf die normative Ebene, wonach
sich kritische Biirger nicht auf das Auseinanderfallen von Legalitét und Legi-
timitét berufen diirfen - tun sie es dennoch, so sind sie es, welche die demokra-
tische Legalitét entlegitimieren. Dieser Auffassung vom Rechtsstaat zufolge
sind die Verfassungsgerichte <Hiiter der Legitimitat> : Sie sind es, die Legalitat
und Legitimitét ausser Streit stellen und infolge einer solchen Konstitutionali-
sierung kann es dann fiir den zivilen Ungehorsam keine legitime Nische mehr
geben.

Im liberalen Lockeschen Modell politischer Herrschaft, in dem sich ein Ge-
meinwesen liber die rechtlich geregelte Selbsttétigkeit der Biirger (iiber deren
Eigen- und Gemeinsinn) normativ integriert, muss Ungehorsam gegeniiber
Gesetzen aufgrund von Begriffszwéangen nicht gleich als Staats- und Verfas-
sungsungehorsam aufgefasst werden. Solange Akte des zivilen Ungehorsams
die normativen Grundlagen der Legalitédt bekréftigen, desintegrieren sie die
iber Normen und Werte vollzogene soziale Integration der Gesellschaft
nicht, sondern behaupten sich lediglich gegen die Autoritédt der politisch her-
gestellten Einheit. Vor diesem Hintergrund ist dann eine begrifflich klare Un-
terscheidung zwischen zivilem Ungehorsam und staatsrechtlich relevantem
Widerstand moglich. Fiihrt aber die in diesen Unterscheidungen wirksame
Ethik und Pragmatik der Liberalitit auch schon zur demokratischen Legiti-
mitét des zivilen Ungehorsams?

V. Gibt es eine demokratische Legitimitdt zivilen Ungehorsams?

Mit dieser Frage betreten wir eine neue analytische Ebene. Der demokrati-
sche Einwand gegen zivilen Ungehorsam lautet, dass eine Minderheit mit
ihren Aktionen Mitbiirgern Einschrédnkungen zumute, die festzulegen allein
der Staat befugt sei. Befiirchtet wird (a) eine Verallgemeinerung zivilen Unge-
horsams von der Ausnahmemethode zur Regelmethode einer «Opposition
aus Prinzip>, welche die historische Entwicklung zur <parlamentarischen
Opposition» wieder zuriicknimmt; davon ausgehend wird wiederum (b) ein
Zuriickfallen in den politischen Biirgerkrieg befiirchtet. Ferner verstosst zivi-
ler Ungehorsam gegen die demokratische Gleichheit, weil bei seinen Aktionen
zwangsldufig - wie geringfiigig auch immer - die Rechte Unbeteiligter verletzt
werden. Dieses zweite Bedenken wiegt fiir die interne Reflexion der Praxis zi-
vilen Ungehorsams, welche Einwénde sie im einzelnen gegen sich vorbringen
muss, besonders schwer. Im folgenden jedoch wenden wir uns nur den beiden
Aspekten des ersten Einwandes zu.

<Mehrheit» als formales Entscheidungsprinzip und der politische Kampf
um die Mehrheit sowie schliesslich der Respekt vor der so zustandegekomme-

133



nen <Mehrheit» (aus Griinden der demokratischen Gleichheit) ist fiir diejeni-
gen, die zivilen Ungehorsam leisten, aus demokratietheoretischen Griinden
ebenso grundlegend wie fiir ihre Gegner. Die Missachtung des sogenannten
Mehrheitswillens kann nur dann als Vorwurf gegen zivilen Ungehorsam ein-
gewandt werden, wenn dieser die Legitimitdt der demokratisch gewahlten Re-
gierung selbst angreift. Charakteristischerweise behauptet indes der zivile
Ungehorsam nur, dass die verfahrensmassig korrekt zustandegekommenen
Entscheidungen inhaltlich eine Qualitdt haben, die nicht mehr annehmbar ist.
Solche zukunftsbelastenden Weichenstellungen sind inhaltlich von einer
Qualitét, die nicht mehr so ohne weiteres durch Hinweis auf die demokrati-
schen Verfahren legitimiert werden kann. Die praktischen Begriindungen
hierfiir lauten in den verschiedenen Konfliktfeldern jeweils anders, lassen sich
aber doch auf den gemeinsamen Nenner einer politischen Grenzsituation, von
der die Rede war, bringen - es sei denn, man stufe die Konflikte entdramatisie-
rend auf eine Differenz zwischen <Meinungen»> herab, die verniinftigerweise
nur durch Verfahren entschieden werden kann. Der Konflikt scheint uns aber
auf der Ebene des vorpolitischen Konsenses, des modernen Begriffs des Poli-
tischen selber und der ganzen Entwicklungsrichtung der Gesellschaft zu lie-
gen. Um diese Diskussion offen zu halten, wollen wir vorerst nur von einer
neuen Kategorie von Problemen sprechen. Dass dies von vielen so wahrge-
nommen wird, ist selbst das neue objektive Problem. Die Diskussion weist auf
Grenzen der Mehrheitsherrschaft hin®®, die der legitimen Anwendung von
«(Mehrheit> als formales Entscheidungsprinzip schon immer zugrunde
lagen®. Unter egalitiren Pramissen spricht fiir die Mehrheitsentscheidung,
dass sie ein Maximum an heterogenen Giitekriterien ins Spiel bringt, ohne sie
von vornherein privilegierend zu hierarchisieren. Insofern hat die Mehrheits-
entscheidung die widerlegliche Vermutung der normativen Richtigkeit auf
ihrer Seite, ohne dass dabei vergessen wird, dass <Mehrheitsentscheidung>
und «richtige Entscheidung> nicht zusammenfallen miissen. Doch gilt diese
strategische These der politischen Vernunft, die die Begriindungsliicke der
liberalen Zustimmungstheorie iiberbriickt, nur unter bestimmten Vorausset-
zungen, die als erfiillt unterstellt werden miissen:

1. muss die Minderheit wieder Mehrheit werden konnen. Diese Vorausset-
zung hat neben dem prozeduralen auch einen inhaltlichen Aspekt, der

3% N.Bobbio, C.Offe, S.Lombardini, Democrazia, maggioranza e minoranze, Bologna 1981;
B.Guggenberger, C.Offe (Hg.), An den Grenzen der Mehrheitsdemokratie, Opladen 1984;
Beitrdge zum Symposium «Mehrheitsprinzip, Konsens und Verfassung» an der Universitit
Kiel 14.-16. Juni 1984, im Erscheinen; R.A.Rhinow, Grundprobleme der schweizerischen
Demokratie, in: Zeitschrift fiir Schweizerisches Recht N.F.103 (1984) S.248-267.

40 U.Scheuner, Das Mehrheitsprinzip in der Demokratie, Opladen 1973; W.Heun, Das Mehr-
heitsprinzip in der Demokratie. Grundlagen - Struktur - Begrenzungen, Berlin 1983.

134



2. darin besteht, dass die Mehrheitsregel nur dort anwendbar ist, wo nicht
nur eine richtige Entscheidung denkbar ist. Auch aus diesem Grunde ist die
Reversibilitdt der Mehrheitsentscheidung zu gewéhrleisten.

3. Die Mehrheit darf die Regeln demokratischer Gleichheit nicht ausser
Kraft setzen; mit Vorrang gilt das Gebot der demokratischen Gleichheit und
der Schutz der iiberstimmbaren Minderheiten.

4. Reflektierte Mehrheitsherrschaft muss ferner darauf bedacht bleiben,
ein Minimum an politisch-kultureller Homogenitét zu bewahren, das es der
Minderheit ermoglicht, im Interesse geteilter kultureller Traditionen Abstim-
mungsniederlagen hinzunehmen*!.

5. Die zentrale Voraussetzung des Mehrheitsprinzips ist die rationale Ein-
bindung des Widerstandsverzichts.

Der demokratisch-prozedurale Legitimitdtstypus ist ohne Zweifel der ra-
tionalste. Wollten wir politische Herrschaft wieder auf Wahrheiten griinden,
die allen gleichermassen offenbar sind, so kdme dies einem Riickfall hinter die
rationalisierenden Errungenschaften des demokratischen Verfassungsstaates
gleich. Restaurative Tendenzen in Gesellschaft, Politik und Kirche lassen sich
jagerade daran erkennen, dass sie wieder einen Werte-Zwangsverband errich-
ten wollen, der seine Einheit so begriindet, dass das ausgeschlossene Andere
zum Unwert wird. Trotzdem schliessen auch die rationalisierenden Losungen
und die in sie eingebauten Sicherungen in Gestalt der individuellen Grund-
rechte und des Rechtsschutzes durch unabhingige Gerichte nicht aus, dass
das in den Staat «eingepflanzte Fortschrittsprogramm» unertréglich viel von
einer menschlichen Lebenswelt zur zweckrationalen Disposition zu stellen be-

4l Die Konjunktur, welche die Diskussion iiber politische Kultur besonders auffillig in der BRD
hat, signalisiert, dass dieses gemeinsame Polster im Schwinden begriffen ist. Locke konnte bei
seiner klassischen Begriindung des Mehrheitsprinzips im «Second Treatise» noch fiir die tiber-
geordneten Werte die nationale kollektive Identitét einsetzen. Wo an geteilte kulturelle Tradi-
tionen nicht mehr angekniipft werden kann, zeichnet sich eine Polarisierung ab, «welche die
konfliktkanalisierenden Pazifizierungsmuster der parlamentarisch-représentativen Demo-
kratie Stiick fiir Stiick ausser Kraft setzt» (B. Guggenberger, Biirgerinitiativen in der Parteien-
demokratie, Stuttgart/Berlin/Ko6ln/Mainz 1980, S.59, zur Problematik mehrheitlicher Ent-
scheidungsfindung: S.59-62). Dass auch das direktdemokratische Instrumentarium davon
nicht gefeit ist, belegt die schweizerische Diskussion, vgl. Politische Aktivierung in der
Schweiz 1945-1978, hg. von H.Kriesi, R.Levy, G.Ganguillet, H. Zwicky, Diessenhofen 1981;
G. Ganguillet, H.Kriesi, Der heimatlose Biirger im Leistungsstaat, in: Schweizerisches Jahr-
buch fiir Politische Wissenschaft 1983, S.141-160; R.Baumlin, Lebendige oder gebindigte
Demokratie? Basel 1978; P.Saladin, Demokratische Sonderrechte von «Betroffenen>?, in:
Mélanges André Grisel, Neuchétel 1983; ders., Verantwortung als Staatsprinzip, Bern/Stutt-
gart 1984,

135



reit ist*2. Die wachsende «Disaggregation> und die zunehmende <Eingriffs-
tiefe> der politischen Entscheidungen eines modernen prozesspolitisch agie-
renden Staates verschirfen aus strukturellen Griinden das Problem, dass
Minderheiten den Gehorsam aufkiindigen®. <Disaggregation> spricht den
Sachverhalt an, dass es aus Griinden der gesellschaftlichen Differenzierung
schwieriger gewordenist, iibergreifende <Theorien> zur Bestimmung der Pri-
ferenzregeln auch unter denen anzubieten, die von den spezialisierten Politi-
ken des Interventionsstaates nicht unmittelbar betroffen oder begiinstigt wer-
den. <Zunehmende Eingriffstiefe> ist ebenso wie Betroffenheit ein nicht voll-
ends objektivierbarer Begriff, gleichwohl zeigt die subjektive Betroffenheit
neue objektive Probleme an, insofern als Eingriffe in die Natur und in die Bin-
nenstruktur von Lebenswelten auch auf der Ebene der politischen Ethik neu
iiberlegt werden miissen. Bei den spezialisierten Politiken des modernen In-
terventionsstaates und den technischen Realisationen, die er mitverantwor-
tet, wird der Uberschneidungsbereich zwischen der grundrechtlichen Sphire,
in der die Biirger ihre Freiheit reklamieren, und den 6ffentlichen Angelegen-
heiten breiter, die in den Geltungsbereich von Mehrheitsentscheidungen fal-
len. Speziell dagegen richten sich nun die <Aufstdnde der Lebenswelt>, und
mit dem zivilen Ungehorsam kommt auch das Problem der Betroffenheit wie-
der neuin die demokratietheoretische Diskussion. Eine gesellschaftliche Aus-
nahmesituation von unten stellt sich fiir jene her, «die sich wehren, ein seit
zwanzig Jahren von ihnen bewohntes, nun vom Abriss bedrohtes Haus zu
rdumen; jener, die die Identitdt ihres Dorfes, ihrer Region, ihres Stadtteils
durch eine grosstechnologische Entscheidung (Kernkraftwerk, Flughafener-
weiterung, Stadtsanierung) bedroht sehen; jener, fiir die es unertréglich ist,

42 «Es ist ein Unterschied ums Ganze, ob die zukiinftige Bewohnbarkeit einer Region als eine

Selbstverstédndlichkeit behandelt, oder ob sie mit einem bewusst inkaufgenommenen Risiko
von 1077 belastet ist; es ist diese Differenz, die als (Ubergriff>, ja «Vertreibung» erlebt wird»
(B.Guggenberger, C.Offe, Politik aus der Basis—-Herausforderung der parlamentarischen
Mehrheitsdemokratie, in: dies. (Hg.), An den Grenzen der Mehrheitsdemokratie, a.a.O.,
S.17). Kriterien fiir <Betroffenheit», die zur Ableitung von Entscheidungs-Rechten fiihren,
versucht auch P.Saladin aufzustellen: Demokratische Sonderrechte von «Betroffenen>?,
a.a.0., S.281.

Rousseau konnte in seiner Konstruktion des contrat noch unbefangener davon sprechen, dass
die unterlegene Minderheit, die sich dem Willen der Mehrheit unterziehe, dabei «nur sich sel-
ber gehorche». Die Identifizierung des kollektiven Souverins mit dem kollektiven Untertan
dadurch, dass der Biirger gleichzeitig absoluter Souverin und absoluter Untertan ist, schliesst
von vornherein das Problem aus, dass es zu unzumutbaren Entscheidungen kommen konnte,
die zur Auflosung des contrat fithren: «Prémisse ist hier eine nahezu undifferenzierte Gesell-
schaft und/oder eine geringe Eingriffstiefe der Gesetze» (C.Offe, Legitimation durch Mehr-
heitsentscheidung?, a.a.O., S.325).

43

136



auf Dauer mit einem unkalkulierbaren Risiko zu leben»*. Ergidnzend kénnte
man hinzuzihlen: Fragen des Datenschutzes und der polizeilichen Uberwa-
chung, die Frage der Regulierung der Abtreibung, an der in der BRD die
Grundwerte-Diskussion aufgebrochen ist%, sowie Probleme des Freiheits-
schutzes bei sozialen Dienstleistungen*. In solchen Problemlagen geht es
typischerweise um die logisch vorgelagerte Frage, ob die politisch anstehende
Frage iiberhaupt nach dem Mehrheitsprinzip entschieden werden soll. In dem
Masse, wie diese Vor-Frage selber umstritten ist, wird der zivile Ungehorsam
eine (demokratietheoretische) Rechtfertigung fiir sich ableiten: Die Verfah-
rensentscheidung selber konnte ja demokratisiert werden. Die Verfahrens-
probleme kénnen hier nicht konstruktiv erdrtert werden, es sollte mit diesen
wenigen Bemerkungen nur plausibel gemacht werden, dass weniger der zivile
Ungehorsam ein demokratietheoretisches Problem ist, als dass er auf demo-
kratietheoretische Probleme aufmerksam macht.

VI. «Definitorische Eingrenzung> und <Begriff der moralischen
Begriindbarkeit> als Pramissen der Rechtfertigung

Wie wir erwdhnt haben, gibt es Differenzen hinsichtlich der Moral-Auffas-
sung, die dem Rechtsgehorsam zugrundeliegen soll. Eine von der Diskurs-
moral, wie sie Apel und Habermas entwickelt haben, beeinflusste Position
wiirde die freiwillige Zustimmung souveréner Biirger, auf der die Legitimitét
des demokratischen Verfassungsstaates beruht, als einen «fortdauernden
Prozess der Verstandigung tiber die Grundregeln, die allgemeine Verbindlich-
keit haben sollen, und iiber die Auszeichnung 6ffentlicher Interessen»*’ in
den Vordergrund riicken. In dieser Sichtweise bilden die politischen Freiheits-
rechte Ausiibungsgarantien praktischer Souveranitét, zu der auch die politi-
sche Protestform des zivilen Ungehorsams gehort, solange sie normative
Schranken kennt. Ausgangspunkt bleibt der Versuch demokratischer Selbst-
regierung, in dem die politischen Freiheitsverbiirgungen subjekthaft ausge-
fillt werden. In der Normallage, so wie sie das Staatsrecht versteht, ist die
praktische Souverénitét der Staatsbiirger jedoch nicht unmittelbar souverin
in bezug auf das Recht und die Regierungspolitik; sie hat sich bei allem Enga-

B.Guggenberger, C.Offe, Politik aus der Basis-Herausforderung der parlamentarischen
Mehrheitsdemokratie, a.a.0., S.16.

45 Als Uberblick: H. Vorlander, Verfassung und Konsens, Berlin 1981, bes. S.106-155.

4 A.Funk et al., Verrechtlichung und Verdréngung, Opladen 1984.

« G.Frankenberg, Ziviler Ungehorsam und rechtsstaatliche Demokratie, in: Juristenzeitung
1984, Nr.6, S.271.

137



gement, das wir in den Mittelpunkt unseres Demokratieverstdndnisses gestellt
haben, damit zu bescheiden, bei der Verbesserung von Recht und Politik eine
maeutische und mitbestimmende Rolle zu spielen. Ebensowenig wie Offent-
lichkeit, Gewaltlosigkeit und Folgenverantwortung als normative Elemente
zivilen Ungehorsams zur Rechtfertigung geniigen, darf diese auf den unheil-
vollen Satz «der Zweck heiligt die Mittel» hinauslaufen. Wo aber finden wir
einen moralisch-politischen Standpunkt, der eine strengere Rechtfertigung
erzwingt, die sich in der definitorischen Eingrenzung unseres Begriffs zivilen
Ungehorsams hélt? Wie kann sich die Rechtfertigung in einer rational iiber-
priifbaren Weise vollziechen? Folgende Wege scheinen dann nicht gangbar zu
sein: der Rekurs auf Gewissensgriinde und fundamentalistische Begriindun-
gen.

Gewissensgriinde konnen die Rechtspflicht nur unter speziellen Vorausset-
zungen suspendieren. Gibt es ein Grundrecht der Gewissensfreiheit, liegen
solche Voraussetzungen dann vor, wenn personliche Werthaltungen, die fiir
die Identitit und Integritédt der Person von grosser Bedeutung sind, bedroht
werden (beispielsweise dann, wenn die vom Staat beanspruchte Inpflicht-
nahme «der Zumutung zu téten> gleichkommt). Obwohl der zivile Ungehor-
sam Eigenschaften mit gewissensbestimmtem Handeln teilt und auch selbst
Gewissensgriinde ins Feld fiihrt, sind seine moralisch-politischen Grundlagen
doch von einer anderen Art, als dass man sagen konnte, das Gewissen ver-
lange hier von der politischen Ordnung eine Ausnahme fiir sich. Gewissens-
griinde lassen sich allerdings durch eine intuitiv hohere Moral ersetzen oder
durch Einsichten, sei es in den Lauf der Geschichte, sei es in Gebote, eine Be-
drohung abzuwehren, ergidnzen. Solch fundamentalistische Begriindungen
eines <Rechts auf Widerstand» lassen sich mit unseren Pramissen jedoch nicht
vereinbaren. Die politische Zivilcourage der begrenzten Regelverletzung hat
infolgedessen prinzipiellen Vorrang vor der uniiberlegten Rede von Wider-
stand, die sich schon im Kopf von den Kautelen des demokratisch verfassten
Legalitatsprinzips befreit. In diesen Fillen l4duft der generelle Vorbehalt ge-
geniiber den positiven Gesetzen - jetzt innerhalb der Dynamik von faktischen
Widerstandsbewegungen — Gefahr, die Anforderungen an Rationalitdt und
Rechtssicherheit bei der Verwirklichung gesellschaftlicher Veranderungen zu
unterbieten.

Diesen Einwénden mangelnder rationaler Verallgemeinerbarkeit versucht
der Rekurs auf «universelle moralische und politische Prinzipien»*® in der
Rechtfertigung zivilen Ungehorsams zu entgehen. Wenn es iiberhaupt ein Kri-
terium zur Bewertung von Fortschritten in der moralisch-politischen Dimen-

48 G.Frankenberg, Der neue Ungehorsam. Ziviler Widerstand in der rechtsstaatlichen Demo-
kratie, in: Stiddeutsche Zeitung 1./2. Oktober 1983, Nr.226.

138



sion gibt, dem sich soziale Akteure wie Beobachter gleichermassen nur
schwerlich verschliessen konnen, dann diirfte es als <allgemeine Zustim-
mungsfahigkeit> namhaft zu machen sein. Mit ihm ist eine Richtung der Uni-
versalisierung von Normen markiert, in die wir uns vorantasten wollen; es ist
deshalb von argumentativem Gewicht, «dass eine Norm richtiger ist als eine
andere, wenn fiir sie in einem virtuellen Diskurs ein relativ grosseres Mass an
allgemeiner Zustimmung gewonnen werden kann»*. Auf dieser Grundlage,
die wir hier nicht weiter ausfiihren kénnen, gelten somit nur diejenigen Nor-
men als rational begriindet, denen alle, die von ihnen betroffen sind, zustim-
men konnen. Die Ubereinstimmungsprozedur vollzieht sich hypothetisch:
durch die (idealiter) autonom operierenden Individuen. In der hypotheti-
schen Position der Unparteilichkeit*° soll beurteilt werden, in welchem Aus-
mass die jeweiligen Anspriiche konsensféhig sind. Es lassen sich neben der
vorhin angeklungenen Rawlsschen Prozedur indes auch andere Prozeduren
der Ubereinstimmung vorstellen. Vom Standpunkt der Diskursmoral aus ist
die Rawlssche Prozedur namlich noch einem zentralen Einwand ausgesetzt:
«es ist nicht gewéhrleistet, dass der einzelne die Interessen der anderen Perso-
nen richtig wahrnimmt»°!. Auf dieser Argumentationslinie sollte die Uber-
einstimmungsprozedur in einen realen Diskurs mit anderen - der Idee nach
mit allen - iiberfithrt werden. Die Idee eines verniinftigen Konsenses aller,
welche hinter dem neuzeitlich-prozeduralen Legitimitétstypus steht 2, kénnte
erst in einem solchen realen Diskurs, der mit gesellschafts- und politiktheore-
tischen Erkenntnissen zu vermitteln wire, annidhernd erreicht werden. Dazu
ist allerdings vorausgesetzt, dass sich die Diskursteilnehmer in die hypotheti-
sche Position versetzen, weswegen wiederum Rawls seine Prozedur entwor-
fen hatte. Was allerdings das Potential der rationalen Begriindung anbetrifft,
so geht die Diskursmoral iiber die «flexible Vernunftmoral>>* noch hinaus:
der diskursive Prozess, an dem potentiell alle Betroffenen beteiligt sind, wird
erweitert und vertieft; dadurch wird die Chance verbessert, strukturell er-
zeugten Interessenverzerrungen entgegenwirken zu konnen.

2 G, Frankenberg, U.Rddel, Von der Volkssouverdnitdt zum Minderheitenschutz. Die Freiheit

politischer Kommunikation im Verfassungsstaat, Frankfurt/M. 1981, S.21.

E.Tugendhat, Zur Entwicklung moralischer Begriindungsstrukturen im modernen Recht,

ARSP, Beiheft Nr. 14, 1980, S.1-20und ders., Bemerkungen zu einigen methodischen Aspek-

ten von Rawls «Eine Theorie der Gerechtigkeit>, in: ders., Probleme der Ethik, Stuttgart 1984,

S.10-32.

31 G.Frankenberg, U.Rddel, Von der Volkssouverénitdt zum Minderheitenschutz, a.a.O.,
S.14.

32 J.Habermas, Legitimationsprobleme im modernen Staat, in: ders., Zur Rekonstruktion des
Historischen Materialismus, Frankfurt/M. 1976, S.271-303.

53 G.Frankenberg, U.Rodel, Von der Volkssouverinitit zum Minderheitenschutz, a.a.O.,
S.13f. und E. Tugendhat, Zur Entwicklung von moralischen Begriindungsstrukturen im mo-
dernen Recht, a.a.O., S.1-20.

50

139



VII1. Widerstand als politische Zivilcourage

«Widerstand als politische Zivilcourage» — damit ist der gewaltfreie Wider-
stand im Rechtsstaat gemeint; der terminus technicus <ziviler Ungehorsam»
bezeichnet hier genauer ein Ensemble von Methoden mit dem Kernpunkt der
Gewaltfreiheit als Prinzip fiir jeden Tag und nicht nur als Taktik des vorlaufig
Schwiécheren. Exemplarisch kommt dieser Widerstand im Neujahrsappell
1985 des Nordwestschweizer Aktionskomitees gegen Atomkraftwerke
(NWA) und der Gewaltfreien Aktion Kaiseraugst (GAK) zum Ausdruck: soll-
ten die Politiker «die anstehende Chance nicht nutzen wollen, werden sich
NWA/GAK mit der Bevolkerung der Region weiterhin iiber ldngere Zeit hin-
weg entschieden zu wehren wissen». Werden die Grundlagen und Regeln zivi-
len Ungehorsams beachtet, so ist damit nicht «der Weg in die Anarchie» ange-
kiindigt, wie befiirchtet wird>.

Ein solcher Widerstand wird normalerweise in der Hauptsache von denen
getragen, die ohnehin einen grossen Teil ihrer Kraft in staatsbiirgerliche Akti-
vitdten investieren: fiir sie haben legale Korrekturmdoglichkeiten prinzipiell
Vorrang vor zivilem Ungehorsam. Der Ausverkauf zivilen Ungehorsams
wiirde auch an der Substanz der politischen Zivilcourage zehren und ist iiber-
dies nicht das, was von einer politischen Opposition im demokratischen
Rechtsstaat gefordert ist: nicht bei Veto-Politik stehen zu bleiben.

Unterschiedliche Gerechtigkeitsvorstellungen und Einschdtzungen der ge-
sellschaftlichen Entwicklung durchziehen die aktuellen Konfliktlagen. Die
Divergenzen verfestigen sich: teils werden sie zunehmend emotional besetzt,
teils verfestigen sie sich sogar zu gegensétzlichen Lebensformen in dem
Masse, wie der einzelne die Verbesserung der Gesamtmoral kollektiven Ver-
haltens als seine Sache und nicht nur als Sache der politischen Moral ansieht™.

34 Wiez.B. P.Siegenthaler befiirchtet: Der Weg in die Anarchie, Verhinderung des KKW Kaiser-
augst auf Grund eines Widerstandsrechts?, in: NZZ, Nr.141, 20.6.1984.

35 Die Reichweite moralischer Verpflichtungen ist in der aufgeklirt liberalen Moral begrenzt, ge-
nauer: «die beiden Grundkomponenten der liberalen Moral, die der universalen moralischen
Achtung einerseits und die der Begrenzung moralischer Verpflichtungen durch einen Indivi-
dualismus stehen in Konflikt und erfordern daher eine Revision entweder unserer Moralkon-
zeption oder unserer Lebensweise» (U. Wolf, Das Problem des moralischen Sollens, Berlin/
New York 1984, S.194). Vgl. auch J.S.Fishkin, The Limits of Obligation, New Haven/Lon-
don 1982; Handlungen, die iiber das moralisch Geforderte hinausgehen, werden in dieser Dis-
kussion supererogatorische Handlungen genannt, vgl. D.Heyd, Supererogation. Its Statusin
Ethical Theory, Cambridge 1982; in der neueren politischen Okonomie spricht man von dem-
selben Sachverhalt niichterner als Uber-Engagement, vgl. A.O.Hirschman, Engagement und
Enttiduschung, a.a.0. Je nachdem, wo die Grenzen zwischen «Verfiigbarem und Unverfiig-
barem» gezogen werden, und in welcher «Welt» man sich zu Hause fiihlt, kann dann daraus
vom Standpunkt der «Gelassenheit als moralischer Lebensform» (R.Spaemann, O.Mar-
quard) der Vorwurf illegitimer Moralisierung der Politik werden.

140



Fiir eine Rechtfertigung «<zivilen Ungehorsams im Rechtsstaat» bleibt jeden-
falls der entscheidende Ankniipfungspunkt sein Rechtsbewusstsein. Das
Rechtsbewusstsein zivilen Ungehorsams wie gesellschaftsverdndernder Poli-
tik tiberhaupt ist auf zwei polare Bezugspunkte bezogen: auf die dem Legali-
tatssystem innewohnende gerechte Ordnung und die gerechte Ordnung der
Gesellschaft, die als Perspektive in die Zukunft weist. Diese Polaritét fithrt zu
einem Spannungsverhiltnis, das sich in der normativen Diskussion iiber die
Mittel niederschlédgt, mit denen die als notwendig erachteten Verdnderungen
vollzogen werden sollen. Die Isolierung von Gerechtigkeitsfragen ist zundchst
ein Weg, der den ethischen Gehalt von Rechtsnormen zu stdrken vermag; hau-
fig werden zudem Fragen nach dem besseren Leben zu Gerechtigkeitsfragen
stilisiert. Diese verschiitteten Dimensionen immer wieder ans Licht zu holen,
tragt zur schopferischen Rechtsfortentwicklung bei. Von besonderer Wich-
tigkeit fiir die Erhaltung des Rechtsbewusstseins zivilen Ungehorsams ist je-
doch, dass die Grenze zwischen normativen und strategischen Fragen nicht
verwischt wird: Alle Forderungen nach gesellschaftlicher Verinderung sind
begriindungspflichtig - auch okologische. Die Begriindungspflicht hat sich
dabeiin erster Linie nach verfassungsrechtlichen Grundsétzen zu richten. Da-
mit wird rechtsethisch nicht ausgeschlossen, zwischen der rechtlichen und der
moralischen Geltung von Rechtsnormen zu unterscheiden. Gleichwohl gibt es
aber einen Vorrang des positiven Rechts, solange politische Entscheidungen
formlich auf die Weise zustandekommen, dass sie der gerechten Ordnung, die
dem Legalitdtssystem innewohnt, geniigen. Dieses vorrangige Minimum an
Rationalitdt und Rechtssicherheit dient dem Schutze der Minderheiten, die
wissen, dass die Durchsetzbarkeit von Postulaten mehr noch als von deren
normativer Begriindungsbasis von deren sozialer Basis abhangig ist.

141



	Ziviler Ungehorsam : Protest und/oder Widerstand?

