
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Artikel: Ziviler Ungehorsam : Protest und/oder Widerstand?

Autor: Kleger, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 44/1985

HEINZ KLEGER

Ziviler Ungehorsam - Protest und/oder Widerstand?

Der Begriff «ziviler Ungehorsam» ist hierzulande nicht besonders
gebräuchlich. Für unsre Öffentlichkeit bildet er eine eher furchterregende
Vorstellung: Die Gesellschaft erschrickt darüber, dass die deutsche Entsprechung
zu «civil disobedience» in Umlauf geraten könnte; denn die Praxis des zivilen
Ungehorsams ist in einem legalistischen Verständnis von Politik, das
staatszentriert ist, als selbstverständliche, wenn auch ausserordentliche Verhaltensform

nicht vorgesehen ; wir leben vielmehr in einer politischen Kultur - und als

Subjekte dieser Kultur in kodifizierten Formen -, die Phänomenen des
Ungehorsams von vornherein einen geringen normativen Stellenwert in der
Entwicklung der Demokratie einräumt. Angesichts dieser auffälligen Lücke in
unserer politischen Philosophie, vor allem aber angesichts einer neuen Politik

von unten>, die Alarmzeichen hinsichtlich der Richtung, in die wir uns
bewegen, setzen will und derentwegen ziviler Ungehorsam bei uns überhaupt zu
einem Thema geworden ist, gilt es hier, einen Nachholbedarf wettzumachen.

Das englische «civil» bzw. «civility» steht für eine Bürgertugend, für die

Bürgertugend eines Staatsbürgers freilich, der sich das Rebellische nicht selber

abgewöhnt hat: «civil» hat den gleichen Sinn wie in «Zivilcourage», und
über diesen philologischen Zusammenhang hinaus gilt ziviler Ungehorsam
auch als ein Teil jener Charaktereigenschaft. In der anglo-amerikanischen
Tradition dagegen bedeutet «disobedience» eher eine Gehorsamsverweigerung

gegenüber Gesetzen («law») als gegenüber einer Ordnung als solcher

(«order»). Die Voraussetzungen für diesen Sinn von zivilem Ungehorsam
liegen in dieser Zivilität, die wir hier als symbolische Kraft verstehen wollen, mit
der Bürger und Politiker, sei es moralisch-rechtlich, sei es politisch-sachlich,
an Mehrheiten appellieren können.

I. ZurDefinition zivilen Ungehorsams

«Ziviler» oder «bürgerlicher» Ungehorsam heisst die politische
Verhaltensform zu Recht auch deswegen, weil sie von vornherein in der Absicht des

empörten Bürgers, Staatsbürger zu bleiben, begrenzt sein will. Die Begren-

Korrespondenzadresse: Dr. Heinz Kleger, Obstgartenstrasse 31, CH-8006 Zürich

114



zung, innerhalb deren wir uns auch bei unserem Versuch der Rechtfertigung
aufhalten werden, besteht darin, dass ziviler Ungehorsam das Gesetz nicht in
eigene Regie nehmen will, indem er das Legalitätsprinzip übergeht. Wir
verstehen ihn deshalb in einer ersten, globalen Klassifizierung als Unterform von
Widerstand innerhalb des Rechtsstaats. Er ist damit vom Widerstand gegen
einen Unrechtsstaat (a) wie auch von einer offensiven Strategie der revolutionären

Machteroberung (b) begrifflich klar abgegrenzt. Der Protest des zivilen
Ungehorsams verbleibt aber trotzdem nicht in den institutionellen Bahnen
der politischen Opposition (c), etwa parteiförmiger, parlamentarischer oder
selbst direktdemokratischer Politik, die alle ihre grösseren oder kleineren
Lücken und Probleme aufweisen. Man könnte auch aus politologischen
Gründen begreiflich machen, warum gerade heute - nicht zuletzt auch aus den

Enttäuschungserfahrungen der aktiven Bürger selber1 - unkonventionelle
politische Verhaltensweisen erforderlich und nötig sind. Im Gegensatz zum
Widerstand gegen einen Unrechtsstaat, der auch gewaltsame Mittel - als
ultima ratio selbst das Töten von Menschen - einschliesst, ist ziviler Ungehorsam

auf die Existenz eines weitgehend intakten Rechtsstaates angewiesen,
und er bewegt sich aus Gründen der Verhältnismässigkeit - von Ausnahmefällen,

die vom Notwehrrecht geregelt sind, abgesehen - auf gewaltfreien Bahnen.

Trotz der Tradition der Gewaltfreiheit als Hintergrund, der über die
Extension unseres gängigen Begriffs der Gewaltfreiheit hinausführt, wird heute

- allenthalben auf Effekt bedacht - von Widerstand gesprochen und ziviler
Ungehorsam mit einer nicht immer überlegten Rede vom «Recht auf Widerstand»

in Verbindung gebracht.
Die bekannteste Definition zivilen Ungehorsams ist diejenige, die der

amerikanische Moralphilosoph John Rawls im Rahmen seiner 1971 erschienenen
Theorie der Gerechtigkeit vorgelegt hat: Ziviler Ungehorsam äussert sich in
«einer öffentlichen, gewaltlosen, gewissensbestimmten, aber politischen
gesetzwidrigen Handlung, die gewöhnlich eine Änderung der Gesetze oder der
Regierungspolitik herbeiführen soll»2.

1 Wie sollen z.B. besonders engagierte Bürger mit den Ergebnissen der Vox-Analysen umgehen?

Die Analysen der eidgenössischen Abstimmungen zwischen März 1977 und Dezember
1980, welche das Forschungszentrum für schweizerische Politik an der Universität Bern
zusammen mit der schweizerischen Gesellschaft für praktische Sozialforschung jeweils nach den

Abstimmungen durchführt, gelangen zum Fazit, dass nur ein Sechstel der Stimmenden das
Wesentliche des Inhalts von Abstimmungsvorlagen umschreiben und den Entscheid begründen

können und dass gar ein Drittel der Stimmenden weder die Vorlage zu skizzieren noch den
Entscheid zu begründen vermögen. Diese geringen Kenntnisse hatten im Februar 1979 zur
Ablehnung der 1. Atominitiative geführt, weil jede siebte Nein-Stimme ihr Nein als Nein zu
Atomkraftwerken verstand, was ausreichte, um das Mehrheitsverhältnis umzukehren. Vgl.
E.Gruner, H.P.Hertig, Der Stimmbürgerund die <neue> Politik, Bern/Stuttgart 1983, S.56.

2
J.Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/M. 19792 (amerik. 1971), S.401; eine
frühere Definition findet sich in: J. Rawls, Die Rechtfertigung bürgerlichen Ungehorsams, in:

115



Dass Rawls seine definitorische Fassung zivilen Ungehorsams vor dem

Hintergrund der Proteste gegen den Vietnamkrieg geprägt hat, glaubt man
auf jeder Seite der entsprechenden Kapitel zu spüren3. Den heutigen Protesten,

die den Schlüsselbegriff des zivilen Ungehorsams wieder in die Debatte
bringen, liegen indes historisch gewandelte Erfahrungsgehalte zugrunde. Das

zwingt uns dazu, erneut zu überprüfen, welche Unterscheidungen zu einer
deutlicheren Wahrnehmung der Realität und einem normativ richtigeren
Umgang mit ihr beitragen können. Aus diesem Grunde wollen wir im folgenden
die Anlage unserer Diskussion etwas zu verbreitern suchen. Zuvor müssen wir
allerdings erwähnen, dass Rawls selber einräumt, «dass die Trennung dieser

beiden Begriffe [gemeint sind ziviler Ungehorsam und Weigerung aus Gewis-

ders., Gerechtigkeit als Fairness, hg. von O.Höffe, Freiburg/München 1977, S.175f. Dieser
Aufsatz ist im wesentlichen in die Theorie von 1971 eingegangen; fallengelassen wurde jedoch
der Passus: «Indem man sich an Handlungen bürgerlichen Ungehorsams beteiligt, verzichtet
man nicht für immer auf den Gedanken gewaltsamen Widerstands ...» (Die Rechtfertigung
bürgerlichen Ungehorsams, a.a.O., S. 179). Zu Rawls: L.W. Sumner, Rawls and the Contract
Theory ofCivil Disobedience, in: K. Nielsen, R. A. Shiner (Hg.), New Essays on Contract Theory,

in: Canadian Journal of Philosophy. Supplementary Volume III (1977) S. 1-48. Kritisch
zur Definition: B.Smart, Defining Civil Disobedience, in: Inquiry, Vol.21 (1978) S.249-269.
Eine Erläuterung von Rawls' Definition in vier Punkten bei: H.Kleger, Ziviler Ungehorsam
(l.Teil), in: Reformatio, Februar 1985.

3 Für Ralf Dreier, der eine Formel zur Positivierung des zivilen Ungehorsams vorschlägt, handelt

es sich bei den Regelverletzungen des zivilen Ungehorsams aus Gründen der Güterabwägung

nur um «prima-facie-Ungehorsam», der nur dann zu sanktionieren ist, wenn ihm die
rechtliche Rechtfertigungsfähigkeit versagt bleibt (vgl. R.Dreier, Widerstandsrecht im
Rechtsstaat, in: N. Achterberg, W.Krawietz, D.Wyduckel (Hg.), Recht und Staat im sozialen
Wandel. Festschrift für H.U.Scupin zum 80. Geburtstag, Berlin 1983, S.573-599,588f.). Er
reduziert deshalb die von Rawls genannte Bereitschaft, Nachteile in Kauf zu nehmen, auf die
«Bereitschaft, sich einem Gerichtsverfahren zu stellen und das damit verbundene Prozessrisiko

zu tragen» (R. Dreier, Widerstand und ziviler Ungehorsam im Rechtsstaat, in: P. Glotz
[Hg.], Ziviler Ungehorsam im Rechtsstaat, Frankfurt/M. 1983, S.54-75,62). Rawls'
moralphilosophisches Argument, dass in der Bereitschaft, die gesetzlichen Folgen der Handlungsweise

auf sich zu nehmen, der Aufrichtigkeitstest der zivilen Ungehorsam Leistenden liegt,
behält jedoch seine Gültigkeit. Es wird unter anderen von Habermas geteilt, der zivilen
Ungehorsam «in der Schwebe zwischen Legitimität und Legalität» halten will und schon wegen des

unerwünschten Normalisierungseffekts die von Dreier vorgeschlagene Legalisierung des zivilen

Ungehorsams ablehnt (vgl. J. Habermas, Ziviler Ungehorsam - Testfall für den demokratischen

Rechtsstaat. Wider den autoritären Legalismus in der Bundesrepublik, in: P.Glotz,
a.a.O., S. 29-53,51). In der Tat, wenn das persönliche Risiko auf das von Dreier höchstens
zugelassene Prozessrisiko begrenzt wird, läuft ziviler Ungehorsam Gefahr, seine moralische
Grundlage zu verlieren und an Appellwirkung einzubüssen.
Die Lösung des Spannungsverhältnisses zwischen Legalität und Legitimität, zwischen Recht
und Moral, auf das ziviler Ungehorsam gerade aufmerksam macht, ist nicht in seiner Ver-
rechtlichung zu suchen, weil sie ein primärpolitisches Phänomen lediglich auf die rechtliche
Ebene verschieben würde. In seinen Erläuterungen zu der von ihm postulierten
Rechtfertigungsformel grenzt Dreier die Rawlssche Definition, die er bereits als «ziemlich eng» bezeichnet,

noch stärker ein (vgl. Dreier, Widerstandsrechtim Rechtsstaat?, a.a.O., S.584).
Grossdemonstrationen, deren Folgen unvoraussehbar sind - gemeint ist das mögliche Umschlagen

116



sensgründen, H.K.] zu einer engeren Definition des zivilen Ungehorsams
führt, als es der Tradition [etwa Thoreau oder Gandhi, H.K.] entspricht, in
der er mehr umfasst als Ungehorsam gegenüber dem Gesetz aus Gewissensgründen

oder mindestens mehr als öffentlichen und gewaltlosen solchen
Widerstand»4.

in Gewalttätigkeiten -, möchte er nicht unter den Begriff des zivilen Ungehorsams fallen lassen

(ebd., S.594) bzw. in seinem späteren Aufsatz die Veranstalter und Teilnehmer für das

volle Risiko verantwortlich machen, wenn sie ausser Kontrolle geraten (vgl. Dreier,
Widerstandsrecht und ziviler Ungehorsam, a.a.O., S.69). Ferner fordert er, dass die Flandlungen
«symbolischen» Charakter haben müssen. Weitere von Dreier eingeführte Kriterien, die
allerdings in seinem späteren Aufsatz unter den Rechtfertigungskriterien für die Ausübung zivilen
Ungehorsams figurieren, betreffen die Verhältnismässigkeit, die Geeignetheit in bezug auf die
Erfolgsaussichten und die Angemessenheit der eingesetzten Mittel.
Verhältnismässigkeit und Rechtsgüterabwägung ergeben sich unseres Erachtens schon aus
dem Appellcharakter und der Verpflichtung auf Gewaltlosigkeit, ohne dass sie explizit in die
Definition aufgenommen werden müssen. Die übrigen von Dreier erwähnten Kriterien werfen
die Frage auf, ob damit nicht ziviler Ungehorsam über Gebühr eingeengt wird. Dieser
Einwand ist insbesondere für die verlangte Symbolhaftigkeit zu erheben. Ziviler Ungehorsam ist
definitionsgemäss auf Öffentlichkeit angewiesen; damit er unter den heutigen Mediengesetzen

aber ausreichend wahrgenommen wird, ist er bisweilen auf spektakuläre Aktionen
angewiesen. Dieser Versuchung ist erfreulicherweise Günter Frankenberg in der von ihm vorgelegten

Begriffsbestimmung nicht erlegen (vgl. G.Frankenberg, Der neue Ungehorsam. Ziviler
Widerstand in der rechtsstaatlichen Demokratie, in: Süddeutsche Zeitung Nr.226 vom 1./
2.10.1983). Soweit sie sich an Rawls anlehnt - sie tut dies weitgehend -, kann hier auf eine

Erörterung verzichtet werden. Hervorzuheben ist indessen, dass auch Frankenberg den bei
Rawls unterstellten Verhältnismässigkeitsgrundsatz explizit im Terminus «normative Begrenzung

der Protestmittel» festhält. Wie Dreier und Habermas will er zivilen Ungehorsam als

«symbolischen Protest» aufgefasst wissen. Hinsichtlich der Bereitschaft, die rechtlichen
Sanktionen auf sich zu nehmen, führt Frankenberg den Gedanken von Rawls weiter und
macht das gerichtliche Verfahren zu einem Bestandteil des zivilen Ungehorsams. Im Einstehen

für die Regelverletzung werde der Protestfortgesetzt und erfahre eine zusätzliche
Dramatisierung. Das gerichtliche Verfahren selbst werde zur Tribüne für einen politischen Prozess.

Frankenberg verwirft denn auch die «Protestflucht». In letzter Konsequenz seiner Auffassung

liesse sich die Selbstdenunziation des Regelverletzers postulieren, um in den Fällen, wo
der Staat aus welchen Gründen auch immer auf die rechtliche Sanktionierung verzichtet, ein
Gerichtsverfahren zu erzwingen. Diese Forderung müsste in der politischen Praxis ebenso
illusorisch bleiben, wie es anderseits wahr ist, dass durch «Protestflucht» die moralische
Grundlage des zivilen Ungehorsams untergraben wird. Es ist indessen nicht einsehbar, warum
beim zivilen Ungehorsam von der Alltagspraxis abgewichen werden sollte. Die Achtung vor
dem Gesetz drückt sich in der Bereitschaft aus, für Gesetzesübertretungen die dafür vorgesehene

Strafe ohne Widerwillen zu akzeptieren. Aber niemand hält Sinn und Existenz der
Rechtsordnung für bedroht, wenn einzelne Gesetzesverletzungen, zumal die selbst begangenen,

nicht geahndet werden. Der streng sokratische Standpunkt in PiatonsKriton (Sämtliche
Werke, Bd.l, Hamburg 1957, S.33-47) lässt sich unseres Erachtens auf die Verhältnisse im
modernen Staat nicht mehr ohne weiteres übertragen. Insoweit das der Fall ist, ist auch der
Streit darüber müssig, wessen Held denn nun Sokrates heute sei. Für eine ausführlichere
Diskussion <des Problems Sokrates) vgl. das ausgezeichnete Buch von R.E.Allen, Socrates and
Legal Obligation, Minneapolis 1980, bes. S. 100-113; ferner R.Kraut, Socrates and the State,
New Jersey 1984, bes. S.54-90.

4 J.Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, a.a.O., S.405.

117



Für eine breite Fassung zivilen Ungehorsams sind zumindest drei notwendige

Kriterien zu postulieren (gewaltlos, gewissensbestimmt, gesetzwidrig);
dann gehört auch die Militärdienstverweigerung aus Gewissensgründen mit
hinzu. Postulieren wir hingegen noch zusätzlich den politischen Charakter
zivilen Ungehorsams in dem Sinne, dass konsensfähige Gerechtigkeitsvorstellungen

zugrundeliegen müssen, so fällt etwa die Weigerung der Zeugen Jeho-

vas, Militärdienst zu leisten, heraus. Eine Diskussion der Kriterien
«gewissensbestimmt» und «politisch» müsste indes noch weiter geführt werden,
erweisen sich doch beide als problematisch: Erstens überschneiden sie sich, und
vor allem ist es zweitens aus kriteriologischen Gründen schwierig, sie auf
konkrete Aktionen überhaupt anzuwenden; eine von aussen herangetragene
Bestimmung bleibt stets eine problematische Vorwegnahme.

Ob wir uns auf drei oder vier notwendige Kriterien festlegen, dem
alltagssprachlichen Sinn, den wir mit Ungehorsam verbinden, kommen jedenfalls
die «Weigerung aus Gewissensgründen» und die «Gesetzesumgehung aus
Gewissensgründen» am nächsten; beidemal wird staatlichen Aufforderungen
unmittelbar nicht Folge geleistet. Auf dieses Verhalten reagieren wir
normalerweise sehr schnell, weil uns der Gehorsam eher einsozialisiert ist und wir seiner

Gefährlichkeit im allgemeinen weit weniger Beachtung schenken als dem

auffällig werdenden Ungehorsam; zur ersten Beispielgruppe wäre die
Militärdienstverweigerung aus ethisch-weltanschaulichen und/oder politisch-rationalen

Gründen zu zählen, bei der zweiten Beispielgruppe wäre z.B. an das

Verstecken von Flüchtlingen zu denken.
Neben den vier notwendigen Kriterien führt Rawls noch zwei weitere an : die

Öffentlichkeit, die im Einstehen für die rechtlichen Folgen kulminiert, und
die Strategie der Überzeugung, genauer und zugleich weiter gefasst, den

Appellcharakter, der «gewöhnlich» dazu gehört, wie er sich ausdrückt5. Erfüllt
eine Handlungsform alle sechs genannten Kriterien, so wollen wir fortan von
zivilem Ungehorsam im engeren Sinne sprechen. Vielleicht müsste man aber
dafür überhaupt einen anderen Begriff vorsehen; wir schlagen vor:
«Regelverletzungen oder Gesetzesbrüche in politischer Absicht».

Hiervon müssten wahrscheinlich die heute am meisten diskutierten Fälle
des Widerstandes wegen ihrer spezifischen Widerstandsqualität noch einmal
unterschieden werden: der «zivile Ungehorsam ohne Überzeugungsstrategie»6

insofern, als er in der Tradition der Gewaltfreiheit den Preis für die

Durchsetzung einer Politik erhöhen will. Diese Form des Ungehorsams wäre

5 J.Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, a.a.O., S.401.
6 R.Dworkin, Ethik und Pragmatik des zivilen Ungehorsams, in: Widerstandsrecht in der

Demokratie. Pro und Contra, hg. von Th.Meyer, S.Miller, J.Strasser, Köln 1984, S.24-42. Zu
den drei Typen des zivilen Ungehorsams, die Dworkin unterscheidet: H.Kleger, Ziviler Unge-

118



genauerhin als «gewaltfreier Widerstand im Rechtsstaat» aufzufassen und als
solcher auch zu bezeichnen (Wyhl oder Kaiseraugst nach Verwerfung der
Atominitiative und anderes mehr, was zur Zeit die Gemüter so sehr erhitzt,
sowie Kriegsdienstverweigerung gehören hierher). Die Attributierung «ohne
Überzeugungsstrategie» könnte allerdings falsche Assoziationen wecken und
den hier geübten zivilen Ungehorsam als ein Ensemble von Methoden7 in
falsche Nachbarschaft rücken; im allgemeinen sind solche Verhinderungs-Aktionen

Ausdruck eines Bürger-Engagements, bei dem wir auf einen besonders
hohen Informationsstand und einen anspruchsvollen Begriff von politischer
Partizipation stossen. Methode und Organisation eines solchen Widerstands
werden von Anfang an offen gelegt, und damit ist er klar abgegrenzt von der
konspirativen Organisation gewalttätigen Widerstands. Der zivile Ungehorsam

dieses Typs ist überdies dadurch gekennzeichnet, dass er mit einem
konstruktiven Programm verknüpft ist, das Alternativen zur Regierungspolitik
aufzeigt. Dieser terminus technicus «ziviler Ungehorsam» steht also hier für
ein ganzes Ensemble von Methoden und mehrstufigen Aktionen: «ein ziemlich

kompliziertes, mehrere Instanzen durchlaufendes Einwirken auf den
Prozess der öffentlichen Meinungsbildung»8. Die Unterscheidung von Dwor-
kin zwischen einem argumentativen und einem nicht-argumentativen Widerstand,

wobei ersterer den Radius des traditionellen zivilen Ungehorsams im
engeren Sinn absteckt, erscheint uns also in Anbetracht der Argumentativi-
tät, die die neue Widerständigkeit initiiert, problematisch, denn sie hat ihre
Gegen-Experten. Gleichwohl enthält sie ein Körnchen Wahrheit, indem sie

auf die empirische Widerstandsqualität hinweist, von der wir gesprochen
haben9.

horsam (2. Teil), in : Reformatio, April 1985 ; zur internen Differenzierung des dritten Typs
angesichts der Verschiedenartigkeit der Protestanlässe wie Raketenstationierung, Kernenergiekonflikt

und Umweltzerstörung die längere Fassung des hier abgedruckten Artikels, die im
Ms. vorliegt.

7 Umfassend zu Methoden von <non-violent> Aktionen: G.Sharp, The Politics of Non-Violence,

Boston 1973; ferner G. Jochheim, Die gewaltfreie Aktion, Hamburg 1984.
8 Th.Ebert, Ziviler Ungehorsam. Von der APO zur Friedensbewegung, Waldkirch 1984,

S.265.
9 Erwähnen wir aber zunächst noch Widerstandsformen, die auch in unserem in sich differenzierten

Schema des zivilen Ungehorsams keinen Platz mehr finden. Bleiben wir im schweizerischen

Raum, so betrifft dies beispielsweise die Aktionen der Béliers und das Sprayen, die beide
klandestin erfolgen. Ebenfalls von anderem Charakter waren die meisten Aktionen der Zürcher

Jugendunruhen 1980/1981. Mit dem politisch-philosophischen Anarchismus (etwa eines
R. P. Wolff, Eine Verteidigung des Anarchismus, Wetzlar 1979, amerik. 1970) verwandt, weist
schliesslich auch das gesellschaftspolitische Projekt der <autonomi> weit über den Horizont
einer politischen Theorie zivilen Ungehorsams hinaus. Es gibt wohl Theorien zivilen
Ungehorsams mit anarchistischem Einschlag (etwa in der Zeitschrift <graswurzel revolution) sie

lassen sich allerdings in dem Rahmen, den wir uns vorgeben lassen, nicht rechtfertigen, da sie
das Legalitätsprinzip gewissermassen überspringen.

119



öffentlich (- gerichtliche
Verfolgung)

ziviler Ungehorsam im
engeren Sinne

gewaltlos

gewissensbestimmt

gesetzwidrig

politisch*1

Überzeugungsstrategie*2
(Appellcharakter)

Regelverletzung oder Gesetzesbrüche

in politischer Absicht:

- öffentliche Bekenntnisse der

Abtreibung
- Besetzungsversuche in Gösgen

(1977)

- Akte kollektiver Dienstverweigerung

- Grossdemonstration gegen
Demonstrationsverbot
(Zürich 21. Juni 1980)

- Einbetonieren und Versenken

von Zivildienstbüchlein,
u.a.m.

*' gemeinsame Gerechtigkeitsvorstellungen (Rawls, S.402)
*2 gewöhnlich (Rawls, S.401)

W

+

+

+

Weigerung
aus Gewissensgründen

Militärdienstverweigerung

aus
ethischen und/
oder politischen
Gründen

II. Legalität und Legitimität

Im Anschluss an Rawls gehen wir davon aus, dass Öffentlichkeit, Gewalt-
losigkeit und eine zu spezifizierende Folgenverantwortung notwendige
normative Elemente darstellen, damit ziviler Ungehorsam als politische
Handlungsform im demokratischen Rechtsstaat gerechtfertigt werden kann. Während

mir letzteres vor allem ein internes Problem derjenigen, die zivilen Unge-

120



+

+

+

+

Gesetzesumgehung aus

Gewissensgründen

gewaltloser Widerstand im
Rechtsstaat (ziviler Ungehorsam
als ein Ensemble von Methoden)

Verstoss gegen den Fugitive Slave

Act; Verstecken von Flüchtlingen
während des 2. Weltkrieges

Zum Beispiel:
- Wyhl, Brokdorf, Grohnde, Kalkar
- Kaiseraugst nach Verwerfung der

Atominitiative
- Weigerung, besetzte Häuser zu

räumen
- Hainburg, Greenpeace

- Aktionen der Friedensbewegung
- Kriegsdienstverweigerung

horsam leisten wollen, und der privilegierten oder abhängigen Bedingungen,
unter denen sie dies tun müssen, zu sein scheint, wird von den Gegnern häufig
die voraussetzungsreiche und erfinderische Tradition der Gewaltfreiheit
übersehen, wenn sie ihre eigenen Vorstellungen von (heroischem oder
konspirativem) Widerstand in die Formen des zivilen Ungehorsams hineinprojizie-
ren. Wie lässt sich nun aber innerhalb der Grenzen des demokratischen
Verfassungsstaates begründen, was in den Augen der Kritiker einer Quadratur

121



des Kreises gleichkommt: «Auf der einen Seite - in der Demokratie - die
Oppositionsfreiheit, auf der anderen das <eigentliche> Widerstandsrecht - was
bleibt da noch übrig?»10 Was, sozusagen in der Schwebe bleibend, übrig
bleibt, hängt davon ab, wo man die Grenzen des demokratischen
Verfassungsstaates zieht, mit anderen Worten, wie man den öffentlichen Willens-
bildungsprozess als eigentlichen Nerv der Demokratie zu verstehen bereit ist,
wobei dieses Verständnis bzw. die Verständnisbereitschaft wiederum aufs
engste mit der jeweiligen Auffassung von Recht, Rechtsbewusstsein und
Rechtsstaat zusammenhängt. Diese Auffassung ist ihrerseits abhängig vom
Begriff des Politischen, dem man anhängt. Für die von Machiavelli neu
begründete Theorietradition von Politik ist die Aufrechterhaltung des souveränen

Gewaltpotentials ein Selbstzweck und ihre kluge, zuweilen auch listige
Handhabung die Kunst der Politik. Nur der Umstand, dass es diese Gewalt
gibt, kann die Friedfertigkeit der Bürger garantieren. Die pessimistische
Hintergrund-Anthropologie, auf der dieses grundsätzliche Misstrauen gegen
die Bürger beruht, liegt als machiavellistisches Prinzip dem modernen Begriff
des Staates geradezu zugrunde. Die Befürchtungen, ziviler Ungehorsam
könnte das allgemeine Rechtsbewusstsein erodieren, stehen ebenfalls auf
diesem Boden. Insbesondere eine Auffassung auf der Grundlage eines hobbesia-
nischen Rechtsbewusstseins, das den Rechtsfrieden staatsethisch verabsolutiert,

entfaltet im gegenwärtigen Meinungsstreit die ideologische Kraft, die
den zivilen Ungehorsam ins Abseits der Demokratie stellen will, indem sie ihn
nur als Entlegitimierung demokratischer Legalität verstehen kann. Dagegen
müsste nun erstens dargetan werden können, dass die hinter einer solchen
Argumentation stehende Auffassung zulasten der grundlegenden
Legitimationsprinzipien eines demokratischen Verfassungsstaates geht und dass zweitens

die moralisch-politischen Absichten zivilen Ungehorsams die Anerkennung

der Verbindlichkeit des positiven Rechts nicht gefährden, sofern er sich
ebenfalls in den weitgezogenen Grenzen der grundlegenden Legitimationsprinzipien

hält und daraus nicht anarchistisch ausbricht.
Habermas rechtfertigt den zivilen Ungehorsam damit, dass er den

kritischen Bürger als Hüter der Legitimität einsetzt. Habermas versteht die
Institutionen der rechtsstaatlichen Demokratie als eine Verkörperung des

Misstrauens «gegen die fallible Vernunft und die korrumpierbare Natur des
Menschen»11. Der Rechtsstaat «muss das Misstrauen gegen ein in legalen Formen
auftretendes Unrecht schützen und wachhalten, obwohl es eine institutionell
gesicherte Form nicht annehmen kann. Mit dieser Idee eines nicht-institutio-

10 R.Leicht, Gehorsam im Protest, in: Süddeutsche Zeitung Nr.232,8./9.Oktober 1983, S. 130.
11 J. Habermas, Ziviler Ungehorsam - Testfall für den demokratischen Rechtsstaat, in: P. Glotz

(Hg.), Ziviler Ungehorsam im Rechtsstaat, a.a.O., S.38.

122



nalisierbaren Misstrauens gegen sich selbst ragt der Rechtsstaat über das
Ensemble seiner j eweils positiv gesetzten Ordnungen hinaus. »12 An dieser Stelle
verzahnt sich über die Entwicklung einer demokratischen politischen Kultur
das Rechtsstaats- mit dem Demokratieprinzip. Hüter der Legitimität sind
Bürgerinnen und Bürger einer politischen Kultur, die sie mit einem solchen
Mass an Urteilskraft und Risikobereitschaft ausstattet, dass sie notfalls bei
strikter Subsidiarität aus moralisch-politischer Einsicht auch ungesetzlich
handeln: «Ungehorsam mit Augenmass»13. Aus diesem Grunde des Notfalls
darf ziviler Ungehorsam in der rechtsstaatlichen Demokratie, die sich ihrer
selbst sicher ist, einen legitimen, wenn auch informellen Platz beanspruchen.
«Wenn die Repräsentativverfassung vor Herausforderungen versagt, die die
Interessen aller berühren, muss das Volk in Gestalt seiner Bürger, auch einzelner

Bürger, in die originären Rechte des Souveräns eintreten dürfen»14. Zur
Idee des demokratischen Verfassungsstaates gehört mithin, dass er in letzter
Instanz auf die kritischen Bürger als Hüter der Legitimität angewiesen bleibt.
Habermas rechtfertigt zivilen Ungehorsam damit, dass er bereits in der
Normalsituation der Geltung des Rechts den Regelverletzer in die «plebiszitäre
Rolle des unmittelbar souverän auftretenden Staatsbürgers einsetzt»15;
zugleich bindet Habermas den zivilen Ungehorsam an Regeln, deren
Bestimmungen aus dem Appell an die Einsichtsfähigkeit und den Gerechtigkeitssinn
der Mehrheit folgen und die seine Sozial- bzw. Demokratieverträglichkeit
garantieren sollen, und er rechtfertigt ihn nach Massgabe moralisch-politischer
Prinzipien, die für alle einsichtig sein können. Wenn er dabei unbefangen von
Normalfällen sprechen kann, mit deren Eintreten immer zu rechnen sein

wird, «weil die Verwirklichung anspruchsvoller Verfassungsgrundsätze mit
universalistischem Gehalt» ein von Irrtümern gekennzeichneter historischer
Prozess der Umsetzung von Moralität in Sittlichkeit ist16, so hat er die auch
von Dworkin herangezogenen Fälle von prima-facie-Ungehorsam im Auge,
die sich als Schrittmacher für eine fortschrittliche Rechtsfortbildung erwiesen
haben17. Die Provokation von Rawls' Moralphilosophie sieht Habermas darin,

dass der zivile Ungehorsam zu einem «Prüfstein für das angemessene
Verständnis der moralischen Grundlagen der Demokratie» wird, zum Testfall

12
J.Habermas, a.a.O., S.38f.

13 So der Titel des gekürzten Aufsatzes von Habermas in «Die Zeit» Nr. 39 vom 23. September
1983.

14
J.Habermas, a.a.O., S.41.

15
J.Habermas, a.a.O., S.39.

16 J.Habermas, S.39.
17

R.Dworkin, Bürgerlicher Ungehorsam, in: ders., Bürgerrechte ernstgenommen,
Frankfurt/M. 1984, S.337-363.

123



einer reifen politischen Kultur18. Warum aber soll gerade im demokratischen
Rechtsstaat, dessen politische Kultur in der legitimierenden Leistung
funktionierender Legalität besteht, ein Widerstandsrecht in der Berufung auf höheres

und besseres Recht nicht nur faktisch gegenstandslos, sondern auch moralisch

ungerechtfertigt gemacht zu haben19, ziviler Ungehorsam einen
grundsätzlichen Ausweis seiner Berechtigung erhalten können? Wir haben fünf
rechtsphilosophische Antworten auf diese Frage kennengelernt: die von
Rawls, Dreier, Dworkin, Frankenberg und Habermas. Alle gehen sie davon

aus, dass der demokratische Rechtsstaat seinen Anspruch auf Gehorsam aus
einem ungewöhnlich hohen Legitimitätsanspruch seiner Normen bezieht.
Unbestritten weist ein im demokratischen Willensbildungsprozess, vor allem
wenn dessen Defekte noch weiter abgebaut werden können, zustandegekommenes

und materiell verfassungsgemässes Gesetz einen hohen Grad an Legitimität

auf. Die Gesetzestreue der Gerechten ergibt sich daher aus der einsichtigen

und insofern freiwilligen Anerkennung dieses normativen Anspruchs.
Die Legitimation durch Verfahren deckt diesen Anspruch nicht vollends ab,
wenn auch hinter ihr eine historisch verzweigte politische Moralphilosophie
der Trennung von Gewalt und Wahrheit steckt. Der demokratische
Verfassungsstaat kann von seinen Bürgern Gesetzesgehorsam nur verlangen, soweit
er sich «auf anerkennungswürdige Prinzipien stützt, in deren Licht dann, was
legal ist, als legitim gerechtfertigt... werden kann»20. Wie lassen sich indessen
die legitimierenden Verfassungsprinzipien, die Anerkennung verdienen,
ihrerseits wieder rechtfertigen? Die Vorschläge von Rawls, Dreier, Habermas
und Frankenberg stehen in der Tradition des Vernunftrechts, das heisst: «Sie

folgen der Intuition, dass nur solche Normen gerechtfertigt sind, die ein
verallgemeinerungsfähiges Interesse zum Ausdruck bringen und daher die

wohlerwogene Zustimmung aller Betroffenen finden können»21. Diese Zustimmung

wird an eine Prozedur vernünftiger Willensbildung gebunden. Die
Diskussion der verschiedenen Moraltheorien, die in diese Richtung gehen, kann
hier nicht weiter verfolgt werden. In unserem Zusammenhang genügt der
Schluss, dass der demokratische Rechtsstaat wegen der anspruchsvollen
Prinzipien, die ihn legitimieren, lediglich einen qualifizierten Rechtsgehorsam
abfordern kann. Dem werden die Skeptiker gegenüber zivilem Ungehorsam, die
befürchten (oder dies vorschieben), dass von ihm eine schleichende Erosion
des Rechts ausgehen könnte, in direkter Konfrontation mit dieser These kaum

18 J.Habermas, a.a.O., S.36.
19 Vgl. z.B. O.Kirchheimer, Costituzionesenzasovrano. Saggi di teoriapoliticaecostituzionale

(mit einer Einleitung von A.Bolaffi über Verfassung und Souveränität), Bari 1982.
20 J.Habermas, a.a.O., S.37.
21 J.Habermas, a.a.O., S.37.

124



widersprechen. Ihre Moral des qualifizierten Rechtsgehorsams22 sowie ihre
politische Theorie, vor allem aber ihre zeitdiagnostische und politische
Einschätzung der gegenwärtigen Situation23 dürfte indes eine andere sein.

III. Ethik und Pragmatik der Liberalität

Wer aufklärerisch-liberal argumentiert, stützt politische Verpflichtungen
auf die Zustimmung autonomer Individuen ab. Es ist jedoch nahezu
unbestritten, dass es auch in einer legitimen Ordnung zu krass falschen Entscheidungen

kommen kann, weshalb denn auch die Qualität des politischen
Systems bzw. der Regierungsbemühungen entscheidend für die Überlegung ist,
ob krass falsche Entscheidungen aus Gründen der politischen Urteilskraft
noch angenommen werden sollen oder nicht. Bestehen legale Alternativen
und die Freiheit politischer Kommunikation, so wird die Grenze zum politisch
brisanten Ungehorsam jenseits des legalen Ungehorsams politischer Opposition

weit hinausgeschoben: Zweifellos gibt es in einem solchen Gemeinwesen
zwischen der (politischen Unterforderung des Bürgers durch die Wahl>24und
dem zivilen Ungehorsam eine Fülle von Möglichkeiten, wie sich die Bürger
engagieren können. Und wenn zu etwas aufgerufen werden soll, dann dazu, dass
sich die Bürger beteiligen. Ihr Engagement stellen wir denn auch ins Zentrum

22 Martin Kriele zum Beispiel beruft sich auf die ciceronische verecundia, die zugleich einen reli¬
giösen Einschlag habe (vgl. Ziviler Ungehorsam als moralisches Problem, FAZ vom 10. März
1984, Nr.60). Kriele deutet den aktuellen zivilen Ungehorsam als kulturspezifische Selbstpri-
vilegierung von <Eliten>, die bedenkenlos Rechte Unbeteiligter verletzen. Vgl. auch M.
Kriele, Ziviler Ungehorsam in den USA und bei uns in der BRD, in: Ziviler Ungehorsam? Vom
Widerstandsrecht in der Demokratie, hg. von W.Böhme, Karlsruhe 1984, S.9-15, bes. S.10
und 14; ferner den Sammelband: Frieden im Lande. Vom Recht auf Widerstand, hg. von
B.Streithofen, Bergisch Gladbach 1983, darin insbesondere die Aufsätze von M.Kriele,
Widerstandsrecht in der Demokratie? (S. 139-154) und J. Isensee, Ein Grundrecht auf Ungehorsam

gegen das demokratische Gesetz? (S. 155-173 ; Isensee spricht hier vom zivilen Ungehorsam

als «Dezivilisierung der Normallage», S.168).
23 Zur Verdeutlichung: P.Graf Kielmansegg, Frieden geht nicht vor Demokratie. Es gibt keine

Alternative zum fairen und legalen Kampf der Meinungen, in: «Die Zeit» vom 30. September
1983, Nr.40; M.Kriele, Friedenspolitik am Scheideweg, in: Merkur, Oktober 1984, S.803-
812. - Zwei Beispiele einer anderen Einschätzung sind: Philosophie und Frieden (Friedensinitiative

am philosophischen Institut der FU Berlin), Berlin o. J.; Ungehorsam als Bürgerpflicht

(Republikanischer Anwaltsverein), Hannover 1983.
24 A.O.Hirschman, Engagement und Enttäuschung. Über das Schwanken der Bürger zwischen

Privatwohl und Gemeinwohl, Frankfurt/M. 1984(amerik. 1982), S. 113-131; umso wichtiger
ist es, dass der unterforderte Wähler (hinsichtlich seines Engagements) die Intensität seiner
Präferenzen auch durch andere Mittel der Willenskundgebung positiv zur Geltung bringen
kann, z.B. Demonstrationen. Es gibt jedoch keinen eindeutigen Verfahrensweg, «nach dem

Quantität und Intensität miteinander verrechnet werden könnten» (C. Offe, Politische
Legitimation durch Mehrheitsentscheidung?, in: Journal für Sozialforschung 22 [1982] S.324).

125



unseres Demokratieverständnisses. Worauf es jedoch in unserem Zusammenhang

ankommt, ist dies: Die weit hinausgeschobene Grenze zum legitimen
Gesetzesungehorsam wird dennoch nicht aufgehoben. (Und als empirische
Hypothese ist wahrscheinlich anzunehmen, dass der Überschneidungsbereich
zwischen politischer Opposition bzw. der Dynamik von Enttäuschungserfahrungen,

die aus ihr resultieren, und den Aktivitäten des zivilen Ungehorsams
gross ist.)

Philosophische Bemühungen, Grundlagen des demokratischen
Verfassungsstaates herauszustellen, haben zumeist den strategischen Sinn, Massstäbe

für eine individualistische Gehorsamsbegründung zu relativieren. Ein
(Individualismus), der sich aus politischen Vermittlungen zurückzieht, legt
nämlich nahe, dass es unmöglich werden könnte, einerseits die Ordnung der
Verteilungsgerechtigkeit zu verbessern und anderseits die Problemlösungsfähigkeit

des politischen Systems zu erhöhen. Demgemäss sind es Leistungen
des Staates und nicht eine abstrakte Ordnungsqualität, die einen prima-facie-
Gehorsam der politischen Urteilskraft zu begründen vermögen. Auch wenn
die Strukturen einer gerechten Ordnung als legitim akzeptiert werden und zu
einer Anerkennung <im grossen und ganzen) verpflichten können, so ist
davon immer noch der politische Entscheidungsprozess als solcher zu
unterscheiden, der in Einzelfällen zu gravierendem Unrecht führen kann. Die
Gewissheit, die zur politischen Handlungsfähigkeit benötigt wird und die durch
formelle Verfahren erzeugt werden kann, ist nicht identisch mit der normativen

Richtigkeit der Entscheidung. Berücksichtigt man in diesem Sinne die beiden

Aspekte (Struktur) und <Entscheidungsprozess> gleichermassen, so
gehört zur politischen Kultur der Demokratie zuerst die Rechtsordnung des

politischen Kampfes; zusätzlich aber auch das informelle Element, wie
Demokratie auf zivilen Ungehorsam reagiert und ob sie auf Massnahmen eines

(rächenden Rechtsstaats) verzichten kann, indem etwa die Gerichte die

moralisch-politischen Absichten (nach Art.63 und 64 des Schweizerischen

Strafgesetzbuches) <privilegierend> berücksichtigen oder indem Parlamente
eine Befriedungsamnestie erlassen.

Dort, wo das Argument der Liberalität für den zivilen Ungehorsam nicht
gelten gelassen wird25, herrscht im Hintergrund die Hobbessche Vorstellung
eines (vertikalen Gesellschaftsvertrags >26, den jeder einzelne mit der souveränen

Hoheitsgewalt eingeht. Dieser Vorstellungsweise gemäss werden die Bürger

erst durch die Wirkungsweise der souveränen Gewalt zu einem Staat zu-

25 In den Beiträgen von J.Isensee (s. Anm.22 und 38) und R.Scholz (z.B.: Rechtsfrieden im
Rechtsstaat, in: Neue juristische Wochenschrift 36 (1983) S. 705-712).

26 Hannah Arendt unterscheidet drei Arten von <social contract): 1. (Biblical covenant), 2.
Hobbes ' vertical version of the contract, 3. Lockes «aboriginal social contract, which brought
about not government but society - the word being understood in the sense of the Latin socie-

126



sammengeschlossen. Die politische Staatsüberhöhung hält die Bürger zu
einer <Hierarchie der Loyalitäten) an, die eine Ausweitung der Verpflichtung
legalen Verhaltens bis zu einem geduckt-loyalen Verhalten bewirkt. Der
<misstrauische Staat) seinerseits verlegt seinen Schutz bereits in ein Vorfeld
politischen Verhaltens, in dem politische Betätigung und gewaltlose politische
Auseinandersetzungen bereits administrativ oder strafrechtlich geahndet
werden können mit all den angstbesetzenden Auswirkungen, die tief in die
Freiheit politischer Kommunikation eingreifen. Im Namen eines wirksamen
Schutzes des <freiheitlich-demokratischen Rechtsstaats) laufen auf diese
Weise relativ unauffällig Prozesse der Entliberalisierung ab, in denen die Bürger

sich selber entmündigen.
Aus der Perspektive der souveränen Gewalt handelt es sich hierbei um eine

Schutzherrschaftstheorie. Ihr liegt das tiefsitzende machiavellistische
Misstrauen zugrunde, dass nur die - bisweilen auch listige - Handhabung souveräner

Gewalt die Friedfertigkeit der Bürger garantieren kann; ebenso spielt aber
auch die anthropologische Prämisse eine Rolle, dass es den rationalen
Eigeninteressen der Bürger entsprechen würde, wenn sie unbedingten Gehorsam

gegen wirksamen Schutz eintauschen. Gegen die Notwendigkeit eines wirksamen

Schutzes beispielsweise gegen Terror und Verbrechen soll und kann
nichts eingewendet werden; die Schutzherrschaftstheorie indes aktualisiert
sich in gesellschaftlichen Konfliktsituationen immer wieder als eine «autori-
tär-etatistische Konzeption politischer Einheit»27: Das Hobbessche Modell

tas, an <alliance> between all individual members, who contract for their government after
they have mutually bound themselves. I shall call this horizontal version of the social contract.
This contract limits the power of each individual member but leaves intact the power of society;

society then establishes government <upon theplain ground of an original contract among
independent individuals) » (H.Arendt, Civil Disobedience, in: dies., Crisis of the Republic.
Lying in Politics, Civil Disobedience, On Violence, Thoughts on Politics and Revolution,
New York 1969, S.85 und 86).

27 Zu den beiden Modellen politischer Einheitsbildung: H.Arendt, Civil Disobedience, a.a.O.,
S.86-102; U.K.Preuss, Politische Verantwortung und Bürgerloyalität, Frankfurt/M. 1984,
bes. S.58-84, sowie W.Euchner, Demokratietheoretische Aspekte der politischen
Ideengeschichte, in: ders., Egoismus und Gemeinwohl, Frankfurt/M. 1973, S.9-46, ferner N. Bobbio
e M.Bovero, Società e stato nella filosofia politicamoderna, Milano 1979 (il modello hobbe-
siano, S.41-47); N.Bobbio, Da Hobbes a Marx, Napoli 19712. - Neben Rousseaus (contrat
social) könnte als viertes Modell noch die Hegeische Staatsphilosophie herangezogen werden,
die bis auf den heutigen Tag die Position einer liberal-konservativen Hegeischen Mitte
massgeblich bestimmt (J.Ritter, H.Lübbe, E.-W.Böckenförde, R.Maurer, H.-M.Sass, G.Rohr¬
moser u.a.). Hegels (politischer Protestantismus) (bzw. die Reaktualisierung einer Theorie
des sittlichen Staates beispielsweise durch Böckenförde) impliziert begrifflich den Gesetzesgehorsam

als sittliche Pflicht (E.-W. Böckenförde, Der Staat als sittlicher Staat, Berlin 1978). In
der Perspektive eines vertragsrechtlich-liberalen Projekts lautet die Stellungnahme dazu:
«Man kann nicht lockeanisch in den Voraussetzungen, hegelianisch in den Schlussfolgerungen

sein wollen» (Preuss, a.a.O., S.58).

127



politischer Herrschaft verdrängt dann die liberalere Normintegration nach
Locke. Beide Modelle sind als Idealtypen zu verstehen, die noch heute die
ideenpolitische Auseinandersetzung in Konfliktsituationen zu justieren
vermögen. Die verschiedenen Varianten der Pluralismus-Theorie, die politische
Willensbildung und Regierungsgewalt als Resultat einer Auseinandersetzung
zwischen gesellschaftlichen Interessen begreifen, die bestimmten Spielregeln)

unterliegt, stehen cum grano salis in der Tradition Lockes. Im Unterschied

dazu sieht ein mit Schmittschen Kategorien interpretierter Hobbesia-
nismus darin gerade die Gefahr einer Mediatisierung des Staats durch
partikulare Interessen, der er durch seinen Begriff des Politischen steuern will. Die
daraus entspringende politische Überhöhung des Staates kann genauso zu
einer Distanznahme zum heutigen liberalen Neokorporatismus führen28 wie
zu einer politischen Formierung der Gesellschaft), die sich am Umgang mit
verschiedenen Formen von Dissens erkennen lässt.

(Ernstfall)-Vermeidungspolitik hebt sich im demokratischen Verfassungsstaat

von Hobbes <Leviathan> dadurch ab, dass sie auf einer breiteren Grundlage

beruht, nämlich auf den rationalisierten Bahnen der Konfliktaustragung.

Diese sollen die angstbesetzte Abkapselung ins Private gerade überwinden

helfen; und daher lässt sich sagen, dass es in erster Linie Defekte der
demokratischen Willensbildung selber sind, die das Legalitätssystem und seine

spezifische Legitimierungsaufgabe von innen aushöhlen. Der innere Frieden
stellt sich vor diesem Hintergrund in einem Prozess her, der von einer Vielheit
vor Bürgern ins Werk gesetzt und getragen wird; er kann nicht vermittels einer
überlegenen Zwangsgewalt verfügt sein. Die Realität praktischer Politik ist
heute - anders als sie sich im (System des Parteienwettbewerbs) symbolisch
präsentiert - auf allen Ebenen durch den Kompromiss gekennzeichnet. Sie

operiert jeweils mit einem aktuellen, subjektiven und partiell hergestellten
Konsens, der von einer relativen Mehrheit mit unterschiedlichen praktischen
Begründungen getragen wird. Konsens ist in der heutigen praktischen Politik
nicht nur unerlässlich, für eine Politik der (inneren Reformen>herrscht sogar
eine ausgesprochene Konsensknappheit. Vor diesem Hintergrund der Probleme,

die ein abgehobener (politischer Betrieb>mit sich selber hat, lässt sich besser

begreifen, warum ein fortschrittlicher Pragmatismus auf dieser Ebene
(eines (neokorporatistischen Elitenkartells), wie wir vorläufig sagen wollen) seine

innere Beziehung zum Dissens auf anderen Ebenen (Basisproteste) verliert.
Das pragmatisch gesteuerte Ringen um Konsens über die Formen des politischen

Kompromisses führt zur Herausbildung einer informellen politischen
Moral, die dazu auffordert, dass alle am Kompromiss mitwirken. Umso
empfindlicher reagiert diese Moral auf Gruppen und einzelne, die in Anbetracht

28 P. Koslowski, Gesellschaft und Staat, Stuttgart 1982, S. 303-306.

128



der Folgewirkungen einzelner Entscheidungen oder Unterlassungen mit dem
<FIabitus> dieses Kompromiss-Verhaltens nicht mehr übereinstimmen können;

auf Nachsicht der verschworenen Normalität können sie kaum noch
rechnen, obschon ein Widerspruchs-Denken, das sich zu verschiedenen Ebenen

in Beziehung zu setzen weiss, Mit-Arbeit und Widerstehen grundsätzlich
nicht als konträre Gegensätze behandeln müsste. In der Optik von Versuchen,
die Gesellschaft wieder politisch zu formieren), wird der Eigensinn der Bürger

zu einem vorrangigen Problem der inneren Sicherheit; die entsprechenden
Massnahmen, die aus diesem normativen, erhebliche Nuancen verwischenden

Blick auf die Gesellschaft folgen, steigern nur noch die Ohnmacht des

Dissenses und tragen mit dazu bei, dass sich dieser in einer Weise radikalisiert,
dass er ins Abseits der demokratischen Auseinandersetzung gerät. Dabei wird
in liberaler Selbstgerechtigkeit häufig übersehen, dass die Strategie des

vorgetäuschten Dissenses> noch nicht die Fähigkeit zum Dissens bedeutet.
Für einen demokratischen Rechtsstaat mit Misstrauen gegen sich selbst

wird es dagegen zum vorrangigen Problem, wie die Bürger ihren Eigensinn
und gleichzeitig ihren Gemeinsinn, der sich den heutigen gesellschaftlichen
Herausforderungen gewachsen zeigt, erhalten, so dass die Einheit politischer
Vernunft, verkörpert in Rechtsstaat, Demokratie und Bürgerloyalität, auch
in den sozialen Verkehrsformen ihre Verankerung findet. Am Begriff des

demokratisch hergestellten Rechts liegt es, dass Rechtsgehorsam im demokratischen

Rechtsstaat qualitativ etwas anderes ist als unbedingter Gehorsam
gegenüber einem Souverän, so wie ihn Hobbes' politische Friedensordnung
einforderte. In den konfessionellen Bürgerkriegen des 17. Jahrhunderts ragten
verabsolutierte religiöse Wahrheitsansprüche in die Politik hinein; der politische

Frieden konnte nur noch dadurch hergestellt werden, dass der
gewaltmonopolisierende Staat die Gewalt von der Wahrheit trennte, indem er sich aus
der Sphäre des Streits um die religiöse Wahrheit herauszog. Damit war ein
Grundstein für die Entwicklung der geistig-politischen Freiheit gelegt. Die
frühaufklärerisch-liberale Friedensstrategie, den substantiell notwendigen
Konsens fortschreitend zu minimalisieren, führte von der Toleranzgewährung

über die Religionsfreiheit zu Grundrechten, die in den Bereich des <Un-
abstimmbaren> gehören. Von dieser Räson der Friedenserhaltung aus muss
ziviler Ungehorsam gleichsam deduktiv als illegitim und rechtszerstörend
erscheinen. Die eigentliche Frage ist indes, ob sich die Lösungsmodelle dieser

Problemgeschichte auf die heutige Situation anwenden lassen; auch die
fortgeschrittene verfassungsrechtliche Entwicklung scheint die Konflikte
zwischen Moral und Politik, wie sie in den Konfliktfeldern, die zivilen Ungehorsam

provozieren, aufgebrochen sind, nicht länger befrieden zu können. Der
Hinweis auf die Verfahren des demokratischen Verfassungsstaats ist zwar
richtig, wenn man bedenkt, dass ihnen jene Philosophie zugrunde liegt, die in

129



der oben angesprochenen Problemgeschichte entwickelt worden ist; der
erwähnte Hinweis ist aber gleichzeitig grundlegend falsch im Blick auf das
Problem, das der zivile Ungehorsam zum Ausdruck bringt: Denn das Problem
hinter dem aktuellen zivilen Ungehorsam ist ein Dissens, bei dem es sich nicht
bloss um Meinungsverschiedenheiten handelt, die durch Verfahren allemal
vernünftig beigelegt werden können. Diejenigen, die zivilen Ungehorsam
leisten, können ihre Bürgerloyalität nicht mehr auf Verfahren gründen, in denen
sich Legitimität in Gestalt der Legalität äussert. Dies ist natürlich ein für die
Demokratie grundsätzlich prekärer Zustand; es gilt aber zu begreifen, dass

die Konfliktfelder des zivilen Ungehorsams anders gelagert sind, als dies die

verfahrensmässige demokratische Lösung vorsieht, weil in ihnen der grundlegende

vorpolitische Konsens, der in der heimlichen Theorie der Verfahren
vorausgesetzt werden muss, selber bis zum Intensitätsgrad der Sezession strittig

ist. Diese Konfliktsituationen legen es deshalb nahe, ein kulturelles
Moratorium)29 oder eine grundsätzliche Überprüfung des modernen Begriffs des

Politischen zu fordern. Das Problem ist nicht per geistesgeschichtliche Analo-
gisierung zu lösen, dass hier Wahrheitsansprüche von Minderheiten
illegitimerweise in den politisch-staatlichen Funktionsbereich hineinragen. Eher
verhält es sich umgekehrt: «Die Entfaltung der inneren, auf Fortschritt und
zunehmende Naturbeherrschung gerichteten Rationalität staatlichen
Handelns verliert für eine immer grösser werdende Zahl von Menschen den
Charakter ethischer Neutralität und Indifferenz, ohne dass man deswegen von
einem Überschreiten der dem Staat von der Gewissensfreiheit gezogenen Grenzen

sprechen könnte. Der Staat verfolgt sozusagen das ihm bei seiner Entstehung

eingepflanzte Fortschrittsprogramm, dessen ungehinderte Entfaltung
durch die Entstaatlichung der Religion und des Gewissens möglich war. Jetzt
ist er an einem Punkt angelangt, an dem er selbst die Frage nach der
Wahrheitsfähigkeit seiner Politik aufwirft - eine Frage, deren Verdrängung eine
wesentliche Ursache seines beispiellosen Erfolges als politische
Organisationsform gewesen ist. Die Gewissensfreiheit ist lediglich die Kehrseite seiner
Fortschrittsrationalität. Dass heute Gewissens- und Wahrheitsfragen wieder
politisches Gewicht gewonnen haben (und in der juristischen Form des

Grundrechts auf Gewissensfreiheit nicht länger domestiziert und gehegt werden

können), ist das untrügliche Zeichen für eine politische Grenzsituation.
Sie ist dadurch gekennzeichnet, dass die normativen Prämissen einer Politik,
die es ermöglichte, das Gewissen als eine öffentlich-politische Macht
auszuschalten, offenbar brüchig geworden sind. Damit freilich ist die Frage der

29 I. Fetscher, Ökologie und Demokratie - ein Problem der <politischen Kultur), in: Physik, Phi¬

losophie und Politik (Festschrift C.F. von Weizsäcker), München/Wien 1982, S.89-105.

130



Verantwortungsfähigkeit einer Politik, die massenhaft Gewissensreaktionen
herausfordert, auf die Tagesordnung gesetzt.»30

IV. Ziviler Ungehorsam und positives Recht

Für Theodor Ebert, einen Theoretiker der Praxis zivilen Ungehorsams31,
stellt das Konzept des zivilen Ungehorsams eine «demokratiespezifische
Variante der gewaltfreien Aktion» dar32. Ziviler Ungehorsam, der ursprünglich
eine soziale Erfindung der Quäker ist, entwickelte sich in den USA zu einer
«etablierten Methode zur Bearbeitung fundamentaler gesellschaftlicher
Konflikte, in denen die Auffassungen der Kontrahenten sich kompromissunfähig
gegenüberstehen»33. Auch bei fundamentalem Dissens muss jedoch ein
Zusammenleben ohne Drohung der Gewalt weiterhin möglich sein: «Darum
braucht man in der Demokratie ein Verfahren für diejenigen Konfliktfälle,
die zwar mit den üblichen legalen Verfahren - zumindest vorläufig - nicht zu
regeln sind, die aber auch deutlich unterhalb der Schwelle des umfassenden
Verfassungskonflikts liegen. In diese Lücke zwischen den legalen Verfahren
und dem sich gegen Verfassungsfeinde richtenden Widerstandsrecht, in dem
absichtlich keine Aussagen über Methode und Organisation des Widerstands
gemacht werden, gehört der zivile Ungehorsam. Dieser stellt trotz seiner
Illegalität ein Verfahren dar, das gewissen Regeln folgt.»34 Nachdrücklich setzt
sich Ebert für die Bindung an Regeln ein, durch die die Sozialverträglichkeit
zivilen Ungehorsams gesichert werden soll. Keinesfalls kann es deshalb Ziel
der Aktionen sein, unmittelbar Zwang auszuüben; es geht vielmehr «um ein
ziemlich kompliziertes, mehrere Instanzen durchlaufendes Einwirken auf
den Prozess der öffentlichen Meinungsbildung. Die gewaltfreie, direkte
Aktion dramatisiert einen Konfliktgegenstand so, dass er nicht länger ignoriert
werden kann.»35 Wie schon Gandhi ist es auch Ebert ein Anliegen, dass zur
Gewaltfreiheit der Aktionen ein konstruktives Programm hinzukommt,
welches Alternativen zur Regierungspolitik aufzeigt, womit von Anbeginn die

Sorgen der <anderen Seite> als Sorgen jeder Regierungspolitik geteilt werden;

30 U.K.Preuss, Politische Verantwortung und Bürgerloyalität, a.a.O., S.127f. (Hervorhebungen

H.K.).
31 Th.Ebert ist Schriftleiter der Zeitschrift «Gewaltfreie Aktion. Vierteljahresheft für Frieden

und Gerechtigkeit».
32 Th. Ebert, Ziviler Ungehorsam - eine soziale Erfindung der Demokratie, in: ders., Ziviler

Ungehorsam. Von der APO zur Friedensbewegung, Waldkirch 1984, S.255.
33 Th.Ebert, a.a.O., S.257.
34 Th.Ebert, a.a.O., S.257 (Hervorhebung H.K.).
35 Th.Ebert, a.a.O., S.265.

131



auch gewaltfreie Aktionen bleiben «Experimente mit der Wahrheit»
(Gandhi).

Die grundsätzlichen Vorbehalte gegen dieses Programm lassen sich
dahingehend zusammenfassen, dass ziviler Ungehorsam das Rechtsbewusstsein der
Bürger verunsichere, weil es sich dabei um «selektiven Rechtsgehorsam»
handle, der das allgemeine Rechtsbewusstsein erodiere. Dem Stereotyp
zufolge umfasst der <Rechtsstandpunkt> regelmässig die Forderung, Rechtsverletzungen

nach dem nicht immer über jeden Zweifel erhabenen Motto «Wehret

den Anfängen» unnachgiebig zu ahnden, denn es lehre die Erfahrung,
«dass Rechtsbrüchen die Tendenz zur schrittweisen Ausweitung innewohnt,
weil sie das Rechtsbewusstsein allmählich aushöhlen und - namentlich wenn
erfolgreich - Beispielwirkung entfalten»36. Bei Jherings «Kampf um das
Recht»37 beispielsweise lässt sich sodann die entsprechende politische Moral
finden, damit der Staat gegenüber dem zivilen Ungehorsam keinerlei
Legitimitätskonzessionen zugestehen muss.

Nun geht es aber zivilem Ungehorsam sowohl seinem Selbstverständnis
nach als auch in der Form eines präzisen Konzepts genauso wie seinen

Gegnern um die Erhaltung des demokratischen Rechtsstaats. Während diese

jedoch die Anerkennung staatlich gesetzten Rechts durch die Bürger in den

Vordergrund stellen, betont jener das politische Engagement der Bürger als
dessen hauptsächliche Erhaltungsbedingung. Wenn mithin nicht länger
aneinander vorbeigeredet werden soll, muss die Erhaltung des demokratischen
Rechtsstaats als gemeinsamer Bezugspunkt unterstellt werden. Nur ein
anarchistischer Hintergrund zivilen Ungehorsams rüttelt an der Vorstellung, dass

der Staat unter Androhung von Gewalt für Recht und Frieden sorgen soll; dabei

steht allein das Wie in Frage. Die gegnerische Seite verweist zu Recht
immer wieder auf die legalen Möglichkeiten der Opposition. Gegenüber den nun
wahrlich oftmals <erfahrungsgesättigten> Einwänden, diese Opposition bleibe

wirkungslos, stellen sie sich indessen auf eigentümliche Weise taub. Der
sachlichen Diskussion über die inhaltliche Qualität der umstrittenen
Entscheidungen bzw. Nicht-Entscheidungen wird nicht immer die nötige Beachtung

geschenkt; stattdessen ersetzen Etiketten wie beispielsweise «bio-pazi-
fistischer Fundamentalismus»38 nuanciertere Argumentationen. Die Gegner

36 R.Friedrich, Gibt es in der Demokratie ein Widerstandsrecht?, in: NZZ, Nr.213,13./14.9.
1980, S.37.

37 R. von Jhering, Der Kampf ums Recht, hg. von Ch. Rusche, Nürnberg 1965.
38 J. Isensee, Gewalt fährt auf der Strasse, in: FHN aspekte, Nr. 2, Beilage zum Report 4/1983

(Erstveröffentlichung unter dem Titel «Widerstand gegen den technischen Fortschritt», in:
Die öffentliche Verwaltung 36, Heft 14, Juli 1983, S. 565-575); ders., Widerstand und
demokratische Normalität, in: Widerstand im demokratischen Rechtsstaat, CDU/CSU-Fraktion
im Deutschen Bundestag, Bonn 1984, S. 13-17.

132



verlagern also die Aufmerksamkeit sofort auf die normative Ebene, wonach
sich kritische Bürger nicht auf das Auseinanderfallen von Legalität und
Legitimität berufen dürfen - tun sie es dennoch, so sind sie es, welche die demokratische

Legalität entlegitimieren. Dieser Auffassung vom Rechtsstaat zufolge
sind die Verfassungsgerichte <Hüter der Legitimität) : Sie sind es, die Legalität
und Legitimität ausser Streit stellen und infolge einer solchen Konstitutionali-
sierung kann es dann für den zivilen Ungehorsam keine legitime Nische mehr
geben.

Im liberalen Lockeschen Modell politischer Herrschaft, in dem sich ein
Gemeinwesen über die rechtlich geregelte Selbsttätigkeit der Bürger (über deren
Eigen- und Gemeinsinn) normativ integriert, muss Ungehorsam gegenüber
Gesetzen aufgrund von Begriffszwängen nicht gleich als Staats- und
Verfassungsungehorsam aufgefasst werden. Solange Akte des zivilen Ungehorsams
die normativen Grundlagen der Legalität bekräftigen, desintegrieren sie die
über Normen und Werte vollzogene soziale Integration der Gesellschaft
nicht, sondern behaupten sich lediglich gegen die Autorität der politisch
hergestellten Einheit. Vor diesem Hintergrund ist dann eine begrifflich klare
Unterscheidung zwischen zivilem Ungehorsam und staatsrechtlich relevantem
Widerstand möglich. Führt aber die in diesen Unterscheidungen wirksame
Ethik und Pragmatik der Liberalität auch schon zur demokratischen Legitimität

des zivilen Ungehorsams?

V. Gibt es eine demokratische Legitimität zivilen Ungehorsams?

Mit dieser Frage betreten wir eine neue analytische Ebene. Der demokratische

Einwand gegen zivilen Ungehorsam lautet, dass eine Minderheit mit
ihren Aktionen Mitbürgern Einschränkungen zumute, die festzulegen allein
der Staat befugt sei. Befürchtet wird (a) eine Verallgemeinerung zivilen
Ungehorsams von der Ausnahmemethode zur Regelmethode einer (Opposition
aus Prinzip), welche die historische Entwicklung zur (parlamentarischen
Opposition) wieder zurücknimmt; davon ausgehend wird wiederum (b) ein
Zurückfallen in den politischen Bürgerkrieg befürchtet. Ferner verstösst ziviler

Ungehorsam gegen die demokratische Gleichheit, weil bei seinen Aktionen
zwangsläufig - wie geringfügig auch immer - die Rechte Unbeteiligter verletzt
werden. Dieses zweite Bedenken wiegt für die interne Reflexion der Praxis
zivilen Ungehorsams, welche Einwände sie im einzelnen gegen sich vorbringen
muss, besonders schwer. Im folgenden jedoch wenden wir uns nur den beiden
Aspekten des ersten Einwandes zu.

(Mehrheit) als formales Entscheidungsprinzip und der politische Kampf
um die Mehrheit sowie schliesslich der Respekt vor der so zustandegekomme-

133



nen <Mehrheit> (aus Gründen der demokratischen Gleichheit) ist für diejenigen,

die zivilen Ungehorsam leisten, aus demokratietheoretischen Gründen
ebenso grundlegend wie für ihre Gegner. Die Missachtung des sogenannten
Mehrheitswillens kann nur dann als Vorwurf gegen zivilen Ungehorsam
eingewandt werden, wenn dieser die Legitimität der demokratisch gewählten
Regierung selbst angreift. Charakteristischerweise behauptet indes der zivile
Ungehorsam nur, dass die verfahrensmässig korrekt zustandegekommenen
Entscheidungen inhaltlich eine Qualität haben, die nicht mehr annehmbar ist.
Solche zukunftsbelastenden Weichenstellungen sind inhaltlich von einer
Qualität, die nicht mehr so ohne weiteres durch Hinweis auf die demokratischen

Verfahren legitimiert werden kann. Die praktischen Begründungen
hierfür lauten in den verschiedenen Konfliktfeldern jeweils anders, lassen sich
aber doch auf den gemeinsamen Nenner einer politischen Grenzsituation, von
der die Rede war, bringen - es sei denn, man stufe die Konflikte entdramatisierend

auf eine Differenz zwischen (Meinungen) herab, die vernünftigerweise
nur durch Verfahren entschieden werden kann. Der Konflikt scheint uns aber
auf der Ebene des vorpolitischen Konsenses, des modernen Begriffs des
Politischen selber und der ganzen Entwicklungsrichtung der Gesellschaft zu
liegen. Um diese Diskussion offen zu halten, wollen wir vorerst nur von einer
neuen Kategorie von Problemen sprechen. Dass dies von vielen so

wahrgenommen wird, ist selbst das neue objektive Problem. Die Diskussion weist auf
Grenzen der Mehrheitsherrschaft hin39, die der legitimen Anwendung von
(Mehrheit) als formales Entscheidungsprinzip schon immer zugrunde
lagen40. Unter egalitären Prämissen spricht für die Mehrheitsentscheidung,
dass sie ein Maximum an heterogenen Gütekriterien ins Spiel bringt, ohne sie

von vornherein privilegierend zu hierarchisieren. Insofern hat die
Mehrheitsentscheidung die widerlegliche Vermutung der normativen Richtigkeit auf
ihrer Seite, ohne dass dabei vergessen wird, dass (Mehrheitsentscheidung)
und (richtige Entscheidung) nicht zusammenfallen müssen. Doch gilt diese

strategische These der politischen Vernunft, die die Begründungslücke der
liberalen Zustimmungstheorie überbrückt, nur unter bestimmten Voraussetzungen,

die als erfüllt unterstellt werden müssen:

1. muss die Minderheit wieder Mehrheit werden können. Diese Voraussetzung

hat neben dem prozeduralen auch einen inhaltlichen Aspekt, der

39 N.Bobbio, C.Offe, S.Lombardini, Democrazia, maggioranza e minoranze, Bologna 1981;
B.Guggenberger, C.Offe (Hg.), An den Grenzen der Mehrheitsdemokratie, Opladen 1984;
Beiträge zum Symposium «Mehrheitsprinzip, Konsens und Verfassung» an der Universität
Kiel 14.-16. Juni 1984, im Erscheinen; R.A.Rhinow, Grundprobleme der schweizerischen
Demokratie, in: Zeitschrift für Schweizerisches Recht N.F.103 (1984) S.248-267.

40 U.Scheuner, Das Mehrheitsprinzip in der Demokratie, Opladen 1973; W.Heun, Das
Mehrheitsprinzip in der Demokratie. Grundlagen - Struktur - Begrenzungen, Berlin 1983.

134



2. darin besteht, dass die Mehrheitsregel nur dort anwendbar ist, wo nicht
nur eine richtige Entscheidung denkbar ist. Auch aus diesem Grunde ist die
Reversibilität der Mehrheitsentscheidung zu gewährleisten.

3. Die Mehrheit darf die Regeln demokratischer Gleichheit nicht ausser
Kraft setzen; mit Vorrang gilt das Gebot der demokratischen Gleichheit und
der Schutz der überstimmbaren Minderheiten.

4. Reflektierte Mehrheitsherrschaft muss ferner darauf bedacht bleiben,
ein Minimum an politisch-kultureller Homogenität zu bewahren, das es der
Minderheit ermöglicht, im Interesse geteilter kultureller Traditionen
Abstimmungsniederlagen hinzunehmen41.

5. Die zentrale Voraussetzung des Mehrheitsprinzips ist die rationale
Einbindung des Widerstandsverzichts.

Der demokratisch-prozedurale Legitimitätstypus ist ohne Zweifel der
rationalste. Wollten wir politische Herrschaft wieder auf Wahrheiten gründen,
die allen gleichermassen offenbar sind, so käme dies einem Rückfall hinter die

rationalisierenden Errungenschaften des demokratischen Verfassungsstaates
gleich. Restaurative Tendenzen in Gesellschaft, Politik und Kirche lassen sich

ja gerade daran erkennen, dass sie wieder einen Werte-Zwangsverband errichten

wollen, der seine Einheit so begründet, dass das ausgeschlossene Andere
zum Unwert wird. Trotzdem schliessen auch die rationalisierenden Lösungen
und die in sie eingebauten Sicherungen in Gestalt der individuellen Grundrechte

und des Rechtsschutzes durch unabhängige Gerichte nicht aus, dass
das in den Staat «eingepflanzte Fortschrittsprogramm» unerträglich viel von
einer menschlichen Lebenswelt zur zweckrationalen Disposition zu stellen be-

41 Die Konjunktur, welche die Diskussion über politische Kultur besonders auffällig in der BRD

hat, signalisiert, dass dieses gemeinsame Polster im Schwinden begriffen ist. Locke konntebei
seiner klassischen Begründung des Mehrheitsprinzips im «Second Treatise» noch für die
übergeordneten Werte die nationale kollektive Identität einsetzen. Wo an geteilte kulturelle
Traditionen nicht mehr angeknüpft werden kann, zeichnet sich eine Polarisierung ab, «welche die
konfliktkanalisierenden Pazifizierungsmuster der parlamentarisch-repräsentativen Demokratie

Stück für Stück ausser Kraft setzt» (B. Guggenberger, Bürgerinitiativen in der
Parteiendemokratie, Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1980, S.59, zur Problematik mehrheitlicher
Entscheidungsfindung: S.59-62). Dass auch das direktdemokratische Instrumentarium davon
nicht gefeit ist, belegt die schweizerische Diskussion, vgl. Politische Aktivierung in der
Schweiz 1945-1978, hg. von H.Kriesi, R.Levy, G.Ganguillet, H.Zwicky, Diessenhofen 1981;

G.Ganguillet, H.Kriesi, Der heimatlose Bürger im Leistungsstaat, in: Schweizerisches Jahrbuch

für Politische Wissenschaft 1983, S.141-160; R.Bäumlin, Lebendige oder gebändigte
Demokratie? Basel 1978; P.Saladin, Demokratische Sonderrechte von <Betroffenen>?, in:
Mélanges André Grisel, Neuchâtel 1983; ders., Verantwortung als Staatsprinzip, Bern/Stuttgart

1984.

135



reit ist42. Die wachsende <Disaggregation> und die zunehmende <Eingriffstiefe>

der politischen Entscheidungen eines modernen prozesspolitisch
agierenden Staates verschärfen aus strukturellen Gründen das Problem, dass

Minderheiten den Gehorsam aufkündigen43. (Disaggregation) spricht den
Sachverhalt an, dass es aus Gründen der gesellschaftlichen Differenzierung
schwieriger geworden ist, übergreifende (Theorien) zur Bestimmung der
Präferenzregeln auch unter denen anzubieten, die von den spezialisierten Politiken

des Interventionsstaates nicht unmittelbar betroffen oder begünstigt werden.

(Zunehmende Eingriffstiefe) ist ebenso wie Betroffenheit ein nicht vollends

objektivierbarer Begriff, gleichwohl zeigt die subjektive Betroffenheit
neue objektive Probleme an, insofern als Eingriffe in die Natur und in die
Binnenstruktur von Lebenswelten auch auf der Ebene der politischen Ethik neu
überlegt werden müssen. Bei den spezialisierten Politiken des modernen
Interventionsstaates und den technischen Realisationen, die er mitverantwortet,

wird der Überschneidungsbereich zwischen der grundrechtlichen Sphäre,
in der die Bürger ihre Freiheit reklamieren, und den öffentlichen Angelegenheiten

breiter, die in den Geltungsbereich von Mehrheitsentscheidungen
fallen. Speziell dagegen richten sich nun die (Aufstände der Lebenswelt), und
mit dem zivilen Ungehorsam kommt auch das Problem der Betroffenheit wieder

neu in die demokratietheoretische Diskussion. Eine gesellschaftliche
Ausnahmesituation von unten stellt sich für jene her, «die sich wehren, ein seit

zwanzig Jahren von ihnen bewohntes, nun vom Abriss bedrohtes Haus zu
räumen; jener, die die Identität ihres Dorfes, ihrer Region, ihres Stadtteils
durch eine grosstechnologische Entscheidung (Kernkraftwerk, Flughafenerweiterung,

Stadtsanierung) bedroht sehen; jener, für die es unerträglich ist,

42 «Es ist ein Unterschied ums Ganze, ob die zukünftige Bewohnbarkeit einer Region als eine
Selbstverständlichkeit behandelt, oder ob sie mit einem bewusst inkaufgenommenen Risiko
von 10"7 belastet ist; es ist diese Differenz, die als (Übergriff), ja (Vertreibung) erlebt wird»
(B.Guggenberger, C.Offe, Politik aus der Basis-Herausforderung der parlamentarischen
Mehrheitsdemokratie, in: dies. (Hg.), An den Grenzen der Mehrheitsdemokratie, a.a.O.,
S.17). Kriterien für (Betroffenheit), die zur Ableitung von Entscheidungs-Rechten führen,
versucht auch P.Saladin aufzustellen: Demokratische Sonderrechte von (Betroffenen)?,
a.a.O., S.281.

43 Rousseau konnte in seiner Konstruktion des contrat noch unbefangener davon sprechen, dass

die unterlegene Minderheit, die sich dem Willen der Mehrheit unterziehe, dabei (nur sich selber

gehorche). Die Identifizierung des kollektiven Souveräns mit dem kollektiven Untertan
dadurch, dass der Bürger gleichzeitig absoluter Souverän und absoluter Untertan ist, schliesst

von vornherein das Problem aus, dass es zu unzumutbaren Entscheidungen kommen könnte,
die zur Auflösung des contrat führen: «Prämisse ist hier eine nahezu undifferenzierte Gesellschaft

und/oder eine geringe Eingriffstiefe der Gesetze» (C.Offe, Legitimation durch
Mehrheitsentscheidung?, a.a.O., S.325).

136



auf Dauer mit einem unkalkulierbaren Risiko zu leben»44. Ergänzend könnte
man hinzuzählen: Fragen des Datenschutzes und der polizeilichen Überwachung,

die Frage der Regulierung der Abtreibung, an der in der BRD die
Grundwerte-Diskussion aufgebrochen ist45, sowie Probleme des Freiheitsschutzes

bei sozialen Dienstleistungen46. In solchen Problemlagen geht es

typischerweise um die logisch vorgelagerte Frage, ob die politisch anstehende
Frage überhaupt nach dem Mehrheitsprinzip entschieden werden soll. In dem
Masse, wie diese Vor-Frage selber umstritten ist, wird der zivile Ungehorsam
eine (demokratietheoretische) Rechtfertigung für sich ableiten: Die
Verfahrensentscheidung selber könnte ja demokratisiert werden. Die Verfahrensprobleme

können hier nicht konstruktiv erörtert werden, es sollte mit diesen
wenigen Bemerkungen nur plausibel gemacht werden, dass weniger der zivile
Ungehorsam ein demokratietheoretisches Problem ist, als dass er auf
demokratietheoretische Probleme aufmerksam macht.

VI. <Definitorische Eingrenzung> und (Begriffder moralischen
Begründbarkeit> als Prämissen der Rechtfertigung

Wie wir erwähnt haben, gibt es Differenzen hinsichtlich der Moral-Auffassung,

die dem Rechtsgehorsam zugrundeliegen soll. Eine von der Diskursmoral,

wie sie Apel und Habermas entwickelt haben, beeinflusste Position
würde die freiwillige Zustimmung souveräner Bürger, auf der die Legitimität
des demokratischen Verfassungsstaates beruht, als einen «fortdauernden
Prozess der Verständigung über die Grundregeln, die allgemeine Verbindlichkeit

haben sollen, und über die Auszeichnung öffentlicher Interessen»47 in
den Vordergrund rücken. In dieser Sichtweise bilden die politischen Freiheitsrechte

Ausübungsgarantien praktischer Souveränität, zu der auch die politische

Protestform des zivilen Ungehorsams gehört, solange sie normative
Schranken kennt. Ausgangspunkt bleibt der Versuch demokratischer
Selbstregierung, in dem die politischen Freiheitsverbürgungen subjekthaft ausgefüllt

werden. In der Normallage, so wie sie das Staatsrecht versteht, ist die
praktische Souveränität der Staatsbürger jedoch nicht unmittelbar souverän
in bezug auf das Recht und die Regierungspolitik; sie hat sich bei allem Enga-

44
B.Guggenberger, C.Offe, Politik aus der Basis-Herausforderung der parlamentarischen
Mehrheitsdemokratie, a.a.O., S.16.

45 Als Überblick: H.Vorländer, Verfassung und Konsens, Berlin 1981, bes. S. 106-155.
46 A. Funk et al., Verrechtlichung und Verdrängung, Opladen 1984.
47 G.Frankenberg, Ziviler Ungehorsam und rechtsstaatliche Demokratie, in: Juristenzeitung

1984, Nr.6, S.271.

137



gement, das wir in den Mittelpunkt unseres Demokratieverständnisses gestellt
haben, damit zu bescheiden, bei der Verbesserung von Recht und Politik eine
mäeutische und mitbestimmende Rolle zu spielen. Ebensowenig wie
Öffentlichkeit, Gewaltlosigkeit und Folgenverantwortung als normative Elemente
zivilen Ungehorsams zur Rechtfertigung genügen, darf diese auf den unheilvollen

Satz «der Zweck heiligt die Mittel» hinauslaufen. Wo aber finden wir
einen moralisch-politischen Standpunkt, der eine strengere Rechtfertigung
erzwingt, die sich in der definitorischen Eingrenzung unseres Begriffs zivilen
Ungehorsams hält? Wie kann sich die Rechtfertigung in einer rational
überprüfbaren Weise vollziehen? Folgende Wege scheinen dann nicht gangbar zu
sein: der Rekurs auf Gewissensgründe und fundamentalistische Begründungen.

Gewissensgründe können die Rechtspflicht nur unter speziellen Voraussetzungen

suspendieren. Gibt es ein Grundrecht der Gewissensfreiheit, liegen
solche Voraussetzungen dann vor, wenn persönliche Werthaltungen, die für
die Identität und Integrität der Person von grosser Bedeutung sind, bedroht
werden (beispielsweise dann, wenn die vom Staat beanspruchte Inpflicht-
nahme <der Zumutung zu töten> gleichkommt). Obwohl der zivile Ungehorsam

Eigenschaften mit gewissensbestimmtem Handeln teilt und auch selbst

Gewissensgründe ins Feld führt, sind seine moralisch-politischen Grundlagen
doch von einer anderen Art, als dass man sagen könnte, das Gewissen
verlange hier von der politischen Ordnung eine Ausnahme für sich. Gewissensgründe

lassen sich allerdings durch eine intuitiv höhere Moral ersetzen oder
durch Einsichten, sei es in den Lauf der Geschichte, sei es in Gebote, eine
Bedrohung abzuwehren, ergänzen. Solch fundamentalistische Begründungen
eines <Rechts auf Widerstand) lassen sich mit unseren Prämissen jedoch nicht
vereinbaren. Die politische Zivilcourage der begrenzten Regelverletzung hat
infolgedessen prinzipiellen Vorrang vor der unüberlegten Rede von Widerstand,

die sich schon im Kopf von den Kautelen des demokratisch verfassten
Legalitätsprinzips befreit. In diesen Fällen läuft der generelle Vorbehalt
gegenüber den positiven Gesetzen - jetzt innerhalb der Dynamik von faktischen
Widerstandsbewegungen - Gefahr, die Anforderungen an Rationalität und
Rechtssicherheit bei der Verwirklichung gesellschaftlicher Veränderungen zu
unterbieten.

Diesen Einwänden mangelnder rationaler Verallgemeinerbarkeit versucht
der Rekurs auf «universelle moralische und politische Prinzipien»48 in der

Rechtfertigung zivilen Ungehorsams zu entgehen. Wenn es überhaupt ein
Kriterium zur Bewertung von Fortschritten in der moralisch-politischen Dimen-

48 G. Frankenberg, Der neue Ungehorsam. Ziviler Widerstand in der rechtsstaatlichen Demokratie,

in: Süddeutsche Zeitung 1./2. Oktober 1983, Nr.226.

138



sion gibt, dem sich soziale Akteure wie Beobachter gleichermassen nur
schwerlich verschliessen können, dann dürfte es als (allgemeine
Zustimmungsfähigkeit) namhaft zu machen sein. Mit ihm ist eine Richtung der Uni-
versalisierung von Normen markiert, in die wir uns vorantasten wollen; es ist
deshalb von argumentativem Gewicht, «dass eine Norm richtiger ist als eine

andere, wenn für sie in einem virtuellen Diskurs ein relativ grösseres Mass an
allgemeiner Zustimmung gewonnen werden kann»49. Auf dieser Grundlage,
die wir hier nicht weiter ausführen können, gelten somit nur diejenigen Normen

als rational begründet, denen alle, die von ihnen betroffen sind, zustimmen

können. Die Übereinstimmungsprozedur vollzieht sich hypothetisch:
durch die (idealiter) autonom operierenden Individuen. In der hypothetischen

Position der Unparteilichkeit50 soll beurteilt werden, in welchem Aus-
mass die jeweiligen Ansprüche konsensfähig sind. Es lassen sich neben der
vorhin angeklungenen Rawlsschen Prozedur indes auch andere Prozeduren
der Übereinstimmung vorstellen. Vom Standpunkt der Diskursmoral aus ist
die Rawlssche Prozedur nämlich noch einem zentralen Einwand ausgesetzt:
«es ist nicht gewährleistet, dass der einzelne die Interessen der anderen Personen

richtig wahrnimmt»51. Auf dieser Argumentationslinie sollte die
Übereinstimmungsprozedur in einen realen Diskurs mit anderen - der Idee nach
mit allen - überführt werden. Die Idee eines vernünftigen Konsenses aller,
welche hinter dem neuzeitlich-prozeduralen Legitimitätstypus steht52, könnte
erst in einem solchen realen Diskurs, der mit gesellschafts- und politiktheoretischen

Erkenntnissen zu vermitteln wäre, annähernd erreicht werden. Dazu
ist allerdings vorausgesetzt, dass sich die Diskursteilnehmer in die hypothetische

Position versetzen, weswegen wiederum Rawls seine Prozedur entworfen

hatte. Was allerdings das Potential der rationalen Begründung anbetrifft,
so geht die Diskursmoral über die (flexible Vernunftmorab53 noch hinaus:
der diskursive Prozess, an dem potentiell alle Betroffenen beteiligt sind, wird
erweitert und vertieft; dadurch wird die Chance verbessert, strukturell
erzeugten InteressenVerzerrungen entgegenwirken zu können.

49 G.Frankenberg, U.Rödel, Von der Volkssouveränität zum Minderheitenschutz. Die Freiheit
politischer Kommunikation im Verfassungsstaat, Frankfurt/M. 1981, S.21.

50 E.Tugendhat, Zur Entwicklung moralischer Begründungsstrukturen im modernen Recht,
ARSP, Beiheft Nr. 14,1980, S. 1-20 und ders., Bemerkungen zu einigen methodischen Aspekten

von Rawls (Eine Theorie der Gerechtigkeit), in: ders., Probleme der Ethik, Stuttgart 1984,
S.10-32.

51 G.Frankenberg, U.Rödel, Von der Volkssouveränität zum Minderheitenschutz, a.a.O.,
S.14.

52 J. Habermas, Legitimationsprobleme im modernen Staat, in : ders., Zur Rekonstruktion des

Historischen Materialismus, Frankfurt/M. 1976, S.271-303.
53 G.Frankenberg, U.Rödel, Von der Volkssouveränität zum Minderheitenschutz, a.a.O.,

S.13f. und E.lügendhat, Zur Entwicklung von moralischen Begründungsstrukturen im
modernen Recht, a.a.O., S.l-20.

139



VII. Widerstand als politische Zivilcourage

<Widerstand als politische Zivilcourage) - damit ist der gewaltfreie Widerstand

im Rechtsstaat gemeint; der terminus technicus <ziviler Ungehorsam)
bezeichnet hier genauer ein Ensemble von Methoden mit dem Kernpunkt der
Gewaltfreiheit als Prinzip für jeden Tag und nicht nur als Taktik des vorläufig
Schwächeren. Exemplarisch kommt dieser Widerstand im Neujahrsappell
1985 des Nordwestschweizer Aktionskomitees gegen Atomkraftwerke
(NWA) und der Gewaltfreien Aktion Kaiseraugst (GAK) zum Ausdruck: sollten

die Politiker «die anstehende Chance nicht nutzen wollen, werden sich
NWA/GAK mit der Bevölkerung der Region weiterhin über längere Zeit hinweg

entschieden zu wehren wissen». Werden die Grundlagen und Regeln zivilen

Ungehorsams beachtet, so ist damit nicht «der Weg in die Anarchie»
angekündigt, wie befürchtet wird54.

Ein solcher Widerstand wird normalerweise in der Hauptsache von denen

getragen, die ohnehin einen grossen Teil ihrer Kraft in staatsbürgerliche
Aktivitäten investieren: für sie haben legale Korrekturmöglichkeiten prinzipiell
Vorrang vor zivilem Ungehorsam. Der Ausverkauf zivilen Ungehorsams
würde auch an der Substanz der politischen Zivilcourage zehren und ist überdies

nicht das, was von einer politischen Opposition im demokratischen
Rechtsstaat gefordert ist: nicht bei Veto-Politik stehen zu bleiben.

Unterschiedliche Gerechtigkeitsvorstellungen und Einschätzungen der
gesellschaftlichen Entwicklung durchziehen die aktuellen Konfliktlagen. Die
Divergenzen verfestigen sich: teils werden sie zunehmend emotional besetzt,
teils verfestigen sie sich sogar zu gegensätzlichen Lebensformen in dem
Masse, wie der einzelne die Verbesserung der Gesamtmoral kollektiven
Verhaltens als seine Sache und nicht nur als Sache der politischen Moral ansieht55.

54 Wie z. B. P. Siegenthaler befürchtet: Der Weg in die Anarchie, Verhinderung des KKW Kaiser¬

augst auf Grund eines Widerstandsrechts?, in: NZZ, Nr. 141, 20.6.1984.
55 Die Reichweite moralischer Verpflichtungen ist in der aufgeklärt liberalen Moral begrenzt, ge¬

nauer: «die beiden Grundkomponenten der liberalen Moral, die der universalen moralischen
Achtung einerseits und die der Begrenzung moralischer Verpflichtungen durch einen
Individualismus stehen in Konflikt und erfordern daher eine Revision entweder unserer Moralkonzeption

oder unserer Lebensweise» (U.Wolf, Das Problem des moralischen Sollens, Berlin/
New York 1984, S.194). Vgl. auch J.S.Fishkin, The Limits of Obligation, New Häven/London

1982; Handlungen, die über das moralisch Geforderte hinausgehen, werden in dieser
Diskussion supererogatorische Handlungen genannt, vgl. D. Heyd, Supererogation. Its Status in
Ethical Theory, Cambridge 1982; in der neueren politischen Ökonomie spricht man von
demselben Sachverhalt nüchterner als Über-Engagement, vgl. A. O. Hirschman, Engagement und
Enttäuschung, a.a.O. Je nachdem, wo die Grenzen zwischen «Verfügbarem und Unverfügbarem»

gezogen werden, und in welcher «Welt» man sich zu Hause fühlt, kann dann daraus

vom Standpunkt der «Gelassenheit als moralischer Lebensform» (R.Spaemann, O.Mar-
quard) der Vorwurf illegitimer Moralisierung der Politik werden.

140



Für eine Rechtfertigung <zivilen Ungehorsams im Rechtsstaat) bleibt jedenfalls

der entscheidende Anknüpfungspunkt sein Rechtsbewusstsein. Das
Rechtsbewusstsein zivilen Ungehorsams wie gesellschaftsverändernder Politik

überhaupt ist auf zweipolare Bezugspunkte bezogen: auf die dem
Legalitätssystem innewohnende gerechte Ordnung und die gerechte Ordnung der
Gesellschaft, die als Perspektive in die Zukunft weist. Diese Polarität führt zu
einem Spannungsverhältnis, das sich in der normativen Diskussion über die
Mittel niederschlägt, mit denen die als notwendig erachteten Veränderungen
vollzogen werden sollen. Die Isolierung von Gerechtigkeitsfragen ist zunächst
ein Weg, der den ethischen Gehalt von Rechtsnormen zu stärken vermag; häufig

werden zudem Fragen nach dem besseren Leben zu Gerechtigkeitsfragen
stilisiert. Diese verschütteten Dimensionen immer wieder ans Licht zu holen,
trägt zur schöpferischen Rechtsfortentwicklung bei. Von besonderer
Wichtigkeit für die Erhaltung des Rechtsbewusstseins zivilen Ungehorsams ist
jedoch, dass die Grenze zwischen normativen und strategischen Fragen nicht
verwischt wird: Alle Forderungen nach gesellschaftlicher Veränderung sind

begründungspflichtig - auch ökologische. Die Begründungspflicht hat sich
dabei in erster Linie nach verfassungsrechtlichen Grundsätzen zu richten. Damit

wird rechtsethisch nicht ausgeschlossen, zwischen der rechtlichen und der
moralischen Geltung von Rechtsnormen zu unterscheiden. Gleichwohl gibt es

aber einen Vorrang des positiven Rechts, solange politische Entscheidungen
förmlich auf die Weise Zustandekommen, dass sie der gerechten Ordnung, die
dem Legalitätssystem innewohnt, genügen. Dieses vorrangige Minimum an
Rationalität und Rechtssicherheit dient dem Schutze der Minderheiten, die
wissen, dass die Durchsetzbarkeit von Postulaten mehr noch als von deren
normativer Begründungsbasis von deren sozialer Basis abhängig ist.

141


	Ziviler Ungehorsam : Protest und/oder Widerstand?

