
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Artikel: Widerstand in der Demokratie

Autor: Saner, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 44/1985

HANS SANER

Widerstand in der Demokratie

Nach den Erfahrungen unseres Jahrhunderts mit dem totalitären Staat
steht nicht zur Debatte, ob es Formen des Widerstandes gegen den Staat geben
dürfe und solle, sondern lediglich, welche Formen in welchem Staat politisch
praktikabel, rechtlich legal oder vielleicht moralisch-politisch legitim oder
gar geboten sind. Über das, was politisch praktikabel ist, bestimmt de facto
die jeweilige Verfassungs-Realität, und diese kann ganz anders sein als der
verbriefte Verfassungs-Text. Über das, was legal ist, bestimmt das jeweilige
Korpus der Gesetze einer Nation. Legalitätsfragen kann es zwar geben durch
die Interpretation der Gesetze sowie durch das Verhältnis von Grundgesetzen
und periphereren Gesetzesbestimmungen; aber diese Differenzen werden im
allgemeinen letztinstanzlich durch die Rechtspraxis selber verbindlich bereinigt.

Es gibt indes keine Instanz, die die moralischen Differenzen zu Gesetzen
oder zur politischen Praxis und auch keine, die innermoralische Differenzen
verbindlich für alle bereinigen könnte, und was die einen moralisch verpflichtet,

kann für andere moralisch fragwürdig oder inakzeptabel sein. Die
gewährten Freiheiten und Rechte oder die auferlegten Beschränkungen können

dann als unzumutbar empfunden oder erkannt werden. Die Kriterien für
diese Unzumutbarkeit aber wandeln sich im historischen und gesellschaftlichen

Prozess. Deshalb kann es geschehen, dass moralische Prinzipien,
Gesetze oder Institutionen und die darauf begründete Praxis lange Zeit der
moralisch-politischen Erwartung genügen, dann aber allmählich oder plötzlich

nicht mehr.
Ich möchte in meinem Referat nicht bereits vorhandene Theorien des

Widerstandes nachzeichnen, sondern, ausgehend von konkreten Konfliktsfällen
in demokratischen Staaten, die Konturen einer eigenen Theorie suchen. Dabei

setze ich zuerst voraus, dass eine Demokratie, sei es eine bloss repräsentative

oder auch eine teilweise direkte, intakt funktioniert, dass sie also, um eine

Kennzeichnung von Rawls aufzunehmen, zwar nicht das schlechthin
gerechte, aber doch das System der «fast gerechten Verhältnisse»1 ist, und
dennoch Zumutungen verordnet, die Einzelnen, Gruppen oder sogar der Mehrheit

nicht annehmbar sind.

1

J.Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/Main 1975, S.390.

Korrespondenzadresse: Dr. Hans Saner, Wanderstrasse 10, CH-4054 Basel

101



Widerstand im «fast gerechten System»

a) Das System der allgemeinen Wehrpflicht, getragen durch den Konsens

von vielleicht 90% der Bevölkerung und verankert in unserer Verfassung, mutet

jedem gesunden Bürger innerhalb gewisser Altersgrenzen zu, notfalls die
Unabhängigkeit des Landes militärisch in den Formen der organisierten
Gewalt zu verteidigen. Die Legalität des Ansinnens ist unbestreitbar. Und es

kann auch moralisch gerechtfertigt werden, nämlich mit dem Opfergedanken,

wonach die gesunden Männer eben mit allen zur Verfügung stehenden
Mitteln die Kinder, die Frauen, die Kranken und die Alten zu schützen
verpflichtet sind. Dennoch wird heute kaum mehr bestritten, dass es ein irreduzi-
bles moralisches Argument des Einzelnen gibt, das glaubwürdig diese Zumutung

in der Verweigerung zurückweisen kann, das Argument nämlich, dass er
um keinen Preis sich befehlen lässt, Menschen zu töten, weil er dies mit seinem
Gewissen nicht vereinbaren kann.

Die in demokratischen Staaten vorgeschlagenen oder praktizierten
Lösungs-Modelle differieren erheblich. Sie reichen von der prinzipiellen
Kriminalisierung aller Verweigerer bei uns - eine Praxis, zu der sonst nur diktatorische

Staaten greifen -, über die partielle Anerkennung eines Verweigerungs-
Rechts im ungerechten, also im Aggressionskrieg, bis zur prinzipiellen
Anerkennung der Verweigerung, sofern diese entweder ethisch und religiös glaubhaft

begründet oder im Tatbeweis praktisch plausibel gemacht wird. Keine der
Lösungen befriedigt. Die erste ist eine staatliche Attacke auf die Moralität des

Einzelnen; die zweite ist nicht praktikabel, weil noch nie ein Staat seinen Krieg
als ungerechten Krieg deklariert hat und weil die Kategorie des gerechten Krieges

mit dem heutigen Stand der Waffen-Technologie unvereinbar geworden
ist; die dritte führt vermutlich immer zu diskriminierenden Formen des

Ersatzdienstes, wenn nicht gar zur gesellschaftlichen Ächtung des Verweigerers.

- Ich möchte deshalb ein anderes Lösungsmodell vorschlagen:
Da kein Staat der absolut gute und gerechte Staat ist, kann er seinen

Bürgern immer nur Handlungen verordnend zumuten, die selber nicht absolut
sind. Unter einer absoluten Handlung verstehe ich eine Handlung, die keine

Möglichkeit der Korrektur und keine Form der Wiederherstellung zulässt, die
also in ihren Folgen absolut und endgültig ist. Eine solche Handlung ist das

Töten. Solange nun das Töten von Menschen für Staaten im Namen der ultima

ratio als legal gilt, der Staat es aber nicht verordnen kann, darf er bloss dafür

werben, bedarf aber der Zustimmung jedes Einzelnen, den er anwirbt.
Allein so wird die Schwierigkeit lösbar, dass sowohl das Töten als auch der strikte

Verzicht darauf moralisch begründet sein können. Die einzige befriedigende

Vereinbarkeit von Recht und Moral läuft in diesem Problem über die
freie Wehrpflicht. Auch der Opfergedanke lässt sich allein mit ihr in Überein-

102



Stimmung bringen. Denn man kann nur sich selber opfern. Andere Menschen
könnte man nur opfern, wenn sie ein Eigentum wären. Jemanden aber zum
Opfer zu zwingen, hat mit Moral gerade so viel zu tun, wie es die Schlacht von
Verdun hatte: garnichts. Wer indes glaubt, dass durch eine solche Lösung
Rechtsungleichheit geschaffen würde, müsste doch bedenken, dass alle wählen

können, dass somit von Ungleichheit nicht die Rede sein kann. Es bleibt
das realpolitische Argument: eine derartige Lösung ist für kleine Staaten nicht
tragbar. Solange es siegt, bleibt der zivile Ungehorsam in der Verweigerung
die moralisch legitimierbare Nothandlung des Einzelnen im Verhältnis zum
Mehrheitswillen der Gesellschaft.

Das allgemeine Problem des Falls lässt sich somit auf die Frage bringen:
Gibt es in der Demokratie eine Legitimation für individuelle Akte der Verweigerung,

die ein von der Mehrheit anerkanntes und für den Staat lebenswichtiges

Gesetz brechen? Und mein Vorschlag einer Antwort lautet: Es gibt eine

Legitimation zumindest dann, wenn das Gesetz die Individuen zu absoluten
Handlungen verpflichtet. - Nur am Rande sei vermerkt, dass die Kategorie
der absoluten Handlung nicht allein als Schranke der Verpflichtungs-,
sondern auch als Schranke der Strafbefugnis einer Demokratie zu denken ist. So

wie der demokratische Staat seine Bürger nicht zu absoluten Handlungen
verpflichten kann, so kann er sie nicht mit absoluten Handlungen bestrafen, weder

mit dem Tod noch mit der lebenslangen Freiheitsberaubung.

b) Jede Mehrheitsdemokratie birgt die Möglichkeit in sich, dass sie ethnische,

sprachliche oder religiöse Minderheiten oder auch Regionen mit besonderen

Eigenheiten majorisiert und im Verhältnis zu diesen faktisch zu einer
Art Mehrheitsdiktatur wird. Deshalb gehört es zum Kennzeichen einer echten
Demokratie, dass sie Rücksicht nimmt auf ihre Minderheiten und Regionen.
Diese Rücksicht institutionalisiert sie in der Gemeindeautonomie, in vielfältigen

Formen des Föderalismus und Regionalismus, sowie im Minderheitenschutz.

Die Grenzen der Rücksicht liegen in den Interessen, die alle betreffen,
wie z. B. in der Energieversorgung oder in der Verteidigungsfähigkeit des Landes.

Dann wird erwartet, dass legale Entscheide der Regierung oder
Mehrheitsentscheide des Volks von Regionen und Minderheiten mitgetragen werden.

Wenn dies aber nicht der Fall ist, wird dazu gerichtlich gezwungen.
Diese demokratische Praxis hat bei AKW-Bauten seit den 70er Jahren

zunehmend versagt. Kaiseraugst ist das Modell dafür2. Es ist lehrreich, weil in
ihm, so weit ich sehe zum ersten Mal in der Schweiz, unter Einsatz vieler Mittel

2 M.Bisig u.a., Soziale Verteidigung. Eine gewaltfreie Alternative zur militärischen Verteidigung

der Schweiz, Zürich 1976, S.48-55. - E.Ledergerber und R.Schleicher, Ist Kaiseraugst
wirklich nötig? Zürich 1981.

103



der Aufklärung und unter Ausschöpfung aller Rechtsmittel, grosse Gruppierungen

der Region strategisch bewusst aber behutsam geltendes Recht durch
Besetzungen verletzt haben, um das ganze Land auf ihr Anliegen aufmerksam
zu machen. Bekannt werden sollte, dass weder die Bedürfnislage noch die Fragen

der Folgeerscheinungen eines Baus hinreichend geklärt waren, dass also
ein Bau vielleicht weder nötig noch überhaupt verantwortbar sei. Die illegalen
Aktivisten, in der grossen Überzahl gemässigte Rechtsbrecher aus allen Teilen
der regionalen Bevölkerung, konnten durch Konsultativabstimmungen
gewiss sein, dass eine grosse Mehrheit der Bevölkerung hinter ihnen stand, und
sie wussten auch, dass einige kantonale Regierungen ihre Strategie mit
Wohlwollen verfolgten. Die ganze Aktion hat zu einem langjährigen Moratorium
geführt, das noch anhält und dessen Ausgang zur Zeit ungewiss ist.

Die Gründe, die zum langjährigen Kampf führten, sind folgende: Immer
grössere Teile der Bevölkerung befürchteten durch die Inbetriebnahme eine

Verschlechterung der Lebensqualität in der Region, zumal in der Gegend des

Oberrheins die Belastung durch mehrere geplante oder bereits im Bau befindliche

AKWs überdurchschnittlich gross geworden wäre, und sie fürchteten für
den Kriegsfall eine zusätzliche Gefährdung der ganzen Gegend, möglicherweise

eine atomare Verseuchung selbst in einem konventionellen Krieg. Da
alle Bewilligungen der Landesregierung für den Bau gesetzeskonform waren;
da die Debatten im Nationalrat keinen Zweifel Hessen, dass auch eine Mehrheit

der Repräsentanten für den Bau war, stellte sich die Frage für die Bevölkerung

der Region so: Ist es einer regionalen Mehrheit zumutbar, dass sie sich
einer überregionalen Mehrheit im Interesse des Landes auch dann fügt, wenn
aus dem Entscheid nur ihr zufallende Schädigungen erwachsen, der
überregionalen Mehrheit aber ein Nutzen? Oder gibt es eine gesetzlich zwar nicht
verankerte, aber dennoch im Prinzip des Föderalismus liegende Legitimität
für eine Region, sich, nach der Ausschöpfung aller Rechtsmittel, gegen solche
Entscheide auch durch illegale Akte wie Besetzungen zu wehren, in der Hoffnung,

dadurch die überregionale Mehrheit umzustimmen? Die rein rechtliche
Antwort ist klar, aber nicht die politisch-moralische.

Vielleicht ist folgendes Lösungsmodell diskutabel:
Das Zufügen einer Schädigung, sei es nun über ein rechtliches Verfahren

oder nicht, nennen wir Gewalt. Rechtliche Gewalt hat ihre Legitimation in
einer Schuld des Geschädigten, durch die er zuvor andere geschädigt hat.
Liegt eine solche Schuld nicht vor, dann kann eine Schädigung im Interesse
aller durch die Betroffenen nur frei übernommen werden, sei es im Sinn eines

Opfers oder eines Beitrags für die Allgemeinheit oder auch einfach aus Loyalität.

Ist die Bereitschaft dazu in der Mehrheit der Betroffenen erwiesenermas-
sen nicht vorhanden, dann bleibt die Zumutung ein Akt der Gewalt und Formen

der Notwehr werden nun diskutabel. Ihr Ausmass muss in angemesse-

104



nem Verhältnis zur angedrohten oder, im Fall eines Baus, zur erlittenen
Gewalt stehen und kann nicht allgemein näher bestimmt werden.

Wer aber antwortet, dass die Energieversorgung doch alle betrifft, dass
also, wenn schon, das Votum aller eingeholt werden müsste, sollte bedenken,
dass es sich um Betroffenheit ganz unterschiedlicher Art handelt, für die man
zu Unrecht dasselbe Wort gebraucht: Einmal um das Aufsichnehmen von
Schädigungen um der Versorgung aller willen, das andere Mal allein um die
Aussicht auf hinreichende Versorgung.

c) Am stärksten öffentlich diskutiert wurde in den letzten Jahren ein dritter
Fall, und zwar im Zusammenhang mit dem Nato-Doppelbeschluss. Eine
demokratisch gewählte Regierung und Volksvertretung fällen an sich legale
Entscheide zur Aufrüstung, die auf dem Hintergrund des geltenden Rechts dem
Volk keine Möglichkeit der Mitbestimmung lassen. Was Regierung und
Parlament beschliessen, muss also das Volk für seinen Beschluss nehmen. Nun
hat es sich in einzelnen Völkern durch Repräsentativumfragen gezeigt, dass
die Mehrheit mit den Beschlüssen nicht einverstanden war. Neben
weitgeführten Diskussionen und grossen Protestversammlungen kam es durch
Einzelne und Gruppen auch zu Akten des zivilen Ungehorsams: zu Strassensper-

ren, Sabotageakten an Waffen und Beförderungsmaterial und zu gezielten
Steuerverweigerungen. Das allgemeine Problem war: Können Parlament und
Regierung Beschlüsse durchsetzen, die die Mehrheit des Volks nicht billigt -
oder verletzen sie damit den Sinn der Demokratie? In dieser Frage gab es noch
eine spezifische Zuspitzung: Dürfen solche Beschlüsse auch dann gefällt werden,

wenn ihre Reichweite so gross ist, dass sie im Extremfall über Sein und
Nicht-Sein des Volkes entscheiden? Die Frage hatte diese Brisanz durch die

Argumente der Wahrscheinlichkeit bekommen, dass Abschussrampen im
Kriegsfall die bevorzugten Ziele eines Atomschlags des Gegners sein werden;
dass aber auch dann, wenn eine Aufrüstung die Zahl der Abschussrampen
nicht erhöht, sondern die bestehenden Raketen nur durch schnellere ersetzt,
die verringerte Vorwarnzeit zu einer erhöhten Gefahr wird. Die Gefahr ist im
Grenzfall die Zerstörung ganzer Völker und Kulturen.

In der Erörterung dieser Fragen hat sich in weiten Kreisen das moralische
Argument stark radikalisiert. So verabschiedete etwa die Vollversammlung
des Ökumenischen Rats der Kirchen in Vancouver im August 1983 eine
Resolution, die das Konzept der Abschreckung an sich «aus moralischen Gründen»

ablehnt und «die Herstellung und Stationierung von Kernwaffen so wie
deren Einsatz» unabhängig von der politischen und militärischen Lage für ein
«Verbrechen gegen die Menschheit» erklärt. Daraus ergab sich das absolute
Nein zu dem betreffenden Beschluss. Es löst den Knoten zwischen Recht und
Moral nicht, sondern haut ihn, kantisch gesprochen, durch.

105



Für ein Lösungsmodell könnte vielleicht folgender Gedanke richtungsweisend

sein: Jede demokratische Regierung und Institution muss das Prinzip der
Machtbeschränkung akzeptieren. Es wird institutionell verwirklicht in den

Formen der Gewaltentrennung. Aber selbst bei getrennten Kompetenzen sind
im wissenschaftlich-technischen Zeitalter Beschlüsse einzelner Institutionen
möglich, die der Konsequenz nach Allmachts-Beschlüsse sind. Es sind die
Beschlüsse, die über Sein oder Nicht-Sein eines Volks befinden: der Beschluss, in
einen Massenvernichtungskrieg einzutreten, und der Beschluss, ihn vorzubereiten.

Keine Regierung und keine Institution kann Beschlüsse dieser Art
fällen. Was alle auf Leben und Tod betrifft, können nur alle entscheiden. Und
deshalb ist in Fragen von so weitreichender Konsequenz das Volk selber zu
konsultieren.

Das Argument findet sich ausgeweitet bei Kant als Recht des Volks, über

Krieg und Frieden zu entscheiden3, und es wurde in den späten politischen
Schriften von Jaspers wieder aufgenommen, aber nun zugespitzt aufdie
Möglichkeit eines thermonuklearen Krieges, mit der Folge: Wenn in der Demokratie

ein Volk im Grenzfall eher die Chance des Überlebens wählt als den
vielleicht ehrbaren Untergang und wenn es in der nicht-nuklearen Bewaffnung
eine grössere Chance des Überlebens sieht, dann ist das von seiner Regierung
zu respektieren4. Denn sie ist die Regierung dieses Volks und nicht der Vasall
einer anderen Regierung. Wo sie dem Volk diesen Respekt verweigert, ist die

gemeinsame Gehorsamsverweigerung der noch mögliche Akt der politischen
Freiheit, der vielleicht im Augenblick nichts verhindern kann, aber dennoch
das politische Bewusstsein verändert.

Selbst in passablen Demokratien mit korrekt funktionierenden Institutionen

gibt es also Konflikte, in denen die Legalität für alle auf der einen Seite

liegt, die Moralität aber für Einzelne, für Gruppen oder für die Mehrheit auf
der anderen. Ziviler Ungehorsam ist dann zwar der nicht legale, aber doch
legitime symbolische Appell für eine Veränderung der Ordnung in einzelnen
Punkten bei gesamthafter Loyalität zu dieser Demokratie. Er wird ein geringes

Mass an Gewalt anwenden, das insbesondere keine Menschen schädigt,
aber auch nicht allzu sehr die Form der Demokratie. Die Demokratie aber
wird ihre Qualität nicht zuletzt dadurch beweisen, dass sie auf diese Appelle
hört und dann, wenn das Unzumutbare im Konsens geortet ist, das Gesetz
ändert.

3 I.Kant, Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die
Praxis, in: I.Kant, Kleine Schriften zur Geschichtsphilosophie, Ethik und Politik, hg. v. K.
Vorländer, Hamburg 1967, S.lll. - I.Kant, Zum ewigen Frieden, 1. Definivartikel, a.a.O.,
S.127f.

4 Karl Jaspers, Wohin treibt die Bundesrepublik? Tatsachen, Gefahren, Chancen, München
1966, S.162f.

106



Dass allerdings der Rechtsbrecher, wie Rawls überzeugt zu sein scheint, aus
seiner Loyalität zur Demokratie gleichsam zur Reue über den Rechtsbruch
verpflichtet ist, um dann in der Übernahme der Strafe auch willig Busse zu
tun5, ist ein schon widerlicher Demokratie-Pietismus. Was man klar als
unzumutbar erkennt, soll man auch klar zurückweisen, ohne Scham und ohne
Reue. Die Strafe ist dann nicht eine Busse, sondern der kleine Triumph eines

rächenden Rechts, den man nicht deshalb schon bejaht, weil man ihm nicht
entgehen kann.

Wären alle Demokratien «fast gerechte Systeme», die eigentlich immer nur
bemüht sind, noch gerechter zu werden, dann wäre das Problem des zivilen
Widerstandes nicht allzu gross. Im Eingeständnis, dass in allen Demokratien
Konfliktfälle auftreten können, die nicht vorausgesehen wurden und die
deshalb aufgrund der bestehenden Institutionen vorerst nicht lösbar sind, könnte
der zivile Ungehorsam als an sich notwendiges ausser-institutionelles Korrektiv

der politischen Praxis gerechtfertigt werden: entweder a posteriori und de

facto durch den Verzicht auf Bestrafung, oder a priori und de jure durch ein
Recht auf zivilen Ungehorsam, sofern und solange die Gesetze das an sich

mögliche Mehr an Gerechtigkeit verhindern. Ein solches Recht fände seine

Legitimation also im prinzipiellen Eingeständnis in die Unvollkommenheit
jeder Demokratie und im prinzipiellen Willen des «fast gerechten Systems»,
gerechter zu werden.

Widerstand in der «Demokratie im Verfall»

Die Crux aber liegt in der Kennzeichnung der und damit jeder Demokratie
als «fast gerechtes System». Wer diesen Begriff deskriptiv versteht, verzeichnet

ganz einfach die politische Wirklichkeit; wer ihn normativ versteht,
bezeichnet mit ihm nicht mehr wertfrei eine Staatsform, sondern deren optimale
Qualität. Weil er immer schon auf dieser qualitativen Ebene spricht, wird er
dem Demokratie-Pietismus verfallen, und das wird es ihm schwer oder gar
unmöglich machen, den zivilen Widerstand zu legitimieren. In der politischen
Wirklichkeit muss man indes nicht nur unterscheiden zwischen mehr oder
weniger gerechten Demokratien, sondern auch zwischen verschiedenen Phasen
einer einzelnen Demokratie. Nichts garantiert, dass sie gerechtigkeitsstabil
ist. Demokratien können Zeiten des Verfalls und Zeiten der Wiederherstellung

haben, Krisen und Krankheiten bis zu Phasen des Verfault- und des
Verrücktseins. Man muss deshalb auch von der Funktion und der Legitimation

5
J.Rawls, a.a.O., S.403f.

107



des zivilen Widerstandes für Demokratien in den Phasen ihres Verfalls
sprechen. Ich gehe dabei zuerst auf die harmlosere Möglichkeit ein, dass solche

Verfallserscheinungen im personalen Versagen einzelner Repräsentanten
begründet sein können, dann auf die weit gefährlichere, dass sie im Zerfall der
demokratischen Strukturen ihre Ursache haben:

a) Nicht so selten ist der Fall, dass bei an sich intakten Strukturen einer
Demokratie einzelne Staatsdiener in höheren Ämtern «ein wenig jenseits der

Legalität» handeln, sich in Akte der Korruption verwickeln, öffentlich lügen,
ihre Macht in einzelnen Akten arrogant ausweiten, Menschenrechte verletzen
u. a. m., sei es nun aus Ignoranz, was auch unverzeihlich wäre, oder aus
Eigeninteressen. Dieserpersonalen Korruption (nicht im engen Sinn des Wortes) im
Staat werden sich im allgemeinen die Opposition und die Massenmedien
annehmen und schliesslich vielleicht die Gerichte. Die parlamentarische
Kontrolle, die Publizität der Politik und die Unabhängigkeit der Gerichte sind die
institutionell gesicherten Gegenmittel. Aber nichts garantiert, dass sie immer
von selber funktionieren. Dann scheint mir öffentlicher Widerstand rechtlich
und moralisch geboten zu sein. Er wird nicht die Form des zivilen Ungehorsams

annehmen, sondern vom Grundrecht der Diskussionsfreiheit einen
exzessiven Gebrauch machen, bis der Druck der öffentlichen Meinung eine

öffentliche Klärung erzwingt. Durch diese Klärung stellt sich zwar die Integrität
des Staates wieder her. Aber gerade durch sie kann der fehlbare Politiker

das Vertrauen der Öffentlichkeit verlieren: seine Autorität als Repräsentant.
Falls er nicht freiwillig aus dem Amt ausscheidet und auch nicht zur Demission

veranlasst wird, stellt sich die Frage, ob öffentlicher Widerstand gegen
seinen Verbleib legitimierbar ist, obwohl er rechtens Mandats- oder Amtsträger

ist. Im Verhältnis von Recht und Moral: Legitimiert der begründete Zweifel

an der moralisch-politischen Integrität eines Repräsentanten den Widerstand

gegen ihn als Amts- und Mandatsträger?
Eine mögliche Argumentationskette jedenfalls wäre: Die bestimmte Dauer

einer Repräsentanz betrifft bloss die Organisation der Repräsentanz, aber
nicht ihren Sinn. Ihr Sinn ist, dass sich ein Volk durch Einzelne vertreten fühlt.
Voraussetzung dafür ist ein gewisses Vertrauen in die Repräsentanten. Wenn
dieses durch eigene Schuld verloren geht, der Repräsentant aber bleibt, wird
zwar nicht allgemein, aber punktuell der Sinn der Repräsentanz getroffen,
also eine grundlegende politische Institution in ihrem Wesen. Es ist aber im
Interesse der Demokratie wichtiger, diesen Sinn wiederherzustellen als einen
einzelnen Repräsentanten zu schonen, den man ohnehin nicht gewählt hätte,
falls zum voraus bekannt geworden wäre, wie er handeln wird. Wenn es keine
institutionelle Handhabe zur Wiederherstellung gibt, ist es legitim, auf diese

hinzuwirken durch Publizität und Propaganda bis zur öffentlichen Nötigung.

108



b) Ungleich wichtiger aber sind die strukturellen Verfallserscheinungen
einer Demokratie: die Korrumpiertheit des Staates. Sie hat viele Gesichter:
Hinter der Fassade einer Demokratie kann sich langsam und fast unmerklich
eine Oligarchie der Verbände, der Parteien oder einer Schicht herausbilden;
hinter der scheinbaren Transparenz demokratischer Machtverhältnisse
entstehen unentwirrbare Machtkomplexe (wie etwa der militärisch-industriell-
politische Komplex mit dem Zentrum der Wissenschaftler); starke parlamentarische

Gruppen vertreten nicht mehr ihre Wähler, sondern private Geldgeber;

im Namen der Rechtsstaatlichkeit werden die Grundrechte abgebaut; für
den künftigen Fall wird die Möglichkeit der Aufhebung der Demokratie in
Notstandsgesetzen legalisiert; die Opposition wird in einer grossen Koalition
entschärft; das Recht auf Widerstand wird durch Verordnungen Schritt für
Schritt der möglichen Wirksamkeit beraubt; die Mehrheit des Volks zieht
sich, aus welchen Gründen auch immer, von der politischen Mitbestimmung
zurück; über das politische Leben legt sich wie Mehltau die Perspektivenlosig-
keit und die gähnende Langeweile der nationalen Verengung u.a.m.

Im Rahmen einer derart verfallenden Demokratie wären dann die zu
Beginn erörterten Fälle anders, weniger harmlos, zu interpretieren, indem man
etwa fragt: Warum werden an sich mögliche Lösungen dieser Konflikte
vertagt? Wer oder was beeinflusst den politischen Willen des Gesetzgebers - sei er
nun das Kollektiv der Repräsentanten oder das Volk - derart, dass er sich für
das Aufrechterhalten der Unzumutbarkeiten entscheidet? Welche Interessen

ökonomischer, politischer, militärischer und ideologischer Art fliessen, sich
selber verbergend, im Zwang zur allgemeinen Wehrpflicht, zum AKW-Bau,
zur Stationierung, zusammen?

Sollten sich die Interessensverknüpfungen als so komplex und der
hintergründige Verfall der Demokratie als so fortgeschritten erweisen, dass in der
Sache gerechte Konfliktlösungen nicht mehr zu erwarten sind, so ergeben sich
im Hinblick auf den Widerstand neue Fragen:

Kann man aus Widerstand jeden Widerstand aufgeben, in der Haltung:
Dieser korrumpierte Staat soll an sich selber verfaulen? Diese «Lösung»
müsste nicht nur resignativ, sondern könnte auch zu hoffnungsvoll sein. Am
Modell von Tod und Auferstehung hofft sie auf eine wie auch immer geartete
Wiederherstellung, als ob in der Korruption selber ein Punkt des Umschlags
liegen müsste.

Kann man aus Widerstand jede politische Mitarbeit am Ganzen des Staates

aufgeben, um sie in kleineren Gemeinschaften neu aufzubauen? Dies wäre im
wesentlichen die Reaktion der alternativen Gruppen, die auf eine politische
Erneuerung des Ganzen über die allmähliche Föderation von kleinen Gemeinschaften

hoffen.
Soll man die politische Mitarbeit im und am Staatsganzen fortsetzen als Ar-

109



beit der permanenten, vielleicht nicht immer legalen, aber doch immer unblutigen

Revolution, die sich hartnäckig an der strukturellen Veränderung orientiert,

aber mit der Tradition dadurch verbunden bleibt, dass sie das transparente,

fast gerechte System wiederherstellen möchte? Sie würde alle unblutigen

Mittel des Widerstandes nach den Gesichtspunkten der Verhältnismässigkeit
und der Effizienz anwenden: Publizität und Propaganda, Demonstrationen,

passiven Widerstand, zivilen Ungehorsam und den ökonomischen
Kampf bis zum politischen Generalstreik6. Dieser Widerstand könnte dann
immer noch als Appell an die Mehrheit ausgelegt werden; aber die Loyalität
zum bestehenden Staat in seinem Verfall wäre gebrochen. Sie wäre nur noch
indirekt vorhanden in der Erinnerung an das, was er einmal war, und insofern
im Willen zur Wiederherstellung.

Auf rein theoretischer Ebene lässt sich gegen diese Ausweitung der
Widerstandsformen einwenden:

Einige dieser Formen, wie etwa Publizität, Kritik, Propaganda,
Demonstrationen und Streiks sind an sich oder unter Umständen legal. Sie gehören
deshalb gar nicht in das Repertoire des Widerstandes. Im strengen Sinn ist
allein der bürgerliche Ungehorsam Widerstand, und alles andere kann unter
die Rubrik der Ausübung bürgerlicher Rechte gebracht werden.

Der Einwand wäre auf der Ebene der Theorie richtig, wenn man voraussetzen

dürfte, dass Demokratien «fast gerechte Systeme» sind. Aber für die
politische Realität macht er eher blind. Denn es gehört zur Demokratie im Verfall,
dass sie die Ausübung an sich gewährter Rechte durch mannigfache Formen
der Einschüchterung: durch verschleierte Zensur, durch fragwürdige
Gerichtsurteile, durch indirekte und direkte Berufsverbote und durch
gesellschaftliche Marginalisierung verschiedener Art, defacto erschwert oder
verhindert, ohne sie de jure zu verbieten. Dann wird der exzessive Gebrauch der

an sich gewährten, aber unerwünschten Freiheiten zum vielleicht wirksamsten

Mittel des Widerstandes, das nicht bloss von Zeit zu Zeit durch symbolische

Akte auf augenfällige Ungerechtigkeiten hinweist, sondern eine dauernde

demokratische Gegenpraxis zum Verfall ist.
Die Legitimation eines derart erweiterten Widerstandes bietet keine zusätzlichen

theoretischen Probleme, sondern nur praktische. Die prinzipielle
Einsicht der Demokratie in ihre Unvollkommenheit schliesst das Eingeständnis
in die Möglichkeit ein, dass sie auch zerfallen kann, und ihr prinzipieller
Wille, gerechter zu werden, auch die Pflicht zur Ausübung der bürgerlichen
Freiheiten und Rechte. Ja, diese Pflicht geht jedem demokratischen Wider-

6 Cf. dazu H.Saner, Die Kampfmittel des Bürgers in der Demokratie. Zum Spätwerk des politischen

Schriftstellers Karl Jaspers, in: F.Böversen (Hg.), Philosophie der Politik. Ein Symposium

zum 100.Geburtstag von Karl Jaspers, Wuppertal 1984, S.61-76.

HO



stand voraus; denn ohne sie ist Demokratie gar nicht denkbar. Obwohl sie

also selbstverständlich ist, müsste sie dennoch in einem Verfassungsartikel
eigens und explizit gefordert werden, eben weil der Verfall immer möglich ist.
Und wenn dieser einmal Realität geworden ist, wird es praktisch schwer oder
unmöglich sein, sich auf eine implizite Pflicht zu berufen, die nun alle
Kennzeichen des Widerstandes trägt.

Es scheint, dass der Legitimation des Widerstandes in einer verfallenden
Demokratie klare Grenzen gesetzt werden können. All jene Formen von
Gewalt, die schwere Schädigungen mit sich bringen: Terror, der politische Mord,
der Bürgerkrieg als blutige Revolution, sind theoretisch nur noch legitimierbar,

wo der Staat selber die Gewaltmittel der monopolisierten Propaganda,
der transparenzlosen Bürokratie, der prinzipiell parteiischen Justiz, der
Geheimpolizei und der Konzentrationslager einsetzt und nun, sei es als personale
Tyrannis oder als totalitäres System, jeden Bürger zum potentiellen Opfer
macht und dadurch faktisch ein Terror- und Verbrecherstaat wird. Die
Unzumutbarkeit der Not kann dann jede Gegenaktion als Notwehr legitimieren,
sofern diese wirklich das System und ihre Exponenten trifft. Da aber der Verfall

einer Demokratie nicht ein stabiler Zustand ist, sondern ein Prozess, der
mit dem Prozess der Einschleichung oder der Vorbereitung einer Diktatur
zusammengehen kann, brechen die theoretisch möglichen Grenzen angesichts
der politischen Situation auch wieder ein. Man ist dann gezwungen, sich
kasuistisch zu orientieren und sich so in realen Grenzbereichen aufzuhalten, in
denen die Theorie versagt. So könnte man etwa argumentieren, dass es besser

gewesen wäre, Hitler und den harten Kern seiner Helfershelfer schon in den
Tagen des Verfalls der Weimarer Republik zu beseitigen, als ihnen den Staat
zur Beute zu überlassen. Da Hitler aber nie ein schlechter Demokrat war,
sondern immer ein bewusster Feind der Demokratie, müsste seine Liquidierung
eigentlich in die Kompetenz des demokratischen Staates fallen. Ein solches
Recht der Demokratie als Staat, ihre Feinde zu beseitigen, ist indes in keinem
Fall wünschenswert; denn die Demokratie im Verfall wird ihre Feinde unter
den Demokraten suchen. Und so bleibt für solche Grenzfälle oft nur die vage
Hoffnung, dass einzelne Demokraten selber zugleich dem bestehenden Staat
und der sich ankündigenden Tyrannis zuwiderhandeln und die Folgen für eine
Tat auf sich nehmen, die sich rechtlich nicht legitimieren lässt.

Konturen einer Theorie des Widerstandes in der Demokratie

Ich bin in meinem Referat von einzelnen Fällen und nicht von einer Theorie
des Widerstandes in der Demokratie ausgegangen. Am Ende lassen sich die
Konturen einer solchen Theorie umreissen:

111



Wenn wir Demokratie einen Staat nennen, der im besten Fall das Volk als

Souverän anerkennt, der prinzipiell um seine Unvollkommenheit weiss und
prinzipiell die Veränderung in Richtung auf mehr Gerechtigkeit will; wenn wir
zugleich eingestehen, dass Demokratien in der Realität kaum je diesem Optimum

genügen, dann ergeben sich folgende Dimensionen des Widerstandes:
1) Gerade wenn eine Demokratie in hohem Ausmass dem optimalen

Begriff genügt, wird sie unvorhergesehene und vielleicht auch unvorhersehbare
Konflikte für möglich halten, in denen ihre jeweilige Institutionalisierung und
Rechtslage ein an sich mögliches Mehr an Gerechtigkeit eher verhindern als

befördern. Sie sollte deshalb den zivilen Ungehorsam als Appell zur Korrektur

entweder tolerieren oder legalisieren und sie sollte, um ihren Verfall zu
verhindern, zum Gebrauch der bürgerlichen Freiheiten in der Verfassung auffordern.

2) Ist der Verfall eingetreten, dann besteht dennoch für die Bürger die
Pflicht zur Ausübung ihrer Rechte und zur Wahrnehmung ihrer Freiheiten. In
der Demokratie des Verfalls aber wandelt sich das demokratisch
Selbstverständliche zusätzlich zum Widerstand, so dass demokratisches Verhalten eine

Gegenpraxis zur bestehenden Demokratie wird. Aufdiesem Hintergrund sind
die Mittel des Widerstandes der zivile Ungehorsam und die exzessive
Wahrnehmung der demokratischen Freiheitsrechte.

3) Der Grenzbereich des Verfalls der Demokratie ist ihr Übergang in die
Diktatur. In diesem Grenzbereich können Handlungen im Namen der Demokratie

nötig werden, die sich auf keine Weise mehr rechtlich legitimieren
lassen. Den bereits im Verfall befindlichen Staat damit zu beauftragen, käme
einer Lizenz zum Kampf gegen die Demokraten gleich. Die Handlungen können

deshalb nur von Demokraten selber, als strafwürdige Formen des

Widerstandes, ausgeführt werden.
4) Der Absturz der Demokratie in die Diktatur legitimiert schliesslich auch

blutige Formen des Widerstandes, sofern sie wirklich das System und seine

Exponenten treffen und im Willen zur Demokratie ausgeübt werden. Diese

Legitimation wird niemals aus der Diktatur kommen, sondern entweder aus
der erinnernden oder der utopischen Idee der Demokratie oder einfach aus
dem Leidensdruck der Unfreiheit. Dass alle Formen des Widerstandes in der
dann herrschenden Diktatur zumindest de facto strafbar werden, versteht
sich von selbst.

Die vier genannten Dimensionen weisen auf eine immer breitere
Legitimationsbasis des Widerstandes. Man darf vom Standpunkt des Demokraten
sagen: Je weiter sich der Staat in seiner Realität vom optimalen Begriff der
Demokratie entfernt, desto leichter fällt theoretisch die Legitimation des
Widerstandes und desto vielfältiger werden seine Formen. Aber je vielfältiger
diese sind, desto kleiner wird die Chance ihrer praktischen politischen Legiti-

112



mierbarkeit. Die theoretische Legitimationsbasis verhält sich umgekehrt
proportional zur praktischen Legitimierbarkeit: Dort, wo der Widerstand am
nötigsten wäre, ist er am wenigsten praktikabel; dort, wo er am ehesten
praktiziert werden kann, ist er am wenigsten nötig.

Diese Feststellung führt zur letzten Frage, die ich stellen möchte: Wächst
die allgemeine Pflicht zum Widerstand mit der zunehmenden Breite seiner
Legitimationsbasis? Ist der Bürger in der Diktatur also eher und mehr zum
politischen Widerstand verpflichtet als in der Demokratie?

Es könnte so scheinen - zumindest in der Optik von Demokraten. In Wahrheit

aber müsste eine allgemeine Verpflichtung zum tätigen Widerstand in der
Diktatur einer Verurteilung des Bürgers zum Opfer gleichkommen. In dem
Mass, wie die Verfügungsgewalt des Staates total wird, kann es nur noch die
allgemeine Pflicht geben, sich äusserlich nicht an verbrecherischen Akten zu
beteiligen und innerlich nicht der Unterdrückung zuzustimmen - aber nicht
eine Pflicht, politisch nicht nichts zu tun. Das Unterstehen und Sichfügen bei
innerer Distanz, also das, was man den inneren Widerstand genannt hat, muss
moralisch dem erlaubt sein, der lieber auf die Chance des Überlebens setzt als
auf den Versuch zur Veränderung - auch um den Preis des eigenen Lebens. Es

gibt keine allgemeine Pflicht zum Heldentum. Die Verpflichtung aller zum
politischen Widerstand wächst mit der Abnahme des Preises und mit der
Chance, Ziele verwirklichen zu können. Sie gilt nur in Systemen, in denen

man, trotz allem, noch leidlich leben kann: Der Ort der allgemeinen Pflicht
zum politischen Widerstand ist die Demokratie.

113


	Widerstand in der Demokratie

