Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Artikel: Widerstand in der Demokratie
Autor: Saner, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883121

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 44/1985
HANS SANER

Widerstand in der Demokratie

Nach den Erfahrungen unseres Jahrhunderts mit dem totalitdren Staat
steht nicht zur Debatte, ob es Formen des Widerstandes gegen den Staat geben
diirfe und solle, sondern lediglich, welche Formen in welchem Staat politisch
praktikabel, rechtlich legal oder vielleicht moralisch-politisch legitim oder
gar geboten sind. Uber das, was politisch praktikabel ist, bestimmt de facto
die jeweilige Verfassungs-Realitit, und diese kann ganz anders sein als der
verbriefte Verfassungs-Text. Uber das, was legal ist, bestimmt das jeweilige
Korpus der Gesetze einer Nation. Legalitétsfragen kann es zwar geben durch
die Interpretation der Gesetze sowie durch das Verhéltnis von Grundgesetzen
und periphereren Gesetzesbestimmungen; aber diese Differenzen werden im
allgemeinen letztinstanzlich durch die Rechtspraxis selber verbindlich berei-
nigt. Es gibt indes keine Instanz, die die moralischen Differenzen zu Gesetzen
oder zur politischen Praxis und auch keine, die innermoralische Differenzen
verbindlich fiir alle bereinigen kénnte, und was die einen moralisch verpflich-
tet, kann fiir andere moralisch fragwiirdig oder inakzeptabel sein. Die
gewdhrten Freiheiten und Rechte oder die auferlegten Beschridnkungen kon-
nen dann als unzumutbar empfunden oder erkannt werden. Die Kriterien fiir
diese Unzumutbarkeit aber wandeln sich im historischen und gesellschaftli-
chen Prozess. Deshalb kann es geschehen, dass moralische Prinzipien, Ge-
setze oder Institutionen und die darauf begriindete Praxis lange Zeit der
moralisch-politischen Erwartung geniigen, dann aber allméahlich oder plotz-
lich nicht mehr.

Ich moéchte in meinem Referat nicht bereits vorhandene Theorien des Wi-
derstandes nachzeichnen, sondern, ausgehend von konkreten Konfliktsfillen
in demokratischen Staaten, die Konturen einer eigenen Theorie suchen. Da-
bei setze ich zuerst voraus, dass eine Demokratie, sei es eine bloss reprisenta-
tive oder auch eine teilweise direkte, intakt funktioniert, dass sie also, um eine
Kennzeichnung von Rawls aufzunehmen, zwar nicht das schlechthin ge-
rechte, aber doch das System der «fast gerechten Verhéltnisse»! ist, und den-
noch Zumutungen verordnet, die Einzelnen, Gruppen oder sogar der Mehr-
heit nicht annehmbar sind.

B | .Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/Main 1975, S.390.

Korrespondenzadresse: Dr. Hans Saner, Wanderstrasse 10, CH-4054 Basel

101



Widerstand im «fast gerechten System»

a) Das System der allgemeinen Wehrpflicht, getragen durch den Konsens
von vielleicht 90% der Bevolkerung und verankert in unserer Verfassung, mu-
tet jedem gesunden Biirger innerhalb gewisser Altersgrenzen zu, notfalls die
Unabhingigkeit des Landes militédrisch in den Formen der organisierten Ge-
walt zu verteidigen. Die Legalitidt des Ansinnens ist unbestreitbar. Und es
kann auch moralisch gerechtfertigt werden, ndmlich mit dem Opfergedan-
ken, wonach die gesunden Ménner eben mit allen zur Verfiigung stehenden
Mitteln die Kinder, die Frauen, die Kranken und die Alten zu schiitzen ver-
pflichtet sind. Dennoch wird heute kaum mehr bestritten, dass es ein irreduzi-
bles moralisches Argument des Einzelnen gibt, das glaubwiirdig diese Zumu-
tung in der Verweigerung zuriickweisen kann, das Argument namlich, dass er
um keinen Preis sich befehlen ldsst, Menschen zu t6éten, weil er dies mit seinem
Gewissen nicht vereinbaren kann.

Die in demokratischen Staaten vorgeschlagenen oder praktizierten L6-
sungs-Modelle differieren erheblich. Sie reichen von der prinzipiellen Krimi-
nalisierung aller Verweigerer bei uns - eine Praxis, zu der sonst nur diktatori-
sche Staaten greifen -, iiber die partielle Anerkennung eines Verweigerungs-
Rechts im ungerechten, also im Aggressionskrieg, bis zur prinzipiellen Aner-
kennung der Verweigerung, sofern diese entweder ethisch und religi6s glaub-
haft begriindet oder im Tatbeweis praktisch plausibel gemacht wird. Keine der
Losungen befriedigt. Die erste ist eine staatliche Attacke auf die Moralitat des
Einzelnen; die zweite ist nicht praktikabel, weil noch nie ein Staat seinen Krieg
als ungerechten Krieg deklariert hat und weil die Kategorie des gerechten Krie-
ges mit dem heutigen Stand der Waffen-Technologie unvereinbar geworden
ist; die dritte fiihrt vermutlich immer zu diskriminierenden Formen des Er-
satzdienstes, wenn nicht gar zur gesellschaftlichen Achtung des Verweigerers.
- Ich md&chte deshalb ein anderes Losungsmodell vorschlagen:

Da kein Staat der absolut gute und gerechte Staat ist, kann er seinen Biir-
gern immer nur Handlungen verordnend zumuten, die selber nicht absolut
sind. Unter einer absoluten Handlung verstehe ich eine Handlung, die keine
Maoglichkeit der Korrektur und keine Form der Wiederherstellung zulésst, die
also in ihren Folgen absolut und endgiiltig ist. Eine solche Handlung ist das
To6ten. Solange nun das Téten von Menschen fiir Staaten im Namen der ulti-
ma ratio als legal gilt, der Staat es aber nicht verordnen kann, darf er bloss da-
fiir werben, bedarf aber der Zustimmung jedes Einzelnen, den er anwirbt. Al-
lein so wird die Schwierigkeit 16sbar, dass sowohl das Toten als auch der strik-
te Verzicht darauf moralisch begriindet sein kénnen. Die einzige befriedi-
gende Vereinbarkeit von Recht und Moral lduft in diesem Problem {iiber die
freie Wehrpflicht. Auch der Opfergedanke lisst sich allein mit ihr in Uberein-

102



stimmung bringen. Denn man kann nur sich selber opfern. Andere Menschen
konnte man nur opfern, wenn sie ein Eigentum wéren. Jemanden aber zum
Opfer zu zwingen, hat mit Moral gerade so viel zu tun, wie es die Schlacht von
Verdun hatte: garnichts. Wer indes glaubt, dass durch eine solche Loésung
Rechtsungleichheit geschaffen wiirde, miisste doch bedenken, dass alle wih-
len kénnen, dass somit von Ungleichheit nicht die Rede sein kann. Es bleibt
dasrealpolitische Argument: eine derartige Losung ist fiir kleine Staaten nicht
tragbar. Solange es siegt, bleibt der zivile Ungehorsam in der Verweigerung
die moralisch legitimierbare Nothandlung des Einzelnen im Verhéltnis zum
Mehrheitswillen der Gesellschaft.

Das allgemeine Problem des Falls ldsst sich somit auf die Frage bringen:
Gibt es in der Demokratie eine Legitimation fiir individuelle Akte der Verwei-
gerung, die ein von der Mehrheit anerkanntes und fiir den Staat lebenswichti-
ges Gesetz brechen? Und mein Vorschlag einer Antwort lautet: Es gibt eine
Legitimation zumindest dann, wenn das Gesetz die Individuen zu absoluten
Handlungen verpflichtet. - Nur am Rande sei vermerkt, dass die Kategorie
der absoluten Handlung nicht allein als Schranke der Verpflichtungs-, son-
dern auch als Schranke der Strafbefugnis einer Demokratie zu denken ist. So
wie der demokratische Staat seine Biirger nicht zu absoluten Handlungen ver-
pflichten kann, so kann er sie nicht mit absoluten Handlungen bestrafen, we-
der mit dem Tod noch mit der lebenslangen Freiheitsberaubung.

b) Jede Mehrheitsdemokratie birgt die Moglichkeit in sich, dass sie ethni-
sche, sprachliche oder religitose Minderheiten oder auch Regionen mit beson-
deren Eigenheiten majorisiert und im Verhiltnis zu diesen faktisch zu einer
Art Mehrheitsdiktatur wird. Deshalb gehort es zum Kennzeichen einer echten
Demokratie, dass sie Riicksicht nimmt auf ihre Minderheiten und Regionen.
Diese Riicksicht institutionalisiert sie in der Gemeindeautonomie, in vielfalti-
gen Formen des Foderalismus und Regionalismus, sowie im Minderheiten-
schutz. Die Grenzen der Riicksicht liegen in den Interessen, die alle betreffen,
wie z.B. in der Energieversorgung oder in der Verteidigungsfahigkeit des Lan-
des. Dann wird erwartet, dass legale Entscheide der Regierung oder Mehr-
heitsentscheide des Volks von Regionen und Minderheiten mitgetragen wer-
den. Wenn dies aber nicht der Fall ist, wird dazu gerichtlich gezwungen.

Diese demokratische Praxis hat bei AKW-Bauten seit den 70er Jahren zu-
nehmend versagt. Kaiseraugst ist das Modell dafiir2. Es ist lehrreich, weil in
ihm, so weit ich sehe zum ersten Mal in der Schweiz, unter Einsatz vieler Mittel

2 M. Bisig u.a., Soziale Verteidigung. Eine gewaltfreie Alternative zur militdrischen Verteidi-
gung der Schweiz, Ziirich 1976, S.48-55, - E.Ledergerber und R. Schleicher, Ist Kaiseraugst
wirklich nétig? Zirich 1981.

103



der Aufkldarung und unter Ausschopfung aller Rechtsmittel, grosse Gruppie-
rungen der Region strategisch bewusst aber behutsam geltendes Recht durch
Besetzungen verletzt haben, um das ganze Land auf ihr Anliegen aufmerksam
zumachen. Bekannt werden sollte, dass weder die Beduirfnislage noch die Fra-
gen der Folgeerscheinungen eines Baus hinreichend geklart waren, dass also
ein Bau vielleicht weder n6tig noch tiberhaupt verantwortbar sei. Dieillegalen
Aktivisten, in der grossen Uberzahl gemaissigte Rechtsbrecher aus allen Teilen
der regionalen Bevolkerung, konnten durch Konsultativabstimmungen ge-
wiss sein, dass eine grosse Mehrheit der Bevolkerung hinter ihnen stand, und
sie wussten auch, dass einige kantonale Regierungen ihre Strategie mit Wohl-
wollen verfolgten. Die ganze Aktion hat zu einem langjdhrigen Moratorium
gefiihrt, das noch anhélt und dessen Ausgang zur Zeit ungewiss ist.

Die Griinde, die zum langjéhrigen Kampf fiihrten, sind folgende: Immer
grossere Teile der Bevolkerung befiirchteten durch die Inbetriebnahme eine
Verschlechterung der Lebensqualitét in der Region, zumal in der Gegend des
Oberrheins die Belastung durch mehrere geplante oder bereits im Bau befind-
liche AK'Ws iiberdurchschnittlich gross geworden wire, und sie fiirchteten fiir
den Kriegsfall eine zuséitzliche Gefiahrdung der ganzen Gegend, moglicher-
weise eine atomare Verseuchung selbst in einem konventionellen Krieg. Da
alle Bewilligungen der Landesregierung fiir den Bau gesetzeskonform waren;
da die Debatten im Nationalrat keinen Zweifel liessen, dass auch eine Mehr-
heit der Reprdsentanten fiir den Bau war, stellte sich die Frage fiir die Bevolke-
rung der Region so: Ist es einer regionalen Mehrheit zumutbar, dass sie sich
einer iiberregionalen Mehrheit im Interesse des Landes auch dann fiigt, wenn
aus dem Entscheid nur ihr zufallende Schadigungen erwachsen, der iiberre-
gionalen Mehrheit aber ein Nutzen? Oder gibt es eine gesetzlich zwar nicht
verankerte, aber dennoch im Prinzip des Foderalismus liegende Legitimitét
fiir eine Region, sich, nach der Aussch6pfung aller Rechtsmittel, gegen solche
Entscheide auch durch illegale Akte wie Besetzungen zu wehren, in der Hoff-
nung, dadurch die iiberregionale Mehrheit umzustimmen? Die rein rechtliche
Antwort ist klar, aber nicht die politisch-moralische.

Vielleicht ist folgendes Losungsmodell diskutabel:

Das Zufiigen einer Schidigung, sei es nun iiber ein rechtliches Verfahren
oder nicht, nennen wir Gewalt. Rechtliche Gewalt hat ihre Legitimation in
einer Schuld des Geschidigten, durch die er zuvor andere geschidigt hat.
Liegt eine solche Schuld nicht vor, dann kann eine Schadigung im Interesse
aller durch die Betroffenen nur frei iibernommen werden, sei es im Sinn eines
Opfers oder eines Beitrags fiir die Allgemeinheit oder auch einfach aus Loyali-
tdt. Ist die Bereitschaft dazu in der Mehrheit der Betroffenen erwiesenermas-
sen nicht vorhanden, dann bleibt die Zumutung ein Akt der Gewalt und For-
men der Notwehr werden nun diskutabel. Ihr Ausmass muss in angemesse-

104



nem Verhéltnis zur angedrohten oder, im Fall eines Baus, zur erlittenen Ge-
walt stehen und kann nicht allgemein naher bestimmt werden.

Wer aber antwortet, dass die Energieversorgung doch alle betrifft, dass al-
so, wenn schon, das Votum aller eingeholt werden miisste, sollte bedenken,
dass es sich um Betroffenheit ganz unterschiedlicher Art handelt, fiir die man
zu Unrecht dasselbe Wort gebraucht: Einmal um das Aufsichnehmen von
Schidigungen um der Versorgung aller willen, das andere Mal allein um die
Aussicht auf hinreichende Versorgung.

¢) Am starksten 6ffentlich diskutiert wurde in den letzten Jahren ein dritter
Fall, und zwar im Zusammenhang mit dem Nato-Doppelbeschluss. Eine de-
mokratisch gewidhlte Regierung und Volksvertretung fillen an sich legale Ent-
scheide zur Aufriistung, die auf dem Hintergrund des geltenden Rechts dem
Volk keine Moglichkeit der Mitbestimmung lassen. Was Regierung und Par-
lament beschliessen, muss also das Volk fiir seinen Beschluss nehmen. Nun
hat es sich in einzelnen Volkern durch Reprasentativumfragen gezeigt, dass
die Mehrheit mit den Beschliissen nicht einverstanden war. Neben weitge-
fihrten Diskussionen und grossen Protestversammlungen kam es durch Ein-
zelne und Gruppen auch zu Akten des zivilen Ungehorsams: zu Strassensper-
ren, Sabotageakten an Waffen und Beférderungsmaterial und zu gezielten
Steuerverweigerungen. Das allgemeine Problem war: Kénnen Parlament und
Regierung Beschliisse durchsetzen, die die Mehrheit des Volks nicht billigt -
oder verletzen sie damit den Sinn der Demokratie? In dieser Frage gab esnoch
eine spezifische Zuspitzung: Diirfen solche Beschliisse auch dann gefillt wer-
den, wenn ihre Reichweite so gross ist, dass sie im Extremfall tiber Sein und
Nicht-Sein des Volkes entscheiden? Die Frage hatte diese Brisanz durch die
Argumente der Wahrscheinlichkeit bekommen, dass Abschussrampen im
Kriegsfall die bevorzugten Ziele eines Atomschlags des Gegners sein werden;
dass aber auch dann, wenn eine Aufriistung die Zahl der Abschussrampen
nicht erhoht, sondern die bestehenden Raketen nur durch schnellere ersetzt,
die verringerte Vorwarnzeit zu einer erhohten Gefahr wird. Die Gefahr ist im
Grenzfall die Zerstorung ganzer Volker und Kulturen.

In der Erorterung dieser Fragen hat sich in weiten Kreisen das moralische
Argument stark radikalisiert. So verabschiedete etwa die Vollversammlung
des Okumenischen Rats der Kirchen in Vancouver im August 1983 eine Reso-
lution, die das Konzept der Abschreckung an sich «aus moralischen Griin-
den» ablehnt und «die Herstellung und Stationierung von Kernwaffen so wie
deren Einsatz» unabhéngig von der politischen und milit4rischen Lage fiir ein
«Verbrechen gegen die Menschheit» erklédrt. Daraus ergab sich das absolute
Nein zu dem betreffenden Beschluss. Es 16st den Knoten zwischen Recht und
Moral nicht, sondern haut ihn, kantisch gesprochen, durch.

105



Fiir ein Losungsmodell konnte vielleicht folgender Gedanke richtungswei-
send sein: Jede demokratische Regierung und Institution muss das Prinzip der
Machtbeschrdnkung akzeptieren. Es wird institutionell verwirklicht in den
Formen der Gewaltentrennung. Aber selbst bei getrennten Kompetenzen sind
im wissenschaftlich-technischen Zeitalter Beschliisse einzelner Institutionen
moglich, die der Konsequenz nach Allmachts-Beschliisse sind. Es sind die Be-
schliisse, die iiber Sein oder Nicht-Sein eines Volks befinden: der Beschluss, in
einen Massenvernichtungskrieg einzutreten, und der Beschluss, ihn vorzube-
reiten. Keine Regierung und keine Institution kann Beschliisse dieser Art fal-
len. Was alle auf Leben und Tod betrifft, kdnnen nur alle entscheiden. Und
deshalb ist in Fragen von so weitreichender Konsequenz das Volk selber zu
konsultieren.

Das Argument findet sich ausgeweitet bei Kant als Recht des Volks, iiber
Krieg und Frieden zu entscheiden?, und es wurde in den spéten politischen
Schriften von Jaspers wieder aufgenommen, aber nun zugespitzt auf die Mo6g-
lichkeit eines thermonuklearen Krieges, mit der Folge: Wenn in der Demokra-
tie ein Volk im Grenzfall eher die Chance des Uberlebens wihlt als den viel-
leicht ehrbaren Untergang und wenn es in der nicht-nuklearen Bewaffnung
eine grossere Chance des Uberlebens sieht, dann ist das von seiner Regierung
zu respektieren®. Denn sie ist die Regierung dieses Volks und nicht der Vasall
einer anderen Regierung. Wo sie dem Volk diesen Respekt verweigert, ist die
gemeinsame Gehorsamsverweigerung der noch moégliche Akt der politischen
Freiheit, der vielleicht im Augenblick nichts verhindern kann, aber dennoch
das politische Bewusstsein verdndert.

Selbst in passablen Demokratien mit korrekt funktionierenden Institutio-
nen gibt es also Konflikte, in denen die Legalitét fiir alle auf der einen Seite
liegt, die Moralitét aber fiir Einzelne, fiir Gruppen oder fiir die Mehrheit auf
der anderen. Ziviler Ungehorsam ist dann zwar der nicht legale, aber doch le-
gitime symbolische Appell fiir eine Verdnderung der Ordnung in einzelnen
Punkten bei gesamthafter Loyalitét zu dieser Demokratie. Er wird ein gerin-
ges Mass an Gewalt anwenden, das insbesondere keine Menschen schédigt,
aber auch nicht allzu sehr die Form der Demokratie. Die Demokratie aber
wird ihre Qualitédt nicht zuletzt dadurch beweisen, dass sie auf diese Appelle
hort und dann, wenn das Unzumutbare im Konsens geortet ist, das Gesetz dn-
dert.

3 I.Kant, Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die
Praxis, in: I.Kant, Kleine Schriften zur Geschichtsphilosophie, Ethik und Politik, hg. v. K.
Vorldnder, Hamburg 1967, S.111. - I.Kant, Zum ewigen Frieden, 1. Definivartikel, a.a.0.,
S.127f.

4 Karl Jaspers, Wohin treibt die Bundesrepublik? Tatsachen, Gefahren, Chancen, Miinchen
1966, S.162f.

106



Dass allerdings der Rechtsbrecher, wie Rawls iiberzeugt zu sein scheint, aus
seiner Loyalitdt zur Demokratie gleichsam zur Reue iiber den Rechtsbruch
verpflichtet ist, um dann in der Ubernahme der Strafe auch willig Busse zu
tun?, ist ein schon widerlicher Demokratie-Pietismus. Was man klar als unzu-
mutbar erkennt, soll man auch klar zuriickweisen, ohne Scham und ohne
Reue. Die Strafe ist dann nicht eine Busse, sondern der kleine Triumph eines
rachenden Rechts, den man nicht deshalb schon bejaht, weil man ihm nicht
entgehen kann.

Wiren alle Demokratien «fast gerechte Systeme», die eigentlich immer nur
bemiiht sind, noch gerechter zu werden, dann wére das Problem des zivilen
Widerstandes nicht allzu gross. Im Eingestdndnis, dass in allen Demokratien
Konfliktfille auftreten konnen, die nicht vorausgesehen wurden und die des-
halb aufgrund der bestehenden Institutionen vorerst nicht 16sbar sind, kénnte
der zivile Ungehorsam als an sich notwendiges ausser-institutionelles Korrek-
tiv der politischen Praxis gerechtfertigt werden: entweder a posteriori und de
facto durch den Verzicht auf Bestrafung, oder a priori und de jure durch ein
Recht auf zivilen Ungehorsam, sofern und solange die Gesetze das an sich
mdogliche Mehr an Gerechtigkeit verhindern. Ein solches Recht fande seine
Legitimation also im prinzipiellen Eingestidndnis in die Unvollkommenbheit
Jeder Demokratie und im prinzipiellen Willen des «fast gerechten Systems»,
gerechter zu werden.

Widerstand in der «Demokratie im Verfall»

Die Crux aber liegt in der Kennzeichnung der und damit jeder Demokratie
als «fast gerechtes System». Wer diesen Begriff deskriptiv versteht, verzeich-
net ganz einfach die politische Wirklichkeit; wer ihn normativ versteht, be-
zeichnet mit ihm nicht mehr wertfrei eine Staatsform, sondern deren optimale
Qualitdt. Weil er immer schon auf dieser qualitativen Ebene spricht, wird er
dem Demokratie-Pietismus verfallen, und das wird esihm schwer oder gar un-
moglich machen, den zivilen Widerstand zu legitimieren. In der politischen
Wirklichkeit muss man indes nicht nur unterscheiden zwischen mehr oder we-
niger gerechten Demokratien, sondern auch zwischen verschiedenen Phasen
einer einzelnen Demokratie. Nichts garantiert, dass sie gerechtigkeitsstabil
ist. Demokratien konnen Zeiten des Verfalls und Zeiten der Wiederherstel-
lung haben, Krisen und Krankheiten bis zu Phasen des Verfault- und des Ver-
riicktseins. Man muss deshalb auch von der Funktion und der Legitimation

3 J.Rawls, a.a.0., S.403f.

107



des zivilen Widerstandes fiir Demokratien in den Phasen ihres Verfalls spre-
chen. Ich gehe dabei zuerst auf die harmlosere Moglichkeit ein, dass solche
Verfallserscheinungen im personalen Versagen einzelner Reprisentanten be-
griindet sein konnen, dann auf die weit gefahrlichere, dass sie im Zerfall der
demokratischen Strukturen ihre Ursache haben:

a) Nicht so selten ist der Fall, dass bei an sich intakten Strukturen einer
Demokratie einzelne Staatsdiener in hheren Amtern «ein wenig jenseits der
Legalitdt» handeln, sich in Akte der Korruption verwickeln, 6ffentlich liigen,
ihre Macht in einzelnen Akten arrogant ausweiten, Menschenrechte verletzen
u.a.m., seiesnunaus Ignoranz, was auch unverzeihlich ware, oder aus Eigen-
interessen. Dieser personalen Korruption (nicht im engen Sinn des Wortes) im
Staat werden sich im allgemeinen die Opposition und die Massenmedien an-
nehmen und schliesslich vielleicht die Gerichte. Die parlamentarische Kon-
trolle, die Publizitat der Politik und die Unabhéngigkeit der Gerichte sind die
institutionell gesicherten Gegenmittel. Aber nichts garantiert, dass sie immer
von selber funktionieren. Dann scheint mir 6ffentlicher Widerstand rechtlich
und moralisch geboten zu sein. Er wird nicht die Form des zivilen Ungehor-
sams annehmen, sondern vom Grundrecht der Diskussionsfreiheit einen
exzessiven Gebrauch machen, bis der Druck der 6ffentlichen Meinung eine
offentliche Kldrung erzwingt. Durch diese Kldrung stellt sich zwar die Integri-
tédt des Staates wieder her. Aber gerade durch sie kann der fehlbare Politiker
das Vertrauen der Offentlichkeit verlieren: seine Autoritét als Reprisentant.

Falls er nicht freiwillig aus dem Amt ausscheidet und auch nicht zur Demis-
sion veranlasst wird, stellt sich die Frage, ob 6ffentlicher Widerstand gegen
seinen Verbleib legitimierbar ist, obwohl er rechtens Mandats- oder Amtstra-
ger ist. Im Verhéltnis von Recht und Moral: Legitimiert der begriindete Zwei-
fel an der moralisch-politischen Integritét eines Repridsentanten den Wider-
stand gegen ihn als Amts- und Mandatstriager?

Eine mogliche Argumentationskette jedenfalls wére: Die bestimmte Dauer
einer Reprdsentanz betrifft bloss die Organisation der Repridsentanz, aber
nicht ihren Sinn. Ihr Sinnist, dass sich ein Volk durch Einzelne vertreten fiihlt.
Voraussetzung dafiir ist ein gewisses Vertrauen in die Reprdasentanten. Wenn
dieses durch eigene Schuld verloren geht, der Reprisentant aber bleibt, wird
zwar nicht allgemein, aber punktuell der Sinn der Reprédsentanz getroffen,
also eine grundlegende politische Institution inihrem Wesen. Esist aberim In-
teresse der Demokratie wichtiger, diesen Sinn wiederherzustellen als einen
einzelnen Reprisentanten zu schonen, den man ohnehin nicht gewahlt hétte,
falls zum voraus bekannt geworden wire, wie er handeln wird. Wenn es keine
institutionelle Handhabe zur Wiederherstellung gibt, ist es legitim, auf diese
hinzuwirken durch Publizitdt und Propaganda bis zur 6ffentlichen Nétigung.

108



b) Ungleich wichtiger aber sind die strukturellen Verfallserscheinungen
einer Demokratie: die Korrumpiertheit des Staates. Sie hat viele Gesichter:
Hinter der Fassade einer Demokratie kann sich langsam und fast unmerklich
eine Oligarchie der Verbdnde, der Parteien oder einer Schicht herausbilden;
hinter der scheinbaren Transparenz demokratischer Machtverhéltnisse ent-
stehen unentwirrbare Machtkomplexe (wie etwa der militarisch-industriell-
politische Komplex mit dem Zentrum der Wissenschaftler); starke parlamen-
tarische Gruppen vertreten nicht mehr ihre Wahler, sondern private Geldge-
ber; im Namen der Rechtsstaatlichkeit werden die Grundrechte abgebaut; fiir
den kiinftigen Fall wird die Moglichkeit der Aufhebung der Demokratie in
Notstandsgesetzen legalisiert; die Opposition wird in einer grossen Koalition
entschérft; das Recht auf Widerstand wird durch Verordnungen Schritt fiir
Schritt der moglichen Wirksamkeit beraubt; die Mehrheit des Volks zieht
sich, aus welchen Griinden auch immer, von der politischen Mitbestimmung
zuriick; liber das politische Leben legt sich wie Mehltau die Perspektivenlosig-
keit und die gdhnende Langeweile der nationalen Verengung u.a.m.

Im Rahmen einer derart verfallenden Demokratie waren dann die zu Be-
ginn erorterten Félle anders, weniger harmlos, zu interpretieren, indem man
etwa fragt: Warum werden an sich mdgliche Lésungen dieser Konflikte ver-
tagt? Wer oder was beeinflusst den politischen Willen des Gesetzgebers - sei er
nun das Kollektiv der Reprédsentanten oder das Volk — derart, dass er sich fiir
das Aufrechterhalten der Unzumutbarkeiten entscheidet? Welche Interessen
6konomischer, politischer, militdrischer und ideologischer Art fliessen, sich
selber verbergend, im Zwang zur allgemeinen Wehrpflicht, zum AKW-Bau,
zur Stationierung, zusammen?

Sollten sich die Interessensverkniipfungen als so komplex und der hinter-
griindige Verfall der Demokratie als so fortgeschritten erweisen, dass in der
Sache gerechte Konfliktldsungen nicht mehr zu erwarten sind, so ergeben sich
im Hinblick auf den Widerstand neue Fragen:

Kann man aus Widerstand jeden Widerstand aufgeben, in der Haltung:
Dieser korrumpierte Staat soll an sich selber verfaulen? Diese «Ldsung»
miisste nicht nur resignativ, sondern konnte auch zu hoffnungsvoll sein. Am
Modell von Tod und Auferstehung hofft sie auf eine wie auch immer geartete
Wiederherstellung, als ob in der Korruption selber ein Punkt des Umschlags
liegen muiisste.

Kann man aus Widerstand jede politische Mitarbeit am Ganzen des Staates
aufgeben, um sie in kleineren Gemeinschaften neu aufzubauen? Dies wire im
wesentlichen die Reaktion der alternativen Gruppen, die auf eine politische
Erneuerung des Ganzen iiber die allméhliche Foderation von kleinen Gemein-
schaften hoffen.

Soll man die politische Mitarbeit im und am Staatsganzen fortsetzen als Ar-

109



beit der permanenten, vielleicht nicht immer legalen, aber doch immer unblu-
tigen Revolution, die sich hartnéckig an der strukturellen Verdnderung orien-
tiert, aber mit der Tradition dadurch verbunden bleibt, dass sie das transpa-
rente, fast gerechte System wiederherstellen mochte? Sie wiirde alle unbluti-
gen Mittel des Widerstandes nach den Gesichtspunkten der Verhéltnismaéssig-
keit und der Effizienz anwenden: Publizitdt und Propaganda, Demonstratio-
nen, passiven Widerstand, zivilen Ungehorsam und den O6konomischen
Kampf bis zum politischen Generalstreik®. Dieser Widerstand kénnte dann
immer noch als Appell an die Mehrheit ausgelegt werden; aber die Loyalitét
zum bestehenden Staat in seinem Verfall wéare gebrochen. Sie wire nur noch
indirekt vorhanden in der Erinnerung an das, was er einmal war, und insofern
im Willen zur Wiederherstellung.

Auf rein theoretischer Ebene ldsst sich gegen diese Ausweitung der Wider-
standsformen einwenden:

Finige dieser Formen, wie etwa Publizitét, Kritik, Propaganda, Demon-
strationen und Streiks sind an sich oder unter Umsténden legal. Sie gehoren
deshalb gar nicht in das Repertoire des Widerstandes. Im strengen Sinn ist
allein der biirgerliche Ungehorsam Widerstand, und alles andere kann unter
die Rubrik der Ausiibung biirgerlicher Rechte gebracht werden.

Der Einwand wire auf der Ebene der Theorie richtig, wenn man vorausset-
zen dirfte, dass Demokratien «fast gerechte Systeme» sind. Aber fiir die poli-
tische Realitat macht er eher blind. Denn es gehort zur Demokratieim Verfall,
dass sie die Ausiibung an sich gewdhrter Rechte durch mannigfache Formen
der Einschiichterung: durch verschleierte Zensur, durch fragwiirdige Ge-
richtsurteile, durch indirekte und direkte Berufsverbote und durch gesell-
schaftliche Marginalisierung verschiedener Art, de facto erschwert oder ver-
hindert, ohne sie de jure zu verbieten. Dann wird der exzessive Gebrauch der
an sich gewéahrten, aber unerwiinschten Freiheiten zum vielleicht wirksam-
sten Mittel des Widerstandes, das nicht bloss von Zeit zu Zeit durch symboli-
sche Akte auf augenfillige Ungerechtigkeiten hinweist, sondern eine dauern-
de demokratische Gegenpraxis zum Verfall ist.

Die Legitimation eines derart erweiterten Widerstandes bietet keine zuséatz-
lichen theoretischen Probleme, sondern nur praktische. Die prinzipielle Ein-
sicht der Demokratie in ihre Unvollkommenheit schliesst das Eingestdndnis
in die Moglichkeit ein, dass sie auch zerfallen kann, und ihr prinzipieller
Wille, gerechter zu werden, auch die Pflicht zur Ausiibung der biirgerlichen
Freiheiten und Rechte. Ja, diese Pflicht geht jedem demokratischen Wider-

6 Cf.dazu H.Saner, Die Kampfmittel des Biirgers in der Demokratie. Zum Spétwerk des politi-
schen Schriftstellers Karl Jaspers, in: F.Boversen (Hg.), Philosophie der Politik. Ein Sympo-
sium zum 100. Geburtstag von Karl Jaspers, Wuppertal 1984, S.61-76.

110



stand voraus; denn ohne sie ist Demokratie gar nicht denkbar. Obwohl sie
also selbstverstandlich ist, miisste sie dennoch in einem Verfassungsartikel
eigens und explizit gefordert werden, eben weil der Verfall immer moglich ist.
Und wenn dieser einmal Realitdt geworden ist, wird es praktisch schwer oder
unmoglich sein, sich auf eine implizite Pflicht zu berufen, die nun alle Kenn-
zeichen des Widerstandes tragt.

Es scheint, dass der Legitimation des Widerstandes in einer verfallenden
Demokratie klare Grenzen gesetzt werden kénnen. All jene Formen von Ge-
walt, die schwere Schddigungen mit sich bringen: Terror, der politische Mord,
der Biirgerkrieg als blutige Revolution, sind theoretisch nur noch legitimier-
bar, wo der Staat selber die Gewaltmittel der monopolisierten Propaganda,
der transparenzlosen Biirokratie, der prinzipiell parteiischen Justiz, der Ge-
heimpolizei und der Konzentrationslager einsetzt und nun, sei es als personale
Tyrannis oder als totalitdres System, jeden Biirger zum potentiellen Opfer
macht und dadurch faktisch ein Terror- und Verbrecherstaat wird. Die Unzu-
mutbarkeit der Not kann dann-jede Gegenaktion als Notwehr legitimieren,
sofern diese wirklich das System und ihre Exponenten trifft. Da aber der Ver-
fall einer Demokratie nicht ein stabiler Zustand ist, sondern ein Prozess, der
mit dem Prozess der Einschleichung oder der Vorbereitung einer Diktatur zu-
sammengehen kann, brechen die theoretisch moglichen Grenzen angesichts
der politischen Situation auch wieder ein. Man ist dann gezwungen, sich ka-
suistisch zu orientieren und sich so in realen Grenzbereichen aufzuhalten, in
denen die Theorie versagt. So konnte man etwa argumentieren, dass es besser
gewesen wire, Hitler und den harten Kern seiner Helfershelfer schon in den
Tagen des Verfalls der Weimarer Republik zu beseitigen, als ihnen den Staat
zur Beute zu tiiberlassen. Da Hitler aber nie ein schlechter Demokrat war, son-
dern immer ein bewusster Feind der Demokratie, miisste seine Liquidierung
eigentlich in die Kompetenz des demokratischen Staates fallen. Ein solches
Recht der Demokratie als Staat, ihre Feinde zu beseitigen, ist indes in keinem
Fall wiinschenswert; denn die Demokratie im Verfall wird ihre Feinde unter
den Demokraten suchen. Und so bleibt fiir solche Grenzfille oft nur die vage
Hoffnung, dass einzelne Demokraten selber zugleich dem bestehenden Staat
und der sich ankiindigenden Tyrannis zuwiderhandeln und die Folgen fiir eine
Tat auf sich nehmen, die sich rechtlich nicht legitimieren lésst.

Konturen einer Theorie des Widerstandes in der Demokratie
Ich bin in meinem Referat von einzelnen Fillen und nicht von einer Theorie

des Widerstandes in der Demokratie ausgegangen. Am Ende lassen sich die
Konturen einer solchen Theorie umreissen:

111



Wenn wir Demokratie einen Staat nennen, der im besten Fall das Volk als
Souveridn anerkennt, der prinzipiell um seine Unvollkommenheit weiss und
prinzipiell die Verdnderungin Richtung auf mehr Gerechtigkeit will; wenn wir
zugleich eingestehen, dass Demokratien in der Realitdt kaum je diesem Opti-
mum geniigen, dann ergeben sich folgende Dimensionen des Widerstandes:

1) Gerade wenn eine Demokratie in hohem Ausmass dem optimalen Be-
griff geniigt, wird sie unvorhergesehene und vielleicht auch unvorhersehbare
Konflikte fiir moglich halten, in denen ihre jeweilige Institutionalisierung und
Rechtslage ein an sich mogliches Mehr an Gerechtigkeit eher verhindern als
befordern. Sie sollte deshalb den zivilen Ungehorsam als Appell zur Korrek-
tur entweder tolerieren oder legalisieren und sie sollte, umihren Verfall zu ver-
hindern, zum Gebrauch der biirgerlichen Freiheiten in der Verfassung auffor-
dern.

2) Ist der Verfall eingetreten, dann besteht dennoch fiir die Biirger die
Pflicht zur Ausiibung ihrer Rechte und zur Wahrnehmung ihrer Freiheiten. In
der Demokratie des Verfalls aber wandelt sich das demokratisch Selbstver-
standliche zusidtzlich zum Widerstand, so dass demokratisches Verhalten eine
Gegenpraxis zur bestehenden Demokratie wird. Auf diesem Hintergrund sind
die Mittel des Widerstandes der zivile Ungehorsam und die exzessive Wahr-
nehmung der demokratischen Freiheitsrechte.

3) Der Grenzbereich des Verfalls der Demokratie ist ihr Ubergang in die
Diktatur. In diesem Grenzbereich konnen Handlungen im Namen der Demo-
kratie notig werden, die sich auf keine Weise mehr rechtlich legitimieren las-
sen. Den bereits im Verfall befindlichen Staat damit zu beauftragen, kame
einer Lizenz zum Kampf gegen die Demokraten gleich. Die Handlungen koén-
nen deshalb nur von Demokraten selber, als strafwiirdige Formen des Wider-
standes, ausgefiihrt werden.

4) Der Absturz der Demokratie in die Diktatur legitimiert schliesslich auch
blutige Formen des Widerstandes, sofern sie wirklich das System und seine
Exponenten treffen und im Willen zur Demokratie ausgeiibt werden. Diese
Legitimation wird niemals aus der Diktatur kommen, sondern entweder aus
der erinnernden oder der utopischen Idee der Demokratie oder einfach aus
dem Leidensdruck der Unfreiheit. Dass alle Formen des Widerstandes in der
dann herrschenden Diktatur zumindest de facto strafbar werden, versteht
sich von selbst.

Die vier genannten Dimensionen weisen auf eine immer breitere Legitima-
tionsbasis des Widerstandes. Man darf vom Standpunkt des Demokraten
sagen: Je weiter sich der Staat in seiner Realitdt vom optimalen Begriff der
Demokratie entfernt, desto leichter fallt theoretisch die Legitimation des Wi-
derstandes und desto vielféltiger werden seine Formen. Aber je vielfaltiger
diese sind, desto kleiner wird die Chance ihrer praktischen politischen Legiti-

112



mierbarkeit. Die theoretische Legitimationsbasis verhélt sich umgekehrt pro-
portional zur praktischen Legitimierbarkeit: Dort, wo der Widerstand am
notigsten wire, ist er am wenigsten praktikabel; dort, wo er am ehesten prak-
tiziert werden kann, ist er am wenigsten notig.

Diese Feststellung fiihrt zur letzten Frage, die ich stellen mochte: Wichst
die allgemeine Pflicht zum Widerstand mit der zunehmenden Breite seiner Le-
gitimationsbasis? Ist der Biirger in der Diktatur also eher und mehr zum poli-
tischen Widerstand verpflichtet als in der Demokratie?

Es konnte so scheinen - zumindest in der Optik von Demokraten. In Wahr-
heit aber miisste eine allgemeine Verpflichtung zum tdtigen Widerstand in der
Diktatur einer Verurteilung des Biirgers zum Opfer gleichkommen. In dem
Mass, wie die Verfiigungsgewalt des Staates total wird, kann es nur noch die
allgemeine Pflicht geben, sich dusserlich nicht an verbrecherischen Akten zu
beteiligen und innerlich nicht der Unterdriickung zuzustimmen - aber nicht
eine Pflicht, politisch nicht nichts zu tun. Das Unterstehen und Sichfiigen bei
innerer Distanz, also das, was man den inneren Widerstand genannt hat, muss
moralisch dem erlaubt sein, der lieber auf die Chance des Uberlebens setzt als
auf den Versuch zur Verdnderung - auch um den Preis des eigenen Lebens. Es
gibt keine allgemeine Pflicht zum Heldentum. Die Verpflichtung aller zum
politischen Widerstand wéchst mit der Abnahme des Preises und mit der
Chance, Ziele verwirklichen zu kénnen. Sie gilt nur in Systemen, in denen
man, trotz allem, noch leidlich leben kann: Der Ort der allgemeinen Pflicht
zum politischen Widerstand ist die Demokratie.

113



	Widerstand in der Demokratie

