Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Artikel: La désobéissance civile comme probleme de droit dans la démocratie
Autor: Bahler, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883120

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ziviler Ungehorsam und Widerstand im
demokratischen Rechtsstaat / Désobéissance civile et
contestation dans I’Etat de droit démocratique

Studia Philosophica 44/1985
PIERRE BUHLER

La désobéissance civile comme probléme de droit dans la démocratie

Dans la tradition anglo-saxonne de la philosophie politique, la désobéis-
sance civile, reconnue comme élément de la démocratie, figure parmi les the-
mes privilégiés de réflexion. En Europe, les choses sont souvent moins claires,
etiln’est pasrare d’entendre dire que la désobéissance civile constitue un prin-
cipe juridiquement inacceptable!. En Amérique par contre, la réflexion sur ce
point a connu un développement important dans les dernieres décennies. On
signalera en ce sens un recueil important issu des problémes des annces
soixante et dédié a la mémoire de Martin Luther King: «Désobéissance civile.
Théorie et pratique»?. C’est dans ce recueil que 1’on trouve sous une premiére
forme la conception de John Rawls, qui sera développée par la suite dans son
grand ouvrage A Theory of Justice®. C’est sous ’'impulsion de cette concep-

1 Atitre d’exemple, on citera le conflit suscité récemment en Allemagne par une conférence de
Th.Ebert sur «La désobéissance civile -uneinvention sociale dela démocratie». Pour une pré-
sentation succincte du débat, cf. R.Eckertz, Geburtshelfer des Rechts. Ziviler Ungehorsam
im Meinungsstreit, in: Evangelische Kommentare, 17¢ année (1984) pp.553-556.

2 H.A.Bedau (éd.), Civil Disobedience. Theory and practice, New York 1969. L’ouvrage
donne une idée des problémes multiples touchés par le théme de la désobéissance civile: le
racisme (le mouvement Civil Rights),1’objection de conscience (guerre du Vietnam), les armes
nucléaires, etc.

¥ Rawls, The Justification of Civil Disobedience, in: H. A.Bedau (éd.), op.cit., pp.240-255.
J.Rawls, A Theory of Justice, 1971; nous citerons d’apres 1’édition allemande: J. Rawls, Eine
Theorie der Gerechtigkeit. Ubersetzt von H. Vetter, Frankfurt a.M. 1975 (stw 271, 1979). Le
théme de la désobéissance civile se trouve principalement développé dans le chapitre 6 (dans
’édition allemande: pp.368-430). Nous nous inspirerons des travaux de Rawls, sans toujours
lesignaler explicitement. Sur lathéorie de Rawls, on signalerales articles suivants: R.P.Blum,
L’éthique kantienne de John Rawls, dans: Studia philosophica, 38e année (1979) pp.9-31;
G.Kiing, Les fondements méthodologiques de la théorie de la justice de John Rawls, dans:
Revue de théologie et de philosophie, 111e année (1979) pp.279-289; M.Schaffter, La théorie
de la justice de J.Rawls, dans: P.Biihler / S.Bonzon / P.Barthel / P.-A.Stucki / E. Dubuis /
P.Paroz / M.Schaffter, Justice en dialogue, Geneve 1982, pp.135-145.

Correspondance: Prof.Dr.theol. Pierre Biihler, ch. du Petit-Catéchisme 5, CH-2000 Neuchdtel

89



tion fondamentale que le théme de la désobéissance civile va s’introduire plus
fortement dans la réflexion politique européenne®.

Par rapport au théme plus vaste de la résistance, celui de la désobéissance
civile présente 1’avantage d’étre plus clairement délimité, plus précis. Il se
pourrait qu’en réfléchissant dans ce cadre précis de la désobéissance civile,
nous aboutissions a des critéres plus clairs pour discuter du probléme de la
résistance sous ses multiples formes.

1. Position du probléme

Nous choisissons de traiter le théme de la désobéissance civile comme pro-
bleme de droit dans la démocratie. Pourquoi ce choix? D’une part, nous pour-
rions répondre que nous nous trouvons dans une situation de démocratie et
que c’est donc la ce qui nous intéresse le plus. D’un point de vue plus théori-
que, il faut souligner en méme temps que le probléme de la désobéissance civile
se pose de la maniére la plus significative dans le cadre du systéme démocrati-
que.

Le probléme de la désobéissance civile releve de la réflexion sur la relation
entre les individus et les institutions. Cette relation est gérée par des droits et
des devoirs, et le probléme de la désobéissance civile porte sur ces droits et
devoirs des individus a 1’égard des institutions dans lesquelles ils vivent. C’est
en tant que tel que ce probléme constitue une pierre de touche de la théorie du
droit en régime démocratique. En effet, en reprenant avec Rawls le principe de
la rectitude (fairness) comme principe fondamental issu de la réflexion poli-
tique moderne, on peut dire que, selon les régles de la rectitude, les individus
ne sont pas liés par des obligations a des institutions injustes, qu’ils ont le
droit, voire le devoir de leur désobéir. Ainsi, dansle cadre d’institutions injus-
tes, le probleme de la légitimité de la désobéissance civile ne se pose pas vrai-
ment, et ’attention peut se porter d’emblée sur les modalités pratiques de la
mise en forme de la désobéissance civile. Du point de vue de la démocratie, le
probléme est plus délicat. En effet, si la rectitude implique la désobéissance
aux institutions injustes, elle implique en méme temps 1’obligation de soutenir
I’institution la plus juste possible. Dans la mesure ou 1’on peut considérer la
démocratie comme le systéme le plus juste possible, la question se pose de
savoir si l’obligatiori de soutenir la démocratie inclut ou exclut la possibilité
d’une désobéissance civile.

Pour saisir la question de maniére plus précise, on peut la formuler dans les
termes de la régle majoritaire. En effet, le fonctionnement du systéme démo-
cratique est géré par la régle majoritaire: le citoyen a le devoir de respecter les

4 Cf. par exemple O.Hoffe, Gibt es in der Demokratie ein Widerstandsrecht?, in: Sittlich-poli-
tische Diskurse, Frankfurt a.M. 1981, pp.160-170.

90



lois et les décisions de la majorité et de son gouvernement. Dans ce cadre, le
probleme de la désobéissance civile se présente comme un conflit entre les
droits et les devoirs des individus qui remet en question larégle majoritaire. La
question fondamentale qui résume le probléme peut étre formulée de la
maniere suivante: quand le droit a la défense de mes libertés et le devoir de
résister a I’injustice me délient-ils du devoir de respecter les lois et décisions de
la majorité et de son gouvernement?

A cette question, on peut donner deux réponses du point de vue démocra-
tique qui sont contradictoires:

a) On peut dire que dans un Etat démocratique de droit, le droit a la déso-
béissance n’a aucun sens - puisqu’on se situe précisément dans un Etat de
droit - et que donc ce droit n’existe pas. Tout effort de désobéissance est en
tant que tel une contestation des regles de droit qui menace 1’ordre de droit et
qui tend a rendre ce dernier instable. Pour garantir la stabilité de I’ordre de
droit, il convient par conséquent de supprimer le droit a la désobéissance.

Cette conception telle qu’elle vient d’étre esquissée peut étre apologétique:
elle refléte alors la position des défenseurs de la 1égalité, soucieux d’assurer le
plus possible la stabilité del’ordre établi. Elle peut étre aussi polémique ou cri-
tique: elle traduit alors I’interprétation que donnent de I’Etat de droit les criti-
ques de la légalité, contestant précisément 1’absence du droit a la désobéis-
sance comme lacune importante. Posé dans ces termes, le conflit entre les
défenseurs et les critiques de la 1égalité est un conflit fort: il en va toujours de
I’existence ou de I’inexistence du droit a la désobéissance.

b) A I’inverse de cette premiére réponse, on peut constater — avec étonne-
ment peut-€tre — que la Déclaration des droits de I’homme et du citoyen de
1789, texte classique de la tradition démocratique, prévoit au nombre des qua-
tre «droits naturels et imprescriptibles de ’homme», a c6té de la liberté, de la
propriété et de la sfireté, le droit de la «résistance 1’oppression»°, L’idée d’un
droit naturel et imprescriptible est & prendre ici au sens strict: le droit de la
résistance a ’oppression est garanti méme dans le systéme le plus juste possi-
ble, celui de la démocratie.

Dans ce cadre, le conflit entre les défenseurs et les critiques de la 1égalité est
un conflit faible: il n’en va pas de I’existence ou de I’inexistence du droit a la
désobéissance; le droit lui-méme étant garanti, il en va des conditions a établir
pour la Iégitimité de la désobéissance civile.

Pour approfondir le probléme, il convient tout d’abord de montrer les
enjeux des deux réponses du point de vue de la philosophie du droit.

5 «Art.2: Le but de toute association politique est la conservation des droits naturels et impres-

criptibles de I’homme. Ces droits sont la liberté, la propriété, la siireté, et la résistance a
I’oppression.» Cité d’aprés: G.Soulier (éd.), Nos droits face 4 I’Etat, Paris 1981, p.176.

91



2. Le cadre du probléme: droit positif et droit naturel

Sil’on tente de préciser les références des deux réponses qui viennent d’étre
esquissées, on peut faire les considérations suivantes.

a) La premiere réponse, le refus du droit a la résistance dans la démocratie,
se réfere en derniére instance au droit positif, c’est-a-dire au droit positive-
ment donné dans une réalité étatique précise. Le droit positif est immédiate-
ment en vigueur, constitu€ par les décisions étatiques et inscrit dans les faits,
sans contrdle extérieur. Dans la mesure ou le droit positif constitue la derniére
instance, sans référence a un droit d’un type différent, lesliens entre les indivi-
dus et les institutions ne peuvent étre congus autrement que dans ce méme
cadre. Ainsi, soit I’individu ne dispose d’aucun droit naturel a I’égard de
I’association politique, puisque tout est régi par le droit positif appliqué dans
cette derniére, soit il aliéne d’emblée ses droits naturels a I’association poli-
tique. On trouve une telle aliénation chez Hobbes dans la théorie du contrat
social. Mais, du point de vue de la tradition démocratique, 1’exemple le plus
classique d’une telle conception est la théorie du contrat social de Rousseau.
En effet, chez ce dernier, la clause unique du pacte fondateur de la société est
«I’aliénation totale de chaque associé avec tous ses droits a toute la commu-
nauté»®. Ainsi, tout droit naturel imprescriptible est aboli, et la souveraineté
populaire n’est plus soumise a aucune norme contraignante. Tout est soumis a
la supréme direction de la volonté générale, volonté générale qui est «toujours
droite»’.

On constatera que dans une telle perspective, il n’est pas possible de conce-
voir de maniére claire une mise en question du droit positif par les exigences
morales.

b) La deuxieme réponse, la reconnaissance du droit a la résistance comme
droit naturel, inaliénable méme en régime démocratique, se référe en derniére
instance au droit naturel, considéré comme préalable contraignant au droit
positif. Le droit naturel pose des principes de droit qui ne dépendent pas de
I’ordre social donné, mais qui précisent ce qui doit faire I’objet d’une recon-
naissance et d’un respect inconditionnels de la part de tout ordre social, quel
qu’il soit. Dans la tradition démocratique, le droit naturel est énoncé dans les
déclarations des droits de [’homme. Ces derni¢res traduisent la reconnais-
sance et déclaration de «principes simples et incontestables»® qui permettent
la mise en question morale du droit positif. C’est dans ce cadre que s’inscrit le

6 J.-J.Rousseau, Du contrat social, Paris 1966, p.51.

7 Ibid., p.66.

8 «... afin que les réclamations des citoyens, fondées désormais sur des principes simples et
incontestables, tournent toujours au maintien de la Constitution et au bonheur de tous»
(préambule de la Déclaration de 1789, cf. G.Soulier, ci-dessus note 5).

92



probléme de la désobéissance civile. En effet, ce probléme ne peut étre posé
que si I’on reconnait aux individus des droits inaliénables dont les institutions
ne disposent pas, mais auxquels elles sont soumises. Pour que la désobéis-
sance civile devienne un probléme de droit dans la démocratie, il faut partir
d’une tension entre le droit naturel et le droit positif. Contre une conception
trés répandue, on soulignera qu’il y a sur ce point une différence fondamen-
tale entre la théorie de Rousseau et la Déclaration des droits de ’homme et du
citoyen de 1789. Tandis que cette derniere offre un cadre de référence pour la
théorie de la désobéissance civile, on trouve chez Rousseau, sousle thémedela
volonté générale, une sorte «d’absolutisme démocratique»® dans lequel la
désobéissance civile semble tout autant redoutée et exclue que dans I’absolu-
tisme monarchique de Thomas Hobbes.

Pour les considérations qui suivent, nous choisissons de nous situer dans le
cadre de la deuxiéme réponse et donc de partir de la reconnaissance du droit a
la désobéissance comme droit naturel inaliénable, nous inscrivant ainsi dans
la ligne démocratique des déclarations des droits de I’homme. Ce choix impli-
que la tdche d’une mise en forme théorique de la désobéissance civile. Nous
procédons en trois temps. Nous avons parlé ci-dessus du systéme démocra-
tique comme «systéme le plus juste possible». Il convient tout d’abord de pré-
ciser cette conception de la démocratie (3). Sur cette base, nous pourrons
développer quelques éléments de théorie de la désobéissance civile (4) et enfin
confronter cette derniére a d’autres formes de résistance et de protestation,
notamment I’objection de conscience (5).

3. La démocratie comme systéme presque juste

Comme nous venons de le développer, il faut, pour poser le probléme de la
désobéissance civile, présupposer le droit naturel comme préalable contrai-
gnant. Aux 17e et 18e siécles, ce dernier se trouvait explicité dans le cadre des
théories du contrat social, expliquant comment on passe de I’état de nature a
I’état social. On peut dire que dans sa théorie de la justice, Rawls donne une
forme moderne aux vieilles conceptions du contrat social, reprenant surtout
celles de J.Locke, de J.-J.Rousseau et d’I.Kant.

Rawls traduit I’antécédence du droit naturel par la distinction des niveaux
dans I’élaboration d’institutions justes. Cette distinction repose sur deux élé-
ments fondamentaux, la situation originelle et le voile d’ignorance. La situa-

° Ducontrat social, p.68: «Comme la nature donne 4 chaque homme un pouvoir absolu sur tous
ses membres, le pacte social donne au corps politique un pouvoir absolu sur tous les siens ... ».
On constatera I’emploi, a deux reprises, de la formule «pouvoir absoluy. Si la position de
Rousseau ressembleici a celle de Hobbes, on soulignera par contre que la Déclaration de 1789
est en étroite continuité avec celle de John Locke.

93



tion originelle est comprise comme situation fictive: les contractants se trou-
vent placés sous un voile d’ignorance, ou, pour le dire autrement, ils ignorent
tout de leur situation particuliére. Dans cette situation d’impartialité obligée,
ils se mettent d’accord de maniére unanime sur des principes de justice, recon-
nus comme contraignants. C’est a partir de ces principes que vont étre déve-
loppés peu a peu les autres niveaux, la constitution, la législation et I’applica-
tion. Ces niveaux ultérieurs restent en référence constante aux principes du
début, mais le voile d’ignorance s’y trouve progressivement levé.

Pour Rawls, le premier niveau, I’élaboration des principes de justice, se dis-
tingue clairement des niveaux suivants. Il fait 1’objet de la théorie idéale de la
justice, tandis que ces derniers relévent de la théorie non idéale de la justice.
Cette distinction nous permet de préciser le cadre dans lequel le probléme dela
désobéissance civile doit étre posé. En tant que probléme des droits et devoirs
des individus a I’égard des institutions, il constitue une question qui reléve de
la théorie non idéale. En effet, la situation id€ale, avec ses décisions prises a
I’'unanimité, sous un voile d’ignorance totale, ne pose pas de probléme de
désobéissance. La désobéissance ne peut surgir comme probléme qu’au
moment ou certains individus ne partagent pas les décisions et lois de certaines
institutions.

Ainsi -et le point mérite d’étre précisé —, sinous admettons le droit ala déso-
béissance dans la démocratie, nous considérons ipso facto cette derniere
comme un systéme non idéal. Pour cette raison, on dira que le régime démo-
cratique, comme é€laboration constitutionnelle et légale, est un systeme
imparfaitement juste, presque juste, dans lequel on se rapprochele plus possi-
ble des principes de justice posés dans la situation originelle, sans pourtant se
trouver dans cette derni¢re. En tant que systeme presque juste, le systeme
démocratique ne peut pas garantir de maniere absolue 1’absence d’oppression
et d’injustice. Il a lui aussi besoin d’un contréle critiquel®. Ce controle critique
est donné dans les droits de ’homme comme droits naturels inaliénables, et
c’est pour cette raison précisément qu’il faut s’opposer a I’idée de Rousseau
évoquée ci-dessus d’une aliénation des droits a 1’association politique dans la
démocratie. Une telle aliénation ferait d’emblée de la démocratie un systéme
idéal, et donc absolu, dans lequel la désobéissance civile n’aurait plus aucune
justification.

L’imperfection de la démocratie constitutionnelle se manifeste dans le sta-
tut problématique de la régle majoritaire, en tant qu’elle se distingue de I’una-
nimité et suscite forcément des minorités, plus ou moins exposeées a 1’oppres-

10 Cette question du contrdle critique peut se poser comme la question de savoir s’il faut un
préambule a la constitution. Cf., en rapport avec la révision de la constitution fédérale:
M.Schaffter/Fr.Rochat/M.-A.Freudiger, Constitution fédérale: un préambule, a quoi
bon?, dans: Revue de théologie et de philosophie, 115e année (1983) pp.391-405.

94



sion. D’une part, on peut dire que la régle majoritaire est a considérer comme
le meilleur des moyens possibles pour élaborer un régime le plus juste possible,
et qu’il convient donc de respecter strictement cette régle, au nom de la recti-
tude, déja invoquée plus haut et qui veut qu’on soutienne le régime le plus
juste. Par ailleurs, il faut étre conscient des problémes suscités par cette régle.
Elle reste une procédure imparfaite. Pour cette raison, la volonté majoritaire
n’est pas «toujours droite», selon I’expression de Rousseau, et nul n’est tenu
de la considérer comme telle.

Du caractere presque juste, imparfaitement juste de la démocratie et de sa
regle majoritaire découlent des conséquences claires concernant 1’obéissance
et la désobéissance civiles. On peut distinguer deux cas. L’obéissance, en
régime presque juste, a des lois et décisions justes ne fait pas particuliérement
probléme. Par contre, la question de 1’obéissance a des lois et décisions injus-
tes est plus difficile. En effet, le citoyen est normalement tenu de les respecter,
toujours au nom du principe de rectitude, qui le soumet au devoir de soutenir
le plus possible la constitution la plus juste possible. C’est sur ce devoir que
repose la confiance mutuelle indispensable au bon fonctionnement de la
démocratie. Pourtant, le caractére non idéal de cette derniére appelle a
reconnaitre que ce devoir a des limites. Dans une premiére approximation, on
dira qu’il vaut tant que I’injustice reste dans les limites du tolérable.

Il est bien clair que cette notion du tolérable est vague, imprécise, et qu’elle
peut étre précisée de maniére tres diverse. Cette diversité doit faire 1’objet
d’une discussion critique ouverte. Provisoirement, nous formulons deux con-
ditions minimales qui déterminent les limites du tolérable. Le devoir de res-
pecter des lois et décisions injustes dans un systéme presque juste vaut a condi-
tion que:

a) le poids de I’injustice soit distribu€ a long terme sur les différents groupes
de la société de maniére équitable;

b) I’injustice ne porte pas atteinte aux libertés fondamentales garanties par
les droits de I’homme.

Si ces conditions ne sont pas respectées, c’est-a-dire si un régime presque
juste aboutit a long terme 4 ’oppression de certains groupes défavorisés ou a
certaines transgressions des principes fondamentaux de justice, il est 1égitime
de faire intervenir le droit a la désobéissance civile. Il n’est possible de faire
valoir ce droit que dans des limites bien précises. C’est la tdche d’une théorie
philosophique de la désobéissance civile que de déterminer plus particuli¢re-
ment ces limites.

4. Eléments de théorie de la désobéissance civile

Il est judicieux de commencer par une définition claire de la désobéissance
civile. En suivant Rawls pour I’essentiel, on peut dire que la désobéissance

95



civile est une action contraire alaloi visant a protester contre un €cart intoléra-
bleentrelasituation de fait et les principes de justice officiellement en vigueur;
en tant que telle, elle est un appel adressé par une minorité au sens de justice de
la majorité, pour inviter cette dernié¢re a réviser sa position.

Cette définition appelle quelques commentaires qui permettent de faire res-
sortir les accents principaux:

a) Un présupposé important de la désobéissance civile est celui du sens de
justice de la majorité, auquel on fait appel. Elle est donc strictement une
action politique en ce sens qu’elle se réfere non pas a des doctrines morales ou
des convictions religieuses, ni a des intéréts propres ou des intéréts de groupe,
mais a la conception commune de la justice qui sous-tend I’organisation poli-
tique. Elle constitue politiquement une interrogation du fondement éthique
de ’organisation politique.

b) La désobéissance civile, en tant qu’appel, avertissement, protestation,
est une action publique. Elle est assumée en public, devant le forum de I’offi-
cialité.

¢) Entant qu’appel, avertissement, la désobéissance civile est non violente:
elle est désobéissance a la loi dans les limites de la fidélité a la loi, préte a assu-
mer, a prendre en charge les conséquences légales de son action (par exemple
I’emprisonnement, [’amende, etc.).

d) Parla, elle donne le gage de sa sincérité et de son caractére consciencieux.

Apres avoir saisi ainsi dans ses grandes lignes 1’idée de la désobéissance
civile, nous pouvons préciser son statut, par comparaison avec d’autres for-
mes de protestation ou de résistance. Nous reviendrons plus bas sur le point
précis de la relation entre la désobéissance civile et ’objection de conscience.
Pour I’instant, il s’agit simplement de préciser le cadre général de la désobéis-
sance civile.

La désobéissance civile se situe a la limite de la fidélité a la loi. Elle est un
moyen terme entre les formes de protestation conformes a la loi d’une part et
les formes de résistance résolument illégales d’autre part. Elle se distingue des
premiéres en ce qu’elle est une action contraire a la loi (par exemple: refus de
payer ses impdts). Par ailleurs, elle se distingue de formes de résistance comme
I’action et I’obstruction militantes ou la résistance violente organisée. En
effet, a la différence de la désobéissance civile, ces derniéres se situent résolu-
ment en dehors de la fidélité a la loi et ne font pas appel au sens de justice dela
majorité. Visant a une transformation radicale, elles présupposent quela con-
ception de la justice n’existe plus vraiment, qu’elle est corrompue, aliénée,
qu’elle doit étre renversée. Elles ne peuvent pas faire appel au sens de justice de
la majorité, car la transformation a laquelle elles aspirent porte précisément
sur celui-ci.

Moyen terme entre 1’illégalité pure et la conformité stricte a la loi, la déso-

96



béissance civile a un statut dangereux. Elle risque constamment de mettre en
danger son présupposé fondamental, la fidélité a la loi. C’est pourquoiil con-
vient de réfléchir avec soin aux conditions qui justifient la désobéissance
civile. Parmi ces conditions, qui sont non seulement conditions de /égitimité,
mais en méme temps conditions de réussite de la désobéissance, on mention-
nera les trois conditions minimales suivantes:

a) Les cas d’injustice doivent étre fondamentaux et évidents.

b) La désobéissance civile étant une solution de dernier ressort, on ne peut
I’envisager qu’apres avoir tenté dans les limites du raisonnable tous les diffé-
rents moyens légaux de protestation qui sont a disposition.

c) Les désobéissances ne peuvent pas étre accumulées, elles doivent rester
limitées en nombre. Une accumulation trop grande de différentes désobéis-
sances peut menacer sérieusement la stabilité et le bon fonctionnement de
I’ordre politique.

Les trois conditions contiennent des €léments d’indétermination: quand un
cas d’injustice est-il fondamental et évident? quelles sont les limites du raison-
nable? a partir de quand I’accumulation devient-elle menace? Ces éléments ne
sont pas a préciser d’emblée et une fois pour toutes, de maniére univoque.
Dans les différentes situations, ils doivent faire I’objet d’une discussion cri-
tique libre et franche.

Saisie dans ce cadre, la désobéissance civile n’est pas un facteur de déstabili-
sation, contrairement a une impression répandue dans diverses conceptions
établies de 1’Etat de droit. Introduite avec soin et de maniére dosée, la déso-
béissance civile véritablement assumée contribue bien plutdt & la stabilité
d’une société presque juste. En effet, en tant qu’appel sincére et conscien-
cieux, elle participe a la lutte contre les transgressions, les abus et les oppres-
sions, par des moyens illégaux mais moraux, dans les limites de la fidélité a la
loi. Cette derniére, nous le savons, repose sur le présupposé d’une conception
de la justice qui sous-tend I’organisation politique et a laquelle il est fait appel
dans la désobéissance civile.

Sur ce point aussi, la désobéissance civile a un statut contesté. La concep-
tion de la justice a laquelle elle se référe n’est qu’un recoupement plus ou
moins précis des diverses conceptions de la justice présentes dans une société
presque juste, organisée de maniere tolérante et pluraliste. La désobéissance
civile repose sur le présupposé qu’un tel recoupement est possible, mais il est
bien clair que la possibilité d’un éclatement par la désobéissance n’est pas a
exclure. Les risques que comporte par l1a la désobéissance civile renvoient a la
responsabilité personnelle du citoyen, appelé a juger et a agir de maniére cons-
ciencieuse. Ce renvoi a la responsabilité du citoyen constitue lui aussi un ris-
que, un pari. Mais ce risque est a prendre, ce pari est & faire dans un régime
démocratique, s’il veut étre, selon I’expression de K.R.Popper, une société

97



ouverte et non pas une société fermée'!. Pour le dire autrement : ¢’est un risque
a prendre dans une société qui admet que le meilleur facteur de stabilité est la
libre discussion critique?.

5. Objection de conscience et pacifisme

Dans un dernier point plus bref, nous aimerions amorcer quelques
réflexions sur des formes de résistance proches de la désobéissance civile,
peut-étre méme identiques sur certains points. Il y a, parmi ces formes,
I’objection de conscience, que nous choisirons comme exemple privilégié, en
rapport avec la question du pacifisme.

Dans des situations réelles, il est trés difficile de distinguer clairement la
désobeéissance civile et 1’objection de conscience. Elles se rapprochent beau-
coup I’une de I’autre, si bien qu’il n’est pas possible de les séparer. L’une peut
devenir parfois une certaine forme de I’autre. Pourtant, on peut dire en méme
temps que chacune des deux actions garde ses caractéristiques propres. Nous
développons dans ce qui suit quelques traits qui précisent les accents particu-
liers de I’objection de conscience.

a) L’objection de conscience consiste a refuser I’accomplissement d’une
action bien déterminée, revendiquée dans le cadre d’un ordre précis (ordre de
marche) auquel il faudrait obéir.

b) L’objection de conscience n’est pas en priorité un appel au sens de justice
de la majorité et donc pas non plus une volont€¢ de protestation au sens propre
du terme. Elle invoque un empéchement de la conscience, qui rend précisé-
ment 1’obéissance impossible en conscience.

¢) L’objection de conscience n’est pas nécessairement un acte public, mais
d’abord un empéchement personnel, qui ne s’affiche pas forcément dans
I’officialité.

d) L’objection de conscience n’est pas nécessairement fondée sur des prin-
cipes politiques reconnus. Elle peut étre fondée sur des convictions morales ou
religieuses qui suscitent précisément 1’empéchement de la conscience.

Sur la base de cette caractérisation sommaire, on pourra dire qu’il n’est pas
légitime, dans un régime démocratique qui se congoit comme systéme impar-
faitement juste, de criminaliser 1’objection de conscience. L’exigence du res-
pect de la liberté de la conscience implique celle de reconnaitre un statut pro-
pre a I’objection de conscience et donc la tache de garantir la possibilité d’un
service qui ne blesse pas la conscience dans son empéchement.

11 Cf. K.R.Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, 2 volumes, Bern 1958, 6e éd. 1980
(UTB473). Latraduction frangaise parue aux Ed. du Seuil, a Paris, en 1979, nedonne malheu-
reusement pas le texte intégral.

12 cf. K.R.Popper, Public Opinion and Liberal Principles, in: Conjectures and Refutations.
The Growth of Scientific Knowledge, 4e éd., London 1972, pp.347-354.

98



Assurant ainsi a I’objection de conscience un cadre de reconnaissance, on
exigera d’elle en contrepartie qu’elle se confronte 4 la question de sa justifica-
tion. Ce probléme doit étre abordé au niveau du droit des nations. Comme on
peut élaborer les principes fondamentaux de justice, il est possible aussi de
formuler les principes fondamentaux du droit des nations. Aunombre de ces
derniers, on retiendra surtout le principe de 1’égalité des nations, le droit a
I’auto-détermination, le droit a I’auto-défense contre les agressions et aux
alliances en faveur de cette défense, le principe de la fidélité dans les contrats.
A partir de ces principes fondamentaux, il est possible de distinguer entre la
guerre juste et la guerre injuste, tant dans la perspective des principes qui
déterminent le droit & la guerre (ius ad bellum) que dans celle des principes qui
régissent les moyens mis en oeuvre pour conduire la guerre (ius in bello).

Lecaractereinjuste d’une guerre, tant au niveau des buts poursuivis que des
moyens mis en oeuvre, justifie I’objection de conscience, fait méme d’elle un
devoir. Par contre, pour mettre 1’objection de conscience a I’épreuve, on lui
imposera la tAche de savoir dans quelle mesure elle pourrait s’inscrire, par ses
moyens propres, dans un projet de guerre juste, c’est-a-dire de guerre de
défense du droit des nations. Il serait donc possible d’aboutir ainsi a I’hypo-
thése d’une objection de conscience différenciée.

Cette derniére doit étre distinguée clairement du pacifisme. Pour 1’essen-
tiel, ce dernier est conciliable avec les principes de justice et peut donc, comme
la désobéissance civile, servir d’avertissement contre les abus des gouverne-
ments, leur tendance aux guerres injustes. Pourtant, du point de vue du paci-
fisme, la question critique est celle de la guerre juste. En effet, comme refus
global de tout engagement armé, qu’il soit juste ou injuste, le pacifisme cons-
titue une conception irréaliste et enthousiaste, une position absolutisée, a
laquelle il faut préférer une objection de conscience différenciée, refusant @
certaines conditions de participer a I’effort de guerre.

En guise de conclusion

Dans son article sur la désobéissance (1963), E.Fromm formule la boutade
suivante: «L’histoire de ’humanité a commencé avec un acte de désobéis-
sance et il n’est pas improbable qu’elle prenne fin avec un acte
d’obéissance»!®. S’opposant & une longue tradition qui fait de I’obéissance
une vertu et de la désobéissance un vice, E.Fromm souligne, contre la menace
totalitaire de I’homme organisé, I’importance vitale de la désob¢éissance et le
danger radical del’obéissance. Cette maniére unilatérale de juger 1’obéissance

13 E.Fromm, Der Ungehorsam als ein psychologisches und ethisches Problem, in: Uber den
Ungehorsam und andere Essays. Ubersetzung aus dem Amerikanischen von L. u. E.Mickel
(Stuttgart 1982), Ziirich 1984, pp.9-17.

99



et la désobéissance, dans un sens ou dans I’autre, s’avere problématique. En
effet, la boutade de Fromm fait difficulté tant pour le début que pour la fin de
I’histoire de I’humanité.

Il n’est pas siir, d’une part, qu’il faille glorifier de maniére inconditionnelle
I’acte de désobéissance initial d’Adam et d’Eve. Il se pourrait bien que
I’humanité dans le cadre de la bonne création de Dieu soit plus humaine que
celle placée sous le signe de la révolte contre Dieu. Ce n’est peut-étre pas sans
raison que la théologie parle ici du péché originel.

De ’autre c6té, il n’est pas sir non plus que 1’obéissance doive forcément
mettre un terme a I’histoire de I’humanité. Tel serait son résultat si elle était
sans limites, ou pour I’exprimer dans la terminologie kantienne: si elle était
non critique. Mais méme Luther, que Fromm - entre autres - accuse d’étre le
défenseur fanatique del’obéissance comme seule vertu, n’en parle jamais sans
souligner ’exigence claire de réfléchir a ses limites'*. L’humanité pourrait
tout aussi bien prendre fin dans la désobéissance, si cette derniére était a son
tour sans limites, norn critique. L’obéissance et la désobéissance ne sauraient
étre humaines et donc favorables a I’humanité que si elles acceptent d’entrer
en interaction I’une avec 1’autre en jouant le jeu d’un examen critique inces-
sant.

14 Cf. chez Fromm, ibid., p.15. Fromm se contente de citer une phrase de Luther tirée d’un de ses
écrits au sujet de la guerre des paysans. La conscience des limites de 1’obéissance chez Luther
transparait dans le titre méme de son traité de 1523: «De I’autorité temporelle et des limites de
I’obéissance qu’on lui doit» («... und wie weit man ihr Gehorsam schuldig sei»). Cf.
M.Luther, Oeuvres, tome IV, Genéve 1958, pp.13-50. Toute la deuxiéme partie de ce traité est
consacrée a la question des limites (cf. op.cit., pp.31-41).

100



	La désobéissance civile comme problème de droit dans la démocratie

