
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Artikel: Überlegungen zur Diskursethik von Jürgen Habermas

Autor: Weisshaupt, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883119

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 44/1985

BRIGITTE WEISSHAUPT

Überlegungen zur Diskursethik von Jürgen Habermas

Meine nachfolgenden Ausführungen beschäftigen sich mit dem universalistischen

Ansatz zu einer Diskursethik von Jürgen Habermas. Dabei
übernehme ich im ersten darstellenden Teil die Terminologie von Habermas. Ich
halte es im Prinzip für möglich, durch die Ausprägung dieser Philosophie
hindurch ihre Leistung und ihr Manko aufzuzeigen, sowohl was ihre Thematik,
als auch was ihre Methodik anbelangt.

Den Begriff «Diskurs» gebrauche ich zunächst relativ weit gefasst für
philosophische (rationale, logische) Argumentation. Davon abgrenzen Hesse

sich der Diskursbegriff eines Teiles der französischen Gegenwartsphilosophie,

etwa im Foucault-Kreis, bei Lacan, Derrida, Luce Irigaray und einigen
anderen.

Vor einiger Zeit hat Herbert Schnädelbach eine «Typologie der Diskurse»
vorgeschlagen1, auch in der Absicht, die Implikationen und Ziele eines

philosophischen Gespräches besser sichtbar zu machen. Er unterscheidet deskriptive

von normativen und explikativen Diskursen. Danach gesehen, bewege ich
mich im folgenden explikativ auf den normativen Diskurs von Habermas zu,
d.h. ich diskutiere in einem Diskurs den «Diskurs» von Habermas.

Mit dem Begriff «Wert» meine ich die inhaltlich bestimmte und
selbstverständliche Geltung von Ansprüchen, die im wesentlichen in der (alltäglichen)
Lebenswelt und ihrer Sittlichkeit situiert sind und darin u.U. auch ihre tradi-
tionale Genese gehabt haben und haben. Demgegenüber sind «Normen»
bereits das Produkt von «normativen Diskursen», in welchen Massstäbe und
Kriterien in reflexiver Einstellung erörtert und hiermit allererst als Normen
legitimiert werden. Die Diskursebene, auf der Normen erörtert und legitimiert
werden, ist, im Unterschied zur Lebenssphäre der Sittlichkeit, die Sphäre der
Moralität. Die Diskursebene der moralischen Argumentation (Moralität)
steht in Distanz zur Lebenswelt, wo kulturelle Selbstverständlichkeiten mora-

1 Herbert Schnädelbach, Reflexion und Diskurs. Fragen einer Logik der Philosophie, Frankfurt

a.M. 1977.

Korrespondenzadresse: Dr. Brigitte Weisshaupt, Rütistrasse 37, CH-8044 Zürich

78



lischer, kognitiver und expressiver Herkunft ineinander verwoben sind, und
die wir als Sphäre der Sittlichkeit bestimmen können (vgl. R224)2.

Die Philosophen beschäftigen sich heute wieder bevorzugt mit ethischen
Fragen. Dies geschieht unter verschiedenen Titeln. Zu fragen ist, warum auch
in Deutschland die Ethik wieder zu einem Hauptthema der Philosophie
geworden ist, nachdem sie längere Zeit wie ausgeblendet erschien. Vielleicht ist
dies die philosophische Reaktion auf jenen Folgebericht von «Global 2000»:
«Es ist Zeit zu handeln»3. Für die Philosophen mag das heissen: Es ist Zeit,
intensiver über das Handeln nachzudenken; beispielsweise im Rahmen einer
«Diskursethik». Ob dies genügt, wenn gehandelt werden sollte, wenn Leute
verzweifelt fragen, was zu tun ist, bleibe dahingestellt.

Unter dem Titel «Diskursethik» hat Jürgen Habermas ein Programm zur
Begründung einer Ethik vorgelegt.

Bei Jürgen Habermas geschieht dies entlang einer Bewertung kognitivisti-
scher Ethikansätze, «die in dem einen oder anderen Sinne an der <Wahrheits-
fähigkeit praktischer Fragen) festhalten» (M53)4. Alle diese Ansätze «treffen
sich in der Absicht, die Bedingungen für eine unparteiliche, allein auf Gründe
gestützte Beurteilung praktischer Fragen zu analysieren» (M53f.). Am
erfolgversprechendsten beurteilt Habermas seinen eigenen Ansatz der
Diskursethik (M54), der als Versuch verstanden werden kann, «die Ethik in der
Form einer Logik der moralischen Argumentation zu begründen» (M67).

Ich möchte hier nicht diesen Begründungsversuch von Habermas im einzelnen

nachvollziehen, sondern vielmehr einige Positionen in diesem Versuch
erörtern.

Gewiss ist von den «Begründungsproblemen» der hochreflektierten
abstrakten Ethikdiskurse bis hin zu «Ratschlägen für das richtige Handeln in der
Lebenswelt» ein weiter Weg zurückzulegen. Die Frage ist allerdings, ob dieser

Weg von der Theorie her überhaupt zurückgelegt wird, ob die Erörterung der
Begründungsproblematik hilfreich auf die konkret Handelnden zukommt.

Habermas selbst nimmt hier den Einwand eines möglichen Skeptikers auf,
der behauptet, mit der Diskursethik sei für das eigentliche Anliegen der
philosophischen Ethik nicht viel gewonnen, weil die Diskursethik nur einen leeren,
in den praktischen Auswirkungen sogar verhängnisvollen Formalismus an-

2
Jürgen Habermas, Über Moralität und Sittlichkeit - Was macht eine Lebensform rational? in:
Rationalität, hg. von H.Schnädelbach, stw 449, Frankfurt a.M. 1984, S. 218-235 (im folgenden

abgekürzt: R).
3 Global Future, Es ist Zeit zu handeln (Global 2000: Die Fortschreibung des Berichts an den

Präsidenten), Freiburg i.Br. 1981 (Washington 1981).
4 Jürgen Habermas: Diskursethik - Notizen zu einem Begründungsprogramm, in: Moralbe-

wusstsein und kommunikatives Handeln, stw 422, Frankfurt a.M. 1983 (im folgenden
abgekürzt: M).

79



biete (M 108). Der Skeptiker zieht damit den Sinn einer formalistischen Ethik
radikal in Zweifel (vgl. M112).

Den Formalismusverdacht - den er selbst hypothetisch aufgeworfen hat -
versucht Habermas dadurch zu entkräften, dass er die handlungstheoretischen

Grundlagen der Diskursethik deutlich macht. Sein diskursethisches

Programm basiert auf zwei Grundsätzen:

- auf dem «Universalisierungsgrundsatz» (U) und auf
- dem «diskursethischen Grundatz» (D).

1. Der Universalisierungsgrundsatz (U) besagt, dass jede gültige Norm der
Bedingung genügen muss, «dass die Folgen und Nebenwirkungen, die sich

aus ihrer allgemeinen Befolgung für die Befriedigung der Interessenjedes
Einzelnen voraussichtlich ergeben, von allen Betroffenen zwanglos akzeptiert
werden können» (R219).

2. Der diskursethische Grundsatz (D) legt für die Diskursethik folgendes
Prinzip fest: «Der Diskursethik zufolge darf eine Norm nur dann Geltung
beanspruchen, wenn alle von ihr möglicherweise Betroffenen als Teilnehmer
eines praktischen Diskurses Einverständnis darüber erzielen (bzw. erzielen

würden), dass diese Norm gilt.» (M76)
In der knapperen Formulierung lautet dieser Grundsatz (D):
«Jede gültige Norm müsste die Zustimmung aller Betroffenen, wenn diese

nur an einem praktischen Diskurs teilnehmen würden, finden können.»
(R219)

Der Universalisierungsgrundsatz wird von Habermas als eine Argumentationsregel

verstanden, die Einverständnis in praktischen Diskursen immer
dann möglich machen soll, wenn Materien im gleichmässigen Interesse aller
geregelt werden können (M76). Vorausgesetzt ist hierbei, dass die Wahl von
Normen begründet werden kann. Erforderlich für das Einverständnis, dass

eine Norm gilt, ist die reale Durchführung des Diskurses, damit die am
intersubjektiven Verständigungsprozess Beteiligten wissen können, «dass sie sich

gemeinsam von etwas überzeugt haben» (M77).
Mit seiner Fassung des diskursethischen Grundsatzes will Habermas eine

monologische Anwendung ausschliessen. Niemand kann alleine den Versuch
der Rechtfertigung von Grundnormen unternehmen. Der Grundsatz enthält
die Perspektive auf real zwischen Diskursteilnehmern durchzuführende
Argumentation (M76).

Zusammenfassend gilt von der Diskursethik: Sie steht und fällt «mit den
beiden Annahmen, dass (a) normative Geltungsansprüche einen kognitiven
Sinn haben und wie Wahrheitsansprüche behandelt werden können, und dass

(b) die Begründung von Normen und Geboten die Durchführung eines realen

80



Diskurses verlangt und letztlich nicht monologisch, in der Form einer im Geiste

hypothetisch durchgespielten Argumentation möglich ist» (M78).
An den Positionen all derjenigen, die nicht in den Diskurs einzutreten bereit

sind, wird deutlich, wie elementar die Diskursethik ansetzt: So ist z.B. der
Skeptiker, der sich nicht mehr auf den Diskurs einlassen will, der einen
allgemeinen Horizont universeller Normen bezweifelt, trotz allem in gewisser
Weise Teil der Diskursgemeinschaft, denn die sogenannte schweigende Mehrheit5

gehört auch zur Diskursgemeinschaft. Wer keine Geltungsansprüche
mehr artikuliert, um nicht bei Selbstwidersprüchen6 ertappt zu werden,
gehört dennoch der Gemeinschaft der Lebenswelt an, teilt eine soziokulturelle
Lebensform mit anderen, ist in Zusammenhängen kommunikativen
Handelns aufgewachsen und hat darin sein Leben reproduziert (M110). Er könne,
«mit einem Wort, Moralität verleugnen, aber nicht die Sittlichkeit der
Lebensverhältnisse, in denen er sich sozusagen tagsüber» aufhalte. Ein Aussteigen

aus der Alltagspraxis, die ja- und nein-Entscheide verlangt, d. h. aus dem
kommunikativen Handeln, ist nach Habermas «nicht einmal als eine fiktive
Versuchsanordnung vorstellbar» (M110).

Alles weitere folgt daraus von selbst: alle kommunikativ handelnden
Subjekte orientieren sich in jeder soziokulturellen Lebensform auch im Blick auf
künftiges Handeln an assertorischen und normativen Geltungsansprüchen
und sind in diesem Sinne aktiv am Weiterleben dieser Geltungsansprüche
beteiligt. «Auch der konsequente Aussteiger kann aus der Alltagspraxis nicht
aussteigen; deren Präsuppositionen bleibt er verhaftet - und diese wiederum
sind - mindestens teilweise - identisch mit den Voraussetzungen von
Argumentation überhaupt» (M110).

Anders gesagt: Der Alltagspraxis kann ich mich nicht entziehen. Diese ist
aber als kommunikatives Handeln aufzufassen. Ein Nicht-Kommunizieren
ist darin im strengen Sinne nicht möglich. Ich bin also ebenfalls in kommunikatives

Handeln unentrinnbar eingebunden. Nun ist nach Habermas jedes
kommunikative Handeln - zumindest implizit - auf eine Fortsetzung mit
argumentativen Mitteln hin angelegt. Das heisst, nonverbale Kommunikation
ist auf verbale, und diese auf argumentative Kommunikation angelegt. Die
mögliche «Fortsetzung mit argumentativen Mitteln» gehört also in jeder
Lebenswelt zur jeweiligen Alltagspraxis. Der Alltagspraxis kann ich mich - wie
gesagt - nicht entziehen, also im Prinzip auch nicht der in ihrem kommunikativen

Handeln mitangelegten argumentierenden Verständigung, woran moralische

Diskurse anschliessen.

5 Z.B.: der Skeptiker, der zum Reden zu Faule, zu Ungebildete, am Zugang zu den Medien
Gehinderte, usw.
Zum «performativen Widerspruch» vgl. M, S.89-93.

81



Normative Aussagen können nicht im gleichen Sinne «wahr» oder «falsch»
sein wie deskriptive Aussagen. Habermas spricht von einem «wahrheits-ana-
logen Geltungsanspruch», den normative Aussagen erheben. Sie assimilieren
sich auch nicht an theoretische Aussagen über Tatsachen und erheben nicht in
gleicher Weise wie diese einen Wahrheitsanspruch.

Sie implizieren einen «Anspruch auf allgemeine Geltung», der nicht auf
objektive Wahrheit, sondern auf «normative Richtigkeit» ausgerichtet ist.
Durch normative Richtigkeit ist eine moralische Norm dann ausgezeichnet,
wenn sie «für alle zurechnungsfähigen» Akteure überhaupt Geltung hat. Diese

Geltung haben moralische Normen nicht a priori, sie muss vielmehr erzeugt
werden. Sie wird eingelöst in einem diskursiven Verfahren, einer «Prozedur»,
dem «praktischen Diskurs». Der praktische Diskurs hat nicht primär den

Zweck, selber Normen (Inhalte) hervorzubringen. Er dient (nur) dem Gültig-
keitsnachweis problematisch gewordener Normen bzw. fungiert als

Legitimierungsverfahren für <vorgeschlagene> oder «hypothetisch erwogene
Normen» (M113).

Die «Diskursethik», die auf den moralischen Diskurs Bezug nimmt, ist
formal, aber nur in einem bestimmten Sinn. Sie ist formal insofern, als der Pro-
zess oder die «Prozedur» der diskursiven «Einlösung von normativen
Geltungsansprüchen» ihr Thema ist, und nicht die Setzung inhaltlicher Orientierungen.

Das heisst aber nicht, dass der praktische Diskurs, den die Diskursethik

reflektiert, von Inhalten absieht. Der Diskurs muss sich allerdings
Inhalte «geben lassen», zum Beispiel im Sinne von in der Lebenswelt fragwürdig
gewordenen Normen. Ohne diese einen moralischen Diskurs führen zu wollen,

wäre nach Habermas «witzlos» (M113). «Formal» ist der Diskurs - und
damit für Habermas die Diskursethik - also sicher «nicht im Sinne der
Abstraktion von Inhalten». Auf diese ist der Diskurs ja gerade angewiesen.
«Freilich werden», so Habermas, «diese Inhalte im Diskurs so bearbeitet,
dass partikulare Wertgesichtspunkte als nicht konsensfähig am Ende herausfallen»

(M113). Erst durch die Bearbeitung von Inhalten, d.h. hier vonmöglichen

Normen und Werten, wird ein Teil von ihnen zu partikularen, für deren

Gültigkeit kein allgemeiner Konsens gefunden werden kann. Ein einschneidendes

Selektionsverfahren wird durchgeführt, bei dem am Ende nur noch
verallgemeinerungsfähige Normen, mit anderen Worten, «streng normative
Aussagen» (M113) übrigbleiben. Habermas formuliert erklärend: «Wenn wir
praktische Fragen als Fragen des (guten Lebens) definieren, die sich jeweils
auf das Ganze einer partikularen Lebensform oder auf das Ganze einer
individuellen Lebensgeschichte beziehen, ist der ethische Formalismus in der Tat
einschneidend: der Universalisierungsgrundsatz funktioniert wie ein Messer,
das einen Schnitt legt zwischen (das Gute) und (das Gerechte), zwischen
evaluative und streng normative Aussagen» (M113). Partikulare Werte können,

82



wenn sie in der Lebenswelt problematisch geworden sind, aus der kommunikativen

Alltagspraxis herausgehoben und in reflexiver Einstellung distanziert
werden. Habermas sagt, sie werden «moralisiert»; d.h. sie werden quasi
objektiviert und damit diskutierbar. Sie werden einem moralischen Diskurs
zugänglich und können so quasi wie Sachverhalte behandelt werden. Das heisst,
sie werden als <Sachverhalte> angesehen, die gelten können oder auch nicht.
Im Diskurs werden sie daraufhin überprüft, ob sie gelten sollen oder nicht.
Um das entscheiden zu können, bedarf es eines Prinzips, durch das die Soll-
Geltung entschieden werden kann. Da ein allgemeiner Konsens erzielt werden
soll, muss das geforderte Prinzip einen hohen Abstraktionsgrad aufweisen.
Habermas gibt ihm die Form des bereits genannten Universalisierungsgrund-
satzes. Dadurch soll die zwanglose Akzeptanz des in Diskussion stehenden

strittigen (Sachverhaltes) möglich werden, oder aber seine Akzeptanz auf der
Basis eines hergestellten Konsenses unterbleiben (R219).

Wenn Ethik, und auch eine Diskursethik, zur Lösung praktischer Fragen
beitragen bzw. eine Lösung sogar ermöglichen soll, dann kann sie das nur in
einem sehr eingeschränkten Sinne. Sie vermag eben nur zur Lösung von
solchen praktischen Fragen beizutragen, die sie selber so «bearbeitet» hat, dass

es praktische Fragen der Art sind, «die rational, und zwar mit der Aussicht auf
Konsens erörtert werden können» (M114).

Dieser «ethische Formalismus» hat demnach nicht mehr allzu viel mit Fragen

nach dem (guten Leben) zu tun. Nicht eine mögliche «Präferenz von Werten»

ist sein Thema, sondern die «Sollgeltung von Handlungsnormen»
(M114). Dennoch ist die Anwendung von Handlungsnormen der konkrete
Sinn auch von universalistischen Moralen. Das sieht auch Habermas. Zwar
verhält es sich mit dem diskursethischen Grundsatz wie allgemein mit anderen
«Prinzipien», nämlich so, dass dieser Grundsatz die Probleme der eigenen
Anwendung nicht selber regeln kann (M114); die Anwendung muss jedoch
möglich sein, soll nicht das ganze Unterfangen eine intellektuelle Spielerei auf
schwindelerregendem Abstraktionsniveau bleiben.

Die Anwendung nun verlangt nach Anwendungs weise«, nach Regeln. Das
diskursethische Prinzip, d.h. die praktische Vernunft, kann - wie gesagt - diese

nicht selber liefern; also wird nach einem « Vermögen» (M114) gefahndet,
das die Anwendung zu regeln vermag und dabei nicht selbst wieder Diskursregeln

untersteht, und das zudem «der diskursethisch angelegten praktischen
Vernunft vorgeordnet ist» (M114).

Das gesuchte Vermögen ist «eine praktische Klugheit», die das Manko der
normbegründenden, aber impliziter Anwendungsregeln entbehrenden
Diskursethik wettmacht. Durch diese, woher auch immer stammende, und wo
auch immer situierte praktische Klugheit, soll der universale diskursethische

83



Grundsatz in eine jeweilige Lebenswelt vermittelt werden7. Dann kann aber,
so Habermas wörtlich, «der diskursethische Grundsatz nur unter
Inanspruchnahme eines Vermögens wirksam werden, welches ihn in die Provinzia-
lität eines bestimmten geschichtlichen Horizontes zurückholt» (M114)8.

Habermas spricht also von einem <Zurückholen> des diskursethischen
Grundsatzes «in die Provinzialität eines bestimmten geschichtlichen
Horizontes». Damit taucht eine besondere Schwierigkeit für universalistische Mo-
ralen auf. Diese können offenbar nicht in beliebige Lebenswelten vermittelt
werden. Lebensweiten, in die allgemeine moralische Einsichten Zugang
finden können, müssen selbst wieder gewisse «notwendige Bedingungen»
(M119) erfüllen. Sie müssen Lebensformen aufweisen, die schon weitgehend
«rationalisiert» sind. «Universalistische Moralen sind auf Lebensformen
angewiesen, die ihrerseits soweit nationalisiert» sind, dass sie die kluge Applikation

allgemeiner moralischer Einsichten ermöglichen und Motivationen für
die Umsetzung von Einsichten in moralisches Handeln fördern» (M119).

Hier stellen sich aber bestimmte Fragen:

1. Wie kommt es zur «Rationalisierung» von Lebensformen? Und wie
können Rationalisierungsprozesse aufgewiesen werden?

2. Wie steht es mit Lebensweiten, die nicht oder noch nicht <rationali-
sierte> Lebensformen aufweisen? Bleibt ihre Rationalisierung

a) dem dunklen Gang der Geschichte überlassen, oder können sie

b) rationalisiert werden durch bestimmte Aktivitäten; und wenn das der
Fall ist, wie geschieht dies?

3. Wenn die Rationalisierung nicht programmatisch anzugehen ist, bleibt
dann das Programm einer universalistischen Ethik auch in dem pragmatisch
eingeschränkten Sinn einer Habermasschen Diskursethik nicht ein
lebensweltfremdes Unterfangen?

4. Und ist nicht, unter Gesichtspunkten einer Option zur Bewahrung von
unterschiedlichen Lebenswelten und Kulturen, eine universalistische Moral,
die rationalisierte Lebensformen notwendig voraussetzt, eine eher zu vermeidende

Prozedur?

7 Ich spreche hier mit voller Absicht von «Vermittlung», obwohl Habermas von Anwendung
redet. Die eben nicht dialektische Denkweise von Habermas, auch da, wo m.E. dialektisches
Denken das einzig noch mögliche ist, drückt sich weitgehend auch in seinem Sprachgebrauch
aus (vgl. aber R, S.231).

8 Die Einführung der «praktischen Klugheit» erinnert an Aristoteles und in diesem Zusammenhang,

dem Schema nach, sehr an die Kantische Einführung der «transzendentalen
Einbildungskraft» in der Fassung A der «Transzendentalen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe»

in der K.d.r.V.

84



Teilweise könnte man diese Fragen mit Habermas selber beantworten. Das
müsste durchgeführt werden, um eventuell bleibende Lücken sichtbar zu
machen. Das will und kann ich hier aber nicht tun. Vielmehr möchte ich meinerseits

einige Überlegungen anschliessen, die die Fragen vertiefen sollen.

1. Habermas ist der Meinung, dass es genügend Beispiele gibt, die belegen,
dass die Anwendung von Prinzipien entwicklungslogisch fortschreitet.

Wenn es, wie er meint, zutreffen sollte, dass z.B. die «Geschichte der
Grundrechte in den modernen Verfassungsstaaten» «eine Fülle von Beispielen»

dafür liefert, dass die «Anwendungen von Prinzipien keineswegs von
Situation zu Situation schwanken, sondern einen gerichteten Verlauf
nehmen» (M115), dann muss dem entgegengehalten werden, dass die Anwendung

verschiedener Grundrechte, was ihre praktische Relevanz etwa für die
Stellung der Frauen oder vieler Minderheiten, und für die grosse Masse der in
der <dritten Welt> Lebenden und deren aller Selbstbestimmung, eher selten
einen gerichteten Verlauf) nimmt.

Erst recht zeigen sich aus der reflexiven Perspektive einer Frau beim
diskursethischen Verfahren der Normenbegründung massive Inkonsistenzen:
Frauen sind in der Regel nicht an solchen «Verfahren» beteiligt. Die «diskursethisch

angelegte praktische Vernunft» schliesst Frauen überall da aus
entsprechenden Diskursen aus, wo Frauen per definitionem in der Geschichte
nicht als Vernunftwesen anerkannt werden. Und die verschiedenen Bereiche
der heutigen Lebensweit, gerade auch der gesellschaftlichen Institutionen,
seien das die institutionalisierte Politik, das institutionalisierte höhere
Lehrwesen, sprich: Universitäten, usw., demonstrieren trotz gewisser Ausnahmen
immer noch eindrücklich, dass den Frauen Vernunft nicht ohne weiteres
zugemutet, geschweige denn zugetraut wird.

Es ist hier nicht nur so, dass trotz des universellen Gehaltes des Diskursprinzips

Parteilichkeit und Selektivität seiner Anwendung sichtbar werden, und
diese somit «den Sinn der Norm selbst» verfälschen, es ist vielmehr so, dass

das Diskursprinzip selbst nicht seiner eigenen Prinzipialität der Offenheit und
Unparteilichkeit entspricht. Das Diskursprinzip ist so allgemein und von der
Sphäre des Sittlichen, der Lebenswelt, so weit entfernt, dass interessen- und
machtorientierte Anwendung in ihm selbst angelegt sind.

2. Moderne Gesellschaften sollen in ihren Institutionen de facto eine
gerichtete Tendenz zur Rationalisierung aufweisen und auch, wie Habermas
meint, eine Entwicklung hin zu einer universalistischen, <kognitivistischen>
Ethik. Es ist zu fragen, ob - wenn es so wäre - eine solche Ethik nicht faktisch
dazu dient, eine globale (universale) Gleichheit und Anpassungsfähigkeit zu

erzeugen, die im Endeffekt kulturelle Eigenwerte als nebensächlich erschei-

85



nen lässt und sie damit am Ende auch zerstört. Und dies gerade durch den
hohen Abstraktionsgrad, durch ihren universalistischen Anspruch und durch
die implizite Voraussetzung, dass nur Personen, die in der Ontogenese ihres
moralischen Bewusstseins eine postkonventionelle Identität aufgebaut
haben, zu einem moralischen Diskurs fähig sind. Eine postkonventionelle Identität

wäre eine Identität, bei der sich «das moralische Urteil von den lokalen
Übereinkünften und der historischen Färbung einer partikularen Lebensform»

gelöst hat (M119)9.

3. Es ist zu überlegen, ob diese Ethik nicht eine <naturwüchsige> Reaktion
auf die sich global massiv durchsetzende ursprünglich abendländische
Wissenschafts- und Technikentwicklung ist, oder gar deren philosophisch
abgestützte Begründung und Verlängerung post festum, nachdem nämlich mit der
Wissenschaft alles schon längst ungesteuert so verläuft, wie es läuft. Wäre
diese Ethik bloss eine solche Reaktion, dann wäre sie wohl im Wesen nicht eine

Version von Ethik, die sich auf Vernunft berufen kann, sondern eine evolutive,

allenfalls noch <rationale>10, aber keineswegs eine als vernünftig
einzuschätzende Antwort auf Systemzwänge. Eine solche Ethik wäre vielmehr eine

Unterwerfung unter solche Systemzwänge.

4. Die Werte der Lebenswelt verlangen angesichts ihrer Position im
Diskurs - die eine schwindende und verschwindende Position gegenüber den von
Habermas favorisierten universellen Normen ist - eine eigene, weitergehende
argumentative Behandlung.

Einmal angenommen, das Habermassche Begründungsprogramm für
Normen mit universeller Geltung funktioniere, so wäre dem Anspruch nach
dadurch ein aufklärerischer Konnex hinab zu den bestehenden Werten hergestellt.

Menschliches Handeln ist aber nicht primär an einer diskursethischen
Bewährung bzw. Auflösung dieser Werte interessiert, sondern unter Umständen
an ihrer Durchsetzung in der lebensweltlichen Wirklichkeit. Es interessiert
etwa nicht primär, ob der Wert «Gleiche Rechte für Mann und Frau» universell

konsensfähig ist - das dürfte er formal übrigens sicher sein -, sondern ob

er in die Wirklichkeit konkret Eingang findet, d.h. also handlungsbestimmend

wirkt.

9 Vgl. a) «Können komplexe Gesellschaften eine vernünftige Identität ausbilden? » und b)
«Moralentwicklung und Ich-Identität», in: J.Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen
Materialismus, Frankfurt 1976, S.92ff. und S.63ff.

10 <Rational> im Sinne von <clever>, (instrumenteil zweckmässig)

86



In bezug auf die Umsetzung bzw. Durchsetzung dieses Wertes wäre also
vermutlich nicht nur kommunikatives, sondern vor allem strategisches und
zweckrationales Handeln nötig. Der reale Diskurs muss auch immer nichtideal,

nicht-kommunikativ und nicht-herrschaftsfrei verlaufen, damit
überhaupt Ziele real erreicht werden können. Zu den realen Zielen, die erreicht
werden können, gehört aber auch das Bewahren von kulturellen Eigenheiten
und bestehenden individuellen und kollektiven Lebensformen, wie auch das

Hervortretenlassen von neuen Werten. Diese sind meistens als solche gar nicht
universell konsensfähig.

Bindet man Vernunft allein an die Universalisierbarkeit von Normen, so

vermute ich, dass das Aufklärungsprojekt der Moderne einseitig, gar
technologisch-rational verkürzt ausgerichtet wird. Ihm fehlt dann letztlich jene
Dialektik, die das Besondere gegenüber dem Allgemeinen zu erkennen,
aufzunehmen und zu bewahren in der Lage ist.

Praktische Vernunft muss aber ebenso sich der besonderen Intimität der
Wertgeltungen in den verschiedenartigen (in der pluralistischen Gesellschaft
vorhandenen) Lebensformen zuwenden können, wie sie das Interesse der
Befreiung aus beengenden Werten verfolgen sollte.

Will der normative Diskurs nicht das philosophische Sprachrohr für eine

durchgängig technologisch-rationalisierte Welt werden, muss seine Ausrichtung

sich auch umkehren und sich erneut der besonderen vielgestaltigen
Natur- und Kulturbasis einer Lebenswelt zuwenden. Das Ausschalten der
partikularen Werte führt zu immer höherem Abstraktionsniveau. Konsens soll
erzielt werden, Konsens aller! Worüber aber? Bleiben da schliesslich nicht nur
höchst abstrakte und leere Normen und Selbstverständlichkeiten?

Der Weg in die Konkretion muss noch beschritten werden, hin zu den
partikularen Werten und ihrer Geltung für die konkreten Ziele des Handelns.
Adorno bezeichnete einen Weg in diese Richtung mit dem Begriff der
bestimmten Negation.

Wenn Vernunft auf diese ihr immanente Dialektik im argumentativen
praktischen Diskurs verzichtet, begibt sie sich ihres Charakters, wird sie
(eindimensionale) Rationalität in einseitig wissenschaftlichem Sinne. Als solche
ist sie aber nicht mehr Quelle wahrhaft emanzipatorischer Entfaltung des

Menschen. Entfaltung des Menschen und Entwicklung kultureller Formationen

können von den Gegebenheiten in den räumlich-zeitlichen Koordinaten
nicht abstrahieren, ohne damit die materialen Gehalte «der Welt» zu verlieren.

Es erstaunt nicht, dass solch rationales Absehen vom Eigentümlichen
gerade auch die besonderen Ausgangspunkte von Männern und Frauen im
praktischen Diskurs hinter sich zurücklässt. Von der hohen Abstraktionsebene

herab erscheinen alle Wertmodifikationen, die hermeneutisch aufzuar-

87



beiten wären, zum vorneherein eingeebnet. Eine anthropo-logisch sich
bewährende Vernunft hätte unter anderem erst die anthropologischen und
sozio-kulturellen Besonderungen in ihren praktisch entfaltbaren Gestalten zu
begreifen. Das Sicheinlassen auf das Begreifen dieser Werte liesse deren
partikulare Eigenständigkeit, Vielgestaltigkeit und Geltung hervortreten. Es höbe
aber die Werte nicht durch Universalisierung überhaupt auf. Auch in diesem
Sicheinlassen liegen Aufklärung und Emanzipation.

88


	Überlegungen zur Diskursethik von Jürgen Habermas

