Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Artikel: Uberlegungen zur Diskursethik von Jirgen Habermas
Autor: Weisshaupt, Brigitte

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883119

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 44/1985
BRIGITTE WEISSHAUPT

Uberlegungen zur Diskursethik von Jiirgen Habermas

Meine nachfolgenden Ausfithrungen beschiftigen sich mit dem universali-
stischen Ansatz zu einer Diskursethik von Jiirgen Habermas. Dabei iiber-
nehme ich im ersten darstellenden Teil die Terminologie von Habermas. Ich
halte es im Prinzip fiir moglich, durch die Ausprégung dieser Philosophie hin-
durch ihre Leistung und ihr Manko aufzuzeigen, sowohl was ihre Thematik,
als auch was ihre Methodik anbelangt.

Den Begriff «Diskurs» gebrauche ich zunéchst relativ weit gefasst fiir phi-
losophische (rationale, logische) Argumentation. Davon abgrenzen liesse
sich der Diskursbegriff eines Teiles der franzosischen Gegenwartsphiloso-
phie, etwa im Foucault-Kreis, bei Lacan, Derrida, Luce Irigaray und einigen
anderen.

Vor einiger Zeit hat Herbert Schnéddelbach eine «Typologie der Diskurse»
vorgeschlagen?, auch in der Absicht, die Implikationen und Ziele eines philo-
sophischen Gespriches besser sichtbar zu machen. Er unterscheidet deskrip-
tivevon normativen und explikativen Diskursen. Danach gesehen, bewegeich
mich im folgenden explikativ auf den normativen Diskurs von Habermas zu,
d.h. ich diskutiere in einem Diskurs den «Diskurs» von Habermas.

Mit dem Begriff « Wert» meine ich die inhaltlich bestimmte und selbstver-
stdndliche Geltung von Anspriichen, die im wesentlichen in der (alltdglichen)
Lebenswelt und ihrer Sittlichkeit situiert sind und darin u.U. auch ihre tradi-
tionale Genese gehabt haben und haben. Demgegeniiber sind «Normen» be-
reits das Produkt von «normativen Diskursen», in welchen Massstibe und
Kriterien in reflexiver Einstellung erortert und hiermit allererst als Normen le-
gitimiert werden. Die Diskursebene, auf der Normen erortert und legitimiert
werden, ist, im Unterschied zur Lebenssphdre der Sittlichkeit, die Sphdre der
Moralitdt. Die Diskursebene der moralischen Argumentation (Moralitit)
steht in Distanz zur Lebenswelt, wo kulturelle Selbstverstdandlichkeiten mora-

1 Herbert Schnidelbach, Reflexion und Diskurs. Fragen einer Logik der Philosophie, Frank-
furta.M. 1977.

Korrespondenzadresse: Dr. Brigitte Weisshaupt, Riitistrasse 37, CH-8044 Ziirich

78



lischer, kognitiver und expressiver Herkunft ineinander verwoben sind, und
die wir als Sphire der Sittlichkeit bestimmen koénnen (vgl. R224)2.

Die Philosophen beschéftigen sich heute wieder bevorzugt mit ethischen
Fragen. Dies geschieht unter verschiedenen Titeln. Zu fragen ist, warum auch
in Deutschland die Ethik wieder zu einem Hauptthema der Philosophie ge-
worden ist, nachdem sie ldngere Zeit wie ausgeblendet erschien. Vielleicht ist
dies die philosophische Reaktion auf jenen Folgebericht von «Global 2000»:
«Es ist Zeit zu handeln»’. Fiir die Philosophen mag das heissen: Es ist Zeit,
intensiver iiber das Handeln nachzudenken, beispielsweise im Rahmen einer
«Diskursethik». Ob dies geniigt, wenn gehandelt werden sollte, wenn Leute
verzweifelt fragen, was zu tun ist, bleibe dahingestellt.

Unter dem Titel «Diskursethik» hat Jiirgen Habermas ein Programm zur
Begriindung einer Ethik vorgelegt.

Bei Jiirgen Habermas geschieht dies entlang einer Bewertung kognitivisti-
scher Ethikansétze, «die in dem einen oder anderen Sinne an der «Wahrheits-
fahigkeit praktischer Fragen»> festhalten» (M53)*. Alle diese Ansatze «treffen
sich in der Absicht, die Bedingungen fiir eine unparteiliche, allein auf Griinde
gestiitzte Beurteilung praktischer Fragen zu analysieren» (M53f.). Am
erfolgversprechendsten beurteilt Habermas seinen eigenen Ansatz der Dis-
kursethik (M 54), der als Versuch verstanden werden kann, «die Ethik in der
Form einer Logik der moralischen Argumentation zu begriinden» (M 67).

Ich mdchte hier nicht diesen Begriindungsversuch von Habermas im einzel-
nen nachvollziehen, sondern vielmehr einige Positionen in diesem Versuch
erortern.

Gewiss ist von den «Begriindungsproblemen» der hochreflektierten ab-
strakten Ethikdiskurse bis hin zu «Ratschlégen fiir dasrichtige Handeln in der
Lebenswelt» ein weiter Weg zuriickzulegen. Die Frage ist allerdings, ob dieser
Weg von der Theorie her iiberhaupt zuriickgelegt wird, ob die Erorterung der
Begriindungsproblematik hilfreich auf die konkret Handelnden zukommt.

Habermas selbst nimmt hier den Einwand eines moglichen Skeptikers auf,
der behauptet, mit der Diskursethik sei fiir das eigentliche Anliegen der philo-
sophischen Ethik nicht viel gewonnen, weil die Diskursethik nur einen leeren,
in den praktischen Auswirkungen sogar verhdngnisvollen Formalismus an-

23 tirgen Habermas, Uber Moralit4t und Sittlichkeit - Was macht eine Lebensform rational? in:
Rationalitit, hg. von H.Schnédelbach, stw 449, Frankfurt a. M. 1984, S.218-235 (im folgen-
den abgekiirzt: R).

3 Global Future, Es ist Zeit zu handeln (Global 2000: Die Fortschreibung des Berichts an den
Présidenten), Freiburg i. Br. 1981 (Washington 1981).

43 iirgen Habermas: Diskursethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm, in: Moralbe-
wusstsein und kommunikatives Handeln, stw 422, Frankfurt a.M. 1983 (im folgenden abge-
kiirzt: M).

79



biete (M108). Der Skeptiker zieht damit den Sinn einer formalistischen Ethik
radikal in Zweifel (vgl. M112).

Den Formalismusverdacht — den er selbst hypothetisch aufgeworfen hat -
versucht Habermas dadurch zu entkréften, dass er die handlungstheoreti-
schen Grundlagen der Diskursethik deutlich macht. Sein diskursethisches
Programm basiert auf zwei Grundsétzen:

- auf dem «Universalisierungsgrundsatz» (U) und auf
- dem «diskursethischen Grundatz» (D).

1. Der Universalisierungsgrundsatz (U) besagt, dass jede giiltige Norm der
Bedingung geniigen muss, «dass die Folgen und Nebenwirkungen, die sich
aus ihrer aligemeinen Befolgung fiir die Befriedigung der Interessen jedes Ein-
zelnen voraussichtlich ergeben, von allen Betroffenen zwanglos akzeptiert
werden konnen» (R219).

2. Der diskursethische Grundsatz (D) legt fiir die Diskursethik folgendes
Prinzip fest: «Der Diskursethik zufolge darf eine Norm nur dann Geltung be-
anspruchen, wenn alle von ihr moéglicherweise Betroffenen als Teilnehmer ei-
nes praktischen Diskurses Einverstindnis dariiber erzielen (bzw. erzielen
wiirden), dass diese Norm gilt.» (M76)

In der knapperen Formulierung lautet dieser Grundsatz (D):

«Jede giiltige Norm miisste die Zustimmung aller Betroffenen, wenn diese
nur an einem praktischen Diskurs teilnehmen wiirden, finden konnen.»
(R219)

Der Universalisierungsgrundsatz wird von Habermas als eine Argumenta-
tionsregel verstanden, die Einverstdndnis in praktischen Diskursen immer
dann moglich machen soll, wenn Materien im gleichmaissigen Interesse aller
geregelt werden konnen (M76). Vorausgesetzt ist hierbei, dass die Wahl von
Normen begriindet werden kann. Erforderlich fiir das Einverstdndnis, dass
eine Norm gilt, ist die reale Durchfiihrung des Diskurses, damit die am inter-
subjektiven Verstdndigungsprozess Beteiligten wissen kénnen, «dass sie sich
gemeinsam von etwas iiberzeugt haben» (M77).

Mit seiner Fassung des diskursethischen Grundsatzes will Habermas eine
monologische Anwendung ausschliessen. Niemand kann alleine den Versuch
der Rechtfertigung von Grundnormen unternehmen. Der Grundsatz enthélt
die Perspektive auf real zwischen Diskursteilnehmern durchzufithrende Ar-
gumentation (M76).

Zusammenfassend gilt von der Diskursethik: Sie steht und fallt «mit den
beiden Annahmen, dass (a) normative Geltungsanspriiche einen kognitiven
Sinn haben und wie Wahrheitsanspriiche behandelt werden kénnen, und dass
(b) die Begriindung von Normen und Geboten die Durchfiihrung eines realen

30



Diskurses verlangt und /efztlich nicht monologisch, in der Form einer im Gei-
ste hypothetisch durchgespielten Argumentation moglich ist» (M78).

An den Positionen all derjenigen, die nicht in den Diskurs einzutreten bereit
sind, wird deutlich, wie elementar die Diskursethik ansetzt: So ist z.B. der
Skeptiker, der sich nicht mehr auf den Diskurs einlassen will, der einen allge-
meinen Horizont universeller Normen bezweifelt, trotz allem in gewisser
Weise Teil der Diskursgemeinschaft, denn die sogenannte schweigende Mehr-
heit® gehort auch zur Diskursgemeinschaft. Wer keine Geltungsanspriiche
mehr artikuliert, um nicht bei Selbstwiderspriichen® ertappt zu werden, ge-
hort dennoch der Gemeinschaft der Lebenswelt an, teilt eine soziokulturelle
Lebensform mit anderen, ist in Zusammenhédngen kommunikativen Han-
delns aufgewachsen und hat darin sein Leben reproduziert (M 110). Er konne,
«mit einem Wort, Moralitédt verleugnen, aber nicht die Sittlichkeit der Le-
bensverhiltnisse, in denen er sich sozusagen tagsiiber» aufhalte. Ein Ausstei-
gen aus der Alltagspraxis, die ja- und nein-Entscheide verlangt, d.h. aus dem
kommunikativen Handeln, ist nach Habermas «nicht einmal als eine fiktive
Versuchsanordnung vorstellbar» (M 110).

Alles weitere folgt daraus von selbst: alle kommunikativ handelnden Sub-
jekte orientieren sich in jeder soziokulturellen Lebensform auch im Blick auf
kiinftiges Handeln an assertorischen und normativen Geltungsanspriichen
und sind in diesem Sinne aktiv am Weiterleben dieser Geltungsanspriiche be-
teiligt. «Auch der konsequente Aussteiger kann aus der Alltagspraxis nicht
aussteigen; deren Prasuppositionen bleibt er verhaftet - und diese wiederum
sind - mindestens teilweise - identisch mit den Voraussetzungen von Argu-
mentation iiberhaupt» (M 110).

Anders gesagt: Der Alltagspraxis kann ich mich nicht entziehen. Diese ist
aber als kommunikatives Handeln aufzufassen. Ein Nicht-Kommunizieren
ist darin im strengen Sinne nicht moglich. Ich bin also ebenfalls in kommuni-
katives Handeln unentrinnbar eingebunden. Nun ist nach Habermas jedes
kommunikative Handeln - zumindest implizit - auf eine Fortsetzung mit ar-
gumentativen Mitteln hin angelegt. Das heisst, nonverbale Kommunikation
ist auf verbale, und diese auf argumentative Kommunikation angelegt. Die
mogliche «Fortsetzung mit argumentativen Mitteln» gehort also in jeder Le-
benswelt zur jeweiligen Alltagspraxis. Der Alltagspraxis kann ich mich - wie
gesagt - nicht entziehen, also im Prinzip auch nicht der in ihrem kommunika-
tiven Handeln mitangelegten argumentierenden Verstdndigung, woran mora-
lische Diskurse anschliessen.

> Z.B.:der Skeptiker, der zum Reden zu Faule, zu Ungebildete, am Zugang zu den Medien Ge-
hinderte, usw.

Zum «performativen Widerspruch» vgl. M, S.89-93.

81



Normative Aussagen konnen nicht im gleichen Sinne «wahr» oder «falsch»
sein wie deskriptive Aussagen. Habermas spricht von einem «wahrheits-ana-
logen Geltungsanspruch», den normative Aussagen erheben. Sie assimilieren
sich auch nicht an theoretische Aussagen iiber Tatsachen und erheben nicht in
gleicher Weise wie diese einen Wahrheitsanspruch.

Sie implizieren einen « Anspruch auf aligemeine Geltung», der nicht auf ob-
jektive Wahrheit, sondern auf «normative Richtigkeit» ausgerichtet ist.
Durch normative Richtigkeit ist eine moralische Norm dann ausgezeichnet,
wenn sie «fiir alle zurechnungsfidhigen» Akteure iiberhaupt Geltung hat. Die-
se Geltung haben moralische Normen nicht a priori, sie muss vielmehr erzeugt
werden. Sie wird eingel6st in einem diskursiven Verfahren, einer «Prozedur»,
dem «praktischen Diskurs». Der praktische Diskurs hat nicht primér den
Zweck, selber Normen (Inhalte) hervorzubringen. Er dient (nur) dem Giiltig-
keitsnachweis problematisch gewordener Normen bzw. fungiert als Legiti-
mierungsverfahren fiir «<vorgeschlagene> oder «hypothetisch erwogene Nor-
men» (M113).

Die «Diskursethik», die auf den moralischen Diskurs Bezug nimmt, ist for-
mal, aber nur in einem bestimmten Sinn. Sie ist formal insofern, als der Pro-
zess oder die «Prozedur» der diskursiven «Einlésung von normativen Gel-
tungsanspriichen» ihr Thema ist, und nicht die Setzung inhaltlicher Orientie-
rungen. Das heisst aber nicht, dass der praktische Diskurs, den die Diskurs-
ethik reflektiert, von Inhalten absieht. Der Diskurs muss sich allerdings In-
halte «geben lassen», zum Beispiel im Sinne von in der Lebenswelt fragwiirdig
gewordenen Normen. Ohne diese einen moralischen Diskurs fithren zu wol-
len, wire nach Habermas «witzlos» (M113). «Formal» ist der Diskurs — und
damit fiir Habermas die Diskursethik - also sicher «nicht im Sinne der Ab-
straktion von Inhalten». Auf diese ist der Diskurs ja gerade angewiesen.
«Freilich werden», so Habermas, «diese Inhalte im Diskurs so bearbeitet,
dass partikulare Wertgesichtspunkte als nicht konsensfdhig am Ende heraus-
fallen» (M113). Erst durch die Bearbeitung von Inhalten, d.h. hier von mogli-
chen Normen und Werten, wird ein Teil von ihnen zu partikularen, fiir deren
Giiltigkeit kein allgemeiner Konsens gefunden werden kann. Ein einschnei-
dendes Selektionsverfahren wird durchgefiihrt, bei dem am Ende nur noch
verallgemeinerungsfihige Normen, mit anderen Worten, «streng normative
Aussagen» (M 113) iibrigbleiben. Habermas formuliert erklédrend: « Wenn wir
praktische Fragen als Fragen des <guten Lebens» definieren, die sich jeweils
auf das Ganze einer partikularen Lebensform oder auf das Ganze einer indivi-
duellen Lebensgeschichte beziehen, ist der ethische Formalismus in der Tat
einschneidend: der Universalisierungsgrundsatz funktioniert wie ein Messer,
das einen Schnitt legt zwischen «das Gute»> und «das Gerechte>, zwischen eva-
luative und streng normative Aussagen» (M 113). Partikulare Werte konnen,

82



wenn sie in der Lebenswelt problematisch geworden sind, aus der kommuni-
kativen Alltagspraxis herausgehoben und in reflexiver Einstellung distanziert
werden. Habermas sagt, sie werden «moralisiert»; d.h. sie werden quasi ob-
jektiviert und damit diskutierbar. Sie werden einem moralischen Diskurs zu-
ganglich und kénnen so quasi wie Sachverhalte behandelt werden. Das heisst,
sie werden als <Sachverhalte» angesehen, die gelten konnen oder auch nicht.
Im Diskurs werden sie daraufhin iiberpriift, ob sie gelten sollen oder nicht.
Um das entscheiden zu konnen, bedarf es eines Prinzips, durch das die Soll-
Geltung entschieden werden kann. Da ein allgemeiner Konsens erzielt werden
soll, muss das geforderte Prinzip einen hohen Abstraktionsgrad aufweisen.
Habermas gibt ihm die Form des bereits genannten Universalisierungsgrund-
satzes. Dadurch soll die zwanglose Akzeptanz des in Diskussion stehenden
strittigen «Sachverhaltes> moéglich werden, oder aber seine Akzeptanz auf der
Basis eines hergestellten Konsenses unterbleiben (R219).

Wenn Ethik, und auch eine Diskursethik, zur Lésung praktischer Fragen
beitragen bzw. eine Losung sogar ermdéglichen soll, dann kann sie das nur in
einem sehr eingeschrdnkten Sinne. Sie vermag eben nur zur Lésung von sol-
chen praktischen Fragen beizutragen, die sie selber so «bearbeitet» hat, dass
es praktische Fragen der Art sind, «die rational, und zwar mit der Aussicht auf
Konsens erortert werden kénnen» (M114).

Dieser «ethische Formalismus» hat demnach nicht mehr allzu viel mit Fra-
gennach dem «guten Leben» zu tun. Nicht eine mogliche «Priferenz von Wer-
ten» ist sein Thema, sondern die «Sollgeltung von Handlungsnormen»»
(M114). Dennoch ist die Anwendung von Handlungsnormen der konkrete
Sinn auch von universalistischen Moralen. Das sieht auch Habermas. Zwar
verhdélt es sich mit dem diskursethischen Grundsatz wie allgemein mit anderen
«Prinzipien», ndamlich so, dass dieser Grundsatz die Probleme der eigenen
Anwendung nicht selber regeln kann (M114); die Anwendung muss jedoch
moglich sein, soll nicht das ganze Unterfangen eine intellektuelle Spielerei auf
schwindelerregendem Abstraktionsniveau bleiben.

Die Anwendung nun verlangt nach Anwendungsweisen, nach Regeln. Das
diskursethische Prinzip, d.h. die praktische Vernunft, kann - wie gesagt - die-
se nicht selber liefern; also wird nach einem « Vermdgen» (M 114) gefahndet,
das die Anwendung zu regeln vermag und dabei nicht selbst wieder Diskursre-
geln untersteht, und das zudem «der diskursethisch angelegten praktischen
Vernunft vorgeordnet ist» (M 114).

Das gesuchte Vermogen ist «eine praktische Klugheit», die das Manko der
normbegriindenden, aber impliziter Anwendungsregeln entbehrenden Dis-
kursethik wettmacht. Durch diese, woher auch immer stammende, und wo
auch immer situierte praktische Klugheit, soll der universale diskursethische

83



Grundsatz in eine jeweilige Lebenswelt vermittelt werden’. Dann kann aber,
so Habermas wortlich, «der diskursethische Grundsatz nur unter Inan-
spruchnahme eines Vermogens wirksam werden, welchesihnin die Provinzia-
litit eines bestimmten geschichtlichen Horizontes zuriickholt» (M 114)5%.
Habermas spricht also von einem <Zuriickholen> des diskursethischen
Grundsatzes «in die Provinzialitit eines bestimmten geschichtlichen Hori-
zontes». Damit taucht eine besondere Schwierigkeit fiir universalistische Mo-
ralen auf. Diese konnen offenbar nicht in beliebige Lebenswelten vermittelt
werden. Lebenswelten, in die allgemeine moralische Einsichten Zugang fin-
den konnen, miissen selbst wieder gewisse «notwendige Bedingungen»
(M 119) erfiillen. Sie miissen Lebensformen aufweisen, die schon weitgehend
«rationalisiert» sind. «Universalistische Moralen sind auf Lebensformen an-
gewiesen, dieihrerseits soweit rationalisiert» sind, dass sie die kluge Applika-
tion allgemeiner moralischer Einsichten ermoéglichen und Motivationen fiir
die Umsetzung von Einsichten in moralisches Handeln férdern» (M 119).
Hier stellen sich aber bestimmte Fragen:

1. Wie kommt es zur «Rationalisierung» von Lebensformen? Und wie
konnen Rationalisierungsprozesse aufgewiesen werden?

2. Wie steht es mit Lebenswelten, die nicht oder noch nicht <rationali-
sierte> Lebensformen aufweisen? Bleibt ihre Rationalisierung

a) dem dunklen Gang der Geschichte iliberlassen, oder konnen sie

b) rationalisiert werden durch bestimmte Aktivitdten; und wenn das der
Fall ist, wie geschieht dies?

3. Wenn die Rationalisierung nicht programmatisch anzugehen ist, bleibt
dann das Programm einer universalistischen Ethik auch in dem pragmatisch
eingeschrankten Sinn einer Habermasschen Diskursethik nicht ein lebens-
weltfremdes Unterfangen?

4. Und ist nicht, unter Gesichtspunkten einer Option zur Bewahrung von
unterschiedlichen Lebenswelten und Kulturen, eine universalistische Moral,
die rationalisierte Lebensformen notwendig voraussetzt, eine eher zu vermei-
dende Prozedur?

7 Ich spreche hier mit voller Absicht von «Vermittlung», obwohl Habermas von Anwendungre-
det. Die eben nicht dialektische Denkweise von Habermas, auch da, wo m.E. dialektisches
Denken das einzig noch mogliche ist, driickt sich weitgehend auch in seinem Sprachgebrauch
aus (vgl. aber R, S.231).

8 Die Einfithrung der «praktischen Klugheit» erinnert an Aristoteles und in diesem Zusammen-
hang, dem Schema nach, sehr an die Kantische Einfithrung der «transzendentalen Einbil-
dungskraft» in der Fassung A der «Transzendentalen Deduktion der reinen Verstandesbe-
griffe» in der K.d.r. V.

84



Teilweise konnte man diese Fragen mit Habermas selber beantworten. Das
misste durchgefiihrt werden, um eventuell bleibende Liicken sichtbar zu ma-
chen. Das will und kann ich hier aber nicht tun. Vielmehr mo6chte ich meiner-
seits einige Uberlegungen anschliessen, die die Fragen vertiefen sollen.

1. Habermas ist der Meinung, dass es geniigend Beispiele gibt, die belegen,
dass die Anwendung von Prinzipien entwicklungslogisch fortschreitet.

Wenn es, wie er meint, zutreffen sollte, dass z.B. die «Geschichte der
Grundrechte in den modernen Verfassungsstaaten» «eine Fiille von Beispie-
len» dafiir liefert, dass die «c Anwendungen von Prinzipien ... keineswegs von
Situation zu Situation schwanken, sondern einen gerichteten Verlauf neh-
men» (M115), dann muss dem entgegengehalten werden, dass die Anwen-
dung verschiedener Grundrechte, was ihre praktische Relevanz etwa fiir die
Stellung der Frauen oder vieler Minderheiten, und fiir die grosse Masse der in
der «dritten Welt> Lebenden und deren aller Selbstbestimmung, eher selten
einen <gerichteten Verlauf> nimmt.

Erst recht zeigen sich aus der reflexiven Perspektive einer Frau beim dis-
kursethischen Verfahren der Normenbegriindung massive Inkonsistenzen:
Frauen sind in der Regel nicht an solchen « Verfahren» beteiligt. Die «diskurs-
ethisch angelegte praktische Vernunft» schliesst Frauen tiberall da aus ent-
sprechenden Diskursen aus, wo Frauen per definitionem in der Geschichte
nicht als Vernunftwesen anerkannt werden. Und die verschiedenen Bereiche
der heutigen Lebenswelt, gerade auch der gesellschaftlichen Institutionen,
seien das die institutionalisierte Politik, das institutionalisierte hohere Lehr-
wesen, sprich: Universitdten, usw., demonstrieren trotz gewisser Ausnahmen
immer noch eindriicklich, dass den Frauen Vernunft nicht ohne weiteres zuge-
mutet, geschweige denn zugetraut wird.

Esist hier nicht nur so, dass trotz des universellen Gehaltes des Diskursprin-
zips Parteilichkeit und Selektivitét seiner Anwendung sichtbar werden, und
diese somit «den Sinn der Norm selbst» verfalschen, es ist vielmehr so, dass
das Diskursprinzip selbst nicht seiner eigenen Prinzipialitit der Offenheit und
Unparteilichkeit entspricht. Das Diskursprinzip ist so allgemein und von der
Sphére des Sittlichen, der Lebenswelt, so weit entfernt, dass interessen- und
machtorientierte Anwendung in ihm selbst angelegt sind.

2. Moderne Gesellschaften sollen in ihren Institutionen de facto eine ge-
richtete Tendenz zur Rationalisierung aufweisen und auch, wie Habermas
meint, eine Entwicklung hin zu einer universalistischen, <kognitivistischen»
Ethik. Esist zu fragen, ob — wenn es so wire - eine solche Ethik nicht faktisch
dazu dient, eine globale (universale) Gleichheit und Anpassungsféhigkeit zu
erzeugen, die im Endeffekt kulturelle Eigenwerte als nebenséchlich erschei-

85



nen ldsst und sie damit am Ende auch zerstort. Und dies gerade durch den
hohen Abstraktionsgrad, durch ihren universalistischen Anspruch und durch
die implizite Voraussetzung, dass nur Personen, die in der Ontogenese ihres
moralischen Bewusstseins eine postkonventionelle Identitédt aufgebaut ha-
ben, zu einem moralischen Diskurs fahig sind. Eine postkonventionelle Iden-
titat ware eine Identitét, bei der sich «das moralische Urteil von den lokalen
Ubereinkiinften und der historischen Farbung einer partikularen Lebens-
form» geldst hat (M119)°.

3. Esist zu tiberlegen, ob diese Ethik nicht eine naturwiichsige» Reaktion
auf die sich global massiv durchsetzende urspriinglich abendldandische Wis-
senschafts- und Technikentwicklung ist, oder gar deren philosophisch abge-
stiitzte Begriindung und Verldngerung post festum, nachdem ndmlich mit der
Wissenschaft alles schon ldngst ungesteuert so verlduft, wie es lauft. Ware
diese Ethik bloss eine solche Reaktion, dann wire sie wohl im Wesen nicht eine
Version von Ethik, die sich auf Vernunft berufen kann, sondern eine evolu-
tive, allenfalls noch <rationale>1?, aber keineswegs eine als verniinftig einzu-
schatzende Antwort auf Systemzwinge. Eine solche Ethik wére vielmehr eine
Unterwerfung unter solche Systemzwénge.

4. Die Werte der Lebenswelt verlangen angesichts ihrer Position im Dis-
kurs - die eine schwindende und verschwindende Position gegeniiber den von
Habermas favorisierten universellen Normen ist - eine eigene, weitergehende
argumentative Behandlung.

Einmal angenommen, das Habermassche Begriindungsprogramm fiir
Normen mit universeller Geltung funktioniere, so wiare dem Anspruch nach
dadurch ein aufkldrerischer Konnex hinab zu den bestehenden Werten herge-
stellt.

Menschliches Handeln ist aber nicht primér an einer diskursethischen Be-
wahrung bzw. Auflosung dieser Werte interessiert, sondern unter Umstédnden
an ihrer Durchsetzung in der lebensweltlichen Wirklichkeit. Es interessiert
etwa nicht primaér, ob der Wert «Gleiche Rechte fiir Mann und Frau» univer-
sell konsensfihig ist — das diirfte er formal iibrigens sicher sein -, sondern ob
er in die Wirklichkeit konkret Eingang findet, d.h. also handlungsbestim-
mend wirkt.

9 Vgl. a) «Konnen komplexe Gesellschaften eine verniinftige Identitéit ausbilden?» und b) «Mo-
ralentwicklung und Ich-Identitét», in: J.Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen
Materialismus, Frankfurt 1976, S.92ff. und S.63ff.

10 (Rational> im Sinne von «levery, <instrumentell zweckmissig> !

86



In bezug auf die Umsetzung bzw. Durchsetzung dieses Wertes wire also
vermutlich nicht nur kommunikatives, sondern vor allem strategisches und
zweckrationales Handeln nétig. Der reale Diskurs muss auch immer nicht-
ideal, nicht-kommunikativ und nicht-herrschaftsfrei verlaufen, damit iiber-
haupt Ziele real erreicht werden kénnen. Zu den realen Zielen, die erreicht
werden konnen, geho6rt aber auch das Bewahren von kulturellen Eigenheiten
und bestehenden individuellen und kollektiven Lebensformen, wie auch das
Hervortretenlassen von neuen Werten. Diese sind meistens als solche gar nicht
universell konsensfihig.

Bindet man Vernunft allein an die Universalisierbarkeit von Normen, so
vermute ich, dass das Aufkldrungsprojekt der Moderne einseitig, gar techno-
logisch-rational verkiirzt ausgerichtet wird. Ihm fehlt dann letztlich jene Dia-
lektik, die das Besondere gegeniiber dem Allgemeinen zu erkennen, aufzu-
nehmen und zu bewahren in der Lage ist.

Praktische Vernunft muss aber ebenso sich der besonderen Intimitét der
Wertgeltungen in den verschiedenartigen (in der pluralistischen Gesellschaft
vorhandenen) Lebensformen zuwenden kénnen, wie sie das Interesse der Be-
freiung aus beengenden Werten verfolgen sollte.

Will der normative Diskurs nicht das philosophische Sprachrohr fiir eine
durchgingig technologisch-rationalisierte Welt werden, muss seine Ausrich-
tung sich auch umkehren und sich erneut der besonderen vielgestaltigen Na-
tur- und Kulturbasis einer Lebenswelt zuwenden. Das Ausschalten der parti-
kularen Werte fiihrt zu immer héherem Abstraktionsniveau. Konsens soll er-
zielt werden, Konsens aller! Woriiber aber? Bleiben da schliesslich nicht nur
héchst abstrakte und leere Normen und Selbstverstéandlichkeiten?

Der Weg in die Konkretion muss noch beschritten werden, hin zu den parti-
kularen Werten und ihrer Geltung fiir die konkreten Ziele des Handelns.
Adorno bezeichnete einen Weg in diese Richtung mit dem Begriff der be-
stimmten Negation.

Wenn Vernunft auf diese ihr immanente Dialektik im argumentativen
praktischen Diskurs verzichtet, begibt sie sich ihres Charakters, wird sie <ein-
dimensionale> Rationalitét in einseitig wissenschaftlichem Sinne. Als solche
ist sie aber nicht mehr Quelle wahrhaft emanzipatorischer Entfaltung des
Menschen. Entfaltung des Menschen und Entwicklung kultureller Formatio-
nen konnen von den Gegebenheiten in den rdumlich-zeitlichen Koordinaten
nicht abstrahieren, ohne damit die materialen Gehalte «der Welt» zu verlie-
ren.

Es erstaunt nicht, dass solch rationales Absehen vom Eigentiimlichen ge-
rade auch die besonderen Ausgangspunkte von Minnern und Frauen im
praktischen Diskurs hinter sich zuriickldsst. Von der hohen Abstraktions-
ebene herab erscheinen alle Wertmodifikationen, die hermeneutisch aufzuar-

87



beiten wiren, zum vorneherein eingeebnet. Eine anthropo-logisch sich be-
wihrende Vernunft hétte unter anderem erst die anthropologischen und
sozio-kulturellen Besonderungen in ihren praktisch entfaltbaren Gestalten zu
begreifen. Das Sicheinlassen auf das Begreifen dieser Werte liesse deren parti-
kulare Eigenstdandigkeit, Vielgestaltigkeit und Geltung hervortreten. Es hobe
aber die Werte nicht durch Universalisierung tiberhaupt auf. Auch in diesem
Sicheinlassen liegen Aufklarung und Emanzipation.

88



	Überlegungen zur Diskursethik von Jürgen Habermas

