
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Artikel: Der Verlust der guten Sitte : auch ein Beitrag zur Geschichtlichkeit der
Moral

Autor: Schneiders, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ethische Normenbegründung und Lebenswelt /
Fondement éthique des normes et «monde de la vie»

Studia Philosophica 44/1985

WERNER SCHNEIDERS

Der Verlust der guten Sitte

Auch ein Beitrag zur Geschichtlichkeit der Moral*

I.

Am Vorabend der Französischen Revolution, im Jahre 1788, veröffentlichte

der Freiherr Friedrich Adolph Knigge, ein verarmter Adeliger mit
Vorlieben für den Bürgerstand, seinen immer noch berühmten Bestseller «Vom
Umgang mit Menschen». Dieser erste Knigge, dessen Verfasser einer ganzen
Literaturgattung seinen Namen gab, war keineswegs ein blosses Benimm-
Buch - das wurde es erst durch die verkürzenden Bearbeitungen des 19.
Jahrhunderts. Vielmehr war es das pädagogisch-patriotische Anliegen des Verfassers,

den ungesitteten Deutschen eine bessere Lebensart beizubringen, einen
gewissen «esprit de conduite», damit sie geschickter und glücklicher miteinander

umzugehen vermöchten. Darüber hinaus ging es Knigge allerdings auch
um die schwere Kunst, mit Anstand Karriere zu machen, also um eine Art
Privatpolitik, wie man das damals nannte. Kurz, der heute so schwer zu
klassifizierende Urknigge war eine eudämonistische Klugheits- und Anstands-
lehre, ja sogar ein Stück konkreter, gesellschaftlicher Alltagsethik oder (um es

deutlicher in der Sprache der Zeit zu sagen) eine Sittenlehre.
1788 - im gleichen Jahr erschien auch Kants «Kritik der praktischen

Vernunft», zweifellos eine Ethik ganz anderer Art, der allerdings schon eine

«Grundlegung zur Metaphysik der Sitten» vorangegangen war und der dann
noch eine Ausführung, die «Metaphysik der Sitten» selbst, in zwei Teilen
folgte. Auch Kant nennt also die Moralphilosophie noch Sittenlehre; aber was
in dieser rigorosen Pflichtenethik so etwas wie Sitten noch zu suchen haben,

* Antrittsvorlesung in Münster/Westf. am 5.5.1984, Vortrag vor der Philosophischen Gesellschaft

Zürich am 5.11.1984.

Korrespondenzadresse: Prof.Dr. Werner Schneiders, Meckelwege 17a, D-4543 Lienen

61



«obgleich das deutsche Wort Sitten, ebenso wie das lateinische mores, nur
Manieren und Lebensart bedeutet», ja was hier überhaupt «Sitte» heisst,
bleibt merkwürdig offen. Zwar ist ständig von einem sogenannten Sittengesetz

die Rede, aber von Sitten in irgendeinem konkreten oder gebräuchlichen
Sinn des Wortes so gut wie nie. Ausserdem zerfällt die «Metaphysik der
Sitten» sogleich in zwei Teile, eine Rechtslehre und eine Tugendlehre, ohne dass

der umgreifende Begriff der Sitte exponiert würde. Klar ist nur, dass Kant den

Begriff Sittenlehre einerseits für die gesamte praktische Philosophie als

System der Pflichtenlehre braucht, andererseits für die Tugendlehre im
Unterschied zur Rechtslehre, d.h. für die Lehre von den Pflichten, die nicht unter
äusserlichen Gesetzen stehen. Sittenlehre im engeren Sinn ist also Ethik als

Tugend- bzw. Pflichtenlehre im Unterschied zur Rechtslehre; Sittenlehre im
weiteren Sinn ist Ethik als allgemeine Pflichtenlehre im Unterschied zur
Naturlehre und handelt von der Freiheit unter Gesetzen als dem sogenannten
Reich der Sitten. Im übrigen aber bleibt der geradezu paradoxe Ausdruck
einer «Metaphysik der Sitten» ungeklärt1.

Kant und Knigge - eine künstliche Konfrontation aufgrund zufälliger
Koinzidenz von Erscheinungsdaten? Vielleicht auch nicht. Ich möchte jedenfalls

behaupten, dass es sich hier am Ende des 18. Jahrhunderts um den geradezu

komplementären Gegensatz zweier Moralphilosophien handelt und dass

sich deren Verschiedenheit und Zusammenhang zu einem guten Teil erklären
liesse, wenn man auf den Anfang der Aufklärung und deren Versuch einer
Neubegründung der Moralphilosophie zurückgehen würde. Davon wird
sogleich noch zu reden sein. Aber lassen Sie mich zuvor kurz deutlich machen,
dass man eigentlich auf die Anfänge der Moralphilosophie überhaupt, ja
sogar auf die vorphilosophische Ethik zurückgehen müsste, um zu zeigen,
warum Kant noch von Sitten spricht und wieso Knigge noch auf Ethik abzielt

- und warum die heutige praktische Philosophie überhaupt nicht mehr von
Sitten handelt.

II.
Es gehört bekanntlich zu den Binsenwahrheiten der philosophischen Ethik,

dass diese ihren Namen dem Ethos, also der Gewohnheit oder Sitte, verdanke
(so wie die Moralphilosophie den mores), dass Ethik oder Moralphilosophie
im Grunde also Sittenlehre sei - aber Folgerungen werden aus dieser etymologischen

Reminiszenz kaum je gezogen. Im allgemeinen halten wir uns an die
neuzeitliche Unterscheidung von sittlich und gesittet (sittsam). Und in der Tat

1 Vgl. I.Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akad.-Ausg. Bd.IV, S.377ff.;
Metaphysik der Sitten, Akad.-Ausg. Bd. VI, S.205, 216, 379; Kritik der Urteilskraft, Akad.-Ausg.
Bd.V, S.170,172; Bd.XX, S.195f., 246.

62



lässt sich das ursprüngliche Ethos, die sittlich verpflichtende Sitte und die ihr
zugehörige sittliche Gesittung, nur schwer, eigentlich nur als methodischer
oder historischer Grenzbegriff, konstruieren bzw. rekonstruieren. Soviel
wird man jedenfalls sagen können, dass in der ursprünglichen Sitte oder
Sittlichkeit so verschiedene Normbereiche wie Recht und Moral, aber auch blosse

gesellschaftliche Konventionen, ja sogar religiöse und nicht-religiöse
Verhaltensweisen eine nahezu ununterschiedene Einheit bildeten. Die Ursitte war
sozusagen Gesamtsitte, eine quasi institutionell gültige Einheit aller Lebensregeln,

die oft nicht nur religiös fundiert, sondern bis in Äusserlichkeiten hinein
religiös geprägt war. Sie galt als gottgewollte Ordnung, und sie wirkte als

Gesetz, etwa nach Art unseres heutigen Gewohnheitsrechtes, aber als (bis in die

Reinheitsrituale) zugleich moralisches und religiöses Gesetz, und ihre
zugleich religiösen und gesellschaftlichen Sanktionen waren wahrscheinlich
wirksamer als unsere blossen Rechtsstrafen.

Sitte ist also ursprünglich tendenziell universell, und zwar sowohl als Norm
wie auch als Normerfüllung. Dem umfassenden Sittenkodex, der sozusagen
objektiven Sitte oder Sittenordnung, die im Prinzip alle Handlungen aller
regelte, entsprach nämlich auf der Seite des Subjekts eine sozusagen subjektive

Sitte, d.h. eine umfassende Gesittung, die zwar nach gesellschaftlichen,
vor allem ständischen Kriterien, nicht aber nach unseren modernen normativen

Gesichtspunkten differenziert war. Vor allem machte die universale
Sittenordnung, indem sie ein angemessenes Verhalten, die universale Gesittung,
forderte, noch nicht unseren scharfen Unterschied zwischen innerlich und
äusserlich. Die Sitte als Verhaltensordnung sagt, was sich ziemt, schickt oder
gehört, aber sie vernachlässigt die der Verhaltensweise, der Gesittung,
korrespondierende Gesinnung - vermutlich weil sie diese noch mehr oder weniger
fraglos als im Regelfall angemessen voraussetzt. Auch insofern ist die zur Sitte
als Norm und Verhaltensweise gehörige ursprüngliche Gesamtethik keine In-
dividualethik, sondern eine Gesellschaftsethik, oder besser vielleicht eine

Gruppenmoral (Stammesethik, Ethik der Polis).
Unsere Hauptschwierigkeit dürfte heute darin bestehen, zu begreifen, wie

in der sogenannten guten alten Sitte blosse geschichtlich gewordene Gebräuche

und wahre oder unbedingte Sittlichkeit zusammenkommen können als
eine sittliche Sitte oder gesittete Sittlichkeit, als eine Art Sittensittlichkeit,
wenn ich mich einmal so ausdrücken darf. Immerhin kennen wir auch heute
noch, z. B. im bereits erwähnten Gewohnheitsrecht, die Erhebung von Fakten
zu Normen durch die sogenannte normative Kraft des Faktischen: wo kein
anderes Prinzip zur Hand ist bzw. entgegensteht, gilt der usus, die Gepflogenheit,

der bisherige Brauch oder das bisher stillschweigend anerkannte Verfahren.

Mit anderen Worten, Übung oder Gewohnheit können als gute alte Sitte,
als mos majorum oder Gesetz der Väter, Geltung gewinnen, nur weil sie üblich

63



oder althergebracht sind, d.h. weil sie bereits gelten, nämlich für gut gehalten
werden oder längst anerkannt sind. So bildet sich, darf man vermuten, auch
die Ursitte als normative Tradition aus vielen individuellen und kollektiven
Verhaltensgewohnheiten und tritt dann als eine Art gesellschaftlicher Imperativ,

als ein sozusagen verselbständigtes Allgemeines, an den Einzelnen heran.
Sitten erwachsen in einem geschichtlichen Lebenskreis, d.h. in einer gegebenen

Situation, mit ihren jeweiligen Handlungszwängen aufgrund vieler
Überlegungen und Entscheidungen; und diese implizieren natürlich Wertungen
bzw. Werterfahrungen - wobei hier jedoch völlig offenbleiben kann,
aufgrund welcher ursprünglichen moralischen Kompetenz des Menschen
Normverständnis oder Normsetzung überhaupt möglich ist. Alle geschichtlich fassbare

Sittlichkeit war ursprünglich Sitte, und zwar gute oder vielmehr für gut
gehaltene; Sitte, so legt es der Sprachgebrauch nahe, sollte nämlich immer
gute Sitte sein, denn schlechte Sitte sei eigentlich Unsitte. Die Sitte ist insofern,

inhaltlich betrachtet, das geschichtliche Sediment sozialer Prozesse;
oder die sittlichen Lebensformen sind, wenn man so will, der gemeinsame
Nenner der Philosophie einer bestimmten Gesellschaft.

Der Ausdruck «Philosophie» ist hier natürlich noch unspezifisch zu verstehen,

denn es wird ja gerade nach der vorphilosophischen Ethik gefragt. Allerdings

sollte man deren Reflexionsgrad auch nicht unterschätzen - schon
deshalb nicht, weil Sittenordnung und gesittetes Verhalten durch Wort und
Beispiel gelehrt und vor allem durch Erziehung eingeübt werden müssen. Deshalb

gehört auch zur Ursitte eine Ethik, eine Urethik, wenn man so sagen darf,
nämlich eine Sittenlehre im ursprünglichen, weiten und wortwörtlichen Sinn.
Überall wo Sitten herrschen, und überall herrschen auch Sitten, gibt es Sittenlehrer

und Sittenrichter, die durch ihre doctrina morum und censura morum
den Spielraum bestimmen, den der einzelne im Rahmen der Sittenordnung
hat und der ursprünglich zweifellos geringer war als in unserer heutigen per-
missiven Gesellschaft. Dennoch gehört zur Sitte vor allem eine gewisse
Selbstverständlichkeit oder Fraglosigkeit hinsichtlich dessen, was zu tun ist. Insofern

ist Unreflektiertheit, nämlich Mangel an subjektiven Zweifeln, ein

Hauptmerkmal der Sitte, von dem ihre geschichtliche Gültigkeit und
Wirksamkeit wesentlich abhängt. Sitte als geschichtliche Einheit des Praktischen
ist nicht nur eine einzelne überkommene Verhaltensregel, sondern letztlich
der gesamte moralische Boden, auf dem man sich mehr oder weniger sicher,
weil mehr oder weniger unreflektiert, bewegt. Sie ist das geschichtliche Ganze
einer moralischen Kultur oder die allgemein anerkannte Ordnung einer
Gesellschaft, kurz der moralische Horizont, in dem sich die darin Lebenden wie
selbstverständlich bewegen, weil er ihnen nicht als beengendes Ganzes be-

wusst ist und daher nicht zum prinzipiellen Problem wird. Sitte ist daher
(retrospektiv gesehen) die noch undifferenzierte Identität von Geschichte und
Vernunft, die relative als die absolute Norm.

64



Sittliche Sicherheit bietet die Sitte allerdings nur, solange die Gesellschaft,
deren moralisches Selbstverständnis sie darstellt, wenigstens relativ stabil ist -
und letztlich ist alle menschliche Ordnung instabil. Wie immer sich die
gesellschaftlichen und geistigen Differenzierungsprozesse im einzelnen abgespielt
haben mögen, irgendwann scheint die relative Konstanz eines moralischen
Lebenskreises den Zentrifugalkräften, die sich in seinen Spielräumen
entwickeln, nicht mehr standhalten zu können - wahrscheinlich schon deshalb
nicht, weil mit zunehmender Grösse und Komplexität der Verhältnisse, mit
Unpersönlichkeit und Vertrauensschwund, Sitte als die gemeinsame gute
Gewohnheit, als das Verbindende und Verbindliche, an Kraft verliert. Wenn die
Gesellschaft unüberschaubar wird, dürfte auch das Ende der Sitte als Gesamtsitte

unvermeidbar werden, und nun wird auch die Geschichtlichkeit der Sitte
als Problem empfunden. Dies ist dann auch die Stunde der Philosophie, die
alle geschichtlichen Horizonte überschreiten möchte, weil sie mehr als
konkrete, nämlich prinzipielle Reflexion ist. Die philosophische Ethik beginnt
daher mit der Relativierung des geschichtlichen Ethos, mit dem Kampf gegen
das, was j etzt Vulgärethik heissen muss2. Jetzt wird prinzipiell gefragt : Was ist
das Gute, was heisst überhaupt gut? Wie immer es zur Philosophie gekommen
sein mag und wie schwierig es sein mag, zwischen philosophisch und vorphilosophisch

zu unterscheiden, mit der philosophischen Ethik im engeren Sinn
kommt eine neue Perspektive auf, die sich grundsätzlich kritisch zum traditionellen

Ethos verhält. Zwar verbleibt auch die philosophische Ethik, selbst

wenn sie den jeweiligen gesellschaftlichen Sittenkodex nur kritisch reflektiert,
wider Willen in einem jeweiligen geschichtlichen moralischen Horizont, der
Absicht nach aber handelt sie vom Guten und Gerechten im allgemeinen und
lehrt allgemeine Tugenden und Pflichten - falls sie überhaupt noch lehrt und
nicht nur das Wesen des Guten, der Pflicht oder dergleichen erörtert. Das
Sittliche als das prinzipiell Gute verdrängt nun die gute alte Sitte als das geschichtlich

Gute, und die konkrete Sittenlehre wird zur allgemeinen Tugend- oder
Pflichtenlehre. Insofern beruht philosophische Ethik (Sittenlehre) eigentlich
auf einem Etikettenschwindel.

Damit sind wir bei der Frage: Was wird aus der guten alten Sitte, für die sich
die Moralphilosophie nicht mehr interessiert? Was wird - vorausgesetzt, dass

man keinen Totalverlust beklagen muss - aus der Sitte, die ursprünglich nach
Art einer rechtlichen oder besser vielleicht moralischen Institution wirkte,
wenn sie durch Recht und Moral überflüssig wird oder doch überflüssig zu
werden scheint? Welche Folgen hat es, wenn neben die alte zugleich religiöse

2 Das normale Ethos des Bürgers wird zur gemeinen Tugend nach Art des Volkes, rj 5r||xoaiKti
Kai noXniKTj apEiri, «die man doch auch Besonnenheit und Gerechtigkeit nennt, die aber nur
aus Gewöhnung und Übung entsteht ohne Philosophie und Vernunft» (Phaidon 82 ab).

65



und politische Sittenlehre nun eine neue philosophische Ethik tritt und sich
mit jener vermischt? Wahrscheinlich wird man mit gutem Grund vor allem
zweierlei vermuten dürfen. Die tragende Sitte verblasst zum blossen moralischen

Hintergrund, und die moralische Gesamtsitte reduziert sich auf blosse

partikulare Sitte; d.h. die Gesamtsitte degeneriert zur partikularen Sitte, die

gute Sitte zur blossen Sitte. Das, was wir heute als Sitte, auch als gute Sitte,
kennen, ist wahrscheinlich nur der Rest der ursprünglichen Sitte, nachdem die
konkrete Sittensittlichkeit durch eine abstrakte Prinzipiensittlichkeit sozusagen

entsittlicht worden ist. Sitte wird so nach dem Verlust ihrer Funktionen
zunächst zum npénov oder decorum im engeren Sinne, und die so begrenzte
Rest- und Sondersitte findet einen bescheidenen Platz neben den sich
verselbständigenden Rechts- und Moralregeln. Sitte kommt jetzt, auch wenn die

Rückbindung an ihre ursprüngliche Bedeutung nicht ganz abreisst, nur noch
aus verengter Perspektive in den Blick und wandert in die Trivialethik ab, ja
sie verkommt zur blossen Etikette ohne moralische Substanz. Sittengemässes
Verhalten wird folglich zur Frage des Geschmacks und der Klugheit. So
entsteht schon in der Antike eine adelige Erziehungsliteratur, die dann seit dem
Ende des Mittelalters immer stärker bürgerlichen Charakter annimmt, auch

wenn sie die civilitas morum unter dem Namen der Höflichkeit lehrt. Allerdings

können Tischzuchten und Kleiderordnungen (wie auch die Umgangsformen

der Völker und ihrer Repräsentanten im Völkerrecht und im diplomatischen

Kodex) nicht selten wieder Rechtscharakter gewinnen.
Ich möchte diesen Teil meiner Überlegungen mit einer methodischen

Zwischenbemerkung abschliessen.
Da die hier ad hoc skizzierten Schemata dem einen oder anderen, der bei

Moralphilosophie unwillkürlich nur noch an so etwas wie transzendentale
Normenbegründung oder Metaethik denkt, befremdlich vorkommen müssen,

möchte ich daran erinnern, dass ich hier zwar kein Plädoyer für moralische

Nostalgie, im Augenblick allerdings auch keinen Beitrag zur rationalen
Normenbegründung oder zu sonst einer moralphilosophischen Prinzipienreflexion

anstrebe. Vielmehr versuche ich im Augenblick nur einen Beitrag zur
Geschichtlichkeit der Moral zu leisten (diese Moral sei gelebt oder auch nur
gedacht) - Moral im weiten Sinn als die geschichtliche Ganzheit aller theoretisch

und praktisch anerkannten Verpflichtungen. Natürlich habe ich nicht
die Absicht, die Notwendigkeit moralphilosophischer Prinzipienreflexion zu
bestreiten. Wohl aber möchte ich (wie ich hoffe, provokativ) den Unterschied
zwischen akademischer Moralphilosophie und faktischer geschichtlicher Mo-
ralität zum Problem machen. Denn die Unterschlagung der Geschichtlichkeit
der Moral in einer wie auch immer als geschichtslos gemeinten Moralphilosophie

muss sich irgendwann an dieser Moralphilosophie und vielleicht sogar an
der Moral selber rächen. Insofern scheint mir die Frage nach der guten Sitte

66



(der universalen, insbesondere aber auch der partikularen, aufdie ich jetzt näher

eingehen will) kein schlechter Anknüpfungspunkt, obwohl es auf den
Terminus Sitte letztlich nicht ankommt.

Damit kehre ich - auch im Hinblick auf Kant und Knigge - zur Frage nach
dem Schicksal der guten Sitte im engeren Sinne zurück.

III.
Warum wird das Problem der Sitte ausgerechnet in Deutschland und zu

Anfang der Aufklärung noch einmal virulent?
Die Gründe sind zunächst gesellschaftlicher Natur. Während der politische

Aufstieg der grossen europäischen Nationen dazu führt, dass spanische
Etikette, französische Galanterie und später die sogenannte feine englische Art
zu anerkannten Vorbildern europäischer Lebensart werden, kommt es im
Restreich Deutschland einerseits aufgrund der Konfessionskriege zu einer
allgemeinen Verwilderung der Sitten (Grobianismus), andererseits aus Mangel
an nationalem Selbstbewusstsein zu peinlichen Bemühungen, à la mode zu
sein. Beide Phänomene wurden (ebenso wie die sogenannte Pedanterie, die
nur äusserliche Korrektheit) vor allem nach dem Dreissigj ährigen Krieg heftig
beklagt.

Hinzu kommt auf philosophischer Ebene, dass nun, wie vor allem bei
Thomas Hobbes, angesichts der Probleme einer frühbürgerlichen Gesellschaft

die Idee einer exakten und autonomen Wissenschaft der Moral und
Politik entsteht, und zwar in der Form einer Naturrechtslehre. Aber gerade
wegen der dieser Philosophie innewohnenden Tendenz zur Rationalisierung
und Verrechtlichung aller Lebensverhältnisse, ja zur «Verstaatlichung» der
Moral, und der komplementären Tendenz, das, was sich so nicht erfassen
lässt, freizusetzen, tauchen nun alte Fragen in einem neuen Gewände auf. So
ist es wohl kein Zufall, dass gerade in der Hobbes-Nachfolge Samuel von
Pufendorf die alte Unterscheidung zwischen vollkommenen und unvollkommenen

Pflichten wieder geltend macht und Lambert von Velthuysen zwischen
justum und decorum zu differenzieren beginnt.

Christian Thomasius ist dann der erste, der diese Ansätze um 1700 in einer
durchgehenden Neusystematisierung zusammenfasst. Dazu hier nur soviel:
Thomasius bezeichnet die ganze praktische Philosophie als Naturrechtslehre
oder Moralphilosophie bzw. Ethik im weiten Sinn oder zu deutsch als Sittenlehre

im weiteren Verstände. Ihr oberstes Prinzip ist der Friede, aus dem sich
drei spezielle Normen und damit Pflichten und Tugenden und folglich drei
moralphilosophische oder naturrechtliche Disziplinen ergeben, die nun an die
Stelle der alten aristotelischen Trias von Ethik, Ökonomik und Politik treten
(triplex moralitas ex communi natura morali). Auf der einen Seite steht jetzt
die Norm der äusseren Gerechtigkeit (justum), die den äusseren Unfrieden

67



verhindern soll; sie ist Gegenstand des Naturrechts im engeren Sinn. Auf der
anderen Seite steht die Norm der inneren Ehrbarkeit (honestum) oder
Ehrlichkeit (wie Thomasius verinnerlichend übersetzt), die den inneren Frieden
sichern soll; sie ist der Gegenstand der Moralphilosophie oder Ethik im engeren

Sinn, zu deutsch der Sittenlehre im engeren Verstände. Damit ist auf der
Ebene der Normen der heute so geläufige Unterschied von Recht und Moral
durchgeführt, den Kant dann auf der Ebene des Verhaltens durch den von
Legalität und Moralität ergänzt. Daneben oder vielmehr dazwischen tritt aber
bei Thomasius das später vergessene oder verdrängte decorum, das den äusseren

Frieden fördern soll, also wie die Moral eine positive Funktion hat, aber
wie das Recht sich nur auf die äusseren Handlungen bezieht. Diese sogenannte
Wohlanständigkeit (bienséance) ist Gegenstand einer eigenen und zwar
moralphilosophischen oder naturrechtlichen Disziplin, die Thomasius
gelegentlich als Politik im Sinne von Klugheitslehre bezeichnet. In ihr geht es um
das, was sich ziemt, und das was ziert («Zierlichkeit»), um die Artigkeit der
Sitten und die Artigkeit des Lebens überhaupt, um Lebensführung im Sinne
einer gescheiten Conduite bis hin zur sogenannten christlichen Galanterie3.

Was ist das decorum? Thomasius' Bestimmungen zu dieser dritten oder
vielmehr mittleren Norm orientieren sich an den beiden Polen des justum und
honestum. Während die Gerechtigkeit oder Rechtlichkeit die schlimmsten
Übel abwehrt und die Tugend der Ehrbarkeit oder Ehrlichkeit das höchste Gut
anstrebt, ordnen die Regeln des decorum die gradus infiniti dazwischen; sie

wehren das mittlere Böse ab und bewirken das mittlere Gute, in ihrem Kernbereich

regeln sie sogar nur die indifferenten Dinge, die Adiaphora. Schwieriger
als diese Orientierung an einer gedachten Wertskala ist allerdings die Beziehung

der Normentrias auf den Dualismus innerlich und äusserlich, erzwingbar

und unerzwingbar, der letztlich den Unterschied von justum und honestum

bestimmt. Denn das decorum regelt zwar äussere Handlungen, aber
keine erzwingbaren, zumindest ist es nur z.T. erzwingbar; und es befördert
weder den inneren Frieden, noch verhindert es den äusseren Unfrieden, es

befördert nur den äusseren Frieden. Das decorum ist, wie Thomasius selber
eingesteht, schwer zu fassen, zumal es auch noch zur Billigkeit in Beziehung
gesetzt und, wie gesagt, als Gegenstand einer besonderen Klugheitslehre, der

Politik, verstanden werden kann. Ausserdem muss das decorum juris naturae
auch noch, wie das Naturrecht im engeren Sinne (das justum) durch eine Art
positives, gesetztes oder geschichtliches decorum ergänzt und bestimmt wer-

3 Zu Thomasius ' Naturrechtslehre und der Entwicklung und Bedeutung der Unterscheidung von
justum, honestum und decorum bis hin zu Kant vgl. H. Rüping, Die Naturrechtslehre des Christian

Thomasius und ihre Fortbildung in der Thomasius-Schule, Bonn 1968 und W. Schneiders,
Naturrecht und Liebesethik, Zur Geschichte der praktischen Philosophie im Hinblick auf
Christian Thomasius, Hildesheim/New York 1971.

68



den, durch das sogenannte decorum politicum (während die Norm der Moral,
das honestum, bei Thomasius anscheinend keiner geschichtlichen Konkretisierung

bedarf). In dieser Verknüpfung von ewiger Norm und gesellschaftlicher

Geschichtlichkeit wird - wie auch in Hobbes' staatlich positivierter
Moral - unter neuzeitlichen Bedingungen, nämlich aus der Perspektive des

modernen Naturrechts, ein Rest der ursprünglichen geschichtlichen Sitte
sichtbar und zugleich der Anfang eines Naturrechts mit geschichtlichem
Inhalt.

Thomasius' begrenzte Restitution des decorum führte zu Beginn des 18.

Jahrhunderts zu einer umfangreichen Literatur über das Problem der
Wohlanständigkeit, deren Bandbreite von der rechts- oder moralphilosophischen
Prinzipiendiskussion bis zur rein praktisch gemeinten Anstandsliteratur
reicht. Nun hätte ein Bericht über die Anstandsliteratur des 18. Jahrhunderts
zweifellos grossen Unterhaltungswert; aber aus Zeitgründen und Gründen
philosophischer Seriosität will ich mich auf die rechts- und moralphilosophische

Literatur im engeren Sinne beschränken und auch aus diesem Bereich nur
zwei Probleme andeuten: die Frage nach dem Wesen des decorum und die
Frage nach seiner Stellung im Reich der Normen4.

Was das Wesen des decorum betrifft, so geht man im allgemeinen davon
aus, dass das decorum eine moralische oder naturrechtliche Norm darstellt,
d.h. es gibt ein moralisches jus decori. Die Forderung nach Anstand und
Benehmen ist insofern überzeitlich. Andererseits sind die Regeln der
Wohlanständigkeit unverkennbar geschichtlich. Also unterscheidet man ähnlich wie
schon Thomasius zwischen einem decorum naturale und einem decorum
civile oder politicum, das dann kein Naturrecht mehr ist und dennoch verpflichtet

- eine Verpflichtung, die (kantisch gesprochen) eigentlich nur noch
hypothetisch ist. Kurz, die unklare Verknüpfung von Natur und Geschichte bleibt -
wie in so vielen Moralphilosophien - sozusagen der Geburtsfehler der modernen

Theorie des decorum. Es gelingt dem rationalistischen Naturrecht nicht,

4 Aus der Entwicklung der Anstandsliteratur in der entscheidenden ersten Hälfte des 18.
Jahrhunderts seien hier nur drei Beispiele genannt.
Johann Christian Barth versteht sein Werk «Die galante Ethica» (1720,2.Aufl. 1722), obwohl
er nur eine «Anleitung zur Höfflichkeit» schreiben will, noch als einen moralischen Traktat
(vgl. S.3f., Vorbericht §11). Faktisch geht es ihm nur darum, wie ein sogenanntes ehr- und
ruhmbegieriges Gemüt auf dem grossen Welttheater klug und geschickt seine Rolle spielen
könne. Auch bei Julius Bernhard von Rohr (Einleitung zur Ceremoniellwissenschaft der
Privatpersonen, 1728,2.Aufl. 1730; Einleitung zur Ceremoniellwissenschaft der grossen Herren,
1729) besteht noch ein Zusammenhang mit den anderen Wissenschaften von des Menschen Hin
und Lassen, ursprünglich wollte er sie sogar als einen Teil des bürgerlichen Rechts abhandeln.
Hingegen ist die Anstandsunterweisung des anonymen Sittenfreundes (Ethophilus,
Complimentier- und Sittenbuch, 1745) schon ganz auf konkrete Anlässe und auf die Höflichkeit

und Bescheidenheit von Personen bürgerlichen Standes zugeschnitten.

69



das moralische Prinzip der Sittlichkeit mit der jeweiligen Geschichtlichkeit
der Sitte oder auch Sittlichkeit (etwa wie Form und Inhalt oder Prinzip und
Auslegung oder sonstwie) zu verknüpfen. Es bleibt bei einer Zusammenstük-
kung von natürlichem und geschichtlichem decorum, und die bloss geschichtliche

Anständigkeit wandert in der Konsequenz aus dem Naturrecht aus.
Diese Tendenz zur Reduktion des decorum wird noch deutlicher, wenn man

seine Stellung im System der Normen betrachtet. Bei der Frage nach der
Gliederung der praktischen Philosophie oder Naturrechtslehre lassen sich nämlich

zwei gegenläufige Tendenzen beobachten, die jedoch letztlich auf
dasselbe Ergebnis hinauslaufen, nämlich die Eliminierung des decorum aus dem
rational begründbaren Normensystem. So hat der eine Flügel der Thomasius-
Schule, den man den liberaleren nennen könnte, sich fast nur für die
Unterscheidung von Recht und Moral interessiert und das decorum mehr oder weniger

ignoriert. Der konservativere Flügel hingegen hat versucht, die Trias
justum, honestum, decorum durch das Prinzip des pium, der Frömmigkeit
oder Gottesfurcht, zu ergänzen, um so den Pflichten gegen Gott einen eigenen
Stellenwert zu sichern. Dadurch entsteht dann eine Quadriga von Normen,
die allerdings nur allzuleicht wieder in zwei Gruppen zerfällt und, wenn das

pium und das decorum wegen ihrer schwachen Systemposition gemeinsam
wegfallen, ebenfalls auf eine Unterscheidung von Recht und Moral hinausläuft.

Kurz, es besteht eine Tendenz zur Vereinfachung der praktischen
Philosophie, hinter der zweifellos auch gesellschaftliche Interessen stehen, und um
die Mitte des 18. Jahrhunderts entsteht allgemein eine dichotomische
Unterscheidung von Rechtslehre und Tugendlehre - unter Vernachlässigung der
Theorie des decorum, also der Sittenlehre im eigentlichen oder vielmehr engsten

Sinn, obwohl die Ethik, ebenso wie die ganze praktische Philosophie,
immer noch Sittenlehre genannt wird5.

5 Auch aus der philosophischen (rechtsphilosophischen) Diskussion des decorum können hier
nur Beispiele genannt werden. Christoph Heinrich Amthor (Einleitung zur Staats- und Sittenkunst,

1706), der sich schon sehr früh und sehr eng an Thomasius angeschlossen hatte, gliedert
die praktische Philosophie (Sittenlehre) in eine Lehre von der Tugend, dem Naturrecht und
dem «Wohlstand», versteht allerdings die Lehre vom Wohlstand bereits nur noch als Anhang
zur Sittenlehre, insbesondere zur Tugendlehre, weil in ihr eigentlich nur von indifferenten (aber
gesetzmässigen) Handlungen die Rede sei. Ihr Ziel ist die Unterlassung an sich gleichgültiger
Dinge, um Ärgernis oder Verspottung zu vermeiden - und dies sei für Politiker besonders wichtig.

Doch hat Amthor trotz der bereits erkennbaren Degradation des decorum diese «Wissenschaft»

noch einmal in einem «Collegium homileticum de jure decori» (1730) eigens ausgearbeitet

und in einem einleitenden historischen Rückblick ansatzweise sogar ein vertieftes Pro-
blembewusstsein entwickelt. Aristoteles, so heisst es nämlich, habe zwar in seiner Ethik nur
seine elf Tugenden durchgepeitscht, aber doch auch von den homiletischen Tugenden gehandelt,

und da seine Ethik nichts anders als «eine honette Politic» sein sollte, immerhin begriffen,

70



Dadurch treten zugleich Sittenlehre als Anstandsunterweisung und Sittenlehre

als Philosophie der Sittlichkeit im engen wie im weiteren Sinn völlig
auseinander, so dass sie am Ende des Jahrhunderts, wie z.B. bei Kant und
Knigge, mehr denn je beziehungslos nebeneinanderstehen. Sittlichkeit und
Sitte scheinen nun endgültig auseinandergefallen zu sein. Zwar kommt bei
Knigge die Moral noch von den Umgangsformen her in den Blick, aber mit
den sogenannten höheren Prinzipien der Moralphilosophie will er sich selber
nicht befassen. Und umgekehrt kommt bei Kant noch von der Moral her auch
die blosse Sitte als Sittsamkeit in den Blick, aber Wohlanständigkeit (decorum)

ist für ihn nur noch moralisch erlaubter Schein6. Sitte als das Ganze der
geschichtlichen Sittlichkeit einer Gesellschaft kommt bei beiden nicht mehr in
den Blick. Nur Hegel hat noch einmal versucht, im Begriff der Sittlichkeit
diese als ein umgreifendes geschichtliches Ganzes von Recht und Moralität zu
denken. Die Sittlichkeit als Synthese von Recht und Moralität soll nach
Hegels Konstruktion auf ihrer höchsten Reflexionsstufe wieder den ursprüngli-

dass es auch ein decorum geben müsse, obwohl er es weder zureichend begründet noch vom
justum undhonestum unterschieden habe (vgl. S. 3 f.). Und im Hinblick auf die Moralität und
damit auch die Manierlichkeit der Sitten als menschliches (nämlich nicht-tierisches) Phänomen
bemerkt Amthor: «Dann ich kan das Wort Decorum doch nur in zweierley Verstände nehmen,
improprie und proprie. Improprie und Latissime heisst alles Decorum, was nicht übel stehet,
wann es gleich auch Justum und Honestum ist, mit welcher Signification sich die Alten beholf-
fen, als welche diese 2 Dinge beständig unter einander geworffen; proprie und stricte bedeutet
das Decorum eine kluge Einrichtung unserer gleichgültigen Sitten zu unsern und anderer Leute
Besten» (S.10). Dennoch bezieht sich das decorum, wie schon angedeutet, nicht auf solche

Dinge, «worinnen eine wahrhafte Moralität steckt» (S.6).
Ähnlich wie Amthor behandelt auch Ephraim Gerhard (Delineatio juris naturalis, 1712) die
doctria de decoro schon als Appendix der praktischen Philosophie (Naturrecht), und dies
obwohl er sie zunächst zu den echten göttlichen Geboten zählt. Indem er die Ehrerbietung gegen
Gott unter die obersten eigenständigen Normen aufnimmt, unterscheidet er einerseits zwischen
pietas und honestas, die sich auf innere Handlungen beziehen, andererseits zwischen justum
und decorum, die sich auf äussere Handlungen beziehen. Die Lehre vom decorum, das in ein
decorum naturale und ein decorum civile zerfällt, bildet den homiletischen Teil der Ethik und
handelt von der «doctrina elegantia in conuersatione» (S.63, vgl. 60ff., 330).
Auch in den philosophisch oder moralisch genannten Dissertationen zum Thema decorum
wird dessen Eigenart im Verhältnis zum justum und honestum immer wieder, unter wechselnden

Gesichtspunkten herausgearbeitet. So unterscheidet Friederich Gentzke (Dissertatio
moralis de principiis decori, 1706) das decorum vom justum und honestum vor allem dadurch,
dass diese vom (natürlichen) Gesetz geboten und so unwandelbar wie die menschliche Natur
sind, während die Sitte geschichtlich-gesellschaftlich wandelbar und Sache der Klugheit ist
(vgl. S.15f.). Anders ordnet Ludwig Martin Kahl (Dissertatio philosophica de decoro, 1735)
das decorum der Klugheit zu und bezeichnet die Gewohnheit als die norma decori (vgl.
S.XIIIff., XXXff.). Demgegenüber hält Sebastian Jacob Jungendres (Kurzer Entwurf von
der Wohlanständigkeit oder dem decoro, 1720) die einzelnen Teile der Sittenlehre eher unre-
flektiert zusammen, obwohl er dann das decorum wie üblich in ein natürliches und ein politisches

gliedert (vgl. S.15f., 38f.).
6 I.Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akad.-Ausg. Bd. VII, S.152.

71



chen Anfängen der substantiellen Sittlichkeit der griechischen Polis entsprechen.

So versucht Hegel, der die Entzweiungen der Zeit bewusst aufzuheben
bemüht ist, die Forderungen der praktischen Vernunft mit der Geschichtlichkeit

der Gesellschaft zu vermitteln. Aber seine Theorie der Sittlichkeit war zu
sehr an seine spekulativen Voraussetzungen gebunden (an eine spekulative
Theologie in Form einer dialektischen Geschichtsphilosophie und an seine
selbstbewusste Einnahme eines absoluten Standpunktes), als dass sie den
Zusammenbruch des Systems überstanden hätte.

So verschwindet nach Hegel das Problem der Sitte aus der sich auflösenden
bzw. sich auf Individualethik reduzierenden praktischen Philosophie -
obgleich diese sinnentleert immer noch so heisst, wie sie heisst, nämlich Ethik,
Moralphilosophie, also Sittenlehre. Zwar reden die Philosophen, insbesondere

die Kantianer, immer noch, etwas altertümlich, von einem Sittengesetz
(und dieses ist sogar leicht verfremdet in den Artikel II/l des Grundgesetzes
der Bundesrepublik Deutschland geraten), aber der geschichtliche und
gesellschaftliche Charakter der Sittlichkeit kommt in der Ethik fast nur noch
irritierend, nämlich als negatives Moment, vor. Auch die Pädagogen haben
immer mehr darauf verzichtet, die Kindlein mores zu lehren; Johann Heinrich
Campes «Sittenbüchlein für Kinder aus gesitteten Ständen» (1777) kann
modernen Erziehungstheoretikern eigentlich nur noch komisch vorkommen.
Im übrigen degeneriert die Sitte zur blossen Tisch- oder Trinksitte, von der die
Trivialliteratur handelt, bis hin zum kommunistischen Knigge mit dem
aufschlussreichen Titel «Keine Angst vor guten Sitten» (Karl Kleinschmidt,
1961), dem sich inzwischen schon wieder frisch moralisierende Öko-Knigges
zugesellt haben. Ausserdem entwickelt der Begriff der Sitte eine interessante
Affinität zur Sexualität. Die histoire des moeurs, die für Voltaire noch die
Kulturgeschichte als die Geschichte schlechthin war, wird zur blossen
Sittengeschichte (z.B. Roms) im Sinne einer chronique scandaleuse. Und am Ende
wird Sitte zur Bezeichnung derjenigen Abteilung der Kriminalpolizei, die für
Prostitution, Sexualverbrechen und sogenannte Sittenstrolche zuständig ist.

IV.

Verlust der guten Sitte sollte hier hauptsächlich zweierlei heissen: 1. Sitte als
das ursprüngliche Ganze der jeweils geschichtlich wirkenden Moral
(Sittensittlichkeit) kommt als solche in der philosophischen Ethik (Moralphilosophie)

von Anfang an fast nicht vor - jedenfalls nicht als positiver
Anknüpfungspunkt, da sich die Philosophie wesentlich in der Absetzung von gängigen

Vorurteilen konstituiert und dabei verdrängt, was sie dem moralischen
Meinen verdankt und wie weit sie dieser Präjudikation verhaftet bleibt.
Genauer gesagt gilt dies nur oder doch vor allem für die (allerdings vorherrschenden)

Moralphilosophien platonischen Typs (z.B. Kant), nicht oder doch nicht

72



so sehr für die des aristotelischen Typs (z.B. Hegel). 2. Sitte als partikulare
gute oder blosse Restsitte (decorum) fällt im Laufe des 18. Jahrhunderts aus
der praktischen Philosophie heraus und damit auch ihr subjektives Pendant,
die Anständigkeit, Höflichkeit oder wie man das sittengemässe Verhalten im
engeren Sinn sonst bezeichnen will. Die boni mores, die schon in der antiken
und mittelalterlichen Moralphilosophie nur noch in Restbeständen und (aus
der Retrospektive gesehen) nur in unklarer Vermischung mit Rechts- und
Moralprinzipien vorkamen, werden in der neuzeitlichen Naturrechtslehre
ausgesondert und verkümmern nach einem vergeblichen Systematisierungs-
versuch mit anscheinend untauglichen Mitteln (Thomasius).

Festzuhalten ist also, dass der Verzicht der Moralphilosophie auf die Lehre
von den mores in irgendeinem engeren Sinn und damit der Verzicht auf die
Lehre vom decorum nur die Spätfolge eines ursprünglicheren Verlustes oder
vielmehr Verzichtes der philosophischen Ethik auf das ursprüngliche Ethos,
die Sitte im weitesten Sinn, ist, so dass man im Grunde von einem doppelten
Verlust der guten Sitte sprechen muss.

Diese Doppelthese bezieht sich zunächst nur auf die Sitte im Rahmen der
Theorie, nicht auf den möglicherweise wirklichen (doppelten) Verlust an
guter Sitte. Ich habe mich bisher auch aller Klagen über den gegenwärtigen
Verfall der guten Sitte enthalten. Und dies obwohl auch ich mich gelegentlich
nicht des Eindrucks erwehren kann, dass es mit der öffentlichen Moral und
den letzten guten Sitten rapide bergab gehe. Nicht nur die Gewalt- sondern
auch die Schamschwelle scheint wieder einmal zu sinken; die Jugend scheint
nicht nur keine guten Sitten mehr zu haben, sie scheint gar keine mehr haben

zu wollen. Andererseits spricht manches dafür, dass diese Ansicht, das Ende
aller guten Sitten stehe unmittelbar bevor, schon eine Art Alterserscheinung
ist, die man besser für sich behält. Vielleicht ändern sich also bloss die Sitten,
und die neuen haben nur den Nachteil, dass es nicht mehr die unseren sind.
Dennoch bleibt ein Verdacht, dass an der so alten Klage über den allgemeinen
Sittenverfall etwas Wahres dran sei - obwohl, nein, gerade weil sie so alt ist.
Denn wenn Theorie und Praxis überhaupt irgendwie korrespondieren, so

muss dem Verlust der Theorie der Sitte auch irgendeine Veränderung in der
Wirklichkeit entsprechen. Um diese vermutete Veränderung möglichst präzise

zu bestimmen, sei nun doch noch kurz nach dem realen Verlust der guten
Sitte und dessen praktischen Folgen gefragt. Dabei unterscheide ich noch
einmal zwischen der guten Sitte als Ganzes und den einzelnen guten Sitten und
damit allgemeiner und besonderer Gesittung.

Dass die gute Sitte als ganze ihre ursprüngliche Funktion verloren hat,
dürfte kaum zu bestreiten sein. Wir sind viel zu reflektiert und viel zu sehr auf
unsere Autonomie bedacht, um uns noch ohne weiteres der undifferenzierten
Selbstverständlichkeit der (wenn auch vielleicht nur scheinbaren) Heterono-

73



mie der Sitte überlassen zu können oder zu wollen. Für uns zerfällt das

Gesamtsystem aller Pflichten de facto in Recht und Moral bzw. kontrollierbare
Legalität und unkontrollierbare Moralität. Die konkrete Sitte als inhaltliche
sittliche Gesamtordnung und die entsprechende Gesittung verschwinden dabei

(bis auf depotenzierte Reste) zwischen Gesetzes- und Gesinnungsformalismus,

die wie Legalität und Moralität zusammengehören und sich wechselseitig

bedingen. Natürlich können wir diese Unterscheidung von Recht und
Moral bzw. Legalität und Moralität, die unsere private wie unsere politische
Freiheit sichert, nicht rückgängig machen wollen; wohl aber sollten wir uns
über die Kosten dieser Unterscheidung, die so leicht in Trennung ausartet, im
Klaren sein. Denn offensichtlich führt der Verlust einer umfassenden und
selbstverständlichen Sittenordnung und die damit verknüpfte Reduktion der
Pflichten auf rein rechtliche und rein moralische mehr und mehr zu einer
Überstrapazierung von Recht und Moral. Vor allem auf dem Gebiet des

Rechts ist die Tendenz zur Totalisierung, zur totalen Verrechtlichung aller
Verhältnisse und Verhaltensweisen überdeutlich. Sittenverlust und
Rechtsvermehrung stehen in einem geradezu umgekehrt proportionalen Verhältnis:
alles soll oder muss durch immer genauere Vorschriften geregelt werden, an
die Stelle von Anstand und Verlässlichkeit treten Bürokratie und Gerichte.
Aber auch unsere Moral steht (durch den progressiven Verlust einer inhaltlichen

Orientierung an einer mehr oder weniger unbefragt gültigen Sitte) unter
einem ungeheuren Stress. Der totalen Objektivierung, nämlich Verrechtlichung

der Handlungen, entspricht die totale Subjektivierung oder Relativierung

der Moral zur inhaltslosen Gesinnung. Ohne geschichtliche
Orientierungshilfe soll der moderne moralische Mensch, wie es scheint, jeden Augenblick

aus sich aufs neue entscheiden, was gut ist und ob er es tun will.
Aber natürlich ist das zu einem guten Teil auch blosser Schein. Denn natürlich

bleiben Recht und Moral weiterhin an allgemeinen Wertvorstellungen
orientiert, d.h. sie bleiben in einem mehr oder weniger bewussten und
artikulierbaren «moralischen» Gesamthorizont, also im Rahmen der bleibenden,
nur verblassten Gesamtsitte als der sittlichen Grundordnung. Ja die unab-
schliessbare Unterscheidung von Recht und Moral ist selber geschichtlich und
muss geschichtlich immer neu im Rahmen des jeweils gültigen Normenhorizontes

erarbeitet werden. Vor allem aber scheinen die guten Sitten zumindest
im gesprochenen Recht als Lückenbüsser bisher noch unentbehrlich zu sein.
Die guten Sitten, gegen die kein Vertrag Verstössen darf, als formelhafter Rest
der umfassenden guten Sitte, stellen, wie das Gewohnheitsrecht, einen geradezu

irrationalen Bezugsfaktor im durch und durch rational sein wollenden
Recht dar. Die genaue Rechtsvorschrift, die den ehrlichen Kaufmann ersetzen
soll, beruft sich am Ende auf eben diese Figur als idealisierten Typus - so wie
die klassische Moral auf den vir bonus.

74



Was wird aus der guten Sitte im engeren Sinne, der partikularen guten Sitte
oder blossen Sitte, unter den Bedingungen der Zurückdrängung oder
Verflüchtigung der Gesamtsitte? Es wäre verwunderlich, wenn die Ausdünnung
der Sitte im Ganzen durch gesellschaftliche Differenzierung und Entwicklung
neuer Institutionen, wenn also die Entsittlichung der Sitte im Ganzen und die
Demoralisierung der mores zur blossen Mode, nicht auch Folgen für die Sitte
im besonderen haben würde, zumal diese geschichtlich nur Restsitte ist, der
schwache vordergründige Rest der an den äussersten Rand des Horizontes
verdrängten Gesamtsitte - allerdings ein Rest von grosser, hier noch
undifferenzierter Bandbreite (infiniti gradus), von den blossen Konventionen bis zur
Alltagsethik im Umgang miteinander. Also: mit welchem «Recht» kann man
heute im Ernst noch so etwas wie gute Sitte oder Gesittung, gutes Benehmen
(Einhaltung von Höflichkeit, Anstand, Etikette usw., kurz: moralische Kultur)

verlangen? Warum sollen wir uns noch gesittet benehmen, wo wir meist
schon nicht mehr wissen, warum wir uns rechtlich oder moralisch benehmen
sollen? Mit welchem Recht können wir noch über das hinaus, was Recht und
Moral gebieten, gutes Benehmen verlangen? Wozu Anstand oder Höflichkeit,

Freundlichkeit oder Zuvorkommenheit, wenn Korrektheit genügt? Und
weiter: warum halten wir überhaupt noch an unseren Anreden und Begrüs-
sungsformeln, an den Resten von Tisch- und Kleidersitten fest? Vielleicht ist
anderes längst viel wichtiger. Sollten wir nicht lieber das Ende der Höflichkeit,

den reinen Rechtszustand als neuen Naturzustand proklamieren? Aber
vielleicht sind solche Fragen ja unter der Würde eines Philosophen, und wir
sollten sie lieber den «aphilosophischen Müttern» überlassen, die dann
letztendlich ihren Kindern sagen müssen: das gehört sich so, das tut man nicht.

V.

Angesichts der gegenwärtigen Auflösung aller geschichtlich gewordenen
Kulturen und der daraus resultierenden Auflösung aller bestimmten moralischen

Horizonte leben wir zwischen dem wirklichen Verlust alter bisher
tragender Normensysteme und der möglichen Herausbildung einer neuen global
verpflichtenden Ordnung. Bisher hat die Welt, in der wir leben und die einmal
die Schule der Sitten hiess, allerdings noch keine gemeinsame Sitte herausgebildet,

jedenfalls keine gute, soweit ich sehe. Wohl aber ist die bisherige moralische

Kultur immer noch in Restbeständen als wirkliche Basis unseres
Zusammenlebens präsent, wenn auch oft nur widerwillig als blosse Positivität der
geltenden Normen anerkannt. Sie dienen uns de facto bei unserer praktischen
Orientierung, auch wenn oder gerade weil wir sie nicht jederzeit aus dem
Stand rational begründen können bzw. müssen.

Dieser Zustand muss nicht nur negativ gesehen werden, er enthält auch

grosse Möglichkeiten. Indem Recht und Moral immer mehr den Bezug zur ge-

75



schichtlichen Kultur und ihrem begrenzten moralischen Horizont verlieren,
werden sie abstrakt universell übertragbar. Die Auflösung gesellschaftlicher
Bande und die Emanzipation aus oft als allzu eng empfundenen geistig-moralischen

Horizonten enthält ganz neuartige Chancen für unsere Selbstbestimmung.

Allerdings auch Gefahren, die unserer nun ungebundeneren Freiheit
z.B. durch die nun ebenfalls ungebundenere Freiheit der anderen drohen. Die
Aufhebung der Umgangsformen z. B. bedeutet auch eine Aufhebung derjenigen

Sicherheit, welche die Formen geben, die nicht nur von den jeweiligen
freien Entschlüssen des jeweiligen Gegenüber abhängen.

Und wir sollten uns darüber im klaren sein: wir sind nicht nur reine, sich nur
aus sich selbst bestimmende Freiheit; wir leben in einer teils bewusst teils un-
bewusst übernommenen Situation, also auch moralisch geschichtlich.
Niemand von uns hat ein komplettes, rein aus Prinzipien deduziertes und absolut
autonom erdachtes Normensystem; und niemand läuft mit einer solchen
Moralphilosophie unterm Arm durch die Welt, um sie bei jedem Schritt zu befragen:

Was soll ich tun? Ich behaupte wohl nicht zuviel, wenn ich sage: eine
philosophische Ethik kann gar nicht so komplett werden, dass sie alle die moralischen

Selbstverständlichkeiten des Alltags (durch die sie selbst bestimmt
bleibt) erreichen könnte, also unser normgemässes, normales konkretes
Verhalten, das durch fragloses Ethos geregelt wird oder auch nicht bzw. nicht
mehr. Wie soll denn auch die Vernunft die Geschichte je einholen, wenn die
Sitte qua geschichtlicher moralischer Horizont ihre Selbstverständlichkeit
verloren hat - obwohl dieser Versuch der Einholung (Wieder- und Überholung)

unter den Bedingungen der erfolgten Auflösung der Ursitte wohl
unvermeidbar ist. Philosophie ist auch Flucht nach vorn.

So bleiben am Ende vor allem zwei Fragen: Erstens die spezielle Frage nach
dem Grund der guten Sitte im engeren Sinne. Gibt es zwischen oder neben den
Normen von Recht und Moral, die selbst noch genauer unterschieden werden
müssten, ein drittes eigenständiges Normengebiet, also Normen, die über alle
Rechts- und Moralnormen hinaus gute Gesittung (Höflichkeit, Anstand
usw.) gebieten? Und wie wäre dann, da diese Normen der geschichtlichen
Veränderung anscheinend besonders unterworfen sind, Art und Grad ihrer
Verbindlichkeit zu bestimmen? Oder sind alle Normen, auch die der guten Sitte,
soweit sie nicht reine Konventionen oder Setzungen sind, gleichermassen
moralischer Art - nur dass sich einige (wichtige) präzisieren und sogar verrechtlichen

lassen, während andere sich in einer Art moralischer Grauzone verlieren?

Zweitens die allgemeinere Frage nach der Kompetenz der philosophischen

Ethik. Wie kann diese durch Selbstreflexion auf die Grenzen ihrer
Leistungsfähigkeit einerseits vor abwegigen oder irrealen Erwartungen geschützt
werden, ohne andererseits ihren normativen Anspruch aufzugeben? Wenn
Ethik z. B. nicht nur sagen soll, was Sollen ist, sondern auch was gesollt wird,

76



wie weit kann oder darf sie dann lehrend oder gebietend gehen? Wozu brauchen

wir eigentlich eine philosophische Ethik, wenn die einfachen Regeln
ohnehin klar sind und die Menge der moralischen Selbstverständlichkeiten
weder deduziert werden kann noch deduziert zu werden braucht? Nur um uns
immer wieder über das Grundsätzliche, von dem die geschichtliche Sitte
nichts weiss und nach dem sie nicht fragt, klar zu werden?

Es konnte also nicht meine Absicht sein, moralphilosophische Prinzipienreflexion

als solche zu desavouieren - natürlich nicht. Und es konnte
selbstverständlich auch nicht meine Absicht sein, zur Lösung gegenwärtiger
moralischer Krisen zu empfehlen, Kant durch ein bisschen Knigge zu ergänzen
(obwohl das im Einzelfall vielleicht nicht wenig wäre). Vielmehr kam es mir nur
darauf an, gegen mancherlei Verkürzungen der (akademischen) philosophischen

Ethik, eine Lücke in der gegenwärtigen praktischen Philosophie zu
verdeutlichen: nämlich die Differenz, ja Diskrepanz zwischen philosophischer
Reflexion und gelebter Geschichte, speziell zwischen prinzipieller Moralphilosophie

und faktischer Moralität, etwas deutlicher zu machen und damit an
die geschichtliche moralische Substanz zu erinnern, von der wir immer noch
leben - zumindest vorläufig, vermutlich immer, dann also in einer sozusagen
permanenten provisorischen Moral.

77


	Der Verlust der guten Sitte : auch ein Beitrag zur Geschichtlichkeit der Moral

