
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Artikel: Entre le droit positif et la morale : les droits de l'homme

Autor: Meyer-Bisch, Patrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 44/1985

PATRICE MEYER-BISCH

Entre le droit positif et la morale: les droits de l'homme

Pour que les exigences morales puissent mettre en question - et aussi inspirer

- de façon durable et efficace les droits positifs, il faut qu'elles acquièrent
une nouvelle objectivité, par leur universalité et par leur cohérence. Tel est

l'enjeu de cet ensemble de normes qui trouve peu à peu ses définitions, et que
l'on connaît sous le concept de «droits de l'homme».

«Traditionnellement, les études consacrées aux rapports du droit et de la morale insistent, dans
un esprit kantien, sur ce qui les distingue, le droit régissant le comportement extérieur, la morale
mettant l'accent sur l'intention, le droit établissant une corrélation entre les droits et les obligations,

la morale prescrivant les devoirs qui ne donnent pas naissance à des droits subjectifs, le droit
établissant des obligations sanctionnées par le Pouvoir, la morale échappant aux sanctions
organisées.»1

Il semble que le droit positif puisse être considéré sur le modèle d'une
géométrie classique, à savoir, un système hypothético-déductif reposant sur des

données très générales jouant le rôle de postulats, et déduisant à partir de là, et
selon des règles strictes, un système de corrélations entre droits et obligations.
Il faut cependant ajouter à ce modèle un peu simpliste la capacité d'assimiler
des postulats nouveaux par jurisprudence.

La morale, ou plutôt les morales, reposant sur des coutumes variées et
mouvantes, sur des anthropologies diverses, pas toujours très bien définies ni
nuancées, interviennent alors au niveau des fondements du droit.

Cette division semble insatisfaisante pour deux raisons:

- elle laisse à l'incontrôlable le problème le plus grave : celui des fondements
du droit;

- elle prive la réflexion morale de l'objectivité de la pratique juridique, et en

particulier de la jurisprudence.

D'un côté les juristes, le plus souvent, n'attendent guère de précision utile
dans les constructions des philosophes moralistes. De l'autre côté, ces
derniers n'ont pas tous l'habitude, comme le faisait par exemple Jean Lacroix, de

1 Chaïm Perelman, Droit et morale, in: Droit, morale et philosophie. Librairie générale de droit
et de jurisprudence, Paris 1976, p.185.

Correspondance: Prof.P.Meyer-Bisch, Collège Ste-Croix, 16, chemin de bontieu, CH-1700Fri-
bourg

49



se pencher sur la riche expérience humaine des juristes, et ils se privent ainsi de

tout un enseignement: le droit positif remet aussi la morale en question.

I. Entre le droit positif et la morale

1.1. Séparation stérile

Les juristes qui ne se satisfont pas d'une conception positiviste du droit,
relèvent l'importance de valeurs morales, telles que l'intention, les conditions
concrètes de l'existence de la liberté et de la responsabilité. A qui appartient-il
en effet de marquer les liens et les limites entre les responsabilités pénale,
psychiatrique et morale, domaines qui sont encore dans une grande confusion
théorique et pratique? A cela il faut ajouter les questions de morale politique
concernant l'attitude de la société face au crime qu'elle a elle-même engendré:
problèmes d'injustice sociale, de marginalisation et de réinsertion des

délinquants. Faute de prendre en considération ces questions, le domaine juridique
ne peut être qu'un îlot abstrait et théâtral de logique formelle, entre les conditions

complexes de dérive qui conduisent à l'acte délictueux, et les conséquences

de cet acte et de la peine. Le droit dans son exercice, comme dans sa conception,

a besoin d'autre chose que d'une morale ambiante, qu'elle soit bien-pensante

ou contestatrice; il lui faut une conception globale du droit humain,
objectivée dans les rapports difficiles entre le politique, le judiciaire, l'économique,

le sociologique, etc. Il convient de connaître avec réalisme les rouages
de la société qui conduisent au crime, et ceux qui au contraire le préviennent, si

l'on veut ne pas faire payer à certains, que ce soit à des criminels de droit
commun, ou a fortiori à des détenus politiques, le poids de l'injustice endémique
dont souffrent et souffriront toujours nos sociétés. En isolant des coupables,
elles s'autojustifient, et font souvent jouer à l'appareil juridique le rôle
d'exécuteur. Il est nécessaire d'intégrer la logique juridique aux autres déterminis-
mes sociaux, sans toutefois les confondre, et de se faire une philosophie de la
culpabilité2 ainsi que de la participation. Le concept de droits de l'homme
recouvre toutes ces questions, aussi apparaît-il à certains comme étant bien

trop vaste: de là à dire qu'il est trop vague, il n'y a qu'un pas, mais c'est un pas
qui ressemble fort à de la démission.

Au positivisme en matière juridique correspond un formalisme philosophique.

Une philosophie en effet qui se donne pour tâche de fonder in abstracto la

2 Cf. Jean Lacroix, Philosophie de la culpabilité, Paris 1977. Jean Lacroix, en tant que juriste et

philosophe distingue de façon rigoureuse, responsabilités pénale et morale; il procède à une
analyse de la situation actuelle.

50



norme juridique sur une conception de la raison universelle, ne convaincra
que des philosophes, et parmi eux, seulement ceux qui donnent foi à de telles
démonstrations. Les constructions philosophiques fondées sur des raisonnements

a priori n'aideront pas les juristes à mieux comprendre les conditions
concrètes de la moralité du droit.

Il faut cependant reconnaître que la tentative juridicomorale humaniste du
XVIIIème siècle pour fonder la dignité de l'homme, fut féconde dans sa
dynamique égalitaire et libérale; elle est probablement l'origine de l'idée même de

droits de l'homme, objectifs et universels. Mais privée de toute considération
physique, biologique, géographique et sociale, elle est beaucoup trop pauvre
en contenu, et incapable de concevoir réellement la diversité et la différence.
Une telle démarche tend à réduire l'homme à une entité de raison, dont la
liberté est constamment menacée par les autres et par l'Etat. C'est pour cette
raison que les droits de l'homme sont apparus tout d'abord à certains comme
un ensemble de sauvegarde de la liberté individuelle, et de limitations raisonnables

eu égard au respect de la liberté d'autrui.
La liberté cependant, est ici définie de façon purement formelle et abstraite,

comme une entité séparée à laquelle la réalité sociale doit imposer une limitation.

En pratique nous retrouvons l'adage connu: ma liberté s'arrête là où
commence celle des autres. Or il me semble beaucoup plus juste de dire: ma
liberté commence là où commence celle des autres: elle se découvre elle-même
dans cette reconnaissance, c'est-à-dire lorsque je me trouve engagé dans une
action bonne. Mais ici il nous faut sortir de la philosophie de Kant pour faire
appel à une philosophie des valeurs, une philosophie où l'autre homme n'a
pas les mêmes droits que moi: il en a davantage. Emmanuel Lévinas vient de

nous montrer encore une fois cette voie ancienne et toujours neuve qui mène à

la libération de la responsabilité face au visage de l'autre homme.

«Liberté dans la fraternité où s'affirme la responsabilité, la responsabilité de l'un-pour-
l'autre, à travers laquelle, dans le concret, les droits de l'homme se manifestent à la conscience
comme droits de l'autre homme et comme devoir pour un moi, comme mes devoirs dans la fraternité,

c'est là la phénoménologie des droits de l'homme. Mais dans leur <mise en scène> originelle,
s'affirment aussi, en guise de manifestation de la liberté, les droits de celui qui est obligé. Non
seulement par l'effet d'un simple transfert et grâce à une généralisation des droits de l'homme tels

qu'ils lui apparaissent en autrui. Son devoir à l'égard d'autrui qui interpelle sa responsabilité, est

une investiture de sa propre liberté. Dans la responsabilité qui, comme telle, est irrécusable et

incessible, je suis instauré comme non-interchangeable: je suis élu comme unique et incomparable.
Ma liberté et mes droits avant de se montrer dans ma contestation de la liberté et des droits de

l'autre homme se montreront précisément en guise de responsabilité, dans la fraternité humaine.
Responsabilité inépuisable, car on ne saurait être quitte envers autrui.»3

3 Emmanuel Lévinas, Les droits de l'homme et les droits d'autrui, in: L'indivisibilité des droits
de l'homme. Editions Universitaires (collection interdisciplinaire, vol. 10), Fribourg 1985.

51



Là se trouve le fondement de la légitimité, dans l'expérience morale du face
à face: le visage de l'autre m'appelle et me convoque à répondre de l'humanité
qui est en nous, et que je ne peux connaître par un raisonnement formel, car
elle n'est accessible que par l'expérience concrète, physique, de l'infini de

l'autre. Tombons-nous alors dans la subjectivité? L'expérience des violations
du droit humain nous montre que partout le droit d'être un homme ou une
femme, c'est le droit de vivre harmonieusement son corps, de s'aimer soi-
même, d'éprouver la colère et la révolte devant l'injuste, de transmettre ses

valeurs à ses enfants, de vivre sa foi, de créer, et bien d'autres choses encore; c'est
le droit de rencontrer, de toutes ces façons, le visage de l'autre homme, en
vérité.

Ainsi la légitimité ne peut pas être conçue seulement comme une sauvegarde
de la liberté individuelle, exprimée par les droits de l'homme. Elle est bien plutôt

un domaine positif à conquérir. Au nom de la légitimité, les résistants à

tous les systèmes totalitaires contestent la légalité pour investir un nouveau
domaine d'humanité, pour découvrir une autre façon d'être homme. La
légitimité reste à découvrir, nous la connaissons encore très mal, et nous avons
bien besoin de réunir les efforts des juristes et des philosophes, avec tant
d'autres, pour découvrir le sens du droit humanitaire. Il ne nous est pas donné
d'avance, car il est trop grand et trop multiple pour cela: être homme, c'est ne

pas savoir.
Heureusement, nous assistons dans le monde entier à une prise de

conscience de plus en plus nette: à partir de conflits tragiques entre les droits positifs

et les revendications légitimes, mais aussi à partir de nouveaux droits
élaborés, naît un ensemble de normes internationales, multiples et progressivement

contraignantes.

1.2. Distinction féconde: le droit donne corps à la morale

1.21. Une norme en gestation

Beaucoup estiment encore que le concept de droits de l'homme ne recouvre
qu'un ensemble de voeux pieux, mal défini, et en outre très limité par son
origine historique et géographique. Or, sans vouloir retracer l'histoire ancienne
de ce concept, nous pouvons constater que, malgré les crises et les violentes
oppositions idéologiques, l'idée a fait du chemin depuis la Déclaration des

Droits de l'Homme proclamée par l'ONU en 1948. Il a fallu ensuite 10 ans, de

1956 à 1966, pour que soient proclamés ensemble le «Pacte international relatif

aux droits économiques, sociaux et culturels», et le «Pacte international
relatif aux droit civils et politiques». Or ces deux pactes représentent les deux
idéologies opposées de l'Est et de l'Ouest, ils sont écrits avec un préambule et

une première partie communs, afin d'affirmer nettement leur indivisibilité.

52



Les Etats ont proclamé en adoptant cette charte «leur foi dans les droits
fondamentaux de l'homme». Guy Aurenche remarque justement que:

«L'utilisation du mot foi peut étonner... et pourtant elle est inévitable. La foi n'est pas le résultat

d'un raisonnement logique, d'une démonstration scientifique. Elle est pari, saut, utopie. En
tout cas elle permet de ne pas se mettre forcément d'accord sur une motivation rationnelle identique

pour tous.»4

Il a fallu encore 10 autres années pour que le nombre requis de 35 Etats
signataires soit atteint, et que les pactes entrent en application. Il y a une
logique qui va de la morale - ou conscience diffuse et multiple d'une loi non-
écrite -, au droit positif. La contestation est ici féconde. Cette logique
commence par des revendications populaires et des crises politiques, donnant jour
à des Déclarations officielles. Ces Déclarations inspirent les premiers articles
des nouvelles Constitutions, puis elles sont concrétisées dans des Pactes, et enfin

des Conventions et Protocoles d'accord. Ces derniers obligent les Etats
parties à inscrire dans le droit positif, mais aussi dans les lois sociales,
économiques, scolaires, l'esprit des accords signés. Ils instituent enfin des Tribunaux

de surveillance et des Cours d'appel, telle la Cour Européenne des Droits
de l'Homme.

S'il est grave d'être optimiste en la matière - car on oublie alors que tout
progrès de la conscience internationale se fait par l'expérience de nouvelles
catastrophes et donc de nouveaux morts -, il est encore plus grave de dénigrer
ce mouvement international qui tente de jouer le jeu de la parole donnée: ce

faisant, on renierait l'essence même du droit comme de la morale.
Maître Aurenche, dans un récent colloque sur la torture, a montré quels

étaient les mécanismes de cette logique progressive de la parole donnée: si un
Etat a signé une convention interdisant l'usage de la torture, alors des juristes
appartenant au CICR, à la Commission Internationale de Juristes, avec l'appui

d'Organisations Non Gouvernementales (ONG) diverses suscitant les prises

de conscience de l'opinion, vont obliger peu à peu les Etats à légiférer plus
strictement sur la période de détention au secret, le droit de visite, le droit de

défense, etc. «Les textes juridiques, disait-il, nous permettent de nous dire que
nous sommes aussi des hommes.»

1.22. La morale à l'écoute du droit

C'est une certitude historique d'expérience et de foi, non une évidence de la
raison. La rationalité philosophique à la recherche de la norme, a tout intérêt à

se pencher sur la quête progressive et très continue de la norme juridique.

4 Guy Aurenche, L'aujourd'hui des droits de l'homme, Paris 1980, p.29.

53



«Dans cette perspective, la recherche d'un fondement absolu doit céder le pas à une dialectique,

dans laquelle les principes que l'on élabore pour systématiser et hiérarchiser les droits de

l'homme, tels qu'on les conçoit, sont constamment confrontés avec l'expérience morale, les
réactions de notre conscience. La solution des problèmes suscités par cette confrontation ne sera ni
évidente ni arbitraire: elle sera fournie grâce à une prise de position du théoricien, qui résultera
d'une décision personnelle, que l'on présente pourtant comme valable pour tous les esprits
raisonnables.»5

Les solutions adoptées sont «contingentes et manifestement perfectibles»,
elles cherchent non la vérité formelle, mais la raisonnabilité devant l'auditoire
universel, c'est-à-dire l'objectivité. Il s'agit bien, en effet, d'une méthode
dialectique: en droit, deux idées opposées peuvent être toutes les deux raisonnables,

il en va de même en philosophie, et en particulier en philosophie morale.
Il y a une remise en question permanente des diverses moralités et des divers
droits: de ces oppositions naissent peu à peu des accords, puis surgissent des

oppositions plus précises qui appellent de nouveaux accords. L'art du dialogue

institutionnalisé - ou dialectique - a pour but de chercher la norme la plus
juste, mais jamais une norme absolue qui échapperait au contrôle des faits.
L'idée de droits de l'homme est peut-être celle qui correspond le mieux à l'Idée
hégelienne en devenir, dans un développement historique nécessaire. Il
faudrait s'interroger sur la nature multiple de cette nécessité, mais ce n'est pas le

lieu.
Les droits de l'homme, cependant, doivent définir une exigence absolue.

Celle-ci n'est-elle pas complètement relativisée par le caractère raisonnable de

l'accord dont nous venons de parler? Non, car la relativité se situe dans les

différents modes d'avènement de la prise de conscience de l'exigence absolue du
respect de la dignité humaine. Ce n'est pas parce-qu'on ne sait pas exactement
de quelles façons (au pluriel), il vaut mieux définir le droit humain, que ce

droit est conçu comme relatif. Il y a une genèse relative de l'universel: la
conscience morale, dans la diversité de ses exigences, apprend à se reconnaître

peu à peu comme universelle et absolue, bien que toujours imparfaitement
exprimée, elle apprend la contestation permanente des fondements du droit.

Si l'on abandonne Hegel pour chercher une autre conception de la genèse de

l'universel, on peut dire que l'absolu de la norme est obtenu comme un principe

l'est dans la philosophie d'Aristote: par une lente induction, toujours
perfectible, à partir d'expériences multiples. Le principe ainsi obtenu n'est
jamais par la suite une idée qui pourrait simplement être appliquée par déduc-

5 Chaïm Perelman, op.cit., p.72. Cf. en particulier toute l'analyse du chapitre intitulé «Ce que
le philosophe peut apprendre par l'étude du droit», pp. 191-202. «Le philosophe, tout comme
le juge, a intérêt à entendre les points de vue opposés avant de se décider. En effet, son rôle
n'est pas simplement de décrire et d'expliquer le réel, à la manière du savant qui vise à l'objecti-
vité, il doit prendre position à l'égard du réel. Son ontologie n 'est pas simple description du réel,

mais hiérarchisation de ses aspects.» (p.202) L'auteur renvoie ici à ses autres ouvrages.

54



tion à la réalité multiple. Au contraire, il doit être retrouvé, par une nouvelle
induction. Ainsi les exigences de la morale ne remettent pas le droit positif en
question, de temps en temps, en périodes de crise ou d'adaptation, elles en
sont le critère dernier d'interprétation. Si la norme juridique est conçue comme

un carcan imposé, elle devient fallacieuse: autorité doit être laissée au juge
pour étudier dans chaque cas particulier de quelle façon l'esprit de la loi doit
être interprété, en tenant compte, bien sûr, d'éléments vérifiables.

Le concept de droits de l'homme nous fournit précisément un ensemble de

principes en induction permanente, pourrait-on dire, c'est-à-dire un ensemble

qui, tout en présentant le principe comme objectivement contraignant, lui
donne toute une marge de compréhension, de différence, non de relativité.

II. L'objectivité d'une norme de la différence: une norme non normalisante

Comment un principe peut-il être à la fois objectif et contenir une grande
souplesse d'interprétation, comment une norme peut-elle être contraignante
sans être normalisante? Chacun sait qu'il arrive à certains Etats de «normaliser»,

c'est-à-dire d'uniformiser, de réduire à l'égalité univoque, au nom des

droits de l'homme, c'est un comble.
Au cours de son développement historique dialectique, l'idée a enfermé en

elle-même ce que Hegel appelle de la contradiction, ou plus précisément de la
complexité-unité. Elle est passée de l'affirmation abstraite ou logique de

l'unité simple, à l'affirmation concrète et réelle de l'unité multiple. C'est ainsi

que se forme une norme de droit qui n'appartient pas tout-à-fait au droit et
doit traverser toutes les sciences humaines, car c'est une norme morale: la
dualité entre morale et droits positifs permet de créer une norme de la
différence. Ce critère historique et théorique de l'unité multiple peut être pris de

deux façons: selon l'universalité dans la particularité, et selon l'indivisibilité
dans la distinction.

II.1. Universalité des droits de l'homme et diversité des cultures

Lorsqu'au nom des droits de l'homme le moraliste ou le juriste européen
interpelle la conscience africaine, à propos de la pratique de l'excision par
exemple, il s'entend souvent opposer un refus d'entrée en matière. Mais il
arrive aussi que son homologue africain lui réponde: «j'accepte votre
interpellation qui nous donne à réfléchir, mais permettez-moi, au nom de la
réciprocité, de vous dire que la conscience africaine est scandalisée de la façon
dont les Européens traitent leurs anciens.» Ainsi il est de moins en moins vrai
d'affirmer que le concept de droits de l'homme est eurocentré, et que les
organisations de défense cherchent à imposer à des cultures différentes des normes

55



qui leur sont étrangères. Il faut au contraire constater que l'universalité nécessaire

de cette norme appelle au dialogue entre les cultures: elle est le terrain de

rencontre entre les exigences diverses des moralités.
Depuis 1981 nous connaissons une «Déclaration Islamique Universelle des

droits de l'homme», et cette expression n'est pas contradictoire: c'est le droit
humain universel qui est exprimé ici dans la dynamique, ou l'exigence, d'une
foi islamique. Cette expression est elle-même très perfectible et est loin de faire
l'unanimité du monde musulman. De même l'OUA a élaboré un texte original

: «la Charte africaine des droits de l'homme et des peuples»; le fruit de cette
prise de conscience géopolitique apporte une nouveauté nécessaire à la
conception universelle du droit humanitaire6.

Il faut donc procéder à une affirmation double: les droits de l'homme sont
universels en ce qu'ils expriment l'unité de la dignité humaine, mais cette
universalité ne peut être conçue que dans le génie très particulier propre à chaque
culture7. Il ne s'agit pas de trouver le noyau d'une morale universelle, qui soit
comme le plus petit dénominateur commun de toutes les morales, car il ne
resterait, au mieux, qu'une forme vide; c'est le plus grand dénominateur commun

qu'il faut trouver, celui qui exprime une tension commune et multiple
vers un plus haut degré de liberté, ce qui est précisément l'essence de chaque
culture. Il ne suffit donc pas de constater seulement les diversités, et, après
avoir renoncé à une formulation unique des droits de l'homme, de se contenter

de juxtaposer la déclaration africaine, islamique Il s'agit de procéder à

une «somme» dialectique de ces diversités, dans la mesure où cette somme est

possible et n'est pas réductrice. Le dialogue entre les peuples, nécessité par
l'idée même d'universalité des droits de l'homme, exige une ouverture
concrète aux valeurs différentes, en même temps qu'une solidarité dans le
développement pratique et théorique du droit humanitaire (solidarité économique,

technique, scientifique, juridique

II.2. L'indivisibilitédans la distinction

L'indivisibilité des droits de l'homme est une notion qui apparaît dès la
Déclaration de 1948 (article 30), mais a surtout été explicitée lors de la
proclamation simultanée des deux Pactes distincts de 1966, avec le préambule
commun. L'indivisibilité des droits soigneusement distincts manifeste l'essence

6 Pour un article synthétique et court sur l'évolution de l'idée de droits de l'homme depuis 1948,
cf. Philip Aiston, La Déclaration universelle a 35 ans, in: Revue de la Commission Internationale

de Juristes (CIJ) No 31, déc. 1983, pp.51-92.
7 Cf. Universalité des droits de l'homme et diversité des cultures. Actes du premier colloque

interuniversitaire, Fribourg 1982. Editions Universitaires, Fribourg 1984. Introduction de
P. Meyer-Bisch: Une affirmation double: les droits de l'homme ne peuvent être universels que
dans la diversité des cultures, pp. 13-19.

56



dialectique de l'idée: elle contient l'obligation de respecter avec la même
nécessité et donc la même urgence des droits extrêmement différents, dont le
contrôle nécessite des organes politiques soigneusement séparés, voire divisés.

Ainsi la démocratie ne peut tendre au respect de la liberté indivisible du
citoyen que par une stricte séparation des trois pouvoirs, pour prendre la
distinction classique qu'il faut considérablement diversifier et internationaliser.

Si un pays prétexte de la nécessité du respect prioritaire des droits sociaux,

pour violer délibérément les droits civils et politiques, ou inversement,
l'universalité des droits de l'homme est vidée de tout contenu et n'est plus qu'un
accord formel. Nous sommes en présence d'un critère concret fort complexe,
dont nous ne pouvons ici qu'indiquer les sens généraux8.

La conscience morale de la dignité humaine est d'abord perçue selon une
indivisibilité spatiale et temporelle: la liberté est impartageable. Si un homme ou
une femme est empêchée délibérément de vivre en s'exprimant librement,
c'est notre propre espace de liberté qui se trouve rétréci, notre propre dignité
qui est remise en question. Ici les exigences de notre propre morale interpellent
le droit positif d'autres pays, par une solidarité qui appartient à l'essence
même de la moralité. Cette indivisibilité est le fondement du caractère international

et transnational de la responsabilité en matière de droits de l'homme,
sur lequel se fondent les grandes organisations non gouvernementales, telle
Amnesty International, ainsi que les Etats eux-mêmes quand ils font des

interventions au nom du droit humanitaire. Il en va de même dans le temps: l'im-
prescriptibilité des crimes contre l'humanité assure qu'aucune clôture ne

pourra protéger l'inhumain de la remise en question que tout homme est en

droit, en devoir, d'apporter.
Mais l'indivisibilité est surtout une notion qu'il faut prendre dans ses sens

juridiques: ceux-ci diffèrent selon les modes de classification des droits de

l'homme que l'on adopte: classification indiquée par les deux Pactes: droits
individuels, sociaux et droits des peuples; droits revendiqués contre l'Etat et
droits garantis par l'Etat; droits distincts par classes de titulaires (droits des

femmes, des enfants, des réfugiés, etc.). Ce travail d'analyse une fois effectué,
nous sommes conduits à la conclusion concrète que chaque série de droits
n'est pas seulement une unité d'articles ajoutée à une Charte, mais une autre
dimension de la personne humaine, qui transforme la compréhension de tous
les autres droits. La faillite des conceptions divisées du droit (conceptions
essentiellement idéologiques) vient du fait que celles-ci ne peuvent s'appliquer à

la personne humaine, laquelle est une totalité une et multiple, irréductible.

8 Cf. P.Meyer-Bisch, Différents sens de l'indivisibilité des droits de l'homme, in: L'indivisibilité
des droits de l'homme, ouvrage cité à la note 3.

57



On peut constater que si les droits de l'homme ne peuvent constituer en eux-
mêmes une philosophie - et surtout pas un système a priori -, ils apportent une
contribution nouvelle, plurielle et objective à l'anthropologie: ils conduisent
les sciences juridiques à interférer avec les autres sciences sociales, pour tenter
de donner un corps objectif à la conscience morale, fondée sur un concept
d'homme de plus en plus complexe et cependant de plus en plus un.

III. Le droit remis en question, prend consistance anthropologique

Lorsque les exigences de la morale peuvent ainsi s'exprimer d'une façon
historique et dialectique, elles conduisent à reformuler l'idée problématique de

nature humaine.
Félicien Rousseau voit dans cette démarche une façon de retrouver

l'ancienne loi naturelle: la promotion de la dignité humaine ne pouvant s'effectuer

sans la reconnaissance explicite des quelques vérités essentielles sur
lesquelles Saint Thomas fonde la loi naturelle9.

Pour évaluer la possibilité d'une telle reprise de la conception classique de la
loi naturelle - si conception classique il y a -, il faut étudier si elle se soumet au
critère du «paralogisme naturaliste» ainsi défini par Otfried Höffe10. Il s'agit
d'éviter de passer de façon indue de l'être au devoir être, de déduire d'une
conception descriptive de la nature humaine une norme contraignante. Il est alors
très important de préciser de façon très rigoureuse les liens entre ontologie et

obligation.
Au lieu de partir d'une description de la nature humaine, pour en déduire les

obligations qui y seraient logiquement contenues, le concept de droits de

l'homme nous conduit à partir de l'expérience des exigences de la morale, en
réalisation dialectique dans le droit, pour trouver peu à peu un concept
d'homme, qui soit non comme un état ou un idéal à atteindre, mais bien plutôt
comme unepuissance (en reprenant l'étymologie grecque du terme de nature:
croissance).

Loin d'être un idéal, défini logiquement, à réaliser, ce concept est un retour
constant et contraignant aux exigences concrètes et plurielles de la vie des

hommes et des femmes, dans leurs situations de lutte et d'espoir. S'il renvoie à

une idée de nature humaine, ce que je crois, ce n'est pas à une nature désincarnée

et abstraite, mais bien à une nature indivisiblement biologique et cultu-

9 Félicien Rousseau, La croissance solidaire des droits de l'homme. Un retour aux sources de

l'éthique, Tournai et Montréal 1982.
10 Otfried Höffe, Droit naturel (droit rationnel) sans paralogisme naturaliste: un programme

juridico-philosophique, in: Sources du droit, tome 27 des Archives de philosophie du droit,
pp.373-393.

58



relie11. L'enjeu, c'est de réunir dans la même norme objective et universelle,
sans les réduire, l'homme vivant, dans le sens le plus concret et complet du
terme, et l'homme du droit: l'humain indéfiniment différencié, et l'universel
qu'il découvre en lui, sans lequel il n'a pas de sens.

11 Cf. le concept établi par Edgar Morin, d'unidualité de l'homme. En particulier, La méthode,
1. La Nature de la Nature.

59




	Entre le droit positif et la morale : les droits de l'homme

