Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Artikel: Entre le droit positif et la morale : les droits de 'homme
Autor: Meyer-Bisch, Patrice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883117

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 44/1985
PATRICE MEYER-BISCH

Entre le droit positif et la morale: les droits de ’homme

Pour que les exigences morales puissent mettre en question - et aussi inspi-
rer - de fagon durable et efficace les droits positifs, il faut qu’elles acquiérent
une nouvelle objectivité, par leur universalité et par leur cohérence. Tel est
I’enjeu de cet ensemble de normes qui trouve peu a peu ses définitions, et que
I’on connait sous le concept de «droits de I’homme».

«Traditionnellement, les études consacrées aux rapports du droit et dela moraleinsistent, dans
un esprit kantien, sur ce qui les distingue, le droit régissant le comportement extérieur, la morale
mettant I’accent sur 1’intention, le droit établissant une corrélation entre les droits et les obliga-
tions, lamorale prescrivant les devoirs qui ne donnent pas naissance a des droits subjectifs, le droit
établissant des obligations sanctionnées par le Pouvoir, la morale échappant aux sanctions orga-
nisées.»!

Il semble que le droit positif puisse étre considéré sur le modele d’une géo-
métrie classique, a savoir, un systéme hypothético-déductif reposant sur des
données tres générales jouant le réle de postulats, et déduisant a partir dela, et
selon des régles strictes, un systeme de corrélations entre droits et obligations.
Il faut cependant ajouter a ce mode¢le un peu simpliste la capacité d’assimiler
des postulats nouveaux par jurisprudence.

Lamorale, ou plut6t les morales, reposant sur des coutumes variées et mou-
vantes, sur des anthropologies diverses, pas toujours trés bien définies ni
nuancées, interviennent alors au niveau des fondements du droit.

Cette division semble insatisfaisante pour deux raisons:

- ellelaisse a I’incontrélable le probleme le plus grave: celui des fondements
du droit;

- elle privelaréflexion morale del’objectivité dela pratique juridique, et en
particulier de la jurisprudence.

D’un c6té les juristes, le plus souvent, n’attendent guére de précision utile
dans les constructions des philosophes moralistes. De 1’autre co6té, ces der-
niers n’ont pas tous 1’habitude, comme le faisait par exemple Jean Lacroix, de

1 Chaim Perelman, Droit et morale, in: Droit, morale et philosophie. Librairie générale de droit
et de jurisprudence, Paris 1976, p.185.

Correspondance: Prof. P. Meyer-Bisch, College Ste-Croix, 16, chemin de bonlieu, CH-1700 Fri-
bourg

49



se pencher sur lariche expérience humaine des juristes, et ils se privent ainsi de
tout un enseignement: le droit positif remet aussi la morale en question.

I. Entre le droit positif et la morale
I.1. Séparation stérile

Les juristes qui ne se satisfont pas d’une conception positiviste du droit,
relévent I’importance de valeurs morales, telles que I’intention, les conditions
concrétes de ’existence de laliberté et de la responsabilité. A qui appartient-il
en effet de marquer les liens et les limites entre les responsabilités pénale,
psychiatrique et morale, domaines qui sont encore dans une grande confusion
théorique et pratique? A cela il faut ajouter les questions de morale politique
concernant I’attitude de la société face au crime qu’elle a elle-méme engendré:
problémes d’injustice sociale, de marginalisation et de réinsertion des délin-
quants. Faute de prendre en considération ces questions, le domaine juridique
ne peut étre qu’un ilot abstrait et théatral de logique formelle, entre les condi-
tions complexes de dérive qui conduisent a I’acte délictueux, et les conséquen-
cesdecet acteet dela peine. Le droit dans son exercice, comme dans sa concep-
tion, a besoin d’autre chose que d’une morale ambiante, qu’elle soit bien-pen-
sante ou contestatrice; il lui faut une conception globale du droit humain,
objectivée dans les rapports difficiles entre le politique, le judiciaire, 1’écono-
mique, le sociologique, etc. Il convient de connaitre avec réalisme les rouages
delasociété qui conduisent au crime, et ceux qui au contraire le préviennent, si
I’on veut ne pas faire payer a certains, que ce soit a des criminels de droit com-
mun, ou a fortiori a des détenus politiques, le poids de I’injustice endémique
dont souffrent et souffriront toujours nos sociétés. En isolant des coupables,
elles s’autojustifient, et font souvent jouer a I’appareil juridique le rle d’exé-
cuteur. Il est nécessaire d’intégrer la logique juridique aux autres déterminis-
mes sociaux, sans toutefois les confondre, et de se faire une philosophie de la
culpabilité? ainsi que de la participation. Le concept de droits de ’homme
recouvre toutes ces questions, aussi apparait-il a certains comme étant bien
trop vaste: dela a dire qu’il est trop vague, iln’y a qu’un pas, mais c’est un pas
qui ressemble fort a de la démission.

Au positivisme en matiére juridique correspond un formalisme philosophi-
que. Une philosophie en effet qui se donne pour tAche de fonder inabstractola

2 Cf. Jean Lacroix, Philosophie de la culpabilité, Paris 1977. Jean Lacroix, en tant que juriste et
philosophe distingue de fagon rigoureuse, responsabilités pénale et morale; il procéde a une
analyse de la situation actuelle.

50



norme juridique sur une conception de la raison universelle, ne convaincra
que des philosophes, et parmi eux, seulement ceux qui donnent foi a de telles
démonstrations. Les constructions philosophiques fondées sur des raisonne-
ments a priori n’aideront pas les juristes a mieux comprendre les conditions
concretes de la moralité du droit.

I1 faut cependant reconnaitre que la tentative juridicomorale humaniste du
XVIIIéme siecle pour fonder la dignité de’homme, fut féconde dans sa dyna-
mique égalitaire et libérale; elle est probablement I’origine de I’idée méme de
droits de I’homme, objectifs et universels. Mais privée de toute considération
physique, biologique, géographique et sociale, elle est beaucoup trop pauvre
en contenu, et incapable de concevoir réellement la diversité et la différence.
Une telle démarche tend a réduire I’homme a une entité de raison, dont la li-
berté est constamment menacée par les autres et par I’Etat. C’est pour cette
raison que les droits de ’homme sont apparus tout d’abord a certains comme
un ensemble de sauvegarde de la liberté individuelle, et de limitations raison-
nables eu égard au respect de la liberté d’autrui.

Laliberté cependant, est ici définie de facon purement formelle et abstraite,
comme une entité séparée a laquelle la réalité sociale doit imposer une limita-
tion. En pratique nous retrouvons 1’adage connu: ma liberté s’arréte la ou
commence celle des autres. Or il me semble beaucoup plus juste de dire: ma /i-
berté commence la ou commence celle des autres: elle se découvre elle-méme
dans cette reconnaissance, ¢’est-a-dire lorsque je me trouve engagé dans une
action bonne. Mais ici il nous faut sortir de la philosophie de Kant pour faire
appel a une philosophie des valeurs, une philosophie ou ’autre homme n’a
pas les mémes droits que moi: il en a davantage. Emmanuel Lévinas vient de
nous montrer encore une fois cette voie ancienne et toujours neuve qui meéne a
la libération de la responsabilité face au visage de I’autre homme.

«Liberté dans la fraternité ou s’affirme la responsabilité, la responsabilité de ’'un-pour-
’autre, a travers laquelle, dans le concret, les droits de ’homme se manifestent a la conscience
comme droits de I’autre homme et comme devoir pour un moi, comme mes devoirs dans la frater-
nité, c’est lala phénoménologie des droits de ’homme. Mais dans leur mise en scéne> originelle,
s’affirment aussi, en guise de manifestation de laliberté, les droits de celui qui est obligé. Non seu-
lement par I’effet d’un simple transfert et grace a une généralisation des droits de ’homme tels
qu’ils lui apparaissent en autrui. Son devoir a 1’égard d’autrui qui interpelle sa responsabilité, est
une investiture de sa propre liberté. Dans la responsabilité qui, comme telle, est irrécusable et in-
cessible, je suis instauré comme non-interchangeable: je suis €élu comme unique et incomparable.
Ma liberté et mes droits avant de se montrer dans ma contestation de la liberté et des droits de
I’autre homme se montreront précisément en guise de responsabilité, dans la fraternité humaine.
Responsabilité inépuisable, car on ne saurait étre quitte envers autrui.»?

3 Emmanuel Lévinas, Les droits de ’homme et les droits d’autrui, in: L’indivisibilité des droits
de ’homme. Editions Universitaires (collection interdisciplinaire, vol.10), Fribourg 1985.

51



La se trouve le fondement de lalégitimité, dans I’expérience morale du face
aface:levisage del’autre m’appelle et me convoque a répondre de I’humanité
qui est en nous, et que je ne peux connaitre par un raisonnement formel, car
elle n’est accessible que par I’expérience concreéte, physique, de 1’infini de
I’autre. Tombons-nous alors dans la subjectivité? L’expérience des violations
du droit humain nous montre que partout le droit d’étre un homme ou une
femme, c’est le droit de vivre harmonieusement son corps, de s’aimer soi-
méme, d’éprouver la colére et larévolte devant I’injuste, de transmettre ses va-
leurs a ses enfants, de vivre sa foi, de créer, et bien d’autres choses encore; c’est
le droit de rencontrer, de toutes ces facons, le visage de I’autre homme, en
vérité.

Ainsilalégitimité ne peut pas étre congue seulement comme une sauvegarde
delaliberté individuelle, exprimée par les droits de’homme. Elle est bien plu-
t6t un domaine positif & conquérir. Au nom de la légitimité, les résistants a
tous les systemes totalitaires contestent la légalité pour investir un nouveau
domaine d’humanité, pour découvrir une autre fagon d’étre homme. La légi-
timité reste a découvrir, nous la connaissons encore trés mal, et nous avons
bien besoin de réunir les efforts des juristes et des philosophes, avec tant
d’autres, pour découvrir le sens du droit humanitaire. Il ne nous est pas donné
d’avance, car il est trop grand et trop multiple pour cela: étre homme, c’est ne
pas savoir.

Heureusement, nous assistons dans le monde entier a une prise de con-
science de plus en plus nette: a partir de conflits tragiques entre les droits posi-
tifs et les revendications légitimes, mais aussi & partir de nouveaux droits éla-
borés, nait un ensemble de normes internationales, multiples et progressive-
ment contraignantes.

1.2. Distinction féconde: le droit donne corps a la morale

I.21. Une norme en gestation

Beaucoup estiment encore que le concept de droits de ’homme ne recouvre
qu’un ensemble de voeux pieux, mal défini, et en outre trés limité par son ori-
gine historique et géographique. Or, sans vouloir retracer 1’histoire ancienne
de ce concept, nous pouvons constater que, malgré les crises et les violentes
oppositions idéologiques, I’idée a fait du chemin depuis la Déclaration des
Droits de ’Homme proclamée par ’ONU en 1948. Il a fallu ensuite 10 ans, de
1956 a 1966, pour que soient proclamés ensemble le «Pacte international rela-
tif aux droits économiques, sociaux et culturels», et le «Pacte international re-
latif aux droit civils et politiques». Or ces deux pactes représentent les deux
idéologies opposées de I’Est et de I’Ouest, ils sont écrits avec un préambule et
une premiére partie communs, afin d’affirmer nettement leur indivisibilité.

52



Les Etats ont proclamé en adoptant cette charte «leur foi dans les droits fon-
damentaux de ’homme». Guy Aurenche remarque justement que:

«L’utilisation du mot foi peut étonner ... et pourtant elle est inévitable. La foin’est pas lerésul-
tat d’un raisonnement logique, d’une démonstration scientifique. Elle est pari, saut, utopie. En
tout cas elle permet de ne pas se mettre forcément d’accord sur une motivation rationnelle identi-
que pour tous.»*

Il a fallu encore 10 autres années pour que le nombre requis de 35 Etats
signataires soit atteint, et que les pactes entrent en application. Il y a une lo-
gique qui va de la morale - ou conscience diffuse et multiple d’une loi non-
€crite —, au droit positif. La contestation est ici féconde. Cette logique com-
mence par des revendications populaires et des crises politiques, donnant jour
a des Déclarations officielles. Ces Déclarations inspirent les premiers articles
des nouvelles Constitutions, puis elles sont concrétisées dans des Pactes, et en-
fin des Conventions et Protocoles d’accord. Ces derniers obligent les Etats
parties a inscrire dans le droit positif, mais aussi dans les lois sociales, écono-
miques, scolaires, 1’esprit des accords signés. Ils instituent enfin des Tribu-
naux de surveillance et des Cours d’appel, tellela Cour Européenne des Droits
de ’Homme.

S’il est grave d’étre optimiste en la matiére — car on oublie alors que tout
progres de la conscience internationale se fait par I’expérience de nouvelles
catastrophes et donc de nouveaux morts -, il est encore plus grave de dénigrer
ce mouvement international qui tente de jouer le jeu de la parole donnée: ce
faisant, on renierait I’essence méme du droit comme de la morale.

Maitre Aurenche, dans un récent colloque sur la torture, a montré quels
€taient les mécanismes de cette logique progressive de la parole donnée: si un
Etat a signé une convention interdisant I’usage de la torture, alors des juristes
appartenant au CICR, a la Commission Internationale de Juristes, avec 1’ap-
pui d’Organisations Non Gouvernementales (ONG) diverses suscitant les pri-
ses de conscience de I’opinion, vont obliger peu a peu les Etats a légiférer plus
strictement sur la période de détention au secret, le droit de visite, le droit de
défense, etc. «Lestextes juridiques, disait-il, nous permettent de nous dire que
nous sommes aussi des hommes.»

1.22. La morale a I’écoute du droit

C’est une certitude historique d’expérience et de foi, non une évidence de la
raison. Larationalité philosophique alarecherche delanorme, atout intérét a
se pencher sur la quéte progressive et trés continue de la norme juridique.

4 Guy Aurenche, L’aujourd’hui des droits de ’homme, Paris 1980, p.29.

53



«Dans cette perspective, la recherche d’un fondement absolu doit céder le pas a une dialecti-
que, dans laquelle les principes que 1’on élabore pour systématiser et hierarchiser les droits de
I’homme, tels qu’on les congoit, sont constamment confrontés avec I’expérience morale, les réac-
tions de notre conscience. La solution des problémes suscités par cette confrontation ne sera ni
évidente ni arbitraire: elle sera fournie grice a une prise de position du théoricien, qui résultera
d’une décs:ision personnelle, quel’on présente pourtant comme valable pour tous les esprits raison-
nables.»

Les solutions adoptées sont «contingentes et manifestement perfectibles»,
elles cherchent non la vérité formelle, mais la raisonnabilité devant I’auditoire
universel, c’est-a-dire I’objectivité. 11 s’agit bien, en effet, d’une méthode dia-
lectique: en droit, deux idées opposées peuvent étre toutes les deux raisonna-
bles, il en va de méme en philosophie, et en particulier en philosophie morale.
Il y a une remise en question permanente des diverses moralités et des divers
droits: de ces oppositions naissent peu a peu des accords, puis surgissent des
oppositions plus précises qui appellent de nouveaux accords. L’art du dialo-
gue institutionnalisé - ou dialectique - a pour but de chercher la norme la plus
juste, mais jamais une norme absolue qui échapperait au contréle des faits.
L’idée de droits de ’homme est peut-étre celle qui correspond le mieux al’Idée
hégelienne en devenir, dans un développement historique nécessaire. Il fau-
drait s’interroger sur la nature multiple de cette nécessité, mais ce n’est pas le
lieu.

Les droits de I’homme, cependant, doivent définir une exigence absolue.
Celle-ci n’est-elle pas complétement relativisée par le caractére raisonnable de
I’accord dont nous venons de parler? Non, car larelativité se situe dans les dif-
férents modes d’avénement de la prise de conscience de I’exigence absolue du
respect de la dignité humaine. Cen’est pas parce-qu’on ne sait pas exactement
de quelles facons (au pluriel), il vaut mieux définir le droit humain, que ce
droit est congu comme relatif. Il y a une genése relative de ’universel: la
conscience morale, dans la diversité de ses exigences, apprend a se reconnaitre
peu a peu comme universelle et absolue, bien que toujours imparfaitement ex-
primée, elle apprend la contestation permanente des fondements du droit.

Sil’on abandonne Hegel pour chercher une autre conception dela genése de
I’universel, on peut dire que 1’absolu de la norme est obtenu comme un prin-
cipe ’est dans la philosophie d’Aristote: par une lente induction, toujours
perfectible, a partir d’expériences multiples. Le principe ainsi obtenun’est ja-
mais par la suite une idée qui pourrait simplement étre appliquée par déduc-

3> Chaim Perelman, op.cit., p.72. Cf. en particulier toute I’analyse du chapitre intitulé «Ce que
le philosophe peut apprendre par I’étude du droit», pp.191-202. «Le philosophe, tout comme
le juge, a intérét a entendre les points de vue opposés avant de se décider. En effet, son role
n’est pas simplement de décrire et d’expliquer le réel, alamaniére du savant qui viseal’objecti-
vité, il doit prendre position a 1I’égard du réel. Son ontologie n’est pas simple description du ré-
el, mais hiérarchisation de ses aspects.» (p.202) L’auteur renvoie ici & ses autres ouvrages.

54



tion a la réalité multiple. Au contraire, il doit étre retrouvé, par une nouvelle
induction. Ainsi les exigences de la morale ne remettent pas le droit positif en
question, de temps en temps, en périodes de crise ou d’adaptation, elles en
sont le critére dernier d’interprétation. Sila norme juridique est congue com-
me un carcan imposé€, elle devient fallacieuse: autorité doit €tre laissée au juge
pour étudier dans chaque cas particulier de quelle fagon I’esprit de la loi doit
€tre interprété, en tenant compte, bien sir, d’éléments vérifiables.

Le concept de droits de ’homme nous fournit précisément un ensemble de
principes en induction permanente, pourrait-on dire, ¢’est-a-dire un ensemble
qui, tout en présentant le principe comme objectivement contraignant, lui
donne toute une marge de compréhension, de différence, non de relativité.

II. L’objectivité d’une norme de la différence: une norme non normalisante

Comment un principe peut-il &tre a la fois objectif et contenir une grande
souplesse d’interprétation, comment une norme peut-elle étre contraignante
sans €tre normalisante? Chacun sait qu’il arrive a certains Etats de «normali-
ser», c’est-a-dire d’uniformiser, de réduire a 1’égalité univoque, au nom des
droits de ’homme, c’est un comble.

Au cours de son développement historique dialectique, I’idée a enfermé en
elle-méme ce que Hegel appelle de la contradiction, ou plus précisément de la
complexité-unité. Elle est passée de I’affirmation abstraite ou logique de
I’unité simple, a I’affirmation concréte et réelle de 1’unité multiple. C’est ainsi
que se forme une norme de droit qui n’appartient pas tout-a-fait au droit et
doit traverser toutes les sciences humaines, car ¢’est une norme morale: la
dualité entre morale et droits positifs permet de créer une norme de la diffé-
rence. Ce critére historique et théorique de ’unité multiple peut étre pris de
deux fagons: selon I’universalité dans la particularité, et selon I’indivisibilité
dans la distinction.

I1.1. Universalité des droits de I’homme et diversité des cultures

Lorsqu’au nom des droits de ’homme le moraliste ou le juriste européen
interpelle la conscience africaine, a propos de la pratique de 1’excision par
exemple, il s’entend souvent opposer un refus d’entrée en matiere. Mais il
arrive aussi que son homologue africain lui réponde: «j’accepte votre inter-
pellation qui nous donne a réfléchir, mais permettez-moi, au nom de la
réciprocité, de vous dire que la conscience africaine est scandalisée de la facon
dont les Européens traitent leurs anciens.» Ainsi il est de moins en moins vrai
d’affirmer que le concept de droits de ’homme est eurocentré, et que les orga-
nisations de défense cherchent & imposer a des cultures différentes des normes

35



qui leur sont étrangeres. Il faut au contraire constater que I’universalité néces-
saire de cette norme appelle au dialogue entre les cultures: elle est le terrain de
rencontre entre les exigences diverses des moralités.

Depuis 1981 nous connaissons une «Déclaration Islamique Universelle des
droits de ’hommepy, et cette expression n’est pas contradictoire: c’est le droit
humain universel qui est exprimé ici dans la dynamique, ou I’exigence, d’une
foiislamique. Cette expression est elle-méme trés perfectible et est loin de faire
I’unanimité du monde musulman. De méme I’OUA a élaboré un texte origi-
nal: «la Charte africaine des droits de ’homme et des peuples»; le fruit de cette
prise de conscience géopolitique apporte une nouveauté nécessaire a la con-
ception universelle du droit humanitaire®.

I1 faut donc procéder a une affirmation double: les droits de ’homme sont
universels en ce qu’ils expriment 1’unité de la dignité humaine, mais cette uni-
versalité ne peut étre congue que dans le génie trés particulier propre a chaque
culture’. Il ne s’agit pas de trouver le noyau d’une morale universelle, qui soit
comme le plus petit dénominateur commun de toutes les morales, car il ne
resterait, au mieux, qu’une forme vide; c’est le plus grand dénominateur com-
mun qu’il faut trouver, celui qui exprime une tension commune et multiple
vers un plus haut degré de liberté, ce qui est précisément I’essence de chaque
culture. Il ne suffit donc pas de constater seulement les diversités, et, apres
avoir renoncé a une formulation unique des droits de I’homme, de se conten-
ter de juxtaposer la déclaration africaine, islamique ... Il s’agit de procéder a
une «somme» dialectique de ces diversités, dans la mesure ou cette somme est
possible et n’est pas réductrice. Le dialogue entre les peuples, nécessité par
I’idée méme d’universalité des droits de ’homme, exige une ouverture con-
crete aux valeurs différentes, en méme temps qu’une solidarité dans le déve-
loppement pratique et théorique du droit humanitaire (solidarité économi-
que, technique, scientifique, juridique ...).

I1.2. L’indivisibilité dans la distinction

L’indivisibilité des droits de ’homme est une notion qui apparait dés la
Déclaration de 1948 (article 30), mais a surtout été explicitée lors de la procla-
mation simultanée des deux Pactes distincts de 1966, avec le préambule com-
mun. L’indivisibilité des droits soigneusement distincts manifeste 1’essence

6 Pour un article synthétique et court sur I’évolution de I’idée de droits de I’homme depuis 1948,
cf. Philip Alston, La Déclaration universelle a 35 ans, in: Revue de la Commission Internatio-
nale de Juristes (CIJ) No 31, déc. 1983, pp.51-92.

Cf. Universalité des droits de ’homme et diversité des cultures. Actes du premier colloque in-
teruniversitaire, Fribourg 1982. Editions Universitaires, Fribourg 1984. Introduction de
P.Meyer-Bisch: Une affirmation double: les droits de ’homme ne peuvent étre universels que
dans la diversité des cultures, pp.13-19.

56



dialectique de I’idée: elle contient I’obligation de respecter avec la méme né-
cessité et donc la méme urgence des droits extrémement différents, dont le
contréle nécessite des organes politiques soigneusement séparés, voire divi-
sés. Ainsila démocratie ne peut tendre au respect de la liberté indivisible du ci-
toyen que par une stricte séparation des trois pouvoirs, pour prendre la di-
stinction classique qu’il faut considérablement diversifier et internationali-
ser. Siun pays prétexte de la nécessité du respect prioritaire des droits sociaux,
pour violer délibérément les droits civils et politiques, ou inversement, 1’uni-
versalité des droits de1’homme est vidée de tout contenu et n’est plusqu’un ac-
cord formel. Nous sommes en présence d’un critére concret fort complexe,
dont nous ne pouvons ici qu’indiquer les sens généraux®.

La conscience morale dela dignité humaine est d’abord percgue selon unein-
divisibilité spatiale et temporelle: la liberté est impartageable. Si un homme ou
une femme est empéchée délibérément de vivre en s’exprimant librement,
c’est notre propre espace de liberté qui se trouve rétréci, notre propre dignité
qui est remise en question. Iciles exigences de notre propre morale interpellent
le droit positif d’autres pays, par une solidarité qui appartient a I’essence
méme dela moralité. Cetteindivisibilité est le fondement du caractére interna-
tional et transnational de la responsabilité en matiére de droits de I’homme,
sur lequel se fondent les grandes organisations non gouvernementales, telle
Amnesty International, ainsi que les Etats eux-mémes quand ils font desinter-
ventions au nom du droit humanitaire. Il en va de méme dans le temps: I’im-
prescriptibilité des crimes contre I’humanité assure qu’aucune cléture ne
pourra protéger I’inhumain de la remise en question que tout homme est en
droit, en devoir, d’apporter.

Mais I’indivisibilité est surtout une notion qu’il faut prendre dans ses sens
juridiques: ceux-ci différent selon les modes de classification des droits de
I’homme que ’on adopte: classification indiquée par les deux Pactes: droits
individuels, sociaux et droits des peuples; droits revendiqués contre I’Etat et
droits garantis par 1’Etat; droits distincts par classes de titulaires (droits des
femmes, des enfants, desréfugiés, etc.). Cetravail d’analyse une fois effectué,
nous sommes conduits a la conclusion concréte que chaque série de droits
n’est pas seulement une unité d’articles ajoutée a une Charte, mais une autre
dimension de la personne humaine, qui transforme la compréhension de tous
les autres droits. La faillite des conceptions divisées du droit (conceptions es-
sentiellement idéologiques) vient du fait que celles-ci ne peuvent s’appliquer a
la personne humaine, laquelle est une totalité une et multiple, irréductible.

8 Cf.P. Meyer-Bisch, Différents sens de I’indivisibilité des droits de I’homme, in: L’indivisibi-
lité des droits de I’homme, ouvrage cité a la note 3.

57



On peut constater que si les droits de]’homme ne peuvent constituer en eux-
mémes une philosophie - et surtout pas un systéme a priori -, ils apportent une
contribution nouvelle, plurielle et objective a I’anthropologie: ils conduisent
les sciences juridiques a interférer avec les autres sciences sociales, pour tenter
de donner un corps objectif a la conscience morale, fondée sur un concept
d’homme de plus en plus complexe et cependant de plus en plus un.

II1. Le droit remis en question, prend consistance anthropologique

Lorsquelesexigences delamorale peuvent ainsi s’exprimer d’une facon his-
torique et dialectique, elles conduisent a reformuler I’idée problématique de
nature humaine.

Félicien Rousseau voit dans cette démarche une fagon de retrouver ’an-
cienne loi naturelle: la promotion de la dignité humaine ne pouvant s’effec-
tuer sans la reconnaissance explicite des quelques vérités essentielles sur les-
quelles Saint Thomas fonde la loi naturelle®.

Pour évaluer la possibilité d’une telle reprise de la conception classique de la
loi naturelle - si conception classiqueil y a -, il faut étudier si elle se soumet au
critére du «paralogisme naturaliste» ainsi défini par Otfried Hoffe!©. Il s’agit
d’éviter de passer de faconindue de’étre au devoir étre, de déduire d’une con-
ception descriptive de la nature humaine une norme contraignante. Il est alors
trés important de préciser de fagon trés rigoureuse les liens entre ontologie et
obligation.

Aulieude partir d’une description de la nature humaine, pour en déduire les
obligations qui y seraient logiquement contenues, le concept de droits de
I’homme nous conduit a partir de I’expérience des exigences de la morale, en
réalisation dialectique dans le droit, pour trouver peu a peu un concept
d’homme, qui soit non comme un €tat ou unidéal a atteindre, mais bien plut6t
comme une puissance (en reprenant I’étymologie grecque du terme de nature:
croissance).

Loin d’étre unidéal, défini logiquement, a réaliser, ce concept est un retour
constant et contraignant aux exigences concrétes et plurielles de la vie des
hommes et des femmes, dans leurs situations de lutte et d’espoir. S’ilrenvoie a
une idée de nature humaine, ce que je crois, ce n’est pas a une nature désincar-
née et abstraite, mais bien a une nature indivisiblement biologique et cultu-

? Félicien Rousseau, La croissance solidaire des droits de ’homme. Un retour aux sources de
I’éthique, Tournai et Montréal 1982.
10 Otfried Hoffe, Droit naturel (droit rationnel) sans paralogisme naturaliste: un programme
juridico-philosophique, in: Sources du droit, tome 27 des Archives de philosophie du droit,
pp.373-393.

58



relle!!. L’enjeu, c’est de réunir dans la méme norme objective et universelle,
sans les réduire, I’homme vivant, dans le sens le plus concret et complet du
terme, et ’homme du droit: I’humain indéfiniment différencié, et I’universel
qu’il découvre en lui, sans lequel il n’a pas de sens.

11" Cf. 1e concept établi par Edgar Morin, d’unidualité de ’homme. En particulier, La méthode,
1. La Nature de la Nature.

59






	Entre le droit positif et la morale : les droits de l'homme

