Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Artikel: Zur Trennung von Recht und Moral in der analytischen
Rechtsphilosophie

Autor: Wolf, Jean-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883116

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 44/1985
JEAN-CLAUDE WOLF

Zur Trennung von Recht und Moral in der analytischen
Rechtsphilosophie

In diesem Aufsatz werden zwei Fragen erortert: Lassen sich Recht und Mo-
ral trennen? und: Gibt es eine moralische Begriindung fiir den Rechtsgehor-
sam? Die erste Frage wird im folgenden bejaht, die zweite bleibt offen. Inter-
essant ist in der Philosophie nicht das Ziel, sondern der Weg, auf dem man es
erreicht. Bevor wir zu Stellungnahmen gelangen, miissen wir wissen, woriiber
wir reden. Das bedarf einiger sprachanalytischer Voriiberlegungen. Bei der
Durchsicht der Literatur habe ich mich hauptséchlich auf englischsprachige
Arbeiten konzentriert, nicht aus purer Anglomanie oder aus einer Miss-
achtung der iibrigen communio scholarum, sondern weil ich den Eindruck
gewonnen habe, dass englischsprachige Autoren in der Regel weniger von fal-
schen Schamgefiihlen gepeinigt sind, wenn es darum geht, relativ triviale,
aber grundsitzliche Sachverhalte in didaktisch ansprechender Weise zu
behandeln.

Im ersten Abschnitt werden drei Fassungen der Trennungsthese unterschie-
den. Zwischen der Annahme der dritten Fassung der Trennungsthese und der
Uberzeugung, dass sich die moralische Verbindlichkeit des Rechts nicht von
selbst ergibt, besteht ein direkter Zusammenhang. Sodann werden die
Schwierigkeiten, eine Rechtfertigung moralisch zu begriinden, niher be-
leuchtet (IT). Die Rechtspflicht wird als Bestandteil der politischen Verpflich-
tung begriffen, was uns dazu veranlasst, einige Figentiimlichkeiten einer
Theorie der politischen Verpflichtung zu nennen, welche sie von einer Theorie
der Legitimation politischer Herrschaft unterscheiden. Zuletzt werden vier
verschiedene Typen der Rechtfertigung des Rechtsgehorsams erwidhnt und
skeptisch beurteilt (I1I).

I

Das Verhiltnis von Recht und Moral ist wiederholt von analytischen Philo-
sophen diskutiert worden!. Im Vordergrund der Diskussion stand bisher
einerseits die Auseinandersetzung mit der Tradition des Rechtspositivismus

1 G.Patzig, Moral und Recht, in: ders., Ethik ohne Metaphysik, Gottingen 21983, S.7-31;
Recht und Moral - Texte zur Rechtsphilosophie, hg. von N.Hoerster, Miinchen 1977.

Korrespondenzadresse: Dr. J.-C. Wolf, Robinsonweg 50, CH-3006 Bern

34



Benthams und seiner Nachfolger, andererseits die Anwendung und Verfeine-
rung sprachanalytischer Methoden, wie sie unter anderen von Ludwig
Wittgenstein, John Langshaw Austin und Gilbert Ryle angeregt worden
waren. Der prominenteste Beitrag zu dieser Diskussion stammt von Herbert
Hart und wird als These der Trennung von Recht und Moral zitiert?. Hart
steht in mancher Hinsicht unter dem Einfluss von John Stuart Mill: beide
Autoren vertreten insofern einen flexiblen Utilitarismus, als sie auch vom Uti-
litdtsprinzip unabhéngige moralische Gesichtspunkte in ihr Denken integrie-
ren. Wichtiger noch: Mill und Hart sind der Ansicht, dass es nicht Aufgabe
des Rechts sein kann, die vorherrschenden Moralvorstellungen in einer Ge-
sellschaft (die sogenannte «positive Moral») zu forcieren. Ebensowenig ist es
Aufgabe des Staates, der 6ffentlichen Meinung und der Gesetze, alle Tugen-
den und moralischen Ideale zu verwirklichen und damit in die konkrete Le-
bensgestaltung der Individuen einzugreifen. Insbesondere bei Mill macht sich
eine Empfindlichkeit gegen alle Formen des Paternalismus bemerkbar, die
ihn zuweilen iibers Ziel hinausschiessen lésst>,

Die sogenannte Trennungsthese betrifft nun nicht das Verhiltnis von Recht
und positiver Moral - es ist unbestreitbar, dass sich diese beiden Sphéren teil-
weise liberschneiden -, sondern das Verhdltnis von Recht und kritischer Mo-
ral. Kritische Moral ist nicht die Summe dessen, was die Menschen fiir mora-
lisch richtig halten. Sie ist vielmehr eine Art zu denken, welche es uns erlaubt,
moralische Entscheidungen rational zu priifen. Das Thema der kritischen
Moral sind die normativen Geltungsanspriiche von moralischen Uberzeugun-
gen. Sie unterscheidet sich mithin von einer deskriptiven oder genetischen
Moral, welche verschiedene Meinungen iiber moralische Fragen rubriziert
und die Ursachen ihres Aufkommens erforscht. Wie eine kritische Moral im
Detail aussieht, lassen wir dahingestellt®.

2 H.L.A. Hart, Recht und Moral, Géttingen 1971. Der bekannte Beitrag von Hart «Positivism
and the Separation of Law and Morals» ist zuerst im Harvard Law Review 71 (1958) erschie-
nen und wurde wieder abgedruckt in Hart, Essays in Jurisprudence and Philosophy, Oxford
1983, 5.49-87 (mit Hinweisen auf die kritische Diskussion).

3 J.St.Mill, On Liberty, London 1859, Kapitel 5. Kritisch dazu H.L.A.Hart, Law, Liberty,

and Morality, Oxford 1963, S.32f., sowie John Kleinig, Paternalism, Manchester 1983,S.13.

Meine Vorstellung von kritischer Moral habe ich naher erldutert in «Ein moralisches Argu-

ment gegen die nukleare Abschreckung» (im Druck). Uber die beste Konzeption einer kriti-

schen Moral ldsst sich gegenwartig keine Einigung erzielen, auch dann nicht, wenn wir eine
moralische Position nur ganz formal und umrisshaft charakterisieren, wie das etwa Ronald

Dworkin tut (vgl.: Taking Rights Seriously, Cambridge, Mass. 1977, S.249ff.). Diese Situa-

tion der faktischen Uneinigkeit insbesondere iiber Grundwertvorstellungen ldsst sich auch

nicht dadurch umgehen, dass man sich auf eine «diinne Axiologie» beschrinkt, wie das etwa

John Rawls vorschlédgt (A Theory of Justice, Cambridge, Mass. 1971, Oxford 1972, Kapitel 7)

oder gar auf einen einzigen Grundwert (wie [Uber-]Leben oder Utilitit) rekurriert. Zur Kritik

der verbreiteten (angeblich liberalen) Auffassung, dass eine reiche Axiologie politische Intole-

ranz nach sich zieht, vgl. John Finnis, Fundamentals of Ethics, Oxford 1983, S.48-50.

35



Die sogenannte Trennungsthese, welche das Verhéltnis von Recht und kriti-
scher Moral betrifft, 14sst drei Interpretationen zu, die sich erheblich vonein-
ander unterscheiden. Eine erste Fassung der Trennungsthese besagt, es sei
moglich und zweckmassig zu unterscheiden zwischen Recht, wie es ist, und
Recht, wie es aus der Perspektive einer kritischen Moral sein sollte. Das Recht
ist nach verschiedenen Gesichtspunkten fehlbar>. Es ist insbesondere mora-
lisch fehlbar. Die erste Version der Trennungsthese betrifft eine sprachliche
Vorbedingung der Kritisierbarkeit und kritischen Bewertung des Inhalts
rechtlicher Normen. Sie setzt zweierlei voraus: die rationale Begriindbarkeit
moralischer Normen und die von einer kritischen Moral véllig unabhédngige
Identifizierbarkeit rechtlicher Normen. Die letztgenannte Voraussetzung
muss nicht die naive Auffassung einschliessen, es lasse sich einfach im Gesetz
nachschlagen, waslegal und wasillegal ist. Aber es wird vorausgesetzt, dass es
Entscheidungs- und Auslegungsverfahren gibt, welche uns in Rechtsfragen
ohne Beistand einer kritischen Moral weiterhelfen. Esist allerdings nicht aus-
geschlossen, dass sich einzelne Elemente dieser rechtlichen Entscheidungsver-
fahren mit einzelnen Elementen der kritischen Moral iiberschneiden. Wenn es
so ist, dann ist es das Resultat der Rechts- und Verfassungsgeschichte, welche
auch anders hitte verlaufen konnen. Die kontingente Tatsache, dass Verfas-
sungen, Gesetzestexte, Entscheidungs- und Auslegungsmethoden Elemente
der kritischen Moral enthalten, ist kein Einwand gegen die erste Trennungs-
these. Diese rechtsrelevanten Elemente liessen sich ndmlich auch von jeman-
dem ermitteln, der mit dem kritischen moralischen Denken nicht vertraut ist,
aber genaue Kenntnisse von Rechtstheorie und Rechtspraxis hat®. Ob wir eine
einzelne Norm als rechtlich verbindlich betrachten und «Recht» nennen diir-
fen, hat an sich nichts damit zu tun, ob wir sie auf dem Hintergrund einer kriti-
schen Moral billigen oder missbilligen. Die so verstandene Trennungsthese
rdumt uns gegeniiber jedem einzelnen Gesetz die Gelegenheit zu einer rationa-
len Diskussion seiner moralischen Qualitédten ein; sie enthilt jedoch keine
Stellungnahme zur Frage, ob wir ein dummes, unbefriedigendes oder schlim-
mes Gesetz tatsdchlich befolgen miissen oder nicht. Die so verstandene Tren-
nungsthese wire also nicht logisch unvereinbar mit der Parole: «Rédsonniert,
aber gehorcht!»

Eine zweite Fassung der Trennungsthese bezieht sich auf ein Geserzessy-
stem als Ganzes. Sie besagt, dass ein System von Gesetzen auch dann den Na-

5 Die Formulierung «that law is morally fallible» stammt von David Lyons - siehe seinen Auf-
satz: Moral Aspects of Legal Theory, Midwest Studies of Philosophy 7 (1982) S.223-254, be-
sonders S.229, und ders., Ethics and the Rule of Law, Cambridge 1984, S.63.

¢ Diese Auffassung lasst sich m.a. W. auch aufrechterhalten ohne Beschrinkung auf eine juri-
stische «Rezeptbuchhermeneutik», welche besagt, dass das, was Gesetz ist, in den Gesetz-
biichern steht und dass die Ermittlung dessen, was dort steht, den Charakter einer «simplen
Feststellung» hat.

36



men «Recht» verdient, wenn es (beliebig viele oder jedenfalls zahlreiche) Be-
stimmungen enthilt, welche sich mit der kritischen Moral nicht vereinbaren
lassen. Nach dieser Trennungsthese ist es also moglich, aus der Sicht der kriti-
schen Moral bessere und schlechtere Rechtssysteme zu unterscheiden. Der Be-
griff eines Rechtssystems wird als Begriff der Klassifikation, nicht als Begriff
der moralischen Bewertung verwendet’. Ein Rechtssystem mag z. B. Gesetze
enthalten, die verbieten, was nach der kritischen Moral nicht falsch, gut oder
sogar geboten wire; oder Gesetze, die erlauben, was moralisch falschist; oder
Gesetze, welche etwas vorschreiben, was als moralisch falsch betrachtet wer-
den muss®. Hier wird wiederum vorausgesetzt, dass es — entgegen der An-
nahme von Subjektivisten und Relativisten - eine kritische Moral gibt, und
dass es Entscheidungs- und Auslegungsverfahren gibt, welche den Juristen
vertraut sind und mit den Gesichtspunkten einer kritischen Moral vereinbar
sein kénnen, aber nicht miissen. Auch diese zweite Version der Trennungs-
these gewihrleistet eher eine Vorbedingung zur moralischen Erorterung als
eine Vorbedingung des politischen, iiber blosse Meinungs- und Redefreiheit
hinausgreifenden Handlungsspielraums. Es ist insbesondere fiir den kriti-
schen Biirger eines Staates zweckmissig, iiber eine Sprache zu verfiigen, die es
thm gestattet, moralisch bessere von moralisch schlechteren Rechtssystemen
zu unterscheiden, ohne dass er sich dabei einer chaméleonartigen Nomen-
klatur bedienen muss und ein Rechtssystem nicht mehr Recht nennen darf, so-
bald es ein oder mehrere ungerechte Elemente enthilt.

Die beiden bisher genannten Thesen scheinen mir relativ trivial zu sein, so-
lange wir sie als Zweckmassigkeitsiiberlegungen bei der Wahl eines geeigneten
Sprachrahmens, mithin als terminologische Voriiberlegungen verstehen, und
nicht etwa als wahre Aussagen iiber die Essenz oder den Wesensgehalt des
Rechts. Die beiden genannten Trennungsthesen lassen sich folgendermassen
zusammenfassen: Gesetze und Rechtssysteme sind moralisch fehlbar. Sie
richten sich gegen die folgenden Definitionen, die als unzweckmassig verwor-
fen werden:

Eine dhnliche Ambiguitét wie in der Verwendung des Ausdrucks «Recht» ist in der Verwen-
dung des Ausdrucks «Moral» zu beobachten. Die Ausdriicke «moralisch» und «ethisch» wer-
den verwendet 1. im Sinne von «moralisch richtig» bzw. «moralisch gut» in Opposition zu
«moralisch falsch»; im Sinne von 2. «moralischer Qualitéit einer Handlung oder Person»,
d.h. als Uberbegriff fiir «<moralisch» und «unmoralisch», ganz so wie « Temperatur» verstan-
den wird als Uberbegriff fiir «warm» und «kalt»; im Sinne von 3. «zum Bereich der Moral ge-
hérigy», in Opposition zu «ésthetisch», «religios» oder «konventionell». Vgl. W.K. Frankena,
The Concept of Morality, in: The Definition of Morality, ed. by G. Wallace and A.D.M.
Walker, London 1970, S.146-173, besonders S. 147.

Vgl. A H.Campbell, Obligation and Obedience to Law, in: Proc. of the British Academy 51
(1965) S.337-355.

37



D;: xist ein Gesetz = 4 x ist mit der kritischen Moral vereinbar

D,: xist ein Rechtssystem = 4
X ist ein System von Elementen, und fiir jedes Element gilt, dass es mit der
kritischen Moral vereinbar ist.

Es ist vielleicht wahr, dass beide Definitionen im strikten Sinne gar nie ak-
zeptiert wurden und dass auch in der Formel «lex iniusta non est lex» keine
solche Auffassung zum Ausdruck gebracht werden soll®.

Entgegen den Befiirchtungen Radbruchs und Walter Otts'?bleibt die Aner-
kennung der Trennungsthesen auch dann unproblematisch, wenn eine spe-
zielle moralische Amtspflicht zum Rechtsgehorsam bestehen sollte, z.B. im
Falle eines Richters, der vor der Entscheidung steht, ein extrem ungerechtes
Gesetz entweder anzuwenden oder z. B. zu verwissern. Die bisher genannten
Thesen enthalten keine Vorentscheidung fiir oder gegen eine sogenannte mo-
ralische Rechtspflicht - sie beziehen sich ausschliesslich auf den Gehalt von
Gesetzen. Absichtlich habe ich sie nicht so extrem formuliert, dass eine Norm
von jedem beliebigen Gehalt Recht sein kann!!. Gesichtspunkte der Klarheit,
der Kohirenz, der Ubereinstimmung mit dem allgemeinen Rechtsempfinden
setzen Grenzen, welche mit den Vorschriften der kritischen Moral nicht kon-
vergieren miissen. Es sind m.a.W. nicht Thesen, welche eine Trennung zwi-
schen den Fragen: Wie ist der Gehalt dieses Gesetzes kritisch-moralisch zu
veranschlagen? und: Welche Gesetze verpflichten uns moralisch zum Gehor-
sam? vorschlagen. Es ist irrefithrend, die erste Trennungsthese so zu para-
phrasieren, dass man sagt, es sei zweckmassig, «denjenigen staatlichen Nor-
men, die moralisch gesehen keinen Gehorsam verdienen, nicht deshalb schon
den Rechtscharakter abzusprechen»!2, Die Frage, wie der Gehalt eines Geset-
zes moralisch zu beurteilen sei, ist nicht gleichzusetzen mit der Frage, ob ein
einzelnes Gesetz oder ein Rechtssystem Gehorsam verdiene oder nicht. Auch
angesichts der ersten beiden Trennungsthesen bleibt die Mdglichkeit offen,
dass Gesetze, deren Gehalt mit der kritischen Moral unvereinbar ist, trotzdem
aus Griinden der kritischen Moral befolgt werden sollten: weil sie Gesetze
sind. Damit gelangen wir zu einem Problem anderer Art, namlich zur Frage,

% John Finnis, Natural Law and Natural Rights, Clarendon Law Series, Oxford 1980, S.363-
366.

Gustav Radbruch, Gesetzliches Recht und iibergesetzliches Unrecht, in: Siiddeutsche Juri-
stenzeitung 1 (1946) S.105-108, wieder abgedruckt in: ders., Rechtsphilosophie, Stuttgart
1973, S.339-350; Walter Ott, Kann man heute noch Rechtspositivist sein? in: Zeitschrift fiir
Schweizerisches Recht 96, 1. Halbbnd. (1977) S.441-453.

Hans Kelsens Formulierung: « Daher kann jeder beliebige Inhalt Recht sein» scheint in diese
Richtung zu weisen, vgl. Reine Rechtslehre, 2. Aufl. Wien 1960, S.200f.

Norbert Hoerster, Zum begrifflichen Verhiltnis von Recht und Moral, in: neue hefte fiir phi-
losophie 17 (1979) S.83.

10

11

12

38



ob der Gesichtspunkt der Legalitit oder Illegalitét als solcher fiir eine kriti-
sche Moral relevant ist oder nicht.

Eine dritte Version der Trennungsthese besagt, dass legale Pflichten nicht
ohne weiteres moralische Pflichten sind. Verstehen wir auch diese These als
semantische These, so stellt sie die Zweckméssigkeit der folgenden Definition
in Abrede:

Dj;: xist eine legale Pflicht = 4 x ist eine moralische prima-facie Pflicht

Auch diese These, dass Gesetze nicht per definitionem prima-facie mora-
lisch verpflichtend sind, ist relativ belanglos und nicht kontrovers. Sie spielt
allenfalls dort eine gewisse Rolle, wo z.B. deutschsprachige Philosophen der
Ambiguitédt des Wortes «recht» erliegen.

II

Interessanter als die semantischen Trennungsthesen wire nun eine inhaltli-
che These, welche bestreitet, dass sich eine Rechtspflicht moralisch begriin-
den ldsst. Dies wire keine rein semantische These, und es wire eine These, die
als Herausforderung des Rechts durch die Moral verstanden werden konnte.
Obwohl mir diese These nicht ganz geheuer ist, mochte ich im verbleibenden
Rest des Aufsatzes doch verdeutlichen, wie schwierig es ist, eine Rechtspflicht
moralisch zu begriinden. Die Schwierigkeiten beginnen bereits im Vorfeld:
was meinen wir mit einer moralischen Rechtspflicht? Die Rechtspflicht, so
lautet die Antwort, ist nichts anderes als die politische Verpflichtung in bezug
auf die Gesetze. Alles, was sich zur Begriindung der politischen Verpflichtung
sagen lasst, ldsst sich mutatis mutandis iibertragen auf die Begriindung der
Rechtspflicht. Eine erste Komplikation ergibt sich aus der Tatsache, dass sich
die politische Verpflichtung nicht in der blossen Konservierung des Bestehen-
den erschopft, sondern dariiber hinaus oder sogar im Gegensatz dazu die ak-
tive Teilnahme an Unternehmungen zur Verbesserung der Gesellschaft ein-
schliesst. Entsprechend kann sich die politische Verpflichtungin bezug auf die
Gesetze nicht in einer passiven Gehorsamspflicht erschépfen. Es ist daher
irrefithrend, die Rechtspflicht ausschliesslich als Gehorsamspflicht, als
Pflicht zur strikten Befolgung zu kennzeichnen und ab ovo in Gegensatz zu
allen Formen des «Ungehorsams» zu stellen. Nebenbei ist zu sagen, dass die
Rede von «Gehorsam» genau genommen nur auf Gesetze mit vorschreiben-
dem bzw. verbietendem Charakter anwendbar ist, also vor allem im Blick auf
den Kern der Strafrechtsnormen.

Aus dem engen Zusammenhang der Rechtspflicht mit der politischen Ver-
pflichtung ergibt sich, dass es sich nicht um eine absolute Pflicht handeln
kann. Das wire auch im Lichte der ersten beiden Trennungsthesen ziemlich
unwahrscheinlich. Die beiden ersten Trennungsthesen wéaren vielleicht un-

39



haltbar, wenn es so etwas wie eine absolute Rechtspflicht gédbe. Eine absolute
Rechtspflicht hitte im Zweifelsfall, in dem entgegenlaufende moralische Er-
wigungen zur Debatte stinden, immer den Vorzug. Das wiirde heissen, dass
wir immer und ohne Ausnahme moralisch verpflichtet wéren, die Gesetze zu
befolgen, wie schrecklich sie ihrem Gehalt nach auch immer sein mogen. Die
Trennungsthesen bleiben aber weiterhin sinnvoll, wenn wir annehmen, dass
es sich bei der Rechtspflicht nur um eine relative moralische Pflicht handelt,
welche in Ausnahmefdllen schwerwiegenderen moralischen Pflichten wei-
chen muss. Im Anschluss an den englischen Philosophen Sir David Ross hat
sich die Rede von prima-facie Pflichten eingebiirgert. Er meint damit Pflich-
ten, die dann und nur dann unsere eigentlichen Pflichten sind, wenn sie nicht
von anderen moralischen Erwéagungen eingeschrankt werden. Ich werde auf
einige Tiicken dieses Begriffs der prima-facie Pflichten zuriickkommen.

Die Annahme einer relativen Pflicht zum Rechtsgehorsam ist nun schwer in
Einklang zu bringen mit einer radikalen Auslegung der zweiten Trennungs-
these, nach der auch ein Rechtssystem als Recht gelten darf, das eine beliebige
Anzahl von unmoralischen Elementen enthélt. Dies hétte ndmlich zur Folge,
dass wir eine ganze Reihe von vielleicht zutiefst unmoralischen Gesetzen wenn
nicht befolgen, so doch nur mit Bedauern iibertreten diirften. Die zweite
These ist in der Tat kaum je so extrem vertreten worden. Nur schon ein sehr
vager Hinweis auf die Funktion von Rechtssystemen fiir das Zusammenleben
der Menschen geniigt, um zu zeigen, dass alle Rechtssysteme, die es verdienen,
als solche klassifiziert zu werden, einen minimalen Gehalt haben miissen, der
vor einer kritischen Moral standhdlt. In der Literatur wird oft an den Unter-
schied zwischen dem Ehrenkodex von Banditen und staatlichen Gesetzen ap-
pelliert. Es wird dabei freilich zugestanden, dass die Ubergénge hier fliessend
sein konnen!?.

Die anvisierte Frage, ob sich eine Rechtspflicht moralisch begriinden lasse,
lasst sich noch zuspitzen, wenn wir arguendo annehmen, dass wir es mit Ge-
setzen zu tun haben, die inhaltlich alle moralisch akzeptabel sind. Angesichts
gerechter Gesetze versteht sich die Pflicht zum Rechtsgehorsam anscheinend
von selbst. Zwar wire in einer solchen Situation die Statuierung einer generel-
len Rechtspflicht iiberfliissig. Denn es ware in diesem Falle ja der Gehalt der
rechtlichen Normen als solcher, und nicht etwa der Aspekt der Legalitat, der
uns moralisch verpflichten wiirde.

Die Frage nach der politischen Verpflichtung ist nicht vollig kongruent mit
der Frage nach der Legitimitdt gesellschaftlicher Verfahrensregeln oder

13 Hans Kelsen, Reine Rechtslehre, a.a.0., S.7-9; G.E.M.Anscombe, On the Source of the
Authority of the State, in: Ratio 20 (1978) S.1-31, besonders S.3f.

40



gesellschaftlicher Strukturen!®. Es ist ndmlich durchaus sinnvoll zu fragen:
Warum soll ich einer legitimen Regierung gehorchen oder mich in einem um-
fassenderen Sinne verpflichtet fithlen? Fiir die Frage nach politischer Ver-
pflichtung und nach einer Rechtspflicht ist eben sowohl der Aspekt der Lega-
litat als auch die Tatsache, unter den Gesetzen welchen Landes wir leben, aus-
schlaggebend. Wire eine Rechtspflicht allein aus der Tatsache abzuleiten,
dass ein politisches System im Ganzen gesehen legitim ist, so wiirden mich
viele ausldndische Gesetze gleichermassen verpflichten wie die Gesetze meines
Landes - angenommen, dass nicht nur das politische System der Schweiz legi-
tim ist. Juristen mag diese Schlussfolgerung licherlich erscheinen, denn sie
werden geltend machen, dass das Gesetz seinen Geltungsbereich jeweils genau
festlegt. Es ist aber zu beachten, dass hier nicht von der gesetzlichen, sondern
von der moralischen Rechtspflicht die Rede ist und dass der Geltungsan-
spruch der kritischen Moral zunéchst als universal und iiber jede bestimmte
Rechtsgemeinschaft hinausgreifend verstanden wird. Die Frage nach der
moralischen Rechtspflicht dagegen bezieht sich nur auf das Verhéltnis der
Staatsbiirger zu den Gesetzen ihres eigenen Landes. Eine Theorie der morali-
schen Rechtspflicht muss diese Bedingungen der Partikularisierung erfiillen.
Es geht um die Verpflichtung gegeniiber den Gesetzen, unter denen man lebt.
Diese Einschrankung ergibt sich vom Standpunkt der kritischen Moral aus
nicht ohne weiteres und ist eine Eigentiimlichkeit der Theorie der politischen
Verpflichtung?®. Die Tatsache, dass ein politisches System mehr oder weniger
legitim und seine Gesetze aufgrund der Art ihres Zustandekommens oder viel-
leicht sogar inhaltlich betrachtet gerecht sind, kann fiir sich genommen nicht
hinreichen, um zu begriinden, dass ich zu den Gesetzen meines Landes in
einem speziellen moralischen Verhiltnis stehe.

An dieser Stelle tritt noch einmal deutlich zu Tage, dass es zweierlei ist, ob
wir den Inhalt eines Gesetzes moralisch taxieren oder ob wir eine moralische
Rechtspflicht begriinden. Im zweiten Fall geht es ndmlich um die moralische
Begriindung einer partikularisierten Rechtsunterworfenheit. Diesen Punkt
hat z.B. John Rawls in seinem Buch A Theory of Justice iibersehen, als er ver-
suchte, politische Verpflichtung ganz einfach mit dem Hinweis auf die «na-
tirliche Pflicht» zu begriinden, welche darin besteht, gerechte Institutionen
zu férdern und zu erhalten'®. Obwohl dieser Impuls der politischen Verpflich-
tung iiber blossen passiven Gehorsam hinaus durchaus zuzugestehen ist, dul-
den die sogenannten natiirlichen Pflichten keine Einschréankung nur auf die

4 Zur Typologie von Legitimationstheorien vgl. James S. Fishkin, Tyranny and Legitimacy. A
Critique of Political Theories, Baltimore and London 1979.
> A.John Simmons, Moral Principles and Political Obligations, Princeton, New Jersey 1979;
Ulrich K. Preuss, Politische Verantwortung und Biirgerloyalitit, Frankfurt a. M. 1984,
s Rawls, A Theory of Justice, a.a.0., S.333-342.

41



Belange des eigenen Gemeinwesens. Die Bezugnahme auf die natiirlichen
Pflichten ist als Beitrag zu einer Theorie der politischen Verpflichtung bereits
im Ansatz verfehlt; die Pflichten eines Biirgers in bezug auf die Institutionen
und Gesetze seines Landes sind nicht zu verwechseln mit den Idealen eines
aufgekldarten Kosmopolitismus. Die moralische Rechtspflicht ist ein Spezial-
fall der politischen Verpflichtung, d.h. der Verpflichtung, welche, sofern es
sie iiberhaupt gibt, dem Menschen in seiner «Rolle» als Staatsbiirger zu-
kommt. Daher fallen fiir alle nun folgenden Uberlegungen u.a. die vom Be-
stehen oder der speziellen Ausgestaltung einer Rechtsgemeinschaft empfan-
genen Vorteile ins Gewicht.

Esist wichtig, die Legitimationsthematik von der politischen Verpflichtung
zu unterscheiden. Natiirlich gibt es bedeutsame Berithrungspunkte. So ist die
Suche nach einer Rechtspflicht nur dann interessant, wenn gezeigt werden
kann, dass sie fiir eine Mehrheit der Biirger — sagen wir etwa 90% - moralisch
verbindlichist. Daher sprechen wir von einer generellen Rechtspflicht. Natiir-
lich ist es viel einfacher, eine moralische Rechtspflicht im Hinblick auf be-
stimmte Amter und Rollen zu begriinden: zum Beispiel fiir den Sonderfall der
naturalisierten Biirger, fiir den Sonderfall der Griinderviter der Vereinigten
Staaten, fiir den Sonderfall der Amtsinhaber mit speziellen Loyalitatspflich-
ten usw. Es steht ausser Zweifel, dass einzelne Biirger zu den Gesetzen in ein
spezielles Treueverhéltnis treten konnen - z.B. aufgrund eines Amtseides
oder eines ausdriicklichen Versprechens, das ein auf Bewdhrung entlassener
Strafling abgibt. Die negative, nicht nur semantisch interpretierte These zum
Verhaltnis von Recht und Moral wiirde demnach besagen, dass die Gesetze
unseres Landes fiir sich genommen die Mehrheit von uns gar nicht moralisch
verpflichten, wenn sie nicht gerade zufillig mit moralischen Verboten konver-
gieren. Die Theorie der politischen Verpflichtung konfrontiert uns mit einer
vertrackten Fragestellung. Die moralische Rechtspflicht soll ndmlich zugleich
relativ (nicht ohne Ausnahme) gelten, partikularistisch (nur fiir die Mitglieder
ein und derSelben Rechtsgemeinschaft giiltig) und generell (fiir die Mehrheit
giiltig) sein.

Bisher haben wir noch nicht ndher erlautert, was wir unter einer relativen
oder prima-facie Pflicht verstehen. Die bekannte Stelle bei Ross lautet folgen-
dermassen:

«I suggest «prima facie-duty> or <conditional duty> as a brief way of referring to the charac-
teristic (quite distinct from that of being a duty proper) which an act has, in virtue of being of a cer-
tain kind (e.g. the keeping of a promise), of being an act which would be aduty proper if it were not
atthesametime of another kind which is morally significant. Whether an actis a duty proper or an
actual duty depends on all the morally significant kinds it is an instance of.»1’

17 w.D.Ross, The Right and the Good, Oxford 1930, S.19f. Eine deutsche Ubersetzung dieser
Stelle findet man in: Texte zur Ethik, hg. von D.Birnbacher und N. Hoerster, Miinchen 1976,
S.256.

42



Eine prima-facie Pflicht ist nicht bloss etwas, was auf den ersten Blick als
eine Pflicht erscheint, sich bei ndherem Hinsehen aber als Illusion erweist.
Wenn eine Handlung prima-facie verpflichtend ist, dann hat sie tatséachlich,
und nicht nur scheinbar, eine Eigenschaft, welche irgendwie «zédhlt». Eine
prima-facie Pflicht ist ebensowenig eine bloss prasumptive Pflicht. Eine mo-
ralische Prasumption zugunsten der Gesetze liesse sich gleichsam «induktiv»
begriinden: aus der Haufigkeit, mit der gesetzliche Handlungen zumindest
moralisch tolerable Handlungen sind, folgt, dass man Gesetze befolgen soll.
Dies wiare gewissermassen eine Faustregel. Diese Faustregel wére aber nicht
eine genuine prima-facie Rechtspflicht. Denn es wiren gerade andere Eigen-
schaften als der Aspekt der Legalitit, welche legale Handlungen moralisch
empfehlen wiirden. Eine moralische Prasumption zugunsten der Gesetze
zehrt gewissermassen von der Erfahrung, dass es bisher hdufig oder meistens
der Fall war, dass sich legale Handlungen mit meinem aufgeklidrten Gewissen
vereinbaren liessen. In den wenigen Fillen, in denen wir diese Faustregel dann
doch aus moralischen Griinden verletzen miissten, kénnten wir es ohne einen
Rest des Bedauerns tun.

Anders sieht es aus, wenn wir eine genuine prima-facie Pflicht einschrian-
ken oder «unterdriicken» miissen!®. Eine prima-facie Pflicht «z&hlt» immer
irgendwie.

Wenn die Rechtspflicht eine prima-facie Pflicht wire, so wire dasin relativ
einfachen Situationen eine gute Orientierungshilfe. In solchen Situationen
gilt namlich die folgende Regel:

R,: Eine Handlung ist moralisch geboten dann und nur dann, wenn sie eine
prima-facie Pflicht und keine der verfiigbaren Alternativen eine prima-
facie Pflicht ist.

Nach Ross sind wir allerdings in den meisten Situationen, die moralisch in-
teressant sind, mit einem Konflikt von prima-facie Regeln konfrontiert. Sol-
che Konflikte liessen sich immer auflésen, wenn es so etwas wie eine feste
Prioritdtsordnung unter den verschiedenen Typen von prima-facie Pflichten
gébe. Wir konnten dann unsere moralischen Entscheidungen in Ubereinstim-
mung mit der folgenden Regel treffen:

R,: Eine Handlung ist dann und nur dann moralisch gefordert, wenn sie eine
prima-facie Pflicht ist und keine der verfiigbaren Handlungsalternativen
eine hoherrangige prima-facie Pflicht ist'.

8 zur Unterscheidung von Faustregeln und prima-facie-Prinzipien vgl. R.M.Hare, Moral
Thinking. Its Levels, Method and Point, Oxford 1981, S.38f.
Ich habe mich mit geringfiigigen Abweichungen an der Darstellung von Fred Feldman orien-
tiert: Introductory Ethics, Englewood Cliffs, N.J. 1978, S.152-156.

43



Die Hoffnung, jemals eine allgemein giiltige Prioritdtsordnung unter den
prima-facie Pflichten zu finden, innerhalb welcher der Rechtspflicht ein ganz
bestimmter Platz zukommt, ist allerdings gering?’. Liesse sie sich finden, so
hitte moralisches Denken mehr den Charakter eines mechanischen Verfah-
rens als den von personlichen Entcheidungen. Wir wiirden dann vor der fol-
genden Situation stehen: die prima-facie Pflicht wiirde immer, sagen wir,
funf Punkte zdhlen. Wir diirften sie dann und nur dann verletzen, wenn sie
mit einer moralischen prima-facie Pflicht kollidieren wiirde, die mindestens
fiinf Punkte zédhlt. Wir miissten die Rechtspflicht sogar verletzen, wenn sie
mit einer prima-facie Pflicht kollidieren wiirde, die mehr als fiinf Punkte
zahlt. Nach diesem imagindren Punktesystem wére der Aspekt der Legalitét
bzw. Illegalitat einer Handlung immer und immer im gleichen Masserelevant.
Es wiren in jedem Fall moralische Gegeniiberlegungen erforderlich, welche
auf der moralischen Skala mindestens ebensoviele Punkte erzielen, um eine
illegale Handlung moralisch zu rechtfertigen. So lange wir aber keine feste
Prioritdatsordnung haben, kénnen wir nicht so rechnen. Wire es iiberhaupt
wiinschenswert, kreatives moralisches Denken durch ein solches mechani-
sches Verfahren zu ersetzen?

Ein dhnlicher Ausweg wire denkbar, wenn wir einen moralischen Prinzi-
pienmonismus vertreten wiirden. Wir konnten uns dann an der folgenden Re-
gel orientieren:

R;: Eine Handlung ist dann und nur dann moralisch gefordert, wenn sie eine
prima-facie Pflicht ist und keine der verfiijgbaren Handlungsalternativen
mehr beitrigt zur Maximierung von P2,

Fiir P konnten wir dann z.B. das Nutzenprinzip, ein Fairnessprinzip oder
ein Prinzip der Nicht-Verletzung von Grundrechten einsetzen. Wieder hétten
wir damit den vielleicht fragwiirdigen Vorteil erzielt, moralische Fragen quasi
rechnerisch zu beantworten. Allerdings miissten wir voraussetzen, dass es ein
Grundprinzip gibt, das als allgemeiner Denominator fiir alle prima-facie
Pflichten fungieren kann. Diese Annahme liegt allen konsequentialistischen
Moraltheorien zugrunde und fiihrt zu einer unstatthaften Simplifikation des
moralischen Denkens, das auf Wertvorstellungen beruht, die z. T. grundsatz-
lich inkommensurabel sind.

20 p.N.Nowell-Smith, A Theory of Justice, in: Philosophy of Social Science 3 (1973) S.315-329,
sowie R.M.Hare, Moral Thinking, a.a.0., S.32-34. Beide Autoren bekunden Zweifel an der
Maoglichkeit, eine allgemeingiiltige Prioritdtsordnung fiir prima-facie Pflichten zu schaffen
bzw. zu finden.

R; kommt einer regelutilitaristischen Position sehr nahe, braucht aber vielleicht nicht mit ihr
extensional dquivalent zu sein. Vgl. Feldman, Introductory Ethics, a.a.0., S.155.

21

44



Ein letzter Weg bleibt uns offen, den auch Ross selber gegangen ist: wir
miissen von Fall zu Fall neu entscheiden, welche prima-facie Pflicht in einer
bestimmten Situation die am meisten stringente ist. Die entsprechende Regel
wiirde folgendermassen lauten:

R,: Eine Handlung ist dann und nur dann moralisch gefordert, wenn sie eine
prima-facie Pflicht ist und keine der verfiigbaren Handlungsalternativen
eine stringentere prima-facie Pflicht ist.

Auch diese Regel bietet Gewéhr, dass die Rechtspflicht, wenn sie eine mora-
lische prima-facie Pflicht sein sollte (was wir bisher noch nicht begriindet ha-
ben), in jeder Situation z&hlt, wenn sie auch nicht in jeder Situation in glei-
chem Masse zdhlt. Wir konnen ihr also keinen Kardinalwert zuordnen. Diese
Auffassung erscheint mir die einzig brauchbare, auch wenn ich nicht so weit
gehen wiirde wie Ross, der die Ermittlung der stringentesten Pflicht von Fall
zu Fall fiir eine Sache der «moralischen Intuition» hilt, so dass wir eigentlich
nie mit Sicherheit wissen kénnen, was wir tatséchlich tun miissen?2.

II1

Die drei klassischen Kandidaten fiir eine Theorie der Rechtspflicht sind die
Dankbarkeits-, die Zustimmungs- und die Fairnesstheorie. Wichtig sind auch
jene Uberlegungen, welche den Wert des Bestehens einer Rechtsordnung be-
reits voraussetzen und mit dem Argument der «Goldenen Regel» fiir eine mo-
ralische Rechtspflicht plddieren. Die Fairnesstheorie® lisst sich am ehesten
auf eine kleine Gruppe kooperierender Menschen anwenden, sofern wir pri-
zis feststellen konnen, welche Vorteile jedermann empfingt, ob er diese Vor-
teile freiwillig akzeptiert, welche Lasten er im Kooperationsschema iiber-
nimmt und ob sie proportional zu den empfangenen Vorteilen sind. Aufein so
komplexes Gebilde wie eine Rechtsgemeinschaft lisst sich dieses Modell
kaum iibertragen. Eine Analogie zwischen den Lasten einer Arbeit und den
«Lasten» des Rechtsgehorsams besteht zudem nur in einem begrenzten Sinn.
So ist es z. B. fiir viele Biirger keine «Last», bestimmte Sexualdelikte nicht zu
begehen - fiir andere scheint dies eine gleichsam unertrégliche «Last» zu sein.
Uberdies wiirde das Fairnessmodell voraussetzen, dass sich die einem Biirger
A aufzuerlegenden Lasten proportional zu den von ihm empfangenen Vortei-

22 Nach Ross sind wir bei der Konstatierung von prima-facie Pflichten gleichsam unfehlbar, bei
der Ermittlung unserer definitiven Pflichten dagegen in hohem Masse fehlbar. Vgl. W.D.
Ross, Foundation of Ethics, Oxford 1939, S.187f.

3 Den eigenstédndigen Status von Fairnessiiberlegungen hat Hart bereits 1955 herausprapariert,
vgl. Are There Any Natural Rights? in: Philosophical Review 64 (1955) S.175-191.

45



len bemessen und abstufen lassen. Ein Biirger B, der weniger Vorteile emp-
fiangt, miisste entsprechend weniger leisten. Was hiesse das in der Ubertra-
gung auf eine generelle Rechtspflicht? In welcher Weise liesse sie sich graduell
abstufen?

Die Zustimmungstheorie setzt entweder die 6ffentliche Durchfithrung von
Zustimmungsritualen voraus (wir sprechen dann von ausdriicklicher Zustim-
mung) oder jedenfalls die Angabe von klaren Zeichen einer stillschweigenden
Zustimmung (tacit consent). Die meisten Bewunderer von Locke sind sich
darin einig, dass das bloss passive Hinnehmen von Verhéltnissen, das Nicht-
Wegziehen und Nicht-Protestieren keine klaren Zeichen einer stillschweigen-
den Zustimmung sind. Beide Bedingungen lassen sich in einer komplexen In-
dustriegesellschaft kaum erfiillen. Der Vorschlag von John Plamenatz?* und
anderen Autoren, die blosse Teilnahme an demokratischen Wahlen als indi-
rekte Zustimmung zu werten, muss ebenfalls als gescheitert betrachtet wer-
den. Die Teilnahme an demokratischen Wahlen ist kein klares Zeichen fiir die
bewusste Absicht des Wihlers, sich dem Resultat der Wahlen in der Praxis zu
unterwerfen. Umgekehrt ist Stimmabstinenz nicht notwendig Ausdruck der
bewussten Absicht, einem politischen System seine Zustimmung zu verwei-
gern oder gar sich jeglicher politischer Verpflichtung zu entziehen. Vielmehr
konnten z.B. 60% der Bevolkerung ein bestimmtes Mass von politischer Ab-
stinenz géniessen und es fiir einen Vorzug des politischen Systems, in dem sie
leben, halten, dass sich zumindest ihre Stimmabstinenz nicht katastrophal
auswirkt.

Den bisher genannten Theorien und allen Spielarten von Vertragstheorien
ist vielleicht eines gemeinsam: sie operieren mit der Fiktion eines freiwilligen
Tausches, welche in einem harten Kontrast steht zur Unfreiwilligkeit, mit der
jemand von Geburt aus Staatsbiirger ist und sich etwa allen Zwingen und
Nachteilen eines Lebens in hochindustrialisierten Gesellschaften zunéchst
einmal ausgeliefert sieht. Theorien dieser Art lassen sich zwar auf einige
Randgruppen sehr plausibel anwenden: so etwa auf naturalisierte Biirger,
welche eine Staatszugehorigkeit nach ihrer Wahl und auch nur unter gewissen
Bedingungen erlangen - unter der Bedingung ndmlich, dass sie keine Straf-
taten abzubiissen haben. Diese feierliche und freiwillige Ubernahme von Ver-
pflichtungen ist eine Art von Geschift, das freiwillig abgeschlossen wird.
Ahnliches gilt etwa fiir den feierlichen Stiftungsakt eines neuen Gemeinwe-
sens, das Unterschreiben einer Verfassung durch die Griindervéater usw. Al-

24 John P.Plamenatz, Consent, Freedom and Political Obligation, 2Oxford 1968, S.7, und
ders., Man and Society, Longmans, Green and Co., 1963, Bd.1, S.220-241.

46



lerdings stellt sich hier die Frage, warum und wieweit die Entschliisse der einen
Generation fiir spitere Generationen bindend sein miissen??,

Ohne die Unterstellung einer urspriinglichen Freiwilligkeit kommt die
Dankbarkeitstheorie aus. In &lteren Moraltheorien steht die Pflicht der
Dankbarkeit im Zentrum der Ethik - so etwa noch bei Hume. Sie hat iibrigens
den Vorzug, dass sie, gerade dann, wenn sie eine Analogie der Beziehung zwi-
schen Eltern und Kindern ins Spiel bringt, den Aspekt der Unfreiwilligkeit
dieser speziellen Beziehung des Biirgers zu den Gesetzen seines Gemeinwesens
akzentuiert®®. Moderne Staatstheoretiker, die fiir die Nachteile eines staatli-
chen Paternalismus sensibilisiert sind, haben sich aber gerade an dieser Ana-
logie gestossen. Die Dankbarkeitstheorie I4sst sich in ihren Grundziigen auch
ohne den Vergleich mit familidren Beziehungen und der Erziehung von Un-
miindigen iiberzeugend entwickeln. Aber aus der Pflicht der Dankbarkeit
ldsst sich nicht eo ipso eine Pflicht zum Gehorsam gegeniiber einem Wohltiter
ableiten. Uberdies verpflichten uns streng genommen nur Wohltaten, die in
der Absicht des Wohltuns erteilt werden - dies ist aber bei den Vorteilen, die
wir beispielsweise von einer anonymen Biirokratie empfangen, nicht der Fall.

Neben diesen genannten Theorien bezieht man sich zuweilen auf das Argu-
ment der «Goldenen Regel». Dieses Argument stiitzt sich auf die tatsédchli-
chen oder vorstellbaren Folgen eines einzelnen Aktes des Rechtsungehorsams
oder der Anerkennung einer Maxime, den Gesetzen nicht zu gehorchen.
Uberlegungen, die davon ausgehen, dass ein einzelner Akt des Rechtsunge-
horsams entweder die bestehende Rechtsordnung empirisch nachweisbar be-
eintrichtigt (sei es unmittelbar oder, als schlechtes Vorbild fiir andere, nur
mittelbar) oder eine irgendwie transzendental verstandene Rechtsordnung
tangiert, halte ich entweder als fiir von Fall zu Fall empirisch falsizierbar oder,
mit Riicksicht auf eine transzendentalphilosophisch gedeutete Rechtsord-
nung, fiir unversténdlich. Es mag Einzelfélle geben, in denen ein offener
Rechtsbruch andere zu gleichem Verhalten anregt. Aber dies trifft sicher nicht
immer zu und ist im {ibrigen eher ein Argument gegen den offenen Rechts-
bruch und fiir seine Verheimlichung oder Vertuschung. Dass sich hingegen je-
mand die unspezifische Maxime, allen vorschreibenden Gesetzen nicht zu ge-
horchen, zu eigen macht, halte ich fiir unwahrscheinlich. Niemand, der die
Geltung einer generellen Rechtspflicht in Zweifel zieht, legt sich damit auto-
matisch auf die Anerkennung einer solchen irrationalen Maxime fest.

Eine immanent stimmige und praktikable Theorie zur Begriindung einer
generellen moralischen prima-facie Pflicht zum Rechtsgehorsam ist mir bis-

25 D.D.Raphael, Problems of Political Philosophy, London 1970, S.92.
® Richard Kraut, Socrates and the State, Princeton, N.J. 1984, S.143-148.

47



her nicht begegnet. Selbst wenn wir zugeben, dass wir Gesetze brauchen?’,
dass die kritische Moral der Ergidnzung durch das Recht bedarf (z. B. zur Bei-
legung von Streitigkeiten, die sich nicht ausdiskutieren lassen, oder um wich-
tigen moralischen Normen Nachdruck zu verschaffen), so folgt daraus allein
nichts, was fiir einen generellen moralischen Verpflichtungscharakter des
Rechts spriche.

Was folgt aus der angegebenen Argumentationsskizze fiir die Praxis? Zu-
nichst wurde nicht positiv nachgewiesen, dass sich eine generelle Rechts-
pflicht nicht moralisch begriinden ldsst. Vielmehr wurde auf indirektem Wege
gezeigt, dass bisherige Begriindungsversuche angreifbar sind. Es ist denkbar,
das jemand mit einer iiberzeugenden neuen oder kombinierten Theorie des
Rechtsgehorsams auftaucht?®. Zweitens habe ich nicht behauptet, dass es fiir
unsere politische Praxis einen Unterschied macht, ob wir eine Rechtspflicht
moralisch begriinden kénnen oder nicht. Vielleicht ist man unsicher, ob man
sein politisches Protestverhalten, das illegale Handlungen involviert, zu
Recht als eine Spielart des «zivilen Ungehorsams» konzeptualisieren kann.
Doch muss die - wenn auch gebrochene - Biirgerloyalitdt auf einer morali-
schen Rechtspflicht beruhen oder eine solche beinhalten? Fast méchte man es
glauben, wenn man den «Rest des Bedauerns» beriicksichtigt, der Gesetzes-
verletzungen im Rahmen von Aktionen des zivilen Ungehorsams angeblich
anhaften muss. Doch vielleicht geniigt einem Freund der Demokratie und des
liberalen Verfassungsstaates auch jene von mir erwédhnte, aber nicht weiter
diskutierte moralische Prasumption zugunsten der Gesetze. Drittens wollte
ich nicht bestreiten, dass es Gesetze gibt, die zu verletzen allein schon auf-
grund ihres Gehalts moralisch falsch und empd&rend ist. Das gilt z. B. auch fiir
grundlegende Verfahrensregeln des Prozessrechts. In zahlreichen Bereichen
des Gesetzes und der Rechtsprechung sind Elemente des kritischen morali-
schen Denkens inkorporiert. Das konnte fiir eine moralische Prasumption zu-
gunsten der Gesetze sprechen.

Fiir kritische Bemerkungen zu verschiedenen Fassungen dieses Aufsatzes dankeich Dr. Bruno
Briilisauer, Prof. Andreas Graeser, Dr. Anton Hiigli, Dr. Georg Kohler und Prof, Walter Ott.

27 Der Hinweis darauf, dass wir Gesetze brauchen, ist iibrigens zweideutig: er kann entweder be-
sagen, dass es eine faktische Nachfrage gibt nach Gesetzen, so wie es etwa eine faktische Nach-
frage nach Pornographie oder nach den Erzeugnissen der Pelztierfarmen gibt; oder er kann so
verstanden werden, dass es fiir die Menschen moralisch betrachtet besser ist, unter Gesetzen
zu leben, ob sie es wiinschen oder nicht. Die letzte Behauptung wird z. B. von Anarchisten be-
stritten. Die erste Behauptung, falls sie wahr ist, kann natiirlich nicht dazu dienen, eine mora-
lische Rechtspflicht zu begriinden.

Was wir hier nicht in Erwigung ziehen, ist die Rolle von Klugheitsgriinden, welche Menschen
dazu veranlassen konnen, sich gegeniiber der Autoritét des Staates und der Gesetze moralisch
verpflichtet zu fiihlen. Vgl. D.D.Raphael, Problems of Political Philosophy, a.a.O., S.78-
82.

48

28



	Zur Trennung von Recht und Moral in der analytischen Rechtsphilosophie

