
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Artikel: Zur Trennung von Recht und Moral in der analytischen
Rechtsphilosophie

Autor: Wolf, Jean-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 44/1985

JEAN-CLAUDE WOLF

Zur Trennung von Recht und Moral in der analytischen
Rechtsphilosophie

In diesem Aufsatz werden zwei Fragen erörtert: Lassen sich Recht und Moral

trennen? und: Gibt es eine moralische Begründung für den Rechtsgehorsam?

Die erste Frage wird im folgenden bejaht, die zweite bleibt offen.
Interessant ist in der Philosophie nicht das Ziel, sondern der Weg, auf dem man es

erreicht. Bevor wir zu Stellungnahmen gelangen, müssen wir wissen, worüber
wir reden. Das bedarf einiger sprachanalytischer Vorüberlegungen. Bei der
Durchsicht der Literatur habe ich mich hauptsächlich auf englischsprachige
Arbeiten konzentriert, nicht aus purer Anglomanie oder aus einer
Missachtung der übrigen communio scholarum, sondern weil ich den Eindruck
gewonnen habe, dass englischsprachige Autoren in der Regel weniger von
falschen Schamgefühlen gepeinigt sind, wenn es darum geht, relativ triviale,
aber grundsätzliche Sachverhalte in didaktisch ansprechender Weise zu
behandeln.

Im ersten Abschnitt werden drei Fassungen der Trennungsthese unterschieden.

Zwischen der Annahme der dritten Fassung der Trennungsthese und der
Überzeugung, dass sich die moralische Verbindlichkeit des Rechts nicht von
selbst ergibt, besteht ein direkter Zusammenhang. Sodann werden die
Schwierigkeiten, eine Rechtfertigung moralisch zu begründen, näher
beleuchtet (II). Die Rechtspflicht wird als Bestandteil der politischen Verpflichtung

begriffen, was uns dazu veranlasst, einige Eigentümlichkeiten einer
Theorie der politischen Verpflichtung zu nennen, welche sie von einer Theorie
der Legitimation politischer Herrschaft unterscheiden. Zuletzt werden vier
verschiedene Typen der Rechtfertigung des Rechtsgehorsams erwähnt und
skeptisch beurteilt (III).

I

Das Verhältnis von Recht und Moral ist wiederholt von analytischen
Philosophen diskutiert worden1. Im Vordergrund der Diskussion stand bisher
einerseits die Auseinandersetzung mit der Tradition des Rechtspositivismus

1 G.Patzig, Moral und Recht, in: ders., Ethik ohne Metaphysik, Göttingen 21983, S.7-31;
Recht und Moral - Texte zur Rechtsphilosophie, hg. von N.Hoerster, München 1977.

Korrespondenzadresse: Dr. J.-C. Wolf, Robinsonweg 50, CH-3006 Bern

34



Benthams und seiner Nachfolger, andererseits die Anwendung und Verfeinerung

sprachanalytischer Methoden, wie sie unter anderen von Ludwig
Wittgenstein, John Langshaw Austin und Gilbert Ryle angeregt worden
waren. Der prominenteste Beitrag zu dieser Diskussion stammt von Herbert
Hart und wird als These der Trennung von Recht und Moral zitiert2. Hart
steht in mancher Hinsicht unter dem Einfluss von John Stuart Mill: beide
Autoren vertreten insofern einen flexiblen Utilitarismus, als sie auch vom Uti-
litätsprinzip unabhängige moralische Gesichtspunkte in ihr Denken integrieren.

Wichtiger noch: Mill und Hart sind der Ansicht, dass es nicht Aufgabe
des Rechts sein kann, die vorherrschenden Moralvorstellungen in einer
Gesellschaft (die sogenannte «positiveMoral») zu forcieren. Ebensowenig ist es
Aufgabe des Staates, der öffentlichen Meinung und der Gesetze, alle Tugenden

und moralischen Ideale zu verwirklichen und damit in die konkrete
Lebensgestaltung der Individuen einzugreifen. Insbesondere bei Mill macht sich
eine Empfindlichkeit gegen alle Formen des Paternalismus bemerkbar, die
ihn zuweilen übers Ziel hinausschiessen lässt3.

Die sogenannte Trennungsthese betrifft nun nicht das Verhältnis von Recht
und positiver Moral - es ist unbestreitbar, dass sich diese beiden Sphären
teilweise überschneiden -, sondern das Verhältnis von Recht und kritischer Moral.

Kritische Moral ist nicht die Summe dessen, was die Menschen für moralisch

richtig halten. Sie ist vielmehr eine Art zu denken, welche es uns erlaubt,
moralische Entscheidungen rational zu prüfen. Das Thema der kritischen
Moral sind die normativen Geltungsansprüche von moralischen Überzeugungen.

Sie unterscheidet sich mithin von einer deskriptiven oder genetischen
Moral, welche verschiedene Meinungen über moralische Fragen rubriziert
und die Ursachen ihres Aufkommens erforscht. Wie eine kritische Moral im
Detail aussieht, lassen wir dahingestellt4.

2 H. L.A. Hart, Recht und Moral, Göttingen 1971. Der bekannte Beitrag von Hart «Positivism
and the Separation of Law and Morals» ist zuerst im Harvard Law Review 71 (1958) erschienen

und wurde wieder abgedruckt in Hart, Essays in Jurisprudence and Philosophy, Oxford
1983, S. 49-87 (mit Hinweisen auf die kritische Diskussion).

3 J.St.Mill, On Liberty, London 1859, Kapitel 5. Kritisch dazu H.L.A.Hart, Law, Liberty,
and Morality, Oxford 1963, S. 32f., sowie John Kleinig, Paternalism, Manchester 1983, S. 13.

4 Meine Vorstellung von kritischer Moral habe ich näher erläutert in «Ein moralisches Argument

gegen die nukleare Abschreckung» (im Druck). Über die beste Konzeption einer
kritischen Moral lässt sich gegenwärtig keine Einigung erzielen, auch dann nicht, wenn wir eine
moralische Position nur ganz formal und umrisshaft charakterisieren, wie das etwa Ronald
Dworkin tut (vgl.: Taking Rights Seriously, Cambridge, Mass. 1977, S.249ff.). Diese Situation

der faktischen Uneinigkeit insbesondere über Grundwertvorstellungen lässt sich auch
nicht dadurch umgehen, dass man sich auf eine «dünne Axiologie» beschränkt, wie das etwa
John Rawls vorschlägt (A Theory of Justice, Cambridge, Mass. 1971, Oxford 1972, Kapitel 7)
oder gar auf einen einzigen Grundwert (wie [Über-]Leben oder Utilität) rekurriert. Zur Kritik
der verbreiteten (angeblich liberalen) Auffassung, dass eine reiche Axiologie politische Intoleranz

nach sich zieht, vgl. John Finnis, Fundamentals of Ethics, Oxford 1983, S.48-50.

35



Die sogenannte Trennungsthese, welche das Verhältnis von Recht und
kritischer Moral betrifft, lässt drei Interpretationen zu, die sich erheblich voneinander

unterscheiden. Eine erste Fassung der Trennungsthese besagt, es sei

möglich und zweckmässig zu unterscheiden zwischen Recht, wie es ist, und
Recht, wie es aus der Perspektive einer kritischen Moral sein sollte. Das Recht
ist nach verschiedenen Gesichtspunkten fehlbar5. Es ist insbesondere moralisch

fehlbar. Die erste Version der Trennungsthese betrifft eine sprachliche
Vorbedingung der Kritisierbarkeit und kritischen Bewertung des Inhalts
rechtlicher Normen. Sie setzt zweierlei voraus: die rationale Begründbarkeit
moralischer Normen und die von einer kritischen Moral völlig unabhängige
Identifizierbarkeit rechtlicher Normen. Die letztgenannte Voraussetzung
muss nicht die naive Auffassung einschliessen, es lasse sich einfach im Gesetz

nachschlagen, was legal und was illegal ist. Aber es wird vorausgesetzt, dass es

Entscheidungs- und Auslegungsverfahren gibt, welche uns in Rechtsfragen
ohne Beistand einer kritischen Moral weiterhelfen. Es ist allerdings nicht
ausgeschlossen, dass sich einzelne Elemente dieser rechtlichen Entscheidungsverfahren

mit einzelnen Elementen der kritischen Moral überschneiden. Wenn es

so ist, dann ist es das Resultat der Rechts- und Verfassungsgeschichte, welche
auch anders hätte verlaufen können. Die kontingente Tatsache, dass

Verfassungen, Gesetzestexte, Entscheidungs- und Auslegungsmethoden Elemente
der kritischen Moral enthalten, ist kein Einwand gegen die erste Trennungsthese.

Diese rechtsrelevanten Elemente Hessen sich nämlich auch von jemandem

ermitteln, der mit dem kritischen moralischen Denken nicht vertraut ist,
aber genaue Kenntnisse von Rechtstheorie und Rechtspraxis hat6. Ob wir eine
einzelne Norm als rechtlich verbindlich betrachten und «Recht» nennen dürfen,

hat an sich nichts damit zu tun, ob wir sie auf dem Hintergrund einer
kritischen Moral billigen oder missbilligen. Die so verstandene Trennungsthese
räumt uns gegenüber jedem einzelnen Gesetz die Gelegenheit zu einer rationalen

Diskussion seiner moralischen Qualitäten ein; sie enthält jedoch keine
Stellungnahme zur Frage, ob wir ein dummes, unbefriedigendes oder schlimmes

Gesetz tatsächlich befolgen müssen oder nicht. Die so verstandene
Trennungsthese wäre also nicht logisch unvereinbar mit der Parole: «Räsonniert,
aber gehorcht!»

Eine zweite Fassung der Trennungsthese bezieht sich auf ein Gesetzessystem

als Ganzes. Sie besagt, dass ein System von Gesetzen auch dann den Na-

5 Die Formulierung «that law is morally fallible» stammt von David Lyons - siehe seinen Aufsatz:

Moral Aspects of Legal Theory, Midwest Studies of Philosophy 7 (1982) S. 223-254,
besonders S.229, und ders., Ethics and the Rule of Law, Cambridge 1984, S.63.

6 Diese Auffassung lässt sich m.a.W. auch aufrechterhalten ohne Beschränkung auf eine
juristische «Rezeptbuchhermeneutik», welche besagt, dass das, was Gesetz ist, in den
Gesetzbüchern steht und dass die Ermittlung dessen, was dort steht, den Charakter einer «simplen
Feststellung» hat.

36



men «Recht» verdient, wenn es (beliebig viele oder jedenfalls zahlreiche)
Bestimmungen enthält, welche sich mit der kritischen Moral nicht vereinbaren
lassen. Nach dieser Trennungsthese ist es also möglich, aus der Sicht der
kritischen Moral bessere und schlechtere Rechtssysteme zu unterscheiden. Der
Begriff eines Rechtssystems wird als Begriff der Klassifikation, nicht als Begriff
der moralischen Bewertung verwendet7. Ein Rechtssystem mag z.B. Gesetze
enthalten, die verbieten, was nach der kritischen Moral nicht falsch, gut oder
sogar geboten wäre; oder Gesetze, die erlauben, was moralisch falsch ist; oder
Gesetze, welche etwas vorschreiben, was als moralisch falsch betrachtet werden

muss8. Hier wird wiederum vorausgesetzt, dass es - entgegen der
Annahme von Subjektivisten und Relativisten - eine kritische Moral gibt, und
dass es Entscheidungs- und Auslegungsverfahren gibt, welche den Juristen
vertraut sind und mit den Gesichtspunkten einer kritischen Moral vereinbar
sein können, aber nicht müssen. Auch diese zweite Version der Trennungsthese

gewährleistet eher eine Vorbedingung zur moralischen Erörterung als
eine Vorbedingung des politischen, über blosse Meinungs- und Redefreiheit
hinausgreifenden Handlungsspielraums. Es ist insbesondere für den
kritischen Bürger eines Staates zweckmässig, über eine Sprache zu verfügen, die es
ihm gestattet, moralisch bessere von moralisch schlechteren Rechtssystemen
zu unterscheiden, ohne dass er sich dabei einer chamäleonartigen Nomenklatur

bedienen muss und ein Rechtssystem nicht mehr Recht nennen darf,
sobald es ein oder mehrere ungerechte Elemente enthält.

Die beiden bisher genannten Thesen scheinen mir relativ trivial zu sein,
solange wir sie als Zweckmässigkeitsüberlegungen bei der Wahl eines geeigneten
Sprachrahmens, mithin als terminologische Vorüberlegungen verstehen, und
nicht etwa als wahre Aussagen über die Essenz oder den Wesensgehalt des
Rechts. Die beiden genannten Trennungsthesen lassen sich folgendermassen
zusammenfassen: Gesetze und Rechtssysteme sind moralisch fehlbar. Sie
richten sich gegen die folgenden Definitionen, die als unzweckmässig verworfen

werden:

Eine ähnliche Ambiguität wie in der Verwendung des Ausdrucks «Recht» ist in der Verwendung

des Ausdrucks «Moral» zu beobachten. Die Ausdrücke «moralisch» und «ethisch» werden

verwendet 1. im Sinne von «moralisch richtig» bzw. «moralisch gut» in Opposition zu
«moralisch falsch»; im Sinne von 2. «moralischer Qualität einer Handlung oder Person»,
d.h. als Überbegriff für «moralisch» und «unmoralisch», ganz so wie «Temperatur» verstanden

wird als Überbegriff für «warm» und «kalt»; im Sinne von 3. «zum Bereich der Moral
gehörig», in Opposition zu «ästhetisch», «religiös» oder «konventionell». Vgl. W.K.Frankena,
The Concept of Morality, in: The Definition of Morality, ed. by G.Wallace and A.D.M.
Walker, London 1970, S.146-173, besonders S.147.
Vgl. A.H.Campbell, Obligation and Obedience to Law, in: Proc. of the British Academy 51
(1965)S.337-355.

37



Dx: x ist ein Gesetz df x ist mit der kritischen Moral vereinbar
D2: x ist ein Rechtssystem df

x ist ein System von Elementen, und für jedes Element gilt, dass es mit der
kritischen Moral vereinbar ist.

Es ist vielleicht wahr, dass beide Definitionen im strikten Sinne gar nie
akzeptiert wurden und dass auch in der Formel «lex iniusta non est lex» keine
solche Auffassung zum Ausdruck gebracht werden soll9.

Entgegen den Befürchtungen Radbruchs und Walter Otts10bleibt die
Anerkennung der Trennungsthesen auch dann unproblematisch, wenn eine
spezielle moralische Amtspflicht zum Rechtsgehorsam bestehen sollte, z.B. im
Falle eines Richters, der vor der Entscheidung steht, ein extrem ungerechtes
Gesetz entweder anzuwenden oder z.B. zu verwässern. Die bisher genannten
Thesen enthalten keine Vorentscheidung für oder gegen eine sogenannte
moralische Rechtspflicht - sie beziehen sich ausschliesslich auf den Gehalt von
Gesetzen. Absichtlich habe ich sie nicht so extrem formuliert, dass eine Norm
von jedem beliebigen Gehalt Recht sein kann11. Gesichtspunkte der Klarheit,
der Kohärenz, der Übereinstimmung mit dem allgemeinen Rechtsempfinden
setzen Grenzen, welche mit den Vorschriften der kritischen Moral nicht
konvergieren müssen. Es sind m.a.W. nicht Thesen, welche eine Trennung
zwischen den Fragen: Wie ist der Gehalt dieses Gesetzes kritisch-moralisch zu
veranschlagen und : Welche Gesetze verpflichten uns moralisch zum Gehorsam?

vorschlagen. Es ist irreführend, die erste Trennungsthese so zu para-
phrasieren, dass man sagt, es sei zweckmässig, «denjenigen staatlichen
Normen, die moralisch gesehen keinen Gehorsam verdienen, nicht deshalb schon
den Rechtscharakter abzusprechen»12. Die Frage, wie der Gehalt eines Gesetzes

moralisch zu beurteilen sei, ist nicht gleichzusetzen mit der Frage, ob ein
einzelnes Gesetz oder ein Rechtssystem Gehorsam verdiene oder nicht. Auch
angesichts der ersten beiden Trennungsthesen bleibt die Möglichkeit offen,
dass Gesetze, deren Gehalt mit der kritischen Moral unvereinbar ist, trotzdem
aus Gründen der kritischen Moral befolgt werden sollten: weil sie Gesetze

sind. Damit gelangen wir zu einem Problem anderer Art, nämlich zur Frage,

9 John Finnis, Natural Law and Natural Rights, Clarendon Law Series, Oxford 1980, S.363-
366.

10 Gustav Radbruch, Gesetzliches Recht und übergesetzliches Unrecht, in: Süddeutsche Juri¬

stenzeitung 1 (1946) S.105-108, wieder abgedruckt in: ders., Rechtsphilosophie, Stuttgart
1973, S.339-350; Walter Ott, Kann man heute noch Rechtspositivist sein? in: Zeitschrift für
Schweizerisches Recht 96,1. Halbbnd. (1977) S.441-453.

11 Hans Kelsens Formulierung: «Daher kann jeder beliebige Inhalt Recht sein» scheint in diese

Richtung zu weisen, vgl. Reine Rechtslehre, 2. Aufl. Wien 1960, S.200f.
12 Norbert Hoerster, Zum begrifflichen Verhältnis von Recht und Moral, in: neue hefte für phi¬

losophie 17 (1979) S.83.

38



ob der Gesichtspunkt der Legalität oder Illegalität als solcher für eine kritische

Moral relevant ist oder nicht.
Eine dritte Version der Trennungsthese besagt, dass legale Pflichten nicht

ohne weiteres moralische Pflichten sind. Verstehen wir auch diese These als

semantische These, so stellt sie die Zweckmässigkeit der folgenden Definition
in Abrede:

D3: x ist eine legale Pflicht df x ist eine moralische prima-facie Pflicht

Auch diese These, dass Gesetze nicht per definitionem prima-facie moralisch

verpflichtend sind, ist relativ belanglos und nicht kontrovers. Sie spielt
allenfalls dort eine gewisse Rolle, wo z.B. deutschsprachige Philosophen der

Ambiguität des Wortes «recht» erliegen.

II
Interessanter als die semantischen Trennungsthesen wäre nun eine inhaltliche

These, welche bestreitet, dass sich eine Rechtspflicht moralisch begründen

lässt. Dies wäre keine rein semantische These, und es wäre eine These, die
als Herausforderung des Rechts durch die Moral verstanden werden könnte.
Obwohl mir diese These nicht ganz geheuer ist, möchte ich im verbleibenden
Rest des Aufsatzes doch verdeutlichen, wie schwierig es ist, eine Rechtspflicht
moralisch zu begründen. Die Schwierigkeiten beginnen bereits im Vorfeld:
was meinen wir mit einer moralischen Rechtspflicht? Die Rechtspflicht, so
lautet die Antwort, ist nichts anderes als die politische Verpflichtung in bezug
auf die Gesetze. Alles, was sich zur Begründung der politischen Verpflichtung
sagen lässt, lässt sich mutatis mutandis übertragen auf die Begründung der
Rechtspflicht. Eine erste Komplikation ergibt sich aus der Tatsache, dass sich
die politische Verpflichtung nicht in der blossen Konservierung des Bestehenden

erschöpft, sondern darüber hinaus oder sogar im Gegensatz dazu die
aktive Teilnahme an Unternehmungen zur Verbesserung der Gesellschaft ein-
schliesst. Entsprechend kann sich die politische Verpflichtung in bezug auf die
Gesetze nicht in einer passiven Gehorsamspflicht erschöpfen. Es ist daher
irreführend, die Rechtspflicht ausschliesslich als Gehorsamspflicht, als

Pflicht zur strikten Befolgung zu kennzeichnen und ab ovo in Gegensatz zu
allen Formen des «Ungehorsams» zu stellen. Nebenbei ist zu sagen, dass die
Rede von «Gehorsam» genau genommen nur auf Gesetze mit vorschreibendem

bzw. verbietendem Charakter anwendbar ist, also vor allem im Blick auf
den Kern der Strafrechtsnormen.

Aus dem engen Zusammenhang der Rechtspflicht mit der politischen
Verpflichtung ergibt sich, dass es sich nicht um eine absolute Pflicht handeln
kann. Das wäre auch im Lichte der ersten beiden Trennungsthesen ziemlich
unwahrscheinlich. Die beiden ersten Trennungsthesen wären vielleicht un-

39



haltbar, wenn es so etwas wie eine absolute Rechtspflicht gäbe. Eine absolute
Rechtspflicht hätte im Zweifelsfall, in dem entgegenlaufende moralische
Erwägungen zur Debatte ständen, immer den Vorzug. Das würde heissen, dass

wir immer und ohne Ausnahme moralisch verpflichtet wären, die Gesetze zu
befolgen, wie schrecklich sie ihrem Gehalt nach auch immer sein mögen. Die
Trennungsthesen bleiben aber weiterhin sinnvoll, wenn wir annehmen, dass

es sich bei der Rechtspflicht nur um eine relative moralische Pflicht handelt,
welche in Ausnahmefällen schwerwiegenderen moralischen Pflichten
weichen muss. Im Anschluss an den englischen Philosophen Sir David Ross hat
sich die Rede von prima-facie Pflichten eingebürgert. Er meint damit Pflichten,

die dann und nur dann unsere eigentlichen Pflichten sind, wenn sie nicht
von anderen moralischen Erwägungen eingeschränkt werden. Ich werde auf
einige Tücken dieses Begriffs der prima-facie Pflichten zurückkommen.

Die Annahme einer relativen Pflicht zum Rechtsgehorsam ist nun schwer in
Einklang zu bringen mit einer radikalen Auslegung der zweiten Trennungsthese,

nach der auch ein Rechtssystem als Recht gelten darf, das eine beliebige
Anzahl von unmoralischen Elementen enthält. Dies hätte nämlich zur Folge,
dass wir eine ganze Reihe von vielleicht zutiefst unmoralischen Gesetzen wenn
nicht befolgen, so doch nur mit Bedauern übertreten dürften. Die zweite
These ist in der Tat kaum je so extrem vertreten worden. Nur schon ein sehr

vager Hinweis auf die Funktion von Rechtssystemen für das Zusammenleben
der Menschen genügt, um zu zeigen, dass alle Rechtssysteme, die es verdienen,
als solche klassifiziert zu werden, einen minimalen Gehalt haben müssen, der

vor einer kritischen Moral standhält. In der Literatur wird oft an den Unterschied

zwischen dem Ehrenkodex von Banditen und staatlichen Gesetzen

appelliert. Es wird dabei freilich zugestanden, dass die Übergänge hier fliessend
sein können13.

Die anvisierte Frage, ob sich eine Rechtspflicht moralisch begründen lasse,
lässt sich noch zuspitzen, wenn wir arguendo annehmen, dass wir es mit
Gesetzen zu tun haben, die inhaltlich alle moralisch akzeptabel sind. Angesichts
gerechter Gesetze versteht sich die Pflicht zum Rechtsgehorsam anscheinend

von selbst. Zwar wäre in einer solchen Situation die Statuierung einer generellen

Rechtspflicht überflüssig. Denn es wäre in diesem Falle ja der Gehalt der
rechtlichen Normen als solcher, und nicht etwa der Aspekt der Legalität, der

uns moralisch verpflichten würde.
Die Frage nach der politischen Verpflichtung ist nicht völlig kongruent mit

der Frage nach der Legitimität gesellschaftlicher Verfahrensregeln oder

13 Hans Kelsen, Reine Rechtslehre, a.a.O., S.7-9; G.E.M.Anscombe, On the Source of the
Authority of the State, in: Ratio 20 (1978) S.l-31, besonders S.3f.

40



gesellschaftlicher Strukturen14. Es ist nämlich durchaus sinnvoll zu fragen:
Warum soll ich einer legitimen Regierung gehorchen oder mich in einem
umfassenderen Sinne verpflichtet fühlen? Für die Frage nach politischer
Verpflichtung und nach einer Rechtspflicht ist eben sowohl der Aspekt der Legalität

als auch die Tatsache, unter den Gesetzen welchen Landes wir leben,
ausschlaggebend. Wäre eine Rechtspflicht allein aus der Tatsache abzuleiten,
dass ein politisches System im Ganzen gesehen legitim ist, so würden mich
viele ausländische Gesetze gleichermassen verpflichten wie die Gesetze meines
Landes - angenommen, dass nicht nur das politische System der Schweiz legitim

ist. Juristen mag diese Schlussfolgerung lächerlich erscheinen, denn sie

werden geltend machen, dass das Gesetz seinen Geltungsbereich jeweils genau
festlegt. Es ist aber zu beachten, dass hier nicht von der gesetzlichen, sondern
von der moralischen Rechtspflicht die Rede ist und dass der Geltungsanspruch

der kritischen Moral zunächst als universal und über jede bestimmte
Rechtsgemeinschaft hinausgreifend verstanden wird. Die Frage nach der
moralischen Rechtspflicht dagegen bezieht sich nur auf das Verhältnis der
Staatsbürger zu den Gesetzen ihres eigenen Landes. Eine Theorie der moralischen

Rechtspflicht muss diese Bedingungen der Partikularisierung erfüllen.
Es geht um die Verpflichtung gegenüber den Gesetzen, unter denen man lebt.
Diese Einschränkung ergibt sich vom Standpunkt der kritischen Moral aus
nicht ohne weiteres und ist eine Eigentümlichkeit der Theorie der politischen
Verpflichtung15. Die Tatsache, dass ein politisches System mehr oder weniger
legitim und seine Gesetze aufgrund der Art ihres Zustandekommens oder
vielleicht sogar inhaltlich betrachtet gerecht sind, kann für sich genommen nicht
hinreichen, um zu begründen, dass ich zu den Gesetzen meines Landes in
einem speziellen moralischen Verhältnis stehe.

An dieser Stelle tritt noch einmal deutlich zu Tage, dass es zweierlei ist, ob
wir den Inhalt eines Gesetzes moralisch taxieren oder ob wir eine moralische
Rechtspflicht begründen. Im zweiten Fall geht es nämlich um die moralische
Begründung einer partikularisierten Rechtsunterworfenheit. Diesen Punkt
hat z.B. John Rawls in seinem Buch^4 Theory ofJustice übersehen, als
erversuchte, politische Verpflichtung ganz einfach mit dem Hinweis auf die
«natürliche Pflicht» zu begründen, welche darin besteht, gerechte Institutionen
zu fördern und zu erhalten16. Obwohl dieser Impuls der politischen Verpflichtung

über blossen passiven Gehorsam hinaus durchaus zuzugestehen ist, dulden

die sogenannten natürlichen Pflichten keine Einschränkung nur auf die

14 Zur Typologie von Legitimationstheorien vgl. James S.Fishkin, Tyranny and Legitimacy. A
Critique of Political Theories, Baltimore and London 1979.

15 A.John Simmons, Moral Principles and Political Obligations, Princeton, New Jersey 1979;
Ulrich K.Preuss, Politische Verantwortung und Bürgerloyalität, Frankfurt a.M. 1984.

16
Rawls, A Theory of Justice, a.a.O., S.333-342.

41



Belange des eigenen Gemeinwesens. Die Bezugnahme auf die natürlichen
Pflichten ist als Beitrag zu einer Theorie der politischen Verpflichtung bereits
im Ansatz verfehlt; die Pflichten eines Bürgers in bezug auf die Institutionen
und Gesetze seines Landes sind nicht zu verwechseln mit den Idealen eines

aufgeklärten Kosmopolitismus. Die moralische Rechtspflicht ist ein Spezialfall

der politischen Verpflichtung, d.h. der Verpflichtung, welche, sofern es

sie überhaupt gibt, dem Menschen in seiner «Rolle» als Staatsbürger
zukommt. Daher fallen für alle nun folgenden Überlegungen u.a. die vom
Bestehen oder der speziellen Ausgestaltung einer Rechtsgemeinschaft empfangenen

Vorteile ins Gewicht.
Es ist wichtig, die Legitimationsthematik von der politischen Verpflichtung

zu unterscheiden. Natürlich gibt es bedeutsame Berührungspunkte. So ist die
Suche nach einer Rechtspflicht nur dann interessant, wenn gezeigt werden
kann, dass sie für eine Mehrheit der Bürger - sagen wir etwa 90% - moralisch
verbindlich ist. Daher sprechen wir von einer generellen Rechtspflicht. Natürlich

ist es viel einfacher, eine moralische Rechtspflicht im Hinblick auf
bestimmte Ämter und Rollen zu begründen: zum Beispiel für den Sonderfall der
naturalisierten Bürger, für den Sonderfall der Gründerväter der Vereinigten
Staaten, für den Sonderfall der Amtsinhaber mit speziellen Loyalitätspflichten

usw. Es steht ausser Zweifel, dass einzelne Bürger zu den Gesetzen in ein
spezielles Treueverhältnis treten können - z.B. aufgrund eines Amtseides
oder eines ausdrücklichen Versprechens, das ein auf Bewährung entlassener

Sträfling abgibt. Die negative, nicht nur semantisch interpretierte These zum
Verhältnis von Recht und Moral würde demnach besagen, dass die Gesetze

unseres Landes für sich genommen die Mehrheit von uns gar nicht moralisch
verpflichten, wenn sie nicht gerade zufällig mit moralischen Verboten konvergieren.

Die Theorie der politischen Verpflichtung konfrontiert uns mit einer
vertrackten Fragestellung. Die moralische Rechtspflicht soll nämlich zugleich
relativ (nicht ohne Ausnahme) gelten, partikularistisch (nur für die Mitglieder
ein und derselben Rechtsgemeinschaft gültig) und generell (für die Mehrheit
gültig) sein.

Bisher haben wir noch nicht näher erläutert, was wir unter einer relativen
oder prima-facie Pflicht verstehen. Die bekannte Stelle bei Ross lautet folgen-
dermassen:

«I suggest (prima facie-duty> or (conditional duty) as a brief way of referring to the characteristic

(quite distinct from that of being a duty proper) which an act has, in virtue of being of a

certain kind (e.g. the keeping of a promise), ofbeing an act which would be a duty proper if it were not
at the same time of another kind which is morally significant. Whether an act is a duty proper or an
actual duty depends on all the morally significant kinds it is an instance of.»17

17 W. D. Ross, The Right and the Good, Oxford 1930, S. 19f. Eine deutsche Übersetzung dieser
Stelle findet man in: Texte zur Ethik, hg. von D. Birnbacher undN.Hoerster, München 1976,
S.256.

42



Eine prima-facie Pflicht ist nicht bloss etwas, was auf den ersten Blick als

eine Pflicht erscheint, sich bei näherem Hinsehen aber als Illusion erweist.
Wenn eine Handlung prima-facie verpflichtend ist, dann hat sie tatsächlich,
und nicht nur scheinbar, eine Eigenschaft, welche irgendwie «zählt». Eine
prima-facie Pflicht ist ebensowenig eine bloss präsumptive Pflicht. Eine
moralische Präsumption zugunsten der Gesetze liesse sich gleichsam «induktiv»
begründen: aus der Häufigkeit, mit der gesetzliche Handlungen zumindest
moralisch tolerable Handlungen sind, folgt, dass man Gesetze befolgen soll.
Dies wäre gewissermassen eine Faustregel. Diese Faustregel wäre aber nicht
eine genuine prima-facie Rechtspflicht. Denn es wären gerade andere
Eigenschaften als der Aspekt der Legalität, welche legale Handlungen moralisch
empfehlen würden. Eine moralische Präsumption zugunsten der Gesetze

zehrt gewissermassen von der Erfahrung, dass es bisher häufig oder meistens
der Fall war, dass sich legale Handlungen mit meinem aufgeklärten Gewissen
vereinbaren liessen. In den wenigen Fällen, in denen wir diese Faustregel dann
doch aus moralischen Gründen verletzen müssten, könnten wir es ohne einen
Rest des Bedauerns tun.

Anders sieht es aus, wenn wir eine genuine prima-facie Pflicht einschränken

oder «unterdrücken» müssen18. Eine prima-facie Pflicht «zählt» immer
irgendwie.

Wenn die Rechtspflicht eine prima-facie Pflicht wäre, so wäre das in relativ
einfachen Situationen eine gute Orientierungshilfe. In solchen Situationen
gilt nämlich die folgende Regel:

Rx: Eine Handlung ist moralisch geboten dann und nur dann, wenn sie eine

prima-facie Pflicht und keine der verfügbaren Alternativen eine prima-
facie Pflicht ist.

Nach Ross sind wir allerdings in den meisten Situationen, die moralisch
interessant sind, mit einem Konflikt von prima-facie Regeln konfrontiert. Solche

Konflikte liessen sich immer auflösen, wenn es so etwas wie eine feste

Prioritätsordnung unter den verschiedenen Typen von prima-facie Pflichten
gäbe. Wir könnten dann unsere moralischen Entscheidungen in Übereinstimmung

mit der folgenden Regel treffen:

R2: Eine Handlung ist dann und nur dann moralisch gefordert, wenn sie eine

prima-facie Pflicht ist und keine der verfügbaren Handlungsalternativen
eine höherrangige prima-facie Pflicht ist19.

18 Zur Unterscheidung von Faustregeln und prima-facie-Prinzipien vgl. R.M.Hare, Moral
Thinking. Its Levels, Method and Point, Oxford 1981, S.38f.

19 Ich habe mich mit geringfügigen Abweichungen an der Darstellung von Fred Feldman orientiert:

Introductory Ethics, Englewood Cliffs, N.J. 1978, S. 152-156.

43



Die Hoffnung, jemals eine allgemein gültige Prioritätsordnung unter den

prima-facie Pflichten zu finden, innerhalb welcher der Rechtspflicht ein ganz
bestimmter Platz zukommt, ist allerdings gering20. Liesse sie sich finden, so

hätte moralisches Denken mehr den Charakter eines mechanischen Verfahrens

als den von persönlichen Entcheidungen. Wir würden dann vor der
folgenden Situation stehen: die prima-facie Pflicht würde immer, sagen wir,
fünf Punkte zählen. Wir dürften sie dann und nur dann verletzen, wenn sie

mit einer moralischen prima-facie Pflicht kollidieren würde, die mindestens
fünf Punkte zählt. Wir müssten die Rechtspflicht sogar verletzen, wenn sie

mit einer prima-facie Pflicht kollidieren würde, die mehr als fünf Punkte
zählt. Nach diesem imaginären Punktesystem wäre der Aspekt der Legalität
bzw. Illegalität einer Handlung immer und immer im gleichen Masse relevant.
Es wären in jedem Fall moralische Gegenüberlegungen erforderlich, welche
auf der moralischen Skala mindestens ebensoviele Punkte erzielen, um eine

illegale Handlung moralisch zu rechtfertigen. So lange wir aber keine feste

Prioritätsordnung haben, können wir nicht so rechnen. Wäre es überhaupt
wünschenswert, kreatives moralisches Denken durch ein solches mechanisches

Verfahren zu ersetzen?

Ein ähnlicher Ausweg wäre denkbar, wenn wir einen moralischen
Prinzipienmonismus vertreten würden. Wir könnten uns dann an der folgenden Regel

orientieren:

R3: Eine Handlung ist dann und nur dann moralisch gefordert, wenn sie eine

prima-facie Pflicht ist und keine der verfügbaren Handlungsalternativen
mehr beiträgt zur Maximierung von P21.

Für P könnten wir dann z.B. das Nutzenprinzip, ein Fairnessprinzip oder
ein Prinzip der Nicht-Verletzung von Grundrechten einsetzen. Wieder hätten
wir damit den vielleicht fragwürdigen Vorteil erzielt, moralische Fragen quasi
rechnerisch zu beantworten. Allerdings müssten wir voraussetzen, dass es ein
Grundprinzip gibt, das als allgemeiner Denominator für alle prima-facie
Pflichten fungieren kann. Diese Annahme liegt allen konsequentialistischen
Moraltheorien zugrunde und führt zu einer unstatthaften Simplifikation des

moralischen Denkens, das auf Wertvorstellungen beruht, die z.T. grundsätzlich

inkommensurabel sind.

20 P. N. Nowell-Smith, A Theory of Justice, in: Philosophy of Social Science 3 (1973) S. 315-329,
sowie R. M. Hare, Moral Thinking, a.a.O., S. 32-34. Beide Autoren bekunden Zweifel an der
Möglichkeit, eine allgemeingültige Prioritätsordnung für prima-facie Pflichten zu schaffen
bzw. zu finden.

21
R3 kommt einer regelutilitaristischen Position sehr nahe, braucht aber vielleicht nicht mit ihr
extensional äquivalent zu sein. Vgl. Feldman, Introductory Ethics, a.a.O., S.155.

44



Ein letzter Weg bleibt uns offen, den auch Ross selber gegangen ist: wir
müssen von Fall zu Fall neu entscheiden, welche prima-facie Pflicht in einer
bestimmten Situation die am meisten stringente ist. Die entsprechende Regel
würde folgendermassen lauten:

R4: Eine Handlung ist dann und nur dann moralisch gefordert, wenn sie eine

prima-facie Pflicht ist und keine der verfügbaren Handlungsalternativen
eine stringentere prima-facie Pflicht ist.

Auch diese Regel bietet Gewähr, dass die Rechtspflicht, wenn sie eine moralische

prima-facie Pflicht sein sollte (was wir bisher noch nicht begründet
haben), in jeder Situation zählt, wenn sie auch nicht in jeder Situation in
gleichem Masse zählt. Wir können ihr also keinen Kardinalwert zuordnen. Diese

Auffassung erscheint mir die einzig brauchbare, auch wenn ich nicht so weit
gehen würde wie Ross, der die Ermittlung der stringentesten Pflicht von Fall
zu Fall für eine Sache der «moralischen Intuition» hält, so dass wir eigentlich
nie mit Sicherheit wissen können, was wir tatsächlich tun müssen22.

III
Die drei klassischen Kandidaten für eine Theorie der Rechtspflicht sind die

Dankbarkeits-, die Zustimmungs- und die Fairnesstheorie. Wichtig sind auch
jene Überlegungen, welche den Wert des Bestehens einer Rechtsordnung
bereits voraussetzen und mit dem Argument der «Goldenen Regel» für eine
moralische Rechtspflicht plädieren. Die Fairnesstheorie23 lässt sich am ehesten
auf eine kleine Gruppe kooperierender Menschen anwenden, sofern wir präzis

feststellen können, welche Vorteile jedermann empfängt, ob er diese Vorteile

freiwillig akzeptiert, welche Lasten er im Kooperationsschema
übernimmt und ob sie proportional zu den empfangenen Vorteilen sind. Aufein so
komplexes Gebilde wie eine Rechtsgemeinschaft lässt sich dieses Modell
kaum übertragen. Eine Analogie zwischen den Lasten einer Arbeit und den
«Lasten» des Rechtsgehorsams besteht zudem nur in einem begrenzten Sinn.
So ist es z. B. für viele Bürger keine «Last», bestimmte Sexualdelikte nicht zu
begehen - für andere scheint dies eine gleichsam unerträgliche «Last» zu sein.
Überdies würde das Fairnessmodell voraussetzen, dass sich die einem Bürger
A aufzuerlegenden Lasten proportional zu den von ihm empfangenen Vortei-

2" Nach Ross sind wir bei der Konstatierung von prima-facie Pflichten gleichsam unfehlbar, bei
der Ermittlung unserer definitiven Pflichten dagegen in hohem Masse fehlbar. Vgl. W.D.
Ross, Foundation of Ethics, Oxford 1939, S.187f.
Den eigenständigen Status von Fairnessüberlegungen hat Hart bereits 1955 herauspräpariert,
vgl. Are There Any Natural Rights? in: Philosophical Review 64(1955) S. 175-191.

45



len bemessen und abstufen lassen. Ein Bürger B, der weniger Vorteile
empfängt, müsste entsprechend weniger leisten. Was hiesse das in der Übertragung

auf eine generelle Rechtspflicht? In welcher Weise liesse sie sich graduell
abstufen?

Die Zustimmungstheorie setzt entweder die öffentliche Durchführung von
Zustimmungsritualen voraus (wir sprechen dann von ausdrücklicher Zustimmung)

oder jedenfalls die Angabe von klaren Zeichen einer stillschweigenden
Zustimmung (tacit consent). Die meisten Bewunderer von Locke sind sich
darin einig, dass das bloss passive Hinnehmen von Verhältnissen, das Nicht-
Wegziehen und Nicht-Protestieren keine klaren Zeichen einer stillschweigenden

Zustimmung sind. Beide Bedingungen lassen sich in einer komplexen
Industriegesellschaft kaum erfüllen. Der Vorschlag von John Plamenatz24 und
anderen Autoren, die blosse Teilnahme an demokratischen Wahlen als
indirekte Zustimmung zu werten, muss ebenfalls als gescheitert betrachtet werden.

Die Teilnahme an demokratischen Wahlen ist kein klares Zeichen für die
bewusste Absicht des Wählers, sich dem Resultat der Wahlen in der Praxis zu
unterwerfen. Umgekehrt ist Stimmabstinenz nicht notwendig Ausdruck der
bewussten Absicht, einem politischen System seine Zustimmung zu verweigern

oder gar sich jeglicher politischer Verpflichtung zu entziehen. Vielmehr
könnten z.B. 60% der Bevölkerung ein bestimmtes Mass von politischer
Abstinenz gemessen und es für einen Vorzug des politischen Systems, in dem sie

leben, halten, dass sich zumindest ihre Stimmabstinenz nicht katastrophal
auswirkt.

Den bisher genannten Theorien und allen Spielarten von Vertragstheorien
ist vielleicht eines gemeinsam: sie operieren mit der Fiktion eines freiwilligen
Tausches, welche in einem harten Kontrast steht zur Unfreiwilligkeit, mit der

jemand von Geburt aus Staatsbürger ist und sich etwa allen Zwängen und
Nachteilen eines Lebens in hochindustrialisierten Gesellschaften zunächst
einmal ausgeliefert sieht. Theorien dieser Art lassen sich zwar auf einige
Randgruppen sehr plausibel anwenden: so etwa auf naturalisierte Bürger,
welche eine Staatszugehörigkeit nach ihrer Wahl und auch nur unter gewissen
Bedingungen erlangen - unter der Bedingung nämlich, dass sie keine Straftaten

abzubüssen haben. Diese feierliche und freiwillige Übernahme von
Verpflichtungen ist eine Art von Geschäft, das freiwillig abgeschlossen wird.
Ähnliches gilt etwa für den feierlichen Stiftungsakt eines neuen Gemeinwesens,

das Unterschreiben einer Verfassung durch die Gründerväter usw. Al-

24 John P.Plamenatz, Consent, Freedom and Political Obligation, 2Oxford 1968, S.7, und
ders., Man and Society, Longmans, Green and Co., 1963, Bd.l, S.220-241.

46



lerdings stellt sich hier die Frage, warum und wieweit die Entschlüsse der einen
Generation für spätere Generationen bindend sein müssen25.

Ohne die Unterstellung einer ursprünglichen Freiwilligkeit kommt die
Dankbarkeitstheorie aus. In älteren Moraltheorien steht die Pflicht der
Dankbarkeit im Zentrum der Ethik - so etwa noch bei Hume. Sie hat übrigens
den Vorzug, dass sie, gerade dann, wenn sie eine Analogie der Beziehung
zwischen Eltern und Kindern ins Spiel bringt, den Aspekt der Unfreiwilligkeit
dieser speziellen Beziehung des Bürgers zu den Gesetzen seines Gemeinwesens
akzentuiert26. Moderne Staatstheoretiker, die für die Nachteile eines staatlichen

Paternalismus sensibilisiert sind, haben sich aber gerade an dieser Analogie

gestossen. Die Dankbarkeitstheorie lässt sich in ihren Grundzügen auch
ohne den Vergleich mit familiären Beziehungen und der Erziehung von
Unmündigen überzeugend entwickeln. Aber aus der Pflicht der Dankbarkeit
lässt sich nicht eo ipso eine Pflicht zum Gehorsam gegenüber einem Wohltäter
ableiten. Überdies verpflichten uns streng genommen nur Wohltaten, die in
der Absicht des Wohltuns erteilt werden - dies ist aber bei den Vorteilen, die
wir beispielsweise von einer anonymen Bürokratie empfangen, nicht der Fall.

Neben diesen genannten Theorien bezieht man sich zuweilen auf das Argument

der «Goldenen Regel». Dieses Argument stützt sich auf die tatsächlichen

oder vorstellbaren Folgen eines einzelnen Aktes des Rechtsungehorsams
oder der Anerkennung einer Maxime, den Gesetzen nicht zu gehorchen.
Überlegungen, die davon ausgehen, dass ein einzelner Akt des Rechtsungehorsams

entweder die bestehende Rechtsordnung empirisch nachweisbar
beeinträchtigt (sei es unmittelbar oder, als schlechtes Vorbild für andere, nur
mittelbar) oder eine irgendwie transzendental verstandene Rechtsordnung
tangiert, halte ich entweder als für von Fall zu Fall empirisch falsizierbar oder,
mit Rücksicht auf eine transzendentalphilosophisch gedeutete Rechtsordnung,

für unverständlich. Es mag Einzelfälle geben, in denen ein offener
Rechtsbruch andere zu gleichem Verhalten anregt. Aber dies trifft sicher nicht
immer zu und ist im übrigen eher ein Argument gegen den offenen Rechtsbruch

und für seine Verheimlichung oder Vertuschung. Dass sich hingegen
jemand die unspezifische Maxime, allen vorschreibenden Gesetzen nicht zu
gehorchen, zu eigen macht, halte ich für unwahrscheinlich. Niemand, der die
Geltung einer generellen Rechtspflicht in Zweifel zieht, legt sich damit
automatisch auf die Anerkennung einer solchen irrationalen Maxime fest.

Eine immanent stimmige und praktikable Theorie zur Begründung einer
generellen moralischen prima-facie Pflicht zum Rechtsgehorsam ist mir bis-

~5
D.D.Raphael, Problems of Political Philosophy, London 1970, S. 92.

26 Richard Kraut, Socrates and the State, Princeton, N.J. 1984, S. 143-148.

47



her nicht begegnet. Selbst wenn wir zugeben, dass wir Gesetze brauchen27,
dass die kritische Moral der Ergänzung durch das Recht bedarf (z.B. zur
Beilegung von Streitigkeiten, die sich nicht ausdiskutieren lassen, oder um wichtigen

moralischen Normen Nachdruck zu verschaffen), so folgt daraus allein
nichts, was für einen generellen moralischen Verpflichtungscharakter des

Rechts spräche.
Was folgt aus der angegebenen Argumentationsskizze für die Praxis?

Zunächst wurde nicht positiv nachgewiesen, dass sich eine generelle Rechtspflicht

nicht moralisch begründen lässt. Vielmehr wurde auf indirektem Wege
gezeigt, dass bisherige Begründungsversuche angreifbar sind. Es ist denkbar,
das jemand mit einer überzeugenden neuen oder kombinierten Theorie des

Rechtsgehorsams auftaucht28. Zweitens habe ich nicht behauptet, dass es für
unsere politische Praxis einen Unterschied macht, ob wir eine Rechtspflicht
moralisch begründen können oder nicht. Vielleicht ist man unsicher, ob man
sein politisches Protestverhalten, das illegale Handlungen involviert, zu
Recht als eine Spielart des «zivilen Ungehorsams» konzeptualisieren kann.
Doch muss die - wenn auch gebrochene - Bürgerloyalität auf einer moralischen

Rechtspflicht beruhen oder eine solche beinhalten? Fast möchte man es

glauben, wenn man den «Rest des Bedauerns» berücksichtigt, der
Gesetzesverletzungen im Rahmen von Aktionen des zivilen Ungehorsams angeblich
anhaften muss. Doch vielleicht genügt einem Freund der Demokratie und des

liberalen Verfassungsstaates auch jene von mir erwähnte, aber nicht weiter
diskutierte moralische Präsumption zugunsten der Gesetze. Drittens wollte
ich nicht bestreiten, dass es Gesetze gibt, die zu verletzen allein schon
aufgrund ihres Gehalts moralisch falsch und empörend ist. Das gilt z.B. auch für
grundlegende Verfahrensregeln des Prozessrechts. In zahlreichen Bereichen
des Gesetzes und der Rechtsprechung sind Elemente des kritischen moralischen

Denkens inkorporiert. Das könnte für eine moralische Präsumption
zugunsten der Gesetze sprechen.

Für kritische Bemerkungen zu verschiedenen Fassungen dieses Aufsatzes danke ich Dr. Bruno
Brülisauer, Prof. Andreas Graeser, Dr. Anton Hügli, Dr. Georg Kohler und Prof. Walter Ott.

27 Der Flinweis darauf, dass wir Gesetze brauchen, ist übrigens zweideutig : er kann entweder be¬

sagen, dass es eine faktische Nachfrage gibt nach Gesetzen, so wie es etwa eine faktische Nachfrage

nach Pornographie oder nach den Erzeugnissen der Pelztierfarmen gibt; oder er kann so
verstanden werden, dass es für die Menschen moralisch betrachtet besser ist, unter Gesetzen

zu leben, ob sie es wünschen oder nicht. Die letzte Behauptung wird z.B. von Anarchisten
bestritten. Die erste Behauptung, falls sie wahr ist, kann natürlich nicht dazu dienen, eine moralische

Rechtspflicht zu begründen.
28 Was wir hier nicht in Erwägung ziehen, ist die Rolle von Klugheitsgründen, welche Menschen

dazu veranlassen können, sich gegenüber der Autorität des Staates und der Gesetze moralisch
verpflichtet zu fühlen. Vgl. D.D.Raphael, Problems of Political Philosophy, a.a.O., S.78-
82.

48


	Zur Trennung von Recht und Moral in der analytischen Rechtsphilosophie

