Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Artikel: Recht und Moral als Gestalten der Freiheit
Autor: Pieper, Annemarie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883114

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Recht und Moral - konkrete Gestalten des Prinzips
Freiheit / Le droit et la morale - Formes concréetes du
principe de liberté

Studia Philophica 44/1985
ANNEMARIE PIEPER

Recht und Moral als Gestalten der Freiheit

Die Problematik des Verhéltnisses von Recht und Moral sowie entsprechend
von Legalitidt und Moralitét soll im folgenden hinsichtlich seiner Begriindung
durch Freiheit unter vier Aspekten beleuchtet werden. In einem ersten Schritt
wird es darum gehen, Bedeutung, Status und Zusammenhang der Begriffe als
solcher zu erldutern. In einem zweiten und dritten Schritt wird die Frage der
Prioritat an zwei kontroversen Modellen (Kant und Rawls) exemplarisch er-
Ortert. In einem vierten Schritt schliesslich soll versucht werden, politische
Freiheit zu bestimmen.

I

Bedeutung, Status und Zusammenhang der Begriffe Recht und Moral einer-
seits, der Begriffe Legalitdt, Moralitédt und Freiheit andererseits sind vorab zu
kldaren. Allen fiinf Begriffen ist gemeinsam, dass sie normative, praktische
Begriffe sind, d.h. sie beziehen sich auch, aber nicht in erster Linie auf etwas
Empirisch-Faktisches, sondern auf ein Handelnkénnen und ein Sollen. Im
Unterschied jedoch zu Freiheit, Legalitdt und Moralitdt sind Recht und Moral
keine Prinzipienbegriffe, sondern Ordnungsbegriffe. Ihre Funktion ist mit-
hin die, dass sie Geltungsanspriiche ordnen, nicht aber begriinden. So umfasst
der Begriff des Rechts alle Rechtsnormen und zeichnet daher jenes in Form
von geschriebenen Gesetzen niedergelegte Regelsystem aus, das verbindlich
vorschreibt, welche Handlungen in der Sozietét, deren Mitglied man ist, juri-
stisch geboten, verboten oder erlaubt sind. Analog umfafit der Begriff der
Moral alle moralischen Normen und Wertvorstellungen, seien sie naturwiich-
sig entstandene, durch Konvention vereinbarte oder durch Tradition iiber-
lieferte Sitten, Gebrduche und Tabus. Der Begriff der Moral bezieht sich also
auf jenen Katalog von — meist ungeschriebenen - Verhaltensvorschriften, der

Korrespondenzadresse: Prof.Dr. A. Pieper, Magdalenenweg 1, CH-4143 Dornach

11



das Zusammenleben von Menschen unter moralischem Gesichtspunkt regelt,
und zwar verbindlich regelt.

Wihrend die Begriffe Recht und Moral Ordnungsfunktion haben, insofern
sie Normen systematisch zu einem in sich einheitlich strukturierten Regel-
kanon zusammenfassen, sind die Begriffe Legalitidt und Moralitédt Prinzipien,
die den in Rechts- und moralischen Normen erhobenen Geltungs- bzw. Sinn-
anspruch begriinden. Wie der Begriff der Legalitat die Gultigkeit rechtlicher
Normen, so soll der Begriff der Moralitéat die allgemeine Verbindlichkeit und
damit die Giiltigkeit moralischer Normen begriinden. Wie Legalitit konstitu-
tiv ist fiir das Recht und die in ihm zusammengefassten Gesetze, ist Moralitat
konstitutiv fiir die Moral und die in ihr zusammengefassten Handlungsregeln.

Der Begriff der Freiheit schliesslich ist das Prinzip aller normativen Prinzi-
pien, insofern er jenen uniiberbietbar htchsten und fundamentalsten Sinnan-
spruch ausdriickt, der in den Prinzipien Legalitdt und Moralit4t mitenthalten
ist und deren Begriindungsfunktion erméglicht. Die Begriffe Legalitdt und
Moralitét sind als konstitutive Prinzipien fiir Recht und Moral nur durch das
Prinzip Freiheit zu rechtfertigen, d.h. rechtliche und moralische Geltungsan-
spriiche, die sich auf das Prinzip der Legalitiat bzw. Moralitét berufen, sind
nur dadurch einldésbar, dass sie sich als Normen erweisen, die Freiheit ur-
spriinglich er6ffnen, schiitzen oder wiederherstellen.

Die Begriffe Recht, Moral, Legalitdt, Moralitiat und Freiheit gehoren zwar
allesamt zur Klasse der normativen Begriffe, sind aber innerhalb dieser Klasse
auf verschiedenen logischen Ebenen oder Begriindungsniveaus anzusiedeln.
Entsprechend kann ihre Funktion nur dann zutreffend rekonstruiert werden,
wenn man die jeweilige Diskursebene im Auge behélt und diese zugleich in
ihrem Verhéltnis zu den anderen Ebenen reflektiert. Die auf der ersten Ebene
—der Ebene der Ordnungsbegriffe Recht und Moral - erhobenen Geltungsan-
spriiche sind bis zu einem gewissen Grad durch die Praxis gerechtfertigt. Die
faktisch geltenden Rechts- und moralischen Normen haben sich in der Hand-
lungsgemeinschaft bewéhrt, deren Mitglieder sie in der Mehrheit anerkennen
und praktisch befolgen. Die faktische Anerkennung der durch Recht und
Moral ausgezeichneten Handlungsmuster als fiir das eigene Handeln verbind-
liche Normen ist jedoch nicht hinreichend, um die Giiltigkeit solcher Normen
zu legitimieren. Es kann sich um Rechtsnormen in einem Unrechtsstaat oder
um die Moral einer Rduberbande handeln. In beiden Féllen begriindet die fak-
tische Anerkennung nicht die Legitimitét des jeweiligen Normensystems.

Auf der Ebene der Ordnungsbegriffe kann somit nur die faktische Geltung
von normativen Anspriichen problematisiert werden, nicht aber ihre Giiltig-
keit, d.h. ihre Legitimitdt. Dazu bedarf es eines Wechsels der Diskursebene.
Auf der zweiten Ebene - der Ebene der Prinzipienbegriffe Legalitdt und Mo-
ralitdt — werden die auf der ersten Ebene erhobenen Geltungsanspriiche auf

12



ihre normative Dignitét hin iiberpriift, indem gefragt wird, ob sie dem An-
spruch der Legalitdat bzw. Moralitdt entsprechen. Rechtsnormen sind dann
gerechtfertigt, wenn sie legal sind, d.h. wenn ihre Anerkennung jedem ver-
niinftigen Subjekt rational einsichtig gemacht und zugemutet werden kann.
Das gleiche gilt fiir die Legitimation moralischer Normen durch das Prinzip
der Moralitédt, das nur solche Normen als giiltig auszeichnet, die von jeder-
mann als schlechthin verbindlich anzuerkennen sind. Die Prinzipien der Le-
galitdt und Moralitit rekurrieren demnach nicht auf die faktische Anerken-
nung einer Mehrheit, sondern auf die unbedingte Anerkennungswiirdigkeit.
Wihrend Recht und Moral bedingt gebieten - wenn du Mitglied der Gemein-
schaft X bist, in der das Normensystem Y gilt, musst du den Vorschriften des
Normensystems Y gehorchen —, gebieten Legalitdt und Moralitit unbedingt:
jeder soll jederzeit dem Anspruch auf Legalitit und Moralitét gerecht werden.

Die Prinzipien Legalitit und Moralitdt erheben einen unbedingten An-
spruch auf allgemeine Giiltigkeit, und um die Rechtmassigkeit dieses An-
spruchs wiederum zu begriinden, bedarf es erneut eines Wechsels der Diskurs-
ebene. Auf der dritten Ebene der Letztprinzipien, auf der der Freiheitsbegriff
anzusiedeln ist, wird die Unbedingtheit des von dem Prinzipien Legalitdt und
Moralitit erhobenen Anspruchs im Rekurs auf Freiheit als das letzte Umwil-
len jedweder Form von Praxis dargetan. Wenn Freiheit um ihrer selbst willen
schlechthin gesollt ist, dann sind Legalitdt und Moralitét als Prinzipien von
Recht und Moral gerechtfertigt. Freiheit als der Grund aller Verbindlichkeit
bedarf keiner Begriindung mehr, denn als Inbegriff von Un-bedingtheit ist fiir
sie keine hoherrangige Bedingung mehr aufweisbar, die einen nochmaligen
Wechsel der Diskursebene erforderlich machen wiirde. Das Prinzip Freiheit
ist nicht mehr begriindbar, woraus jedoch nicht gefolgert werden kann, dass
ihre Annahme grundlos oder beliebig sei. Vielmehr verhilt es sich mit dem
Prinzip Freiheit im Gebiet der praktischen Philosophie so wie mit dem Prinzip
des ego cogito im Gebiet der theoretischen Philosophie: Wie sich das seiner
selbst bewusste Ich als die letzte, sinnvollerweise nicht mehr hinterfragbare
Voraussetzung jedweder urteilsartigen Erkenntnis erweist, insofern eine Be-
streitung dieser Voraussetzung nur bei ihrer gleichzeitigen Inanspruchnahme
moglich ist, so kann Freiheit als Bedingung menschlichen Handelns nicht ge-
leugnet werden, ohne dass sie zugleich wieder eingerdumt wird. Die Negation
von Freiheit als praktischem Prinzip widerlegt sich dadurch, dass sie zu einem
unaufhebbaren Widerspruch fiithrt: Man kann nicht auf der einen Seite Hand-
lungsnormen als allgemein verbindlich anerkennen und auf der anderen Seite
Freiheit bestreiten, denn Normen sind letztlich nichts anderes als Produkte
der Selbstdetermination von Freiheit, einer Freiheit, die sich um der Freiheit
aller willen selbst beschriankt und diese Einschrankungen in praktischen Re-
geln oder Regelsystemen zusammenfasst. Wer die Sinnhaftigkeit von Normen

13



anerkennt, hat - wenn auch unausdriicklich - immer schon die Giiltigkeit der
Prinzipien Legalitdt und Moralit4dt und damit Freiheit als das letzte Worum-
willen menschlicher Praxis anerkannt.

Philosophische Letztprinzipien und damit die dritte Diskursebene sind je-
derzeit an der Zirkelstruktur der Argumentation kenntlich. Wo eine weitere
Begriindung weder moglich noch nétig ist, weil das Problem, von dem man
ausgegangen ist, ohne neue Frageiiberhédnge zu schaffen, eine Losung gefun-
den hat, liegt eine transzendentale Selbstbegriindung vor, insofern das Prin-
zip, das auf der Letztbegriindungsebene rekonstruiert wird, formal so be-
schaffen ist, dass es nur unter Voraussetzung seiner selbst bestritten werden
kann: also um den Preis eines Selbstwiderspruchs. Schlechthin unbedingt gilt,
was in theoretischer und praktischer Hinsicht das unaufhebbare und daher
unverzichtbare Apriori jedweder Argumentation ist.

II

Legalitidt und Moralitét sind in gleicher Weise begriindungsbediirftig und
insofern keine Letztprinzipien, als sie beide nur im Rekurs auf das Prinzip
Freiheit legitimierbar sind. Doch wie verhalten sich Legalitdt und Moralitat
als Freiheitsprinzipien zueinander? Gebiihrt der Legalitdt der Vorrang vor der
Moralitdt und geht entsprechend Recht vor Moral, oder verhélt es sich umge-
kehrt? Kant hat eindeutig der Moralitét die Prioritit vor der Legalitit zuer-
kannt.

«Gesetze der Freiheit heissen, zum Unterschiede von Naturgesetzen, moralisch. Sofern sie nur
auf blosse dussere Handlungen und deren Gesetzmassigkeit gehen, heissen sie juridisch, fordern
sie aber auf, dass sie (die Gesetze) selbst die Bestimmungsgriinde der Handlungen sein sollen, so
sind sie ethisch, und alsdann sagt man: die Ubereinstimmung mit den ersteren ist die Legalitdt, die
mit den zweiten die Moralitdt der Handlung.» (MS, 318)

Rechtsnormen beziehen sich mithin nach Kant ausschliesslich auf Hand-
lungen, wihrend sich die ethisch-moralischen Normen ausschliesslich auf die
jedweder Handlung zugrundeliegende Willensbestimmung beziehen. «Die
Ethik gibt nicht Gesetze fiir die Handlungen (das tut das Ius), sondern nur fiir
die Maximen der Handlungen» (MS, 519).

«Das Recht ist also der Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Willkiir des einen mit der
Willkiir des anderen nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zusammen vereinigt werden
kann.» (MS, 337)

Willkiir ist bei Kant der Name fiir das naturwiichsige Begehren des Men-
schen, noch ohne Bezug auf ein moralisches Sollen. Naturwiichsig steht Wille
gegen Wille, und um Kollisionen zu vermeiden bzw. damit niemand seine
Freiheit auf Kosten der Freiheit anderer durchsetzt, regelt das Recht die zur
Bediirfnisbefriedigung erforderlichen Handlungen nach dem Grundsatz der
Legalitit, dass jedermann die gleiche Freiheit auf Erfiillung seiner berechtig-

14



ten Wiinsche zusteht. Die damit verbundene Einschriankung der Freiheit aller
um der Freiheit aller willen setzt jedoch eine moralische Einsicht voraus, die
Einsicht ndmlich, dass Freiheit unbedingt gesollt ist und mithin von jeder-
mann als oberstes Handlungsregulativ gewollt werden muss. Wer Geltungs-
anspriicheerhebtunddabeiaufseingutes Recht pocht, hat damitimmerschon,
wenn auch unausdriicklich, das Prinzip Freiheit moralisch anerkannt, denn
ich kann nicht fiir mich einen Freiraum beanspruchen, den ich anderen nicht
zugestehe, ohne mich in einen Selbstwiderspruch zu verwickeln. Entweder
nehmeich mir, was ich begehre, mit allen mir zur Verfiigung stehenden Mitteln
(einschliesslich der Gewalt und der Unterdriickung); dann kann ich jedoch
nicht auf mein gutes Recht pochen, es sei denn, ich meine das «Recht des Stér-
keren», das sich nur im Rekurs auf Willkiir, nicht aber argumentativ begriin-
den ldsst. Das Willkiirprinzip macht den Zufall (physische Stirke, Gunst der
Geburt und der Umsténde, rhetorische Uberlegenheit u.a.) zum Gesetz der
Praxis, wahrend das Freiheitsprinzip dem Anspruch der Vernunft auf Huma-
nitdt und Menschenwiirde gerecht wird, insofern es die unbedingte Respektie-
rung der gleichen Rechte eines jeden Menschen unangesehen seines Herkom-
mens und seines Standes gebietet. Diese «Menschenrechte» sind die grundle-
genden Gesetze der Freiheit, die das moralische Fundament einer jeden Hand-
lungsgemeinschaft bilden. Daher ist fiir Kant das «moralische Gesetz» letztes
und hochstes Prinzip aller Willensbestimmungen. Wer sich in Angelegenhei-
ten der Praxis an diesem Gesetz orientiert, handelt wie er soll, d.h. verniinftig
und erweist sich dadurch als wahrhaft frei.

«Das Wesentliche allen sittlichen Werts der Handlungen kommt darauf an, dass das morali-
sche Gesetz [in Form des kategorischen Imperativs] unmittelbar den Willen bestimme. Geschieht
die Willensbestimmung zwar gemdss dem moralischen Gesetze, aber nur vermittelst eines Ge-
fiihls, ... mithin nicht um des Gesetzes willen, so wird die Handlung zwar Legalitdt, nicht aber
Moralitdt enthalten.» (KpV, 126f.)

Die eigentlich moralische Willensbestimmung «um des Gesetzes willen» ist
das Fundament jeglicher Rechtsgemeinschaft und ihres Prinzips, des Grund-
satzes der Legalitat, da fiir Kant der Ausdruck «um des Gesetzes willen»
gleichbedeutend ist mit «um der Freiheit willen». Gesetze, die Freiheit restrin-
gieren, sind nur gerechtfertigt, wenn sie Freiheit restringieren, um Freiheit zu
ermoglichen. Die Bejahung von Freiheit inihrem eigenen Gesetz fasst Kant im
Begriff der Autonomie als dem Grundsatz der Moralitédt. Autonomie (morali-
sche Freiheit) setzt der Willkiir durch das Recht Grenzen und bindet somit das
Prinzip der Legalitét an das Prinzip der Moralitat. Dies gilt jedoch nur fiir die
Prinzipien als solche, nicht fiir einzelne Rechtsnormen, d.h. jemand kann
durchaus legal handeln, ohne zugleich moralisch zu handeln, bzw. kann eine
einzelne Handlung Anspruch auf Legalitit erheben unabhingig davon, ob sie
aus moralischen Griinden geschieht oder nicht. Grundsétzlich gilt somit nach

15



Kant, dass Moral vor Recht geht, insofern dem Prinzip der Moralitét gel-
tungsmaéssig die Prioritdt vor dem Prinzip der Legalitit zukommt. Dies
schliesst jedoch nicht aus, dass de facto eine einzelne Handlung legal sein
kann, ohne zugleich moralisch zu sein. Wenn eine Handlung den Normen des
geltenden Rechts in einer Gesellschaft entspricht, so ist sie legal, aus welchen
Motiven auch immer diese Handlung vollzogen wird. Gleichwohl muss das
gesamte System der Rechtsnormen auf das Prinzip Freiheit riickfiihrbar sein,
weil anders es nicht letztbegriindet und vor der Vernunft zu rechtfertigen ist.

I1I

Im Gegensatz zu Kant hat John Rawls die These vertreten, dass das Rechte
(Recht) den Vorrang vor dem Guten (der Moral) habe.

«Die Grundsitze des Rechten, und damit der Gerechtigkeit, setzen Bedingungen dafiir, welche
Befriedigungen Wert haben, was verniinftige Vorstellungen vom eigenen Wohlsind. Beim Planen
und Entscheiden iiber ihre Ziele miissen die Menschen diese Einschrankungen beriicksichtigen. In
der Theorie der Gerechtigkeit als Fairness nimmt man nicht beliebige Neigungen der Menschen
als gegeben hin, um dann nach der besten Art ihrer Erfiillung zu suchen. Vielmehr sind Bediirf-
nisse und Ziele von Anfang an durch die Grundsitze der Gerechtigkeit beschriankt. Man kann das
so ausdriicken, dass in der Theorie der Gerechtigkeit als Fairness der Begriff des Rechten dem des
Guten vorgeordnet ist.» (49f.)!

Was fiir den einzelnen gut ist, kann verbindlich nur nach Massgabe des fiir
alle giiltigen Gerechtigkeitsprinzips entschieden werden. Das Gerechtigkeits-
prinzip selber wird von Rawls vertragstheoretisch als ein Grundsatz definiert,
den jeder unter exaktgleichen Rahmenbedingungen alsdie fiir ein verniinftiges
Wesen beste aller Regeln wihlen wiirde. Rawls spieltim Sinne eines Gedanken-
experiments ein Verfahren durch, das er «Urzustand» nennt. Im Urzustand
einigen sich gleiche Subjekte auf ein differenziertes, durchaus Ungleichheiten
wirtschaftlicher und sozialer Art zulassendes Gesellschaftssystem, in dem je-
des von ihnen leben mdchte, selbst dann, wenn sich herausstellen sollte, dass
es in diesem System nicht zu den Privilegierten, sondern zu den am schlech-
testen Gestellten gehoren wird. Diese Position ist nur dann akzeptabel, wenn
es in der Gesellschaft durchgéngig gerecht zugeht, und im Urzustand wird
daher gemeinsam beschlossen, wie Gerechtigkeit als das die Gemeinschaft
tragende Fundament zu definieren ist. Rawls formuliert das Gerechtigkeits-
prinzip als die Regel aller Regeln in zwei Teilsdtzen:

1 Zu beachten ist, dass Rawls im Sinne der angelsichsischen Tradition unter dem Guten das per-
sonliche Wohlergehen versteht. Wahrend man im Deutschen daslateinische bonum meistens in
doppelter Bedeutung versteht, ndmlich einmal als das sittlich Gute (= Moral) und zum andern
als das physisch Gute (= Wohl), entsprechend malum als sittliche Bosheit und physisches Ubel,
fallen im englischen Sprachgebrauch beide Wortbedeutungen zusammen.

16



«Erster Grundsatz

Jedermann hat gleiches Recht auf das umfangreichste Gesamtsystem gleicher Grundfreihei-
ten, das fiir alle moglich ist.

Zweiter Grundsatz

Soziale und wirtschaftliche Ungleichheiten miissen folgendermassen beschaffen sein:

(a) sie miissen ... den am wenigsten Begiinstigten den grosstmoglichen Vorteil bringen und
(b) sie miissen mit Amtern und Positionen verbunden sein, die allen gemass fairer Chancen-
gleichheit offenstehen.» (336)

In einer Handlungsgemeinschaft geht es Rawls zufolge gerecht zu, wenn
sichergestelltist, dassin bezug auf freie Selbstverfiigung niemand den anderen
etwas voraus hat. Erst wenn dies verfassungsmaéssig garantiert ist, sind 6kono-
mische Unterschiede zuléssig, vorausgesetzt dass bei der Besetzung von vor-
handenen Stellen allein die fachliche Qualifikation den Ausschlag gibt, nie-
mand also grundlos bevorzugt wird, und dass es den Privilegierteren verwehrt
wird, nur solche Handlungen auszufiihren, die ihnen allein Vorteile verschaf-
fen. In einer solidarischen Handlungsgemeinschaft konnen gerechterweise
nur solche Handlungen als verbindlich ausgezeichnet werden, die in erster
Linie die am schlechtesten Gestellten begiinstigen.

Gutes Handeln ist nach Rawls nur auf der Basis und im Rahmen der durch
die Gerechtigkeitsgrundsitze abgesteckten Grenzen moglich. Das Recht be-
stimmt die Moral, Legalitdt die Moralitét, und nicht umgekehrt. Letztlich
lasst Rawls aber jeweils beide zusammenfallen, wenn er sagt:

«Gerechtes Handeln gehort zu dem, was man als freies und gleiches Vernunftwesen wiinscht.
Der Wunsch, gerecht zu handeln, und der Wunsch, seine Natur als freies moralisches Subjekt aus-
zudriicken, sind praktisch dasselbe.» (260)

Fiir ein wirklich verniinftiges Individuum besteht mithin kein Unterschied
zwischen dem, was es objektiv soll (gerecht handeln), und dem, was es subjek-
tiv will (sein Wohl); es beansprucht keine andere Freiheit als die, die ihm ge-
maéss dem Gerechtigkeitsprinzip zusteht.

Wenn man die Thesen von Kant und Rawls in bezug auf das Verhéltnis von
Legalitdat (Recht) und Moralitdat (Moral) miteinander vergleicht, so vertreten
sie auf den ersten Blick entgegengesetzte Positionen, insofern Kant den gel-
tungstheoretischen Vorrang der Moralitét vor der Legalitét betont, wahrend
Rawls das Gegenteil behauptet. Dieser Gegensatz 16st sich jedoch auf der
Ebene des Letztprinzips auf, denn: Beide entwickeln ein Freiheitsmodell, in-
dem sie ein Prinzip - Kant: das Moralprinzip, Rawls: das Gerechtigkeitsprin-
zip —als normative Basis eines verniinftigen und sinnvollen Miteinanderumge-
hens von Menschenin einer Sozietidt oder Handlungsgemeinschaft zu erweisen
suchen. Wenn Rawls unter Moralitiat das wohlverstandene Interesse des je
Einzelnen versteht, die subjektive Moral also, dann wiirde auch Kant ihm zu-

17



stimmen, dass diese Moral legitimationsbediirftig ist und sich im Rekurs auf
ein normatives Prinzip als gﬁlt'ig ausweisen muss. Kant hat diese Forderungim
kategorischen Imperativ formuliert, dem gemass subjektive Maximen darauf-
hin zu tiberpriifen sind, ob sie objektiv als Gesetz, d.h. als fiir jedermann ver-
bindliche Handlungsregeln gedacht und gewollt werden kénnen. Was Kant
unter Moralitét versteht, ist daher nicht die subjektive Privatmoral, sondern
dieunbedingte Anerkennung des Prinzips Freiheit als obersten Sinngrund jed-
weder Aktion und Interaktion. Dieser Moralitét begriindende und damit den
Horizont gerechten und moralischen Handelns urspriinglich er6ffnende Frei-
heitsakt wird auch von Rawls vorausgesetzt, insofern er sein Gerechtigkeits-
modell vertragstheoretisch begriindet und damit den im «Urzustand» mitein-
ander verhandelnden Subjekten ein gemeinsames Interesse, einen Willen zur
Freiheit tiberhaupt unterstellt. So gesehen, stimmen Kant und Rawls im Prin-
zipiellen {iberein, und ihre Differenz ist mehr terminologischer als sachlicher
Natur. So stellt denn auch Rawls selber fest:

«Kants Hauptziel ist die Vertiefung und Rechtfertigung von Rousseaus Gedanken, Freiheit sei
das Handeln gemiss einem selbstgegebenen Gesetz. Und das fiihrt nicht zu einer Moral der stren-
gen Befehle, sondern der gegenseitigen Achtung und der Selbstachtung. Der Urzustand lasst sich
also auffassen als eine verfahrensméssige Deutung von Kants Begriff der Autonomie und des ka-
tegorischen Imperativs im Rahmen einer empirischen Theorie.» (289)

Rawls versteht demnach seine Theorie der Gerechtigkeit als den Versuch,
das kantische Modell einer freien Willensbestimmung praktikabel zu machen
bzw. in ein faktisch durchfithrbares Verfahren umzusetzen.

Iv

Der rechtliche und der moralische Aspekt der Freiheit begriinden je eigene
Normensysteme, die — seies unter dem Primat des Prinzips der Legalitét, seies
unter dem Primat des Prinzips der Moralitdt - menschliches Handeln zur Er-
haltung und Sicherung der Freiheit determinieren. Diese Determination im
Sinne einer Selbstdetermination ist keine durch Instinkte vorgegebene, son-
dern eine frei gewéhlte und daher spezifisch menschliche Form der Selbstbe-
stimmung. In diesem Kontext ist auch politische Freiheit anzusiedeln, die sich
nicht unabhingig von den Prinzipien der Legalitit und der Moralitét realisie-
ren kann, sondern ihren Handlungsspielraum innerhalb der durch Recht und
Moral vorgegebenen Grenzen kritisch absteckt. Fiir Kant steht fest: «Die
wahre Politik kann . .. keinen Schritt tun, ohne vorher der Moral gehuldigt zu
haben»; entsprechend ist ein «politischer Moralist», «der sich eine Moral so
schmiedet, wie es der Vorteil des Staatsmanns sich zutrdglich findet», fiir ihn
ein Unding («Vom ewigen Frieden», 243, 233). Fiir Rawls sind die Gerechtig-
keitsgrundsitze «der Kern der politischen Moral» (251), zu der vor allem
«Rede-, Versammlungs-, Gedanken- und Gewissensfreiheit» gehéren (255).

18



Politik hat demnach kein eigenes normatives Prinzip, durch das sie begriin-
det ist; vielmehr liegen ihr die Prinzipien Legalitat und Moralitét gleicher-
massen zugrunde und binden politisches Handeln an die dem Prinzip Freiheit
verpflichteten rechtlichen und moralischen Normen. Daraus folgt fiir den Po-
litiker ebenso wie fiir den miindigen Biirger die Pflicht, seine Absichten in
politischen Diskursen und 6ffentlichen Willensbildungsprozessen durchsich-
tig zu machen, um seine grundséitzliche Anerkennung von Freiheit als Prinzip
der wie auch immer im einzelnen zu bestimmenden gemeinsamen sozialen
Lebensform zum Ausdruck zu bringen.

Politisches Handeln gehorcht mithin nicht eigenen Normen, die unabhén-
gig von moralischen und rechtlichen Normen Giiltigkeit beanspruchen koén-
nen. Vielmehr ist politisches Handeln 6ffentliches Handeln und muss gerade
deshalb, weil politische Massnahmen die Freiheit von vielen betreffen, ge-
rechtfertigt werden. Eine solche Rechtfertigung gelingt nur dann, wenn die
vorgeschlagenen politischen Massnahmen weder die Moralitiat noch die Ge-
rechtigkeit aufheben, sondern im Namen von Moralitdt und Gerechtigkeit
Freiheit ermoglichen oder erhalten sollen — um der Freiheit aller willen. Wenn
Freiheit jenes hochste und letzte Prinzip von Praxis ist, das die spezifisch hu-
mane Qualitdat menschlicher Handlungen begriindet, dann ist die Anerken-
nung des Prinzips Freiheit jedem Menschen verniinftigerweise zumutbar, und
wer nicht auf dem Boden dieses Prinzips handelt, disqualifiziert sich selbst als
Mensch. Da das Freiheitsprinzip kein ontologisches Prinzip ist, das wir von
Natur aus immer schon befolgen, sondern ein normatives Prinzip, das wir be-
folgen sollen, konnen Handlungen die Freiheit verfehlen, unterdriicken oder
sogar unmoglich machen. Unser Alltag besteht oft daraus, dass sich ein Erleb-
nis von Unfreiheit an das andere reiht, und dabei sind es weniger die Unfrei-
heiten, die aus der «Tiicke des Objekts» resultieren, als die durch Entschei-
dungen und Taten anderer Menschen bewirkten Unfreiheiten, die uns be-
driicken.

Was kann angesichts der vielféltigen Formen von Unfreiheit in der Welt,
deren Urheber die Menschen selber sind, getan werden? Das einzige ethisch
zulassige Mittel ist der Protest, der beharrliche und ununterbrochene Wider-
stand des «Menschen in der Revolte» (A.Camus). Dies mag wenig sein, bloss
ein Ausdruck der Ohnmacht gegeniiber den Méchtigen einerseits, der gleich-
giiltigen Masse andererseits. Aber allein der Protest vermag sich unter Beru-
fung auf die Rationalitét der Freiheit zu legitimieren. Gewalt und Unterdriik-
kung sind keine Argumente, und wer der Gewalt mit Gegengewalt begegnet,
verleugnet die Rationalitdt der Freiheit, in deren Namen er doch Protest er-
hob. Der Protest (in Gestalt von verbaler Kritik, passivem Widerstand und
Verweigerungsakten) gegen von Menschen erzeugte Unfreiheit jeder Art hat
zwar nicht die Wirksamkeit und Durchschlagskraft der den Méachtigen zur

19



Verfiigung stehenden Mittel, aber er hat die Kraft des Arguments, der Ratio-
nalitdt der Freiheit, der Menschenrechte, und auch wenn Proteste de facto we-
nig ausrichten, so sind sie doch in einer unfreien Welt Platzhalter der Freiheit
und verweisen auf das Humanum.

Literatur

Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten (abgekiirzt MS), zitiert nach der Ausg. von W. Weische-
del: Immanuel Kant, Werke in 10 Binden. Bd.7, Darmstadt 1968.
Kritik der praktischen Vernunft (abgekiirzt KpV), 2. Aufl. 1792.
Vom ewigen Frieden, zitiert nach der Ausg. von W. Weischedel, Bd.9, Darmstadt 1971.
John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/M. 1975.

20



	Recht und Moral als Gestalten der Freiheit

