
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 44 (1985)

Artikel: Recht und Moral als Gestalten der Freiheit

Autor: Pieper, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Recht und Moral - konkrete Gestalten des Prinzips
Freiheit / Le droit et la morale - Formes concrètes du

principe de liberté

Studia Philophica 44/1985

ANNEMARIE PIEPER

Recht und Moral als Gestalten der Freiheit

Die Problematik des Verhältnisses von Recht und Moral sowie entsprechend
von Legalität und Moralität soll im folgenden hinsichtlich seiner Begründung
durch Freiheit unter vier Aspekten beleuchtet werden. In einem ersten Schritt
wird es darum gehen, Bedeutung, Status und Zusammenhang der Begriffe als

solcher zu erläutern. In einem zweiten und dritten Schritt wird die Frage der
Priorität an zwei kontroversen Modellen (Kant und Rawls) exemplarisch
erörtert. In einem vierten Schritt schliesslich soll versucht werden, politische
Freiheit zu bestimmen.

I

Bedeutung, Status und Zusammenhang der Begriffe Recht und Moral einerseits,

der Begriffe Legalität, Moralität und Freiheit andererseits sind vorab zu
klären. Allen fünf Begriffen ist gemeinsam, dass sie normative, praktische
Begriffe sind, d.h. sie beziehen sich auch, aber nicht in erster Linie auf etwas
Empirisch-Faktisches, sondern auf ein Handelnkönnen und ein Sollen. Im
Unterschied jedoch zu Freiheit, Legalität und Moralität sind Recht und Moral
keine Prinzipienbegriffe, sondern Ordnungsbegriffe. Ihre Funktion ist mithin

die, dass sie Geltungsansprüche ordnen, nicht aber begründen. So umfasst
der Begriff des Rechts alle Rechtsnormen und zeichnet daher jenes in Form
von geschriebenen Gesetzen niedergelegte Regelsystem aus, das verbindlich
vorschreibt, welche Handlungen in der Sozietät, deren Mitglied man ist,
juristisch geboten, verboten oder erlaubt sind. Analog umfaßt der Begriff der

Moral alle moralischen Normen und Wertvorstellungen, seien sie naturwüchsig

entstandene, durch Konvention vereinbarte oder durch Tradition
überlieferte Sitten, Gebräuche und Tabus. Der Begriff der Moral bezieht sich also
auf jenen Katalog von - meist ungeschriebenen - Verhaltensvorschriften, der

Korrespondenzadresse: Prof.Dr. A.Pieper, Magdalenenweg 1, CH-4143 Dornach

11



das Zusammenleben von Menschen unter moralischem Gesichtspunkt regelt,
und zwar verbindlich regelt.

Während die Begriffe Recht und Moral Ordnungsfunktion haben, insofern
sie Normen systematisch zu einem in sich einheitlich strukturierten Regelkanon

zusammenfassen, sind die Begriffe Legalität und Moralität Prinzipien,
die den in Rechts- und moralischen Normen erhobenen Geltungs- bzw.
Sinnanspruch begründen. Wie der Begriff der Legalität die Gültigkeit rechtlicher
Normen, so soll der Begriff der Moralität die allgemeine Verbindlichkeit und
damit die Gültigkeit moralischer Normen begründen. Wie Legalität konstitutiv

ist für das Recht und die in ihm zusammengefassten Gesetze, ist Moralität
konstitutiv für die Moral und die in ihr zusammengefassten Handlungsregeln.

Der Begriff der Freiheit schliesslich ist das Prinzip aller normativen Prinzipien,

insofern er jenen unüberbietbar höchsten und fundamentalsten Sinnanspruch

ausdrückt, der in den Prinzipien Legalität und Moralität mitenthalten
ist und deren Begründungsfunktion ermöglicht. Die Begriffe Legalität und
Moralität sind als konstitutive Prinzipien für Recht und Moral nur durch das

Prinzip Freiheit zu rechtfertigen, d.h. rechtliche und moralische Geltungsansprüche,

die sich auf das Prinzip der Legalität bzw. Moralität berufen, sind

nur dadurch einlösbar, dass sie sich als Normen erweisen, die Freiheit
ursprünglich eröffnen, schützen oder wiederherstellen.

Die Begriffe Recht, Moral, Legalität, Moralität und Freiheit gehören zwar
allesamt zur Klasse der normativen Begriffe, sind aber innerhalb dieser Klasse
auf verschiedenen logischen Ebenen oder Begründungsniveaus anzusiedeln.
Entsprechend kann ihre Funktion nur dann zutreffend rekonstruiert werden,
wenn man die jeweilige Diskursebene im Auge behält und diese zugleich in
ihrem Verhältnis zu den anderen Ebenen reflektiert. Die auf der ersten Ebene

- der Ebene der Ordnungsbegriffe Recht und Moral - erhobenen Geltungsansprüche

sind bis zu einem gewissen Grad durch die Praxis gerechtfertigt. Die
faktisch geltenden Rechts- und moralischen Normen haben sich in der
Handlungsgemeinschaft bewährt, deren Mitglieder sie in der Mehrheit anerkennen
und praktisch befolgen. Die faktische Anerkennung der durch Recht und
Moral ausgezeichneten Handlungsmuster als für das eigene Handeln verbindliche

Normen ist jedoch nicht hinreichend, um die Gültigkeit solcher Normen
zu legitimieren. Es kann sich um Rechtsnormen in einem Unrechtsstaat oder
um die Moral einer Räuberbande handeln. In beiden Fällen begründet die
faktische Anerkennung nicht die Legitimität des jeweiligen Normensystems.

Auf der Ebene der Ordnungsbegriffe kann somit nur die faktische Geltung
von normativen Ansprüchen problematisiert werden, nicht aber ihre Gültigkeit,

d.h. ihre Legitimität. Dazu bedarf es eines Wechsels der Diskursebene.
Auf der zweiten Ebene - der Ebene der Prinzipienbegriffe Legalität und
Moralität - werden die auf der ersten Ebene erhobenen Geltungsansprüche auf

12



ihre normative Dignität hin überprüft, indem gefragt wird, ob sie dem
Anspruch der Legalität bzw. Moralität entsprechen. Rechtsnormen sind dann
gerechtfertigt, wenn sie legal sind, d.h. wenn ihre Anerkennung jedem
vernünftigen Subjekt rational einsichtig gemacht und zugemutet werden kann.
Das gleiche gilt für die Legitimation moralischer Normen durch das Prinzip
der Moralität, das nur solche Normen als gültig auszeichnet, die von jedermann

als schlechthin verbindlich anzuerkennen sind. Die Prinzipien der
Legalität und Moralität rekurrieren demnach nicht auf die faktische Anerkennung

einer Mehrheit, sondern auf die unbedingte Anerkennungswürdigkeit.
Während Recht und Moral bedingt gebieten - wenn du Mitglied der Gemeinschaft

X bist, in der das Normensystem Y gilt, musst du den Vorschriften des

Normensystems Y gehorchen -, gebieten Legalität und Moralität unbedingt:
jeder soll jederzeit dem Anspruch auf Legalität und Moralität gerecht werden.

Die Prinzipien Legalität und Moralität erheben einen unbedingten
Anspruch auf allgemeine Gültigkeit, und um die Rechtmässigkeit dieses

Anspruchs wiederum zu begründen, bedarf es erneut eines Wechsels der Diskursebene.

Auf der dritten Ebene der Letztprinzipien, auf der der Freiheitsbegriff
anzusiedeln ist, wird die Unbedingtheit des von dem Prinzipien Legalität und
Moralität erhobenen Anspruchs im Rekurs auf Freiheit als das letzte Unwillen

jedweder Form von Praxis dargetan. Wenn Freiheit um ihrer selbst willen
schlechthin gesollt ist, dann sind Legalität und Moralität als Prinzipien von
Recht und Moral gerechtfertigt. Freiheit als der Grund aller Verbindlichkeit
bedarf keiner Begründung mehr, denn als Inbegriff von Un-bedingtheit ist für
sie keine höherrangige Bedingung mehr aufweisbar, die einen nochmaligen
Wechsel der Diskursebene erforderlich machen würde. Das Prinzip Freiheit
ist nicht mehr begründbar, woraus jedoch nicht gefolgert werden kann, dass

ihre Annahme grundlos oder beliebig sei. Vielmehr verhält es sich mit dem

Prinzip Freiheit im Gebiet der praktischen Philosophie so wie mit dem Prinzip
des ego cogito im Gebiet der theoretischen Philosophie: Wie sich das seiner
selbst bewusste Ich als die letzte, sinnvollerweise nicht mehr hinterfragbare
Voraussetzung jedweder urteilsartigen Erkenntnis erweist, insofern eine
Bestreitung dieser Voraussetzung nur bei ihrer gleichzeitigen Inanspruchnahme
möglich ist, so kann Freiheit als Bedingung menschlichen Handelns nicht
geleugnet werden, ohne dass sie zugleich wieder eingeräumt wird. Die Negation
von Freiheit als praktischem Prinzip widerlegt sich dadurch, dass sie zu einem
unaufhebbaren Widerspruch führt : Man kann nicht auf der einen Seite
Handlungsnormen als allgemein verbindlich anerkennen und auf der anderen Seite

Freiheit bestreiten, denn Normen sind letztlich nichts anderes als Produkte
der Selbstdetermination von Freiheit, einer Freiheit, die sich um der Freiheit
aller willen selbst beschränkt und diese Einschränkungen in praktischen
Regeln oder Regelsystemen zusammenfasst. Wer die Sinnhaftigkeit von Normen

13



anerkennt, hat - wenn auch unausdrücklich - immer schon die Gültigkeit der

Prinzipien Legalität und Moralität und damit Freiheit als das letzte Worum-
willen menschlicher Praxis anerkannt.

Philosophische Letztprinzipien und damit die dritte Diskursebene sind
jederzeit an der Zirkelstruktur der Argumentation kenntlich. Wo eine weitere
Begründung weder möglich noch nötig ist, weil das Problem, von dem man
ausgegangen ist, ohne neue Frageüberhänge zu schaffen, eine Lösung gefunden

hat, liegt eine transzendentale Selbstbegründung vor, insofern das Prinzip,

das auf der Letztbegründungsebene rekonstruiert wird, formal so
beschaffen ist, dass es nur unter Voraussetzung seiner selbst bestritten werden
kann : also um den Preis eines Selbstwiderspruchs. Schlechthin unbedingt gilt,
was in theoretischer und praktischer Hinsicht das unaufhebbare und daher
unverzichtbare Apriori jedweder Argumentation ist.

II
Legalität und Moralität sind in gleicher Weise begründungsbedürftig und

insofern keine Letztprinzipien, als sie beide nur im Rekurs auf das Prinzip
Freiheit legitimierbar sind. Doch wie verhalten sich Legalität und Moralität
als Freiheitsprinzipien zueinander? Gebührt der Legalität der Vorrang vor der
Moralität und geht entsprechend Recht vor Moral, oder verhält es sich
umgekehrt? Kant hat eindeutig der Moralität die Priorität vor der Legalität
zuerkannt.

«Gesetze der Freiheit heissen, zum Unterschiede von Naturgesetzen, moralisch. Sofern sie nur
auf blosse äussere Handlungen und deren Gesetzmässigkeit gehen, heissen sie juridisch; fordern
sie aber auf, dass sie (die Gesetze) selbst die Bestimmungsgründe der Handlungen sein sollen, so
sind sie ethisch, und alsdann sagt man : die Übereinstimmung mit den ersteren ist die Legalität, die
mit den zweiten die Moralität der Handlung.» (MS, 318)

Rechtsnormen beziehen sich mithin nach Kant ausschliesslich auf
Handlungen, während sich die ethisch-moralischen Normen ausschliesslich auf die
jedweder Handlung zugrundeliegende Willensbestimmung beziehen. «Die
Ethik gibt nicht Gesetze für die Handlungen (das tut das lus), sondern nur für
die Maximen der Handlungen» (MS, 519).

«Das Recht ist also der Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Willkür des einen mit der
Willkür des anderen nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zusammen vereinigt werden
kann.» (MS, 337)

Willkür ist bei Kant der Name für das naturwüchsige Begehren des

Menschen, noch ohne Bezug auf ein moralisches Sollen. Naturwüchsig steht Wille
gegen Wille, und um Kollisionen zu vermeiden bzw. damit niemand seine

Freiheit auf Kosten der Freiheit anderer durchsetzt, regelt das Recht die zur
Bedürfnisbefriedigung erforderlichen Handlungen nach dem Grundsatz der
Legalität, dass jedermann die gleiche Freiheit auf Erfüllung seiner berechtig-

14



ten Wünsche zusteht. Die damit verbundene Einschränkung der Freiheit aller
um der Freiheit aller willen setzt jedoch eine moralische Einsicht voraus, die
Einsicht nämlich, dass Freiheit unbedingt gesollt ist und mithin von jedermann

als oberstes Handlungsregulativ gewollt werden muss. Wer
Geltungsansprüche erhebt und dabei auf sein gutes Recht pocht, hat damit immer schon,
wenn auch unausdrücklich, das Prinzip Freiheit moralisch anerkannt, denn
ich kann nicht für mich einen Freiraum beanspruchen, den ich anderen nicht
zugestehe, ohne mich in einen Selbstwiderspruch zu verwickeln. Entweder
nehme ich mir, was ich begehre, mit allen mir zur Verfügung stehenden Mitteln
(einschliesslich der Gewalt und der Unterdrückung); dann kann ich jedoch
nicht auf mein gutes Recht pochen, es sei denn, ich meine das «Recht des
Stärkeren», das sich nur im Rekurs auf Willkür, nicht aber argumentativ begründen

lässt. Das Willkürprinzip macht den Zufall (physische Stärke, Gunst der
Geburt und der Umstände, rhetorische Überlegenheit u.a.) zum Gesetz der
Praxis, während das Freiheitsprinzip dem Anspruch der Vernunft auf Humanität

und Menschenwürde gerecht wird, insofern es die unbedingte Respektierung

der gleichen Rechte eines jeden Menschen unangesehen seines Herkommens

und seines Standes gebietet. Diese «Menschenrechte» sind die grundlegenden

Gesetze der Freiheit, die das moralische Fundament einer jeden
Handlungsgemeinschaft bilden. Daher ist für Kant das «moralische Gesetz» letztes
und höchstes Prinzip aller Willensbestimmungen. Wer sich in Angelegenheiten

der Praxis an diesem Gesetz orientiert, handelt wie er soll, d.h. vernünftig
und erweist sich dadurch als wahrhaft frei.

«Das Wesentliche allen sittlichen Werts der Handlungen kommt darauf an, dass das moralische

Gesetz [in Form des kategorischen Imperativs] unmittelbar den Willen bestimme. Geschieht
die Willensbestimmung zwar gemäss dem moralischen Gesetze, aber nur vermitteist eines
Gefühls, mithin nicht um des Gesetzes willen, so wird die Handlung zwar Legalität, nicht aber
Moralität enthalten.» (KpV, 126f.)

Die eigentlich moralische Willensbestimmung «um des Gesetzes willen» ist
das Fundament jeglicher Rechtsgemeinschaft und ihres Prinzips, des Grundsatzes

der Legalität, da für Kant der Ausdruck «um des Gesetzes willen»
gleichbedeutend ist mit «um der Freiheit willen». Gesetze, die Freiheit restringieren,

sind nur gerechtfertigt, wenn sie Freiheit restringieren, um Freiheit zu
ermöglichen. Die Bejahung von Freiheit in ihrem eigenen Gesetz fasst Kant im
Begriff der Autonomie als dem Grundsatz der Moralität. Autonomie (moralische

Freiheit) setzt der Willkür durch das Recht Grenzen und bindet somit das

Prinzip der Legalität an das Prinzip der Moralität. Dies gilt jedoch nur für die

Prinzipien als solche, nicht für einzelne Rechtsnormen, d.h. jemand kann
durchaus legal handeln, ohne zugleich moralisch zu handeln, bzw. kann eine
einzelne Handlung Anspruch auf Legalität erheben unabhängig davon, ob sie

aus moralischen Gründen geschieht oder nicht. Grundsätzlich gilt somit nach

15



Kant, dass Moral vor Recht geht, insofern dem Prinzip der Moralität gel-
tungsmässig die Priorität vor dem Prinzip der Legalität zukommt. Dies
schliesst jedoch nicht aus, dass de facto eine einzelne Handlung legal sein
kann, ohne zugleich moralisch zu sein. Wenn eine Handlung den Normen des

geltenden Rechts in einer Gesellschaft entspricht, so ist sie legal, aus welchen
Motiven auch immer diese Handlung vollzogen wird. Gleichwohl muss das

gesamte System der Rechtsnormen auf das Prinzip Freiheit rückführbar sein,
weil anders es nicht letztbegründet und vor der Vernunft zu rechtfertigen ist.

III
Im Gegensatz zu Kant hat John Rawls die These vertreten, dass das Rechte

(Recht) den Vorrang vor dem Guten (der Moral) habe.

«Die Grundsätze des Rechten, und damit der Gerechtigkeit, setzen Bedingungen dafür, welche
Befriedigungen Wert haben, was vernünftige Vorstellungen vom eigenen Wohl sind. Beim Planen
und Entscheiden über ihre Ziele müssen die Menschen diese Einschränkungen berücksichtigen. In
der Theorie der Gerechtigkeit als Fairness nimmt man nicht beliebige Neigungen der Menschen
als gegeben hin, um dann nach der besten Art ihrer Erfüllung zu suchen. Vielmehr sind Bedürfnisse

und Ziele von Anfang an durch die Grundsätze der Gerechtigkeit beschränkt. Man kann das

so ausdrücken, dass in der Theorie der Gerechtigkeit als Fairness der Begriff des Rechten dem des

Guten vorgeordnet ist.» (49f.)1

Was für den einzelnen gut ist, kann verbindlich nur nach Massgabe des für
alle gültigen Gerechtigkeitsprinzips entschieden werden. Das Gerechtigkeitsprinzip

selber wird von Rawls vertragstheoretisch als ein Grundsatz definiert,
den jeder unter exakt gleichen Rahmenbedingungen als diefürein vernünftiges
Wesen beste aller Regeln wählen würde. Rawls spielt im Sinne eines
Gedankenexperiments ein Verfahren durch, das er «Urzustand» nennt. Im Urzustand
einigen sich gleiche Subjekte auf ein differenziertes, durchaus Ungleichheiten
wirtschaftlicher und sozialer Art zulassendes Gesellschaftssystem, in dem
jedes von ihnen leben möchte, selbst dann, wenn sich herausstellen sollte, dass

es in diesem System nicht zu den Privilegierten, sondern zu den am schlechtesten

Gestellten gehören wird. Diese Position ist nur dann akzeptabel, wenn
es in der Gesellschaft durchgängig gerecht zugeht, und im Urzustand wird
daher gemeinsam beschlossen, wie Gerechtigkeit als das die Gemeinschaft
tragende Fundament zu definieren ist. Rawls formuliert das Gerechtigkeitsprinzip

als die Regel aller Regeln in zwei Teilsätzen:

1 Zu beachten ist, dass Rawls im Sinne der angelsächsischen Tradition unter dem Guten das
persönliche Wohlergehen versteht. Während man im Deutschen das lateinische bonum meistens in
doppelter Bedeutung versteht, nämlich einmal als das sittlich Gute Moral) und zum andern
als das physisch Gute Wohl), entsprechend malum als sittliche Bosheit und physisches Übel,
fallen im englischen Sprachgebrauch beide Wortbedeutungen zusammen.

16



«Erster Grundsatz

Jedermann hat gleiches Recht auf das umfangreichste Gesamtsystem gleicher Grundfreiheiten,

das für alle möglich ist.

Zweiter Grundsatz

Soziale und wirtschaftliche Ungleichheiten müssen folgendermassen beschaffen sein:
(a) sie müssen den am wenigsten Begünstigten den grösstmöglichen Vorteil bringen und
(b) sie müssen mit Ämtern und Positionen verbunden sein, die allen gemäss fairer Chancengleichheit

offenstehen.» (336)

In einer Handlungsgemeinschaft geht es Rawls zufolge gerecht zu, wenn
sichergestellt ist, dass in bezug auf freie Selbstverfügung niemand den anderen
etwas voraus hat. Erst wenn dies verfassungsmässig garantiert ist, sind ökonomische

Unterschiede zulässig, vorausgesetzt dass bei der Besetzung von
vorhandenen Stellen allein die fachliche Qualifikation den Ausschlag gibt,
niemand also grundlos bevorzugt wird, und dass es den Privilegierteren verwehrt
wird, nur solche Handlungen auszuführen, die ihnen allein Vorteile verschaffen.

In einer solidarischen Handlungsgemeinschaft können gerechterweise
nur solche Handlungen als verbindlich ausgezeichnet werden, die in erster
Linie die am schlechtesten Gestellten begünstigen.

Gutes Handeln ist nach Rawls nur auf der Basis und im Rahmen der durch
die Gerechtigkeitsgrundsätze abgesteckten Grenzen möglich. Das Recht
bestimmt die Moral, Legalität die Moralität, und nicht umgekehrt. Letztlich
lässt Rawls aber jeweils beide zusammenfallen, wenn er sagt:

«Gerechtes Handeln gehört zu dem, was man als freies und gleiches Vernunftwesen wünscht.
Der Wunsch, gerecht zu handeln, und der Wunsch, seine Natur als freies moralisches Subjekt
auszudrücken, sind praktisch dasselbe.» (260)

Für ein wirklich vernünftiges Individuum besteht mithin kein Unterschied
zwischen dem, was es objektiv soll (gerecht handeln), und dem, was es subjektiv

will (sein Wohl); es beansprucht keine andere Freiheit als die, die ihm
gemäss dem Gerechtigkeitsprinzip zusteht.

Wenn man die Thesen von Kant und Rawls in bezug auf das Verhältnis von
Legalität (Recht) und Moralität (Moral) miteinander vergleicht, so vertreten
sie auf den ersten Blick entgegengesetzte Positionen, insofern Kant den

geltungstheoretischen Vorrang der Moralität vor der Legalität betont, während
Rawls das Gegenteil behauptet. Dieser Gegensatz löst sich jedoch auf der
Ebene des Letztprinzips auf, denn: Beide entwickeln ein Freiheitsmodell,
indem sie ein Prinzip - Kant: das Moralprinzip, Rawls: das Gerechtigkeitsprinzip

- als normative Basis eines vernünftigen und sinnvollen Miteinanderumge-
hens von Menschen in einer Sozietät oder Handlungsgemeinschaft zu erweisen
suchen. Wenn Rawls unter Moralität das wohlverstandene Interesse des je
Einzelnen versteht, die subjektive Moral also, dann würde auch Kant ihm zu-

17



stimmen, dass diese Moral legitimationsbedürftig ist und sich im Rekurs auf
ein normatives Prinzip als gültig ausweisen muss. Kant hat diese Forderung im
kategorischen Imperativ formuliert, dem gemäss subj ektive Maximen daraufhin

zu überprüfen sind, ob sie objektiv als Gesetz, d.h. als für jedermann
verbindliche Handlungsregeln gedacht und gewollt werden können. Was Kant
unter Moralität versteht, ist daher nicht die subjektive Privatmoral, sondern
die unbedingte Anerkennung des Prinzips Freiheit als obersten Sinngrund
jedweder Aktion und Interaktion. Dieser Moralität begründende und damit den
Horizont gerechten und moralischen Handelns ursprünglich eröffnende
Freiheitsakt wird auch von Rawls vorausgesetzt, insofern er sein Gerechtigkeitsmodell

vertragstheoretisch begründet und damit den im «Urzustand» miteinander

verhandelnden Subjekten ein gemeinsames Interesse, einen Willen zur
Freiheit überhaupt unterstellt. So gesehen, stimmen Kant und Rawls im
Prinzipiellen überein, und ihre Differenz ist mehr terminologischer als sachlicher
Natur. So stellt denn auch Rawls selber fest:

«Kants Hauptziel ist die Vertiefung und Rechtfertigung von Rousseaus Gedanken, Freiheit sei

das Handeln gemäss einem selbstgegebenen Gesetz. Und das führt nicht zu einer Moral der strengen

Befehle, sondern der gegenseitigen Achtung und der Selbstachtung. Der Urzustand lässt sich
also auffassen als eine verfahrensmässige Deutung von Kants Begriff der Autonomie und des

kategorischen Imperativs im Rahmen einer empirischen Theorie.» (289)

Rawls versteht demnach seine Theorie der Gerechtigkeit als den Versuch,
das kantische Modell einer freien Willensbestimmung praktikabel zu machen
bzw. in ein faktisch durchführbares Verfahren umzusetzen.

IV

Der rechtliche und der moralische Aspekt der Freiheit begründen je eigene

Normensysteme, die - sei es unter dem Primat des Prinzips der Legalität, sei es

unter dem Primat des Prinzips der Moralität - menschliches Handeln zur
Erhaltung und Sicherung der Freiheit determinieren. Diese Determination im
Sinne einer Selbstdetermination ist keine durch Instinkte vorgegebene,
sondern eine frei gewählte und daher spezifisch menschliche Form der
Selbstbestimmung. In diesem Kontext ist auch politische Freiheit anzusiedeln, die sich

nicht unabhängig von den Prinzipien der Legalität und der Moralität realisieren

kann, sondern ihren Handlungsspielraum innerhalb der durch Recht und
Moral vorgegebenen Grenzen kritisch absteckt. Für Kant steht fest: «Die
wahre Politik kann... keinen Schritt tun, ohne vorher der Moral gehuldigt zu
haben»; entsprechend ist ein «politischer Moralist», «der sich eine Moral so

schmiedet, wie es der Vorteil des Staatsmanns sich zuträglich findet», für ihn
ein Unding («Vom ewigen Frieden», 243,233). Für Rawls sind die
Gerechtigkeitsgrundsätze «der Kern der politischen Moral» (251), zu der vor allem
«Rede-, Versammlungs-, Gedanken- und Gewissensfreiheit» gehören (255).

18



Politik hat demnach kein eigenes normatives Prinzip, durch das sie begründet

ist; vielmehr liegen ihr die Prinzipien Legalität und Moralität gleicher -
massen zugrunde und binden politisches Handeln an die dem Prinzip Freiheit
verpflichteten rechtlichen und moralischen Normen. Daraus folgt für den
Politiker ebenso wie für den mündigen Bürger die Pflicht, seine Absichten in
politischen Diskursen und öffentlichen Willensbildungsprozessen durchsichtig

zu machen, um seine grundsätzliche Anerkennung von Freiheit als Prinzip
der wie auch immer im einzelnen zu bestimmenden gemeinsamen sozialen
Lebensform zum Ausdruck zu bringen.

Politisches Handeln gehorcht mithin nicht eigenen Normen, die unabhängig

von moralischen und rechtlichen Normen Gültigkeit beanspruchen können.

Vielmehr ist politisches Handeln öffentliches Handeln und muss gerade
deshalb, weil politische Massnahmen die Freiheit von vielen betreffen,
gerechtfertigt werden. Eine solche Rechtfertigung gelingt nur dann, wenn die
vorgeschlagenen politischen Massnahmen weder die Moralität noch die
Gerechtigkeit aufheben, sondern im Namen von Moralität und Gerechtigkeit
Freiheit ermöglichen oder erhalten sollen - um der Freiheit aller willen. Wenn
Freiheit jenes höchste und letzte Prinzip von Praxis ist, das die spezifisch
humane Qualität menschlicher Handlungen begründet, dann ist die Anerkennung

des Prinzips Freiheit jedem Menschen vernünftigerweise zumutbar, und
wer nicht auf dem Boden dieses Prinzips handelt, disqualifiziert sich selbst als

Mensch. Da das Freiheitsprinzip kein ontologisches Prinzip ist, das wir von
Natur aus immer schon befolgen, sondern ein normatives Prinzip, das wir
befolgen sollen, können Handlungen die Freiheit verfehlen, unterdrücken oder
sogar unmöglich machen. Unser Alltag besteht oft daraus, dass sich ein Erlebnis

von Unfreiheit an das andere reiht, und dabei sind es weniger die Unfreiheiten,

die aus der «Tücke des Objekts» resultieren, als die durch Entscheidungen

und Taten anderer Menschen bewirkten Unfreiheiten, die uns
bedrücken.

Was kann angesichts der vielfältigen Formen von Unfreiheit in der Welt,
deren Urheber die Menschen selber sind, getan werden? Das einzige ethisch
zulässige Mittel ist der Protest, der beharrliche und ununterbrochene Widerstand

des «Menschen in der Revolte» (A.Camus). Dies mag wenig sein, bloss
ein Ausdruck der Ohnmacht gegenüber den Mächtigen einerseits, der
gleichgültigen Masse andererseits. Aber allein der Protest vermag sich unter Berufung

auf die Rationalität der Freiheit zu legitimieren. Gewalt und Unterdrük-
kung sind keine Argumente, und wer der Gewalt mit Gegengewalt begegnet,
verleugnet die Rationalität der Freiheit, in deren Namen er doch Protest
erhob. Der Protest (in Gestalt von verbaler Kritik, passivem Widerstand und
Verweigerungsakten) gegen von Menschen erzeugte Unfreiheit jeder Art hat
zwar nicht die Wirksamkeit und Durchschlagskraft der den Mächtigen zur

19



Verfügung stehenden Mittel, aber er hat die Kraft des Arguments, der
Rationalität der Freiheit, der Menschenrechte, und auch wenn Proteste de facto wenig

ausrichten, so sind sie doch in einer unfreien Welt Platzhalter der Freiheit
und verweisen auf das Humanum.

Literatur

Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten (abgekürzt MS), zitiert nach der Ausg. von W. Weische-
del: Immanuel Kant, Werkein 10 Bänden. Bd.7, Darmstadt 1968.
Kritik der praktischen Vernunft (abgekürzt KpV), 2. Aufl. 1792.
Vom ewigen Frieden, zitiert nach der Ausg. von W.Weischedel, Bd.9, Darmstadt 1971.

John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/M. 1975.

20


	Recht und Moral als Gestalten der Freiheit

