
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 43 (1984)

Buchbesprechung: L'ontologie de Maine de Biran

Autor: Cottier, Georges

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Etude critique / Rezensionsabhandlung

GEORGES COTTIER

L'ontologie de Maine de Biran1

On sait que Maine de Biran a laissé une oeuvre considérable, dont une
partie seulement avait été publiée par lui. Manuscrits déjà très élaborés,
ébauches, feuillets épars, pages de journal: une première difficulté de

l'interprétation tient à la nature même du matériau. D'ailleurs, la
«forme» même des écrits biraniens n'est pas sans signification. Elle
n'équivaut nullement à une démarche anarchique ou velléitaire, ou
ponctuée de ruptures et de crises. Si Henri Gouhier a pu, à juste titre,
parler de «conversions», il reste que la pensée du philosophe de Bergerac
frappe par sa rigoureuse cohérence. Quant à la méthode inaugurée par
Biran, elle consiste à approfondir sans cesse quelques intuitions majeures
présentes dès l'origine mais dont les implications ou les postulations
n'étaient pas apparues aussitôt. Ainsi les apports nouveaux et les
prolongements ne se présentent pas comme des ajouts extrinsèques, ils sont
comme appelés par les nouvelles données de l'observation ou par la
maturation de la méditation.

Maine de Biran n'est pas un empiriste, mais son intérêt philosophique
s'est éveillé à la lecture de Condillac et grâce à la fréquentation des
Idéologues. Il critiquera ses premiers maîtres; d'eux néanmoins il retiendra
qu'il s'agit de partir d'un fait, - le «fait primitif» ou fait intime -, qui très
tôt manifestera sa complexité. De ce fait primitif, un aspect essentiel
est en effet «l'opération interne immédiate», opération par laquelle
l'homme prend conscience de soi et par laquelle, à l'occasion d'un acte
volontaire, le moi surgit à l'existence. A première vue, nous aurions donc

1 Bernard Baertschi: L'ontologie de Maine de Biran. Editions Universitaires, Fribourg
(Suisse) 1982.

Correspondance:Prof.Dr. Georges Cottier OP, av. St.Paul4, CH—1208 Genève

201



affaire à une psychologie expérimentale qui, sur la base d'une observation

interne rigoureuse, se fixe pour programme d'établir la genèse du
moi, pour ensuite en déployer les ressources.

Ici se situe, me semble-t-il, la question fondamentale que Bernard
Baertschi pose à la philosophie de Biran: quelle est la nature épistémo-
logique de cette «psychologie»? Seul un examen attentif de textes multiples

permet d'apporter la réponse. Les lectures contrastées de l'oeuvre
qui ont été proposées témoignent par elles-mêmes de la difficulté de

l'entreprise. B.B. aboutit à la conclusion que la philosophie biranienne
est une authentique ontologie. L'enquête est conduite d'une manière que
je trouve tout à fait remarquable. Avec une minutieuse objectivité, B. a su
interroger les textes, livres, essais, mémoires, notes qui sont les témoins
de la progression de la méditation du philosophe. Il a su éviter le danger
de se perdre dans des méandres, mais il ne s'est pas pour autant dérobé
devant les obstacles. Ainsi tel texte se présente qui semble remettre en
cause l'interprétation proposée; c'est une occasion pour reprendre l'examen

avec un surcroît d'acribie, qui permet, sans rien forcer, de mettre en
évidence un accord plus secret (cf., par ex., 246ss.). Mais surtout c'est en
philosophe que B.B. mène son enquête et il sait allier heureusement une
lecture des textes objective, respectueuse de leur chronologie, et une
interrogation théorique, qui lui permet de distribuer la matière selon un
ordre systématique qui échappe à l'artificiel. Nous avons ainsi une
présentation de la pensée de Maine de Biran, dans laquelle les notions
fondamentales sont analysées et rapprochées les unes des autres conformément
à la logique intérieure de cette pensée.

Parallèlement à cette présentation de l'ontologie de Maine de Biran,
qui est l'objet principal de l'ouvrage, l'A. entreprend une discussion serrée

des diverses interprétations qui ont été proposées de la pensée
biranienne. L'originalité de celle-ci explique pour une large part les
divergences de lectures: psychologue dans la ligne de l'empirisme, spiritualiste
précurseur de Bergson, phénoménologue avant la lettre: nous sommes
confrontés à une diversité de portraits. Vancourt et surtout Michel Henry
ont brillamment accrédité l'interprétation du Biran phénoménologue.
B.B. en marque les insuffisances. Le thème occupe d'ailleurs la conclusion:

Ontologie et phénoménologie (433 ss.). Parmi les conclusions qui se

dégagent de l'ouvrage, il en est une, implicite, qui me paraît particulièrement

claire: on aurait tort de considérer Maine de Biran comme un
philosophe mineur.

Il n'est guère possible de résumer un ouvrage, qui tout en étant
construit selon une claire architecture, repose avant tout sur des analyses de
textes. Essayons néanmoins de proposer une esquisse de son mouvement.

La psychologie biranienne du sujet a un statut épistémologique irré-

202



ductible à celui des sciences expérimentales, y compris une psychologie
entendue comme science objective du sujet. Elle est une «science subjective

du sujet». A ce titre, elle a valeur de philosophie première et elle est

déjà une ontologie (du sujet). C'est en effet à partir de l'être du sujet que
Biran aborde les divers chapitres de l'ontologie, tels celui de l'existence
ou celui de la connaissance, où la position du philosophe est celle d'un
«réalisme critique» (1—6).

Ainsi la démarche a son point de départ dans l'examen de l'être du Moi
(ch. I, 7 — 75). Maine de Biran commence par la description de ce qu'il
appelle le «fait primitif de conscience» (7 — 14). Sa découverte constitue
comme le lieu de naissance de cette philosophie. Sa première mise à

l'épreuve est la confrontation avec le cogito cartésien. Entre la position
de Descartes, sur laquelle il ne cessera de méditer, et la sienne propre, le
philosophe de Bergerac marquera, à côté des analogies, des différences
décisives: ainsi la critique du cogito cartésien permet de dégager la spécificité

du fait primitif (14 — 24). A cette confrontation se rattachent tout
naturellement les problèmes de la certitude et de l'évidence (24 — 30).
Puis, de là, on passe à l'étude des attributs du moi ou sujet, «constitué,
écrit Maine de Biran, un, simple, identique, substantiel ou permanent,
cause ou force productrice des actes qu'il s'attribue .)» (31). Notons
l'importance de la conception biranienne de la cause, «donnée première,
irréductible à l'analyse» (43). C'est au sujet de la substance qu'apparaît le

plus nettement la divergence avec Descartes: si Biran critique le cogito
cartésien, c'est qu'il ne peut admettre que le moi soit saisi comme
substance. La notion, par ailleurs, avait, en passant d'Aristote à Descartes,
subi un profond changement de sens: la réflexion biranienne procède à

partir de la signification cartésienne (21 ss.). Enfin, dans l'être du moi,
connaissance et volonté vont de pair, elles constituent deux aspects de
«l'acte originaire». Le moi, en effet, est ce qu'il est parce qu'il est actif, et
«exister, c'est être actif, c'est agir» (cf. 69).

Trois aspects du fait primitifsont à considérer: le sujet, la relation et le
terme. Comme le moi est actif, on comprend que le terme se présente
d'abord comme résistance. Celle-ci est double: organique et extérieure.
A travers la découverte de la résistance organique, Maine de Biran a
élaboré une philosophie du corps, qui a notamment retenu l'attention de
Michel Henry. Ce dernier est, me semble-t-il, tout au long du livre,
l'interlocuteur privilégié de B.B. C'est à la résistance organique que se

rattache la distinction entre matière et esprit, tandis qu'à partir de la
résistance extérieure s'opère le passage au monde (cf. ch. II, 77 — 131). L'A.
relève la convergence de Maine de Biran et de Thomas d'Aquin sur le
problème de la connaissance que le moi a de soi-même, par opposition à

la conception cartésienne du cogito (128 —129). L'A. remarque pour ter-

203



miner que, «pour une philosophie comme celle de Maine de Biran qui
cherche un premier à partir de quoi l'on pourra construire, et dans la
mesure où cette philosophie est un empirisme, tout ce qui est donné et
donc non construit sera un fait primitif. C'est pourquoi notre philosophe
sera amené à distinguer plusieurs faits primitifs: le domaine des affections

pures sans conscience, l'effort, l'extériorité et, comme nous le
verrons plus loin, la croyance» (130 — 131).

Quelle est l'essence du non-moi originellement donné au moi? Quels
sont les attributs du non-moi, dont l'essence est irréductible à celle du
moi? Le ch. III est consacré à ces questions (133 — 194). Conçu à l'instar
du moi, le monde est primitivement saisi comme force (non pas
agissante, mais d'inertie). Et parce que c'est à partir du moi que la causalité
du non-moi est perçue, il faudra dire qu'elle est, non pas sentie, mais
objet de croyance. Cette dernière notion constitue un pivot de la philosophie

biranienne (cf. 153).
Ainsi la théorie de la croyance est liée au réalisme. Quant à la distinction

entre croyance et aperception elle est commandée par la théorie des

impressions, qui est longuement étudiée.
Ce qui précède concernait le fait primitif et tout ce qui s'y rattache

immédiatement. Maine de Biran a ainsi été amené à dégager deux zones
de réalité, caractérisées l'une par la passivité, l'autre par l'activité. Ces
deux types d'être sont «phénoméniques», parce qu'ils sont «par rapport
au sujet, dans la relation du connu au connaissant; ils se manifestent au
moi» (195). Existe-t-il un au-delà des phénomènes? peut-il être connu? et
comment? C'est à la suite d'un long cheminement que la notion de nou-
mène entre dans l'univers de la pensée biranienne. L'écueil que nous
devons éviter est celui qui consisterait à concevoir le binôme noumène-
phénomène dans un sens kantien. Pour Biran, dire phénomène, c'est dire
manifestation de quelque chose, - du noumène précisément. La découverte

et l'élucidation de ce concept font l'objet du ch. IV (195-282). L'A.
montre comment l'opposition du phénomène et du noumène («ou du
moins du non-phénomène») joue sur plusieurs plans ni toujours réductibles

les uns aux autres ni non plus exclusifs les uns des autres. La propre
démarche de Biran, sa «tentation platonicienne», mais aussi ses
références à Descartes ou à Ampère expliquent les variations de sens (cf.
208—209). Les commentateurs de la philosophie biranienne ne concordent

pas sur le statut du moi et sur la théorie, qui lui est liée, de l'absolu.
Les difficultés tiennent en partie à la terminologie. Les analyses de l'A.
apportent ici des clarifications convaincantes (212ss.). La connaissance
nous livre les objets tels qu'ils sont pour nous, non tels qu'ils sont en soi.

Qu'en est-il dès lors de la possible saisie du noumène entendu au sens
fort? Cette saisie ne pourra pas s'effectuer par voie de connaissance, mais

204



par la voie de la croyance: c'est pourquoi des noumènes nous savons non
pas ce qu'ils sont, mais qu'ils sont (cf. 229 ss.). B. B. montre avec beaucoup
de force que s'il en va ainsi c'est parce que la pensée de Biran vise à atteindre

l'existence (laquelle n'est point un attribut). Sa philosophie n'est pas
une philosophie du possible (231ss.). Cependant notre faculté de croire
suppose notre faculté de connaître (239). On comprend dès lors que l'on
puisse parler d'un «réalisme biranien», le noumène jouant à la fois le
rôle d'un existant et celui de l'essence ultime, structurant et inconnaissable,

de la réalité (cf. 260).
L'être du noumène est inconnaissable. Son existence est objet de

croyance, non de connaissance. Cependant l'être absolu est cause,
substance, unité, identité. Ceci assure que notre connaissance du phénomène
est fondée en réalité: «la vérité est adéquation; le phénomène est le
noumène connu, son effet formel». Et c'est la connaissance conceptuelle qui
permet d'approcher le plus près la réalité. Il convient donc d'analyser
cette connaissance conceptuelle. Tel est le thème abordé par le ch. V (Les
idées abstraites reflexives, 285 — 370). La réflexion, l'abstraction, les
idées, idées générales et idées réflexives, en explicitent le contenu. Par là
on rencontre les problèmes du nominalisme et du réalisme et l'A. montre
comment Maine de Biran opte pour une théorie réaliste de la connaissance,

en admettant «qu'une ontologie de l'idéalité a un sens» (316). Il
établit également que si le philosophe rejette les idées innées et Va priori
c'est parce que l'absolu ne s'identifie pas au monde des idées mais à celui
des existences, - absolu ontologique et non pas épistémologique (cf.
342ss.). Particulièrement heureuses me paraissent les analyses, délicates
à mener, portant sur l'intuition intellectuelle (345 ss.), qui permettent à

B. B. de conclure que, si Biran n'accepte pas le mot «intuition», il admet
la chose (354). Puisque l'on parle d'ontologie, il convient d'étudier les
idées de substance et d'être (359ss.). La notion d'être est chez Biran une
notion réflexive, tandis que l'existence est l'être en tant que connu (361).
«Ainsi, toute connaissance présuppose une certaine saisie de l'être, car
l'être précède la connaissance et la conscience. Ce qui permet la manifestation,

c'est l'action: l'action d'un être le rend présent à lui-même si c'est
un sujet, à autrui si c'est un objet. L'aperception de l'acte permet de dire
la présence, l'acte nous manifeste une réalité, un être» (363). Enfin, il est
clair qu'une philosophie orientée vers l'existence insistera sur la spécificité

du jugement. Là encore l'A., citant E.Gilson, suggère un rapprochement

entre Biran et Thomas d'Aquin (cf. 367).
La théodicée prolonge l'ontologie. Aussi son examen permet-il de

confirmer la conception biranienne de l'être. Elle fait l'objet du ch. YI,
L'existence de Dieu (371 —432). Biran a critiqué les preuves cartésiennes:
une preuve de l'existence de Dieu ne saurait partir d'une idée, elle doit ne

205



jamais quitter le terrain de l'existence, «car si quelque chose de Dieu peut
être appréhendé, c'est uniquement son existence» (388). A supposer qu'il
y ait une preuve, ce sera donc une preuve par la causalité. Cette preuve
est «un raisonnement qui, à partir du fait primitif, c'est-à-dire de l'expérience

de la causalité que nous faisons lors de la constitution du moi et de

l'objet, permet de poser une cause première absolue, cause créatrice des

êtres, c'est-à-dire des substances» (390). Mais précisément il semblerait
que, selon Biran, le raisonnement ne permet pas de conclure de l'être à

son créateur. A cette difficulté, on répondra que d'abord la preuve par la
causalité est une preuve a posteriori et qu'ensuite, si preuve il y a, c'est
que raisonnement et croyance y concourent: «La foi, note l'A., complète
le savoir en lui conférant une unité totale» (421), et ceci parce que le
raisonnement explicite le contenu d'une expérience, qui est celle de la
foi. On ne démontre pas une existence, on la montre: d'où le recours à

l'expérience religieuse (422).
Enfin, l'influence du Dieu créateur se fait sentir dans ce qui est l'essentiel

de l'homme, sa conscience. A ce point, Maine de Biran développe les
thèmes de l'illumination et de l'imago Dei. Il pose ainsi une double
révélation, celle, extérieure, par l'Ecriture, l'autre intérieure. Telle est la
conscience, conscience morale, conscience religieuse, sans exclure la
conscience immédiate. «Ainsi la conscience est lumière, et elle est
lumière parce qu'elle est illuminée; elle participe donc de la lumière
divine» (428). «En conclusion, note encore B.B., l'on peut dire que l'idée
de Dieu et ce qui en découle donne son achèvement et son unité totale à

toute notre connaissance, de même que la vie pratique est ramenée à

l'unité par la considération de Dieu Ici, la philosophie s'achève
définitivement et ouvre les portes de la religion dont elle a préparé
l'accès». Certes, la certitude de foi est supposée par les arguments en faveur
de l'existence de Dieu, foi et raison, un moment, ont eu besoin l'un de
l'autre. «Mais arrivée à un certain point, la religion reste seule, où les
hommes sont Torts de ce qu'ils croyent>» (cf. 432).

Quelques propos fort denses concluent (ontologie et phénoménologie).
S'appuyant sur les analyses poussées que nous avons évoquées, B. B. est
alors en mesure de préciser la position de Biran par rapport à la
phénoménologie: «. si la philosophie biranienne du fait primitif est une
phénoménologie, alors il faut affirmer que cette dernière doit être complétée
par une ontologie qui, pour Maine de Biran, est une ontologie réaliste à la
manière d'Aristote» (441 —442).

L'ouvrage de Bernard Baertschi a été présenté comme thèse de doctorat

à l'Université de Genève. Oeuvre d'un authentique philosophe, il
témoigne de la qualité de la vie philosophique en Suisse Romande.

206


	L'ontologie de Maine de Biran

