
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 43 (1984)

Artikel: Die ästhetisch-semiotische Relation und das Problem einer
philosophischen Literaturästhetik

Autor: Zimmerli, Walter Ch.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 43/1984

WALTHER CH.ZIMMERLI

Die ästhetisch-semiotische Relation und das Problem einer
philosophischen Literaturästhetik

Für Hans-Georg Gadamer zum 11. Februar 1985

«Poesie ist als Kunst des Wortes aufeine andere
Weise Kunst als die anderen Künste, und Poetik
ist in einem anderen Sinne Kunstlehre. Poesie,
auch die unverständlichste, ist im Begreifen und
für ein Begreifen da. Darauf beruht der enge
Bezug von Poesie und Philosophie. Er scheint mir
für die Ästhetik noch längst nicht genügend
ausgewertet.»

(Gadamer 1968,253)

I.

«Das Wort vom <Ende der Ästhetik> macht die Runde; besonders in
Deutschland, wo einstmals die Ästhetik ins Leben gerufen wurde, wurde
es zum geflügelten Wort, und die Ästhetiker konnten nur noch ihrer letzten

wissenschaftlichen Pflicht nachkommen, über die Gründe des Bankrotts

Rechenschaft abzulegen.» (Henckmann 1979, 8) - Diese Einschätzung

darf als repräsentativ gelten. Nach dem Ende der Kunst (Hegel) ist
nun das Ende der sich vordringlich mit ihr befassenden philosophischen
Disziplin angesagt. Anders: was einst «Ästhetik» hiess und eine einheitliche

philosophische Systemdisziplin zu sein beanspruchte, wird nun
«dezentralisiert). Das heisst, dass der traditionellen «Ästhetik von oben»,
die aus philosophischen Prinzipien dachte, eine «Ästhetik von unten»
gegenübergestellt wird, eine an einzelnen Kunstwerken und Gattungen
arbeitende, stärker musik-, kunst- und literaturwissenschaftlich orientierte

Vorgehensweise. «Literaturästhetiken» z.B. entstehen denn heute
auch vordringlich im Schosse der literaturwissenschaftlichen Einzeldisziplinen,

und in sozialistischen Ländern ist «Ästhetik» ein eigenes Fach
ausserhalb der Philosophie, was durchaus pragmatische Vorzüge hat: die

Korrespondenzadresse: Prof.Dr. Walther Ch.Zimmerli, Seminar B für Philosophie der
Technischen Universität Carolo Wilhelmina zu Braunschweig, Spielmannstrasse 8,

D — 3300 Braunschweig

173



schrittweise Wiederanerkennung von Georg Lukâcs in der DDR etwa
geschieht so, dass er zunächst als Ästhetiker rehabilitiert wird. - Kurz:
der philosophischen Ästhetik tritt die einzelwissenschaftliche ästhetische
Forschung gegenüber.

Dagegen soll in den folgenden Ausführungen argumentativ gezeigt
werden, dass und wie Literatur zum Gegenstand philosophischer ästhetischer

Reflexion nicht nur werden kann sondern werden muss. Dazu
empfiehlt es sich allerdings, zunächst einige generelle Begriffsklärungen
vorzunehmen, die den Zugang erleichtern können.

Vor substantialistischen Missdeutungen ist man im Falle des Begriffes
«Ästhetik» eigentlich allein dadurch schon gefeit, dass hier so deutlich
wie kaum in einem anderen Bereiche sich durch die historische Entwicklung

zeigt, dass es ebensowenig den Begriff «Ästhetik» wie die Sache
schon immer gegeben hat. Ästhetik gehört vielmehr zu jenen im Rahmen
der neuzeitlichen Wissenschaftsentwicklung entstandenen <Alternativ-
disziplinen>, die sich kompensatorisch bildeten, um die Nachteile
auszugleichen, die man sich mit dem Vorzug der neuzeitlichen Wissenschaft
eingehandelt hatte, eine spezialisierte Rationalitäts- und Empiriesonde
an die zu erfassende Realität anzulegen. Die kompensatorische Einführung

der Ästhetik als einer «scientia cognitionis sensitivae» (Baumgarten
1750, § 1) führt mithin zu einem doppelten Problem: zum einen wird
darin ausser dem Bereich der göttlichen Wahrheit, der ohnehin der
wissenschaftlichen Rationalität neuen Typus entzogen ist, der logischen
Wahrheit noch eine dritte Form von Wahrheit, nämlich die ästhetikolo-
gische beigesellt, wobei zu beachten ist, dass diese sehr wohl innerweltlich

zu sein beansprucht. Zum anderen aber wird damit auch die Kunst
(ars), verstanden als «schöne Kunst», mit dem Anspruch versehen,
wissenschaftlich erfasst werden zu können. Baumgarten legt grosses Gewicht
darauf, dass die Ästhetik nicht «ars», sondern «scientia» sei, ein
Gedanke, der insbesondere unter institutionellen Gesichtspunkten grosse
Folgen haben sollte, der aber ausserdem dazu führte, dass die Ästhetik
sich seither immer mit dem Problem ihrer paradoxalen Grundannahmen
auseinanderzusetzen hatte: rationalitätskompensierend den Bereich des
Nicht-Rationalen dennoch rational erfassen zu müssen.

Als ersten historischen Befund können wir also festhalten:

(1) Ästhetik ist ihrer Genese nach eine philosophische Alternativdiszi¬
plin zur einseitigen und selektiven «neuen Wissenschaft». Damit sind
aber zwei wichtige Probleme verbunden: a) Ästhetik beansprucht
eine eigene Wahrheit, b) Ästhetik beansprucht, nicht «ars», sondern
«scientia» zu sein. Aus beidem resultiert das die Entwicklung der
Ästhetik begleitende Grundproblem, dass Ästhetik das per defini-

174



tionem Non-Rationale zugleich non-rational und dennoch
wissenschaftlich, und das heisst: rational erfassen soll.

Eine zweite historische Reflexion, die sich stärker auf die Weiterentwicklung

als auf die Genese der philosophischen Ästhetik richtet,
vermag uns darüber zu belehren, dass zwei Schwellen in der neuzeitlichen
Ästhetik auszumachen sind: Zum einen institutionalisieren sich um die
Jahrhundertwende vom 18. zum 19. Jahrhundert neben den neuzeitlichen

Naturwissenschaften die später sogenannten Geisteswissenschaften,
deren Vorläufer als «artes» in der unteren Fakultät propädeutische
Funktionen ausgeübt hatten. Die Ausbreitung der Hegel-Schule hat -
zumal hinsichtlich der Entwicklung der historischen und literaturwissenschaftlichen

Disziplinen - entscheidenden Einfluss auf die Abkoppelung
der Geisteswissenschaften von der Philosophie ausgeübt. «Dies war
die Situation, die Gervinus vorfand, in Stichworten: einerseits die
angewandte Ästhetik, die Literaturwissenschaft, die sich mehr und mehr der
Geschichte zuwandte, andererseits das Sammeln historischen Wissens
jeder Art.» (Weimar 1976, 313f.) Von nun an existieren, jedenfalls in
Sachen Literatur, zwei Ästhetiken nebeneinander: die philosophische
Ästhetik, wie sie etwa von Schopenhauer oder auch von den Hegelianern
(F.Th. Vischer, M.Schasler u.a.) weitergeführt wurde, und die sich
immer stärker ausfaltende Literaturwissenschaft als Literaturgeschichte.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts ereignete sich jener grundlegende
Umbruch, der keine Wissenschaft und keine Weltanschauungsform
unerschüttert liess und der in Friedrich Nietzsche seinen sprachgewaltigen
Wortführer fand. Das, was sich in einzelnen Disziplinen als «Grundlagenkrise»

manifestierte, beruhte auf einer noch fundamentaleren
Wendung, in der die Ästhetik eine entscheidende Rolle spielen sollte. Die
Grenze zwischen Sein und Schein, zwischen Realität und Fiktion, jene
grundlegende Unterscheidungslinie, die das «Problem der Neuzeit»
darstellt (Zimmerli 1984), zerrinnt dem sie Definierenden unter dem
denkenden Zugriff. Um die Jahrhundertwende kommt die Unmöglichkeit,
theoretische Terme realistisch zu interpretieren, ebenso zum Bewusst-
sein wie die prinzipielle Sprachrelativität der wissenschaftlichen
Wahrheitsansprüche und das Angewiesensein auf das, was uns «gegeben» ist.
Die Einsicht in die schwindelerregende Position des von jedem archimedischen

Punkt um Welten Geschiedenen wird zur Grundeinsicht allen
Denkens. In Philosophie und Wissenschaft wird der verzweifelte Ruf
«ôôç poi 7ioü oxco» laut. Friedrich Nietzsches <Lösung> dieses Problems
bestand in der These der grundsätzlichen Entgrenzung der Ästhetik.
Nicht mehr eine philosophische und schon gar nicht eine wissenschaft-

175



liehe Einzeldisziplin kann Ästhetik sein, da die Grenze zwischen Sein
und Schein, also die Grenze zwischen dem Gegenstand, der in ästhetischer

und dem, der in wissenschaftlicher Einstellung erfasst wird, ersichtlich

nicht eindeutig gezogen werden kann. Die Folgen dieser zweiten
historischen Reflexion sind für unsere Frage nach der Möglichkeit
philosophischer Ästhetik (unabhängig von der Differenz zwischen Ästhetik
«von oben» und «von unten») noch nicht genügend bedacht. Ich halte
daher als zweiten historischen Befund fest:

(2) Die erste Schwelle der Entwicklung neuzeitlicher Ästhetik führt um
1800 zur fortschreitenden Entkoppelung von philosophischer Ästhetik

und geisteswissenschaftlichen, besonders literaturgeschichtlichen
Disziplinen. Die entscheidende Änderung der grundlegenden
Voraussetzungen auch noch dieser Differenz geschah um 1900, als die
allgemeine Verunsicherung hinsichtlich der Unterscheidbarkeit von
Realität und Schein in allen wissenschaftlichen Disziplinen zu
Grundlagenkrisen führte. Friedrich Nietzsches Universalisierung des

Scheins, die zu der philosophischen Einsicht in die Möglichkeit einer
Entgrenzung der Ästhetik führte, hätte eigentlich bereits die
Voraussetzungen für eine erneute philosophisch reflektierende Ästhetik
auch der Literatur bereitstellen können.

Friedrich Nietzsches Grundgedanke dabei war es gewesen, «Wahrheit»
als intentionalen Gegenstand eines genealogisch aufklärbaren, erworbenen

«Triebes» zu deuten. Als Hintergrundstheorie fungierte dabei ein
semiotisches Modell: Wenn in der Tat Wahrheit, wie die Tradition lehrt,
entweder Tatsachen- oder Vernunftwahrheit ist und als Adäquatheitsre-
lation beschrieben wird, dann muss Wahrheit entweder das Adäquatsein
der Kombination von Sprachzeichen (Syntax) oder das Adäquatsein von
Sprachzeichen und Realität (Semantik) meinen. Weder für das eine noch
für das andere lassen sich aber, wie Nietzsche mit evolutionistischen
Gedankenexperimenten zeigt, sprachtranszendente Adäquatheitskrite-
rien nennen. Infolgedessen erfolgt die Zuordnung von Zeichen und
Bedeutung bzw. von Zeichen untereinander pragmatisch aufgrund einer
«ästhetischen» Entscheidung; es kann keine platonische «Wahrheit» der
Sprachzeichen geben; die Menschen haben sich nur daran gewöhnt, die
Sprachzeichen den Üblichkeiten entsprechend zu benutzen. Es ist daher
die dritte Dimension der sprachlichen Zeichen, die ihrer Verwendung
(Pragmatik), die letztlich das, was «Wahrheit» heisst, bestimmt: Wer die
Sprachzeichen nicht so verwendet, wie seine Eltern oder seine Freunde
es ihn gelehrt haben, der wird kommunikativen Misserfolg erleben. Die
ästhetische Relation, verstanden als jene Relation, die der sinnlichen
Sphäre angehört, wird damit zum tragenden Element der Wahrheitsrela-

176



tion, die ihrerseits nicht zuletzt auch den «sokratischen Menschen», also
den Theorietypus des Denkens prägt, der durch die Geschichte hindurch
die Metaphysik bis hin zur Gegenwart der neuen Wissenschaft bestimmt
hat.

So besehen wird es allerdings obsolet, eine prinzipielle Differenz
zwischen «Ästhetik von oben» und «Ästhetik von unten» zu behaupten, da
die «Ästhetik von oben» gerade jene Theorie wäre, die sich mit der
ästhetischen Relation als einer semiotischen Relation befasste, die auch und
gerade die wissenschaftliche Betrachtungsweise von Literatur bedingt.
Zudem ist, wie noch zu zeigen sein wird, im Rahmen des semiotischen
Denkens jene Kommunikationsform, die sich des ästhetischen Zeichenarsenals

der Literatursprache bedient, die ausgezeichnete Kunstform.
Damit ist nun der Ansatzpunkt für eine philosophische Literaturästhetik
gewonnen:

(3) Die philosophische Ästhetik post Nietzsche ist die Reflexionsdiszi-
plin, die die semiotischen Bezüge bedenkt, welche die ästhetische
Relation ausmachen, die allem Welterfassen, mithin auch dem
wissenschaftlichen Erkennen, zugrunde liegt. Dabei hat sie sich in
besonderem Masse mit der Kunstgattung Literatur zu befassen, sofern
sich zeigen lässt, dass Literatur ein in besonderem Masse ausgezeichnetes

Realisat der ästhetisch-semiotischen Relation darstellt. Das
bedeutet selbstverständlich nicht, dass Literatur nicht auch
literaturwissenschaftlich angegangen und erfasst werden könnte. Ebensowenig

aber, wie es Aufgabe der wissenschaftlichen Einzeldisziplinen
sein kann, im gleichen auch ihre eigene Wissenschafts- und
Erkenntnistheorie zu sein, ebensowenig kann es Aufgabe der Literaturwissenschaft

sein, im gleichen die Reflexion ihrer eigenen Grundrelation zu
leisten. Damit wird also Ästhetik nicht, wie es den Anschein haben
könnte, zur Wissenschaftstheorie der Literaturwissenschaft, sondern
zur philosophisch-semiotischen Befragung der schriftsprachlichen
Realisationsform der ästhetischen Relation.

II.

Aus dem bisher Entwickelten ergeben sich verschiedene Aufgaben:
Zum einen muss gezeigt werden, inwiefern Literatur in ausgezeichneter
Weise ein Realisat der ästhetisch-semiotischen Relation darstellt. Dazu
muss aber zuvor klargemacht werden, was hier mit dem Ausdruck «äs-
thetisch-semiotische Relation» gemeint ist. Schliesslich ist - zumindest
exemplarisch - zu zeigen, worin die besondere Leistung einer solchen
philosophischen Literaturästhetik besteht.

177



Statt nun der beachtlichen Menge von Einführungen in die Semiotik
eine weitere hinzuzufügen, die zudem notgedrungen rudimentär und
verfälschend wäre, wähle ich einen prinzipiell anderen Weg, indem ich
nicht von generalisierten Annahmen über alles in der Welt, sondern nur
von generalisierten Annahmen über das für den Menschen Relevante
ausgehe, da im Bereich der Ästhetik ohnehin nur dieses interessiert. Ich
gehe genauer von der Annahme aus, dass alles, was Gegenstand menschlichen

Welterfassens werden kann, alles also, womit der Mensch theoretisch,

praktisch und poetisch zu tun hat, als «Sinn» bezeichnet werden
kann, und zwar als Sinn im Zustand entweder der Aktualität oder der
Potentialität. Alle Dinge, Zustände und Sachverhalte dieser Welt sind für
den Menschen entweder in ihrem Sinn (bzw. Unsinn) bereits erkannt
oder noch nicht, wobei das «noch» eine wichtige Bestimmung darstellt.
Das menschliche Umgehen mit Zuständen dieser Welt ist von der Art,
dass es - midasähnlich - alles, was es berührt, in Sinnhaftes verwandelt.

Nun lässt sich das auch so ausdrücken, dass das menschliche In-der-
Welt-Sein sich als Prozess der unaufhörlichen Umwandlung von Weltzuständen

in Sinnzustände bestimmt. Da wir aber die Träger von Sinneinheiten

normalerweise als «Zeichen» anzusprechen pflegen, ist das
Inder-Welt-Sein zu bestimmen als der Prozess des unaufhörlichen Verwandeins

von Weltzuständen in Zeichen, also als Prozess der unaufhörlichen
Semiose. Dieser Prozess kann umgekehrt als Erklärung dafür angeführt
werden, dass menschliches In-der-Welt-Sein folglich eine spezifische Art
des Umgehens mit Weltzuständen repräsentiert. Durch die verschiedenen

Semioseformen schaffen wir das, was wir in der traditionellen
Philosophie vor Nietzsche für die Regionen des Seins hielten. Dabei ist
selbstverständlich ein naiver subjektiver Idealismus nicht intendiert, der
unterstellte, dass nicht nur die Regionen, sondern auch das Sein vom Semiose-

prozess selbst gestiftet würde.
Nun lässt sich denken, dass der so hergestellte Semioseprozess, der alle

Weltzustände in potentielle Sinnträger verwandelt, in seine Elemente
analysiert werden könnte. Die kleinsten komplexen Einheiten, die sich
dabei ergeben würden, sollen «ästhetisch-semiotische Elementarrelationen»

heissen. «Ästhetisch-semiotisch» deswegen, weil Sinnstiflung auch
und immer durch Vermittlung der Sinne geschieht. Ein menschliches
Dasein <in vitro>, wie man es sich im Rahmen der Diskussion der mind-
brain-Problematik zuweilen vorstellt (vgl. Siep 1983), wäre zur Sinnstiftung

immer aufdie Vermittlung eines - wie entfernt von ihm auch immer
sich befindenden - Sinnenapparates angewiesen, dessen Signale und
Informationen es, auch <unverkörpert>, zu verarbeiten hätte. Dass sich dies
nicht anders verhalten kann, folgt schon aus analytischen Gründen, da
Welt sich nicht auf den Bereich der Selbsterfahrung des somit auch lee-

178



ren Ich reduzieren lassen kann. In der so gleichsam transzendental
vorauszusetzenden ästhetisch-semiotischen Elementarrelation geschieht das

apophantische Grundereignis: etwas (s,) wird durch Vermittlung der
Sinne als etwas (s2) erfasst. Eine erkenntnistheoretische Reflexion würde
nun zeigen, dass die apophantische Relation um das Relat des Subjekts
ergänzt werden müsste, so dass zu sagen wäre: etwas (Sj) wird von einem
Subjekt (S) als etwas (s2) erfasst. Eine genauere Überlegung zeigte indessen,

dass dieses so eingeführte Subjekt seinerseits apophantisch strukturiert

sein müsste, da auch dieses Subjekt als Subjekt für das Erfasste
thematisch ist, so dass sich der Effekt einer Schachtelrelation mit unendlichem

Regress ergäbe, wenn wir das Selbstbewusstseinsmodell in Ansatz
brächten (vgl. Cramer 1976). Die selbstbewusstseinstheoretische
Zugangsweise führt mithin in das Problem des unendlichen Regresses und
ist daher zu vermeiden. Da aber wegen der Grundannahme gilt, dass

ohnehin alles immer nur insofern betrachtet wird, als es für ein Subjekt
betrachtet wird, da es von einem Subjekt betrachtet wird, kann diese
Voraussetzung gleichsam vor die Klammer gesetzt und für unser Problem
vernachlässigt werden.

Die so identifizierte semiotische Elementarrelation <s, wird als Zeichen
für s2 erfasst) ist allerdings noch nicht indifferent. Es handelt sich dabei
vielmehr um eine gerichtete Relation, deren Umkehrung heissen würde
«Sj wird als Zeichen für s2 gesetzt». Die wegen der einsinnig determinierten

Form unserer Sprache umgangssprachlich nicht ausdrückbare
Elementarrelation könnte also notiert werden als «Z (s,, s2)». Diese ästhe-
tisch-semiotische Elementarrelation enthält potentiell in sich die beiden
Richtungszustände, die wir nun als die Rezeptions- und die Produktionsseite

der Relation bezeichnen können.
Jede Kommunikation, jedes blosse «Sich-verhalten-zu-etwas», - ja:

letztlich schon jede Form der blossen Anwesenheit bei anderem ist aus
solchen unter sich mehr oder minder kohärenten Elementarrelationen
zusammengesetzt. Der von Heidegger und in besonderer Zuspitzung von
Gadamer erhobene ontologische Universalitätsanspruch der Hermeneutik

versucht, dem theoretisch Rechnung zu tragen (Gadamer 1960, cf.
Habermas 1970).

Es gilt daher die generelle semiologische These:

(4) Die Beziehung des Menschen zu Seiendem ist als Umwandlung von
Sein in Sinn zu betrachten. Das kleinste denkbare Element dieser
Umwandlungsbeziehung ist die ästhetisch-semiotische Elementarrelation,

die das apophantische Grundereignis ausdrückt, dass etwas als
Zeichen für etwas rezeptiv erfasst oder produktiv gesetzt wird: Z (s,,
s2).

179



Indessen wird hieran auch besonders deutlich, dass die uns interessierende

Kennzeichnung der Elementarrelation als «ästhetisch» für unsere
Fragestellung nach der Literaturästhetik offensichtlich zu weit ist. Zwar
liefert uns die Einsicht, dass im Grundsatz alles Weltverhalten des
Menschen insofern <ästhetisch> ist, als es durch die Sinne vermittelt wird, ein
zusätzliches Verständnis für unsere Schwierigkeiten mit der gegenwärtigen

Kunst, aber diese Einsicht lässt einstweilen noch keine spezifischen
Folgerungen für die Frage nach einer philosophischen Literaturästhetik
zu. Eine Abgrenzung wird mithin nötig.

Nun lassen sich Abgrenzungen in verschiedenster Hinsicht vornehmen.

Wir können versuchen, den Bereich der literarischen Kunst auf
dem ontologischen Wege einer Einteilung und Klassifizierung des Seienden

zu erreichen. Die Geschichte der Kunst ebenso wie die Geschichte
von deren philosophischer Reflexion belehrt uns indessen darüber, dass

die «vielen Gesichter des Kunstwerkes» (Zimmerli 1983) einer
werkästhetischen Abgrenzung nur eine historisch begrenzte Brauchbarkeit
zugestehen. Spätestens seit der «Subjektivierung der Ästhetik durch
Kant» (Gadamer 1960) sind daher Abgrenzungsversuche durch Rekurs
auf Rezeptions- bzw. Beurteilungsformen üblich. Erst die <semiotische
Wende> indessen, die von Funktionalismus, Formalismus und Strukturalismus

herbeigeführt wurde, rückt - wenn auch noch nicht mit der nötigen

Deutlichkeit - die ästhetisch-semiotische Elementarrelation und
nicht mehr eine irgendwie bestimmte Region von Seiendem ins Zentrum
des Interesses. An die Stelle der Frage nach dem Kriterium für Kunstwerke

tritt nun die Frage nach dem Kriterium für ästhetische Zeichen
(«ästhetisch» nun aber im engeren Sinne verstanden). Schon die
unterdessen bereits klassisch gewordenen Bestimmungsversuche von Charles
W. Morris führten indes zur Konsequenz, dass die Frage nach dem
ästhetischen Zeichen unter der Hand zur Frage nach der ästhetischen
Wahrnehmung und nach dem ästhetischen Diskurs werde: «... strenggenommen

ist alles ein Kunstwerk, was zum Gegenstand ästhetischer Wahrnehmung

gemacht wird - und es gibt nichts, das nicht in diesem Sinne und
bis zu einem gewissen Grade ein Kunstwerk werden könnte. Es gibt kein
Medium, das die Kunst nicht benutzen könnte - die Lebensvorgänge
eingeschlossen. Und wenn das Leben selbst ein Kunstwerk wird, ist der
Gegensatz zwischen Kunst und Leben (zwischen ästhetisch vermittelten
Werten und der Tätigkeit, die auf Kontrolle und unmittelbaren Besitz
von Werten abzielt) beseitigt» (Morris 1939,278).

Diese Überlegungen, die sich gut in die Entwicklung nach Nietzsche
einfügen, wirken einerseits insofern befriedigend, als sie uns den erwähnten

Erklärungsrückhalt geben, der unsere Schwierigkeiten mit der
Gegenwartskunst begreiflich macht, sie lassen auf der anderen Seite aber

180



auch extrem unbefriedigt, da sie der intuitiven Differenzierung, die aller
Einsicht in die funktionalistische Denkweise zum Trotz stets vorgenommen

wird, keinen Raum mehr verleihen, jener Differenzierung, der
zufolge nämlich doch - selbst wenn im Prinzip alles Kunst sein kann -
dennoch nicht alles Kunst ist. Die semiotische Ästhetik behilft sich nun hier
durch Verweis auf ein ebenfalls seit längerer Zeit schon diskutiertes
Merkmal: Ein ästhetisches Zeichen oder - wie sich nun präziser formulieren

lässt - eine «Botschaft mit ästhetischer Funktion ist vor allem in
bezug auf das Erwartungssystem, das der Code darstellt, zweideutig
strukturiert» (Eco 1968, 146). Die konstitutive Ambiguität ästhetisch
fungierender Botschaften verhindert, dass die Botschaften allein referen-
ziell gedeutet und ihr Zeichencharakter zum Verschwinden gebracht
wird. Vielmehr wird nun die Botschaft als Zeichen interessant, anders:
Dadurch, dass die Verweisungsfunktion des Zeichens in etwas, was als
Botschaft semiotisch bereits identifiziert ist, nicht eindeutig ersichtlich
wird, verwandelt sich das Zeichen vom Bedeutungstransportmittel zum
Rezeptionsgegenstand. Die kontextbezogene Anordnung der ästhetisch-
semiotischen Elementarrelationen in bezug auf den jeweiligen
Rezeptionszusammenhang macht die ästhetische Funktion einer Botschaft
(also dessen, was man traditionell «Kunstwerk» genannt hat) aus. Die
<Tiefendimension> solcher Botschaften besteht mithin in den
Schachtelungsmöglichkeiten von Erwartungsenttäuschungen, die ein spezifisches
Artefakt bereitstellt.

In diesem Sinne ist die ästhetische Funktion von Zeichen gebunden an
den pragmatischen Kontext ihrer möglichen Rezeption, und das heisst,
dass in die Bestimmung der Regionen, in denen Botschaften ästhetische
Funktionen wahrnehmen können, zum einen die Rezeptionskontext-Variable

in historischer wie sozialer Hinsicht an konstitutiver Stelle
eingelassen ist. Umberto Eco hat nun aber zum anderen in seiner Ästhetik des
offenen Kunstwerks herausgearbeitet, dass neben dieser Variable (Eco
benutzt hierfür stets den Begriff«Offenheit») eine nächste Stufe derselben
Variable berücksichtigt werden muss. Der von uns bereits konstatierte
und benannte <Bruch>, der sich im 19. Jahrhundert ereignet und bestimmend

in das 20. Jahrhundert hereinwirkt, was sich in den Schwierigkeiten
äussert, die wir mit Gegenwartskunst haben, lässt sich nämlich so

deuten: Wurden - jedenfalls nachmittelalterlich - ästhetische Funktionen

von Botschaften dadurch ausgeübt, dass gegen das Erwartungssystem,

also gegen den Code, Verstössen wurde, ereignet sich nun so etwas
wie eine (Offenheit zweiten Grades>, in der die Verstösse gegen den Code
nicht mehr in Verstössen gegen einzelne Regeln desselben, sondern in der
Offerte grundsätzlich anders gebildeter Codes besteht. Dass dies im Prinzip

auf der reflexiven Wendung beruht, dass die Produktion von Offen-

181



heit nun gezielt, und das heisst: bewusst geschieht, versucht Eco daran zu
belegen, dass dieser Bruch die Ergänzung der allgemeinen «Ästhetik der
Offenheit» durch explizite «Poetiken der Offenheit» mit sich brachte,
deren erklärtes Ziel die Herbeiführung von Offenheit in diesem Sinne ist.
«Die Betonung liegt jetzt aufdem Prozess, aufder Möglichkeit, viele
Ordnungen auszumachen. Das Empfangen einer in offener Weise strukturierten

Botschaft führt dazu, dass die Erwartung, von der wir sprachen,
weniger ein Vorhersehen des Erwarteten als ein Erwarten des
Unvorhergesehenen impliziert. Der Wert einer ästhetischen Erfahrung manifestiert

sich dieser Tendenz gemäss jetzt weniger dann, wenn eine Krise,
nachdem sie aufgebrochen ist, entsprechend den erworbenen stilistischen

Gewohnheiten zur Lösung kommt, als dann, wenn wir - uns in
eine Reihe beständiger Krisen, in einen Prozess, bei dem die Unwahr-
scheinlichkeit dominiert, versenkend - eine Wahlfreiheit ausüben» (Eco
1962,148 f.).

Aus diesen Überlegungen ergibt sich die nun folgende sowohl historische

als auch systematische Bestimmung:

(5) Worauf wir uns beziehen, wenn wir von «Kunst» sprechen, ist die
Klasse jener aus ästhetisch-semiotischen Elementarrelationen gebildeten

Konstrukte, die als Botschaften eine ästhetische Funktion
ausüben. Diese sind konstitutiv durch Mehrdeutigkeit gekennzeichnet,
die sich wiederum in zweifacher Hinsicht als Variable verstehen lässt:
als generelle Rezeptionskontext-Variable und als «poetische» Variable

der bewussten Produktion von Offenheit. Ermöglicht wird diese
doppelte Variabilität u.a. dadurch, dass die ästhetisch-semiotische
Grundrelation als Brücke zwischen subjektivem Intendieren und
objektivem Sein ein Sinn-Medium darstellt, das bei Erfüllung der
Intentionen transparent ist, sich durch Vorenthaltung der Erfüllung aber
beliebig opak machen lässt, wodurch es zunehmend auf sich selbst
aufmerksam macht.

III.

Bleibt - als letzte und wichtigste Aufgabe - a) der Nachweis zu führen,
dass Literatur in der Tat ein besonders prominentes Realisat der in der
vorgeführten Weise weiterbestimmten ästhetisch-semiotischen Relation
ist und b) skizzenhaft zu zeigen, was eine philosophische Ästhetik vom
<top down>-Typus hierzu leisten vermag.

Seit alters gilt Sprachlichkeit als eine herausgehobene und in besonderem

Masse ausgezeichnete Form von Kunst. Die immediate Weise, in der
sprachliche Kenntnisse Deutungsofferten, Wege und Irrwege zu ihrem
Verständnis, mitliefern, verleiht den sprachlichen Kunstwerken, also

182



den ästhetisch fungierenden Botschaften, stets eine exponierte Position,
die sie in gefahrliche Nähe zum rein Intellektuellen bringt. Und nicht
immer vermögen sich die sprachlichen Artefakte davor zu schützen, in
dieser Gefahr umzukommen; die Gegenwartsliteratur ist reich an
verstreuten Gedankenwracks auf dem steinigen Strand der ästhetischen
Botschaft. Zwar scheint es sich bei der Zuordnung der einzelnen Künste zu
den einzelnen Sinnen und der daraus resultierenden Typologie von
Kunstgattungen zunächst um ein bloss klassifikatorisches Problem zu
handeln; dennoch ist nicht zu übersehen, dass Thematisierendes und
Thematisiertes hier in die grösstmögliche Nähe zueinander treten: das
Medium des Reflektierens und das Medium des Reflektierten ist Sprache,

die vom Bild bis zum Begriff reicht. Natürlich ist dies nicht erst
Hegel aufgefallen, aber er hat es in seiner Klassifikation der Künste auf
den Begriff gebracht. Sprache als Material und Medium der Darstellung
lässt grösstmögliche Freiheit von Materialgebundenheit resultieren. In
Hegels Worten: «Die Poesie nun streift sich von solcher Wichtigkeit des
Materials überhaupt in der Weise los, dass die Bestimmtheit ihrer
sinnlichen Äusserungsart keinen Grund mehr für die Beschränkung aufeinen
spezifischen Inhalt und abgegrenzten Kreis der Auffassung und Darstellung

abgeben kann. Sie ist deshalb auch an keine bestimmte Kunstform
ausschliesslicher gebunden, sondern wird die allgemeine Kunst, welche
jeden Inhalt, der nur überhaupt in die Phantasie einzugehen imstande ist,
in jeder Form gestalten und aussprechen kann, da ihr eigentliches Material

die Phantasie selber bleibt, diese allgemeine Grundlage für alle
besonderen Kunstformen und einzelnen Künste» (Hegel 1842, Bd. 15,
232 f.).

In unserer Ausdrucksweise: die Sprache kann als das explizite Sinn-
Medium verstanden werden, das die ästhetisch-semiotische Elementarrelation,

die jedes menschliche Weltverhalten zum Sinnverhalten werden

lässt, zum Ausdruck bringt. Daraus erklärt sich auch, warum
menschliches Weltverhalten häufig nach dem Muster des Verhaltens zu
gesprochener und geschriebener Sprache aufgefasst wird; Anthropomor-
phismen bedienen sich mithin auch dieses Arsenals, wie etwa die Rede

vom «Buch der Natur» am sprechendsten zeigt. Dass dies letztlich
transzendental begründet ist, bestätigt indirekt auch noch der es Leugnende;
selbst die schärfsten Kritiker des abendländischen Logozentrismus
plädieren letztlich für «écriture» und Intertextualität. Gewiss, es muss
konzediert werden, dass Sprache nicht stets schon im Sinne unserer Logos-
Tradition «Begriff» meint. Aber auch dies führt nicht zu einer bestimmten

Negation: der zunehmende Anteil an Reflexion, der vom Rezipien-
ten des im engeren Sinne «offenen» Kunstwerks gefordert wird, spricht
eher dagegen. Das bedeutet indessen seinerseits ebenfalls nicht, dass nicht

183



auch eindeutig non-begriffliche Äusserungen sprachliche Kunst sein
könnten, - Dada und Surrealismus zeigen es.

Eben hier aber gilt es einzuhalten und sich neu zu besinnen. Hegel
hatte «der Welt des Schönen» als Grenzgebiete «auf der einen Seite die
Prosa der Endlichkeit und des gewöhnlichen Bewusstseins, aus der die
Kunst sich zur Wahrheit herausringt, auf der anderen Seite die höheren
Sphären der Religion und Wissenschaft, in welche sie zu einem
sinnlichkeitsloseren Erfassen des Absoluten übergeht» (a.a.O., 234f.), zugewiesen.

Das ist zwar auf den ersten Blick eine Aussage über den systematischen

Ort der Ästhetik, nennt aber darüber hinaus die Begründung für
diesen: Das Reich des Schönen, und das heisst für Hegel immer: die
Kunst, ist eine zweite, von der Alltags-Ebene der ästhetisch-semiotischen
Elementarrelation abgehobene, aber dennoch sinnlich bleibende
Sinnbeziehung, die jedoch noch nicht in die reinen Sinn-Sphären von Religion
oder Wissenschaft eingetreten ist. Anders: Alltags-Semiose, Glauben und
Wissen sind die von Kunst zu unterscheidenden, aber doch tendenziell in
sie hineinwirkenden Grenzgebiete, und sprachliche Kunst, sei es Prosa
oder Poesie, markiert den Übergang von Alltags-Semiose in die Semiose
des Glaubens und Wissens. Auf die Phänomenebene zurückbezogen
bedeutet das, dass dem ästhetisch Rezipierten in gewissen Graden die Opazität

des Numinosen eignet, die nach begrifflich-kognitiver Aufhellung
ruft, ohne aber restlos in deren Transparenz überführt werden zu können.

In unserer Terminologie: das getrübte sprachliche Medium
verwehrt den Durchblick, zwingt somit den Blick auf sich selbst und heischt
reflexive Koproduktion durch den Leser. Es ist der jedem Leser sprachlicher

Kunst vertraute Phänomenbestand der konstitutiven
Erklärungsbedürftigkeit und besonderen Ambiguität, der sprachlicher Kunst die
hervorgehobene Stelle im ästhetisch-semiotischen Prozess sichert.
Erklärungsbedürftigkeit, Appellstruktur, Offenheit - wie auch immer man dieses

Kennzeichen genannt hat: sprachliche Kunst teilt es mit anderen
Kunstarten und besitzt es doch in anderer Weise als diese. Abbau der
Fremdheit von Texten, also explizite und implizite Interpretation kann
im Falle sprachlicher Kunst in einer quasi-experimentellen Weise
verfahren: sie kann die sprachliche Gestalt des Interpretandums variieren
und so den - wie geringfügig auch immer - geänderten sprachlichen
Ausdruck hinsichtlich seiner ästhetischen Valenz <ausprobieren>, gleichsam
beständig die Grenzen von Alltagsprosa und Wissenschaftsprosa
überschreitend. Auch die Interpretation von bildender Kunst und Musik tut
Ähnliches, aber nicht in ihrem je eigenen Medium, sondern ebenfalls in
demjenigen der Sprache. Die Kehrseite hiervon ist, dass die mimetische
Leistung der sprachlichen Kunst bei weitem grösser ist als die der anderen

Künste, was allerdings oft zu Lasten ihrer Unmittelbarkeit geht.

184



Es ist indessen an die bereits allgemein geltend gemachte zweite
Offenheitsstufe zu erinnern. Zwar galt der quasi-experimentelle Charakter von
Interpretation sprachlicher Kunst schon immer, aber in unserem
Jahrhundert gilt er speziell. Es ist kein Zufall, dass die Protagonisten der
Poetik des offenen Kunstwerks Literaten und folgerichtig die Protagonisten

der Rezeptionsästhetik Literaturwissenschaftler waren (cf. Warning
1975). Die erwähnten Beispiele eindeutig non-begrifflicher Äusserungen
sprachlicher Kunst sind also - genauer besehen - nicht Beispiele für den
non-begrifflichen Charakter sprachlicher Kunst, sondern Beispiele für
die in allen Künsten zu beobachtende grundsätzliche Verlagerung des
<Gebietes> der Offenheit von Regelverstössen auf Regeländerungen (s. o.

II). Kurz: Sprache in ästhetischer Funktion, die das ausmacht, was
traditionell «Dichtung» genannt wurde, ist in doppeltem Sinne <ästhetikbe-
dürftig>: da ihre mimetische Leistung es vermag, jeweils auch noch die
mimetischen Leistungen der anderen Künste abzubilden (und zwar im
Medium der Sprache), bedarf ihre Mimesis allein schon hinsichtlich
dieser non-begrifflichen Elemente begrifflicher Deutung, und da sie zum
anderen sich desselben Mediums bedient wie begriffliches Denken, ruft
insbesondere der Schein der Begrifflichkeit, den sie sich dadurch gibt,
danach, als ästhetischer Schein erkannt zu werden (cf. Oelmüller 1982).
Es kann daher folgendes als erwiesen gelten:

(6) Zumal im Rahmen der Kunst des zwanzigsten Jahrhunderts wird
deutlich, dass sprachliche Kunst in ausgezeichneter Weise ein Réalisât

der ästhetisch-semiotischen Relation ist. Nach dem Muster des

sprachlichen Weltverhaltens deuten wir auch alles andere Sinnverhalten,

und dieses lässt sich nur durch jenes explizit machen. Diese
hervorgehobene Bedeutung sprachlicher Kunst zeigt sich grundsätzlich

an dem quasi-experimentellen Charakter der sich mit ihr
befassenden Deutungen: die Identität des Sinn-Mediums in Interpretans
und Interpretandum gestattet ein deutendes Oszillieren zwischen
sprachlicher Kunst und den benachbarten Gebieten der Alltagsprosa,
des Gebets und der Wissenschaftsprosa. In diesem Sinne sind auch
und gerade die non-begrifflichen Elemente sprachlicher Kunst nur
begrifflich zu erfassen und explizit zu machen. Nach (1) ist aber das
Bedenken der ästhetisch-semiotischen Relation und ihrer
Differenzierungen, zumal ihrer besonders hervorgehobenen Realisate, Aufgabe

der philosophischen Ästhetik post Nietzsche. Mithin ist Literatur

konstitutiv auch heute aufphilosophische Ästhetik angewiesen.

Was aber soll philosophische Ästhetik, als «Ästhetik von oben», in
bezug auf Literatur eigentlich leisten können? Martin Heidegger hat in
«Der Ursprung des Kunstwerks» von 1935/1936 die herausgehobene

185



Stellung der Dichtung durch ihre Beziehung zur Wahrheit zum Ausdruck
gebracht: «Alle Kunst ist als Geschehenlassen der Ankunft der Wahrheit
des Seienden als eines solchen im Wesen Dichtung.» (1/5, 59). Und er hat,
Missverständnissen vorbeugend, auch die Stellung der Dichtung im
Verhältnis zu den anderen Künsten angesprochen: «Wenn alle Kunst im
Wesen Dichtung ist, dann müssen Baukunst, Bildkunst, Tonkunst auf die
Poesie zurückgeführt werden. Das ist reine Willkür. Gewiss, solange wir
meinen, die genannten Künste seien Abarten der Sprachkunst, falls wir die
Poesie durch diesen leicht missdeutbaren Titel kennzeichnen dürfen.
Aber die Poesie ist nur eine Weise des lichtenden Entwerfens der Wahrheit,

d.h. des Dichtens in diesem weiteren Sinne. Gleichwohl hat das

Sprachwerk, die Dichtung im engeren Sinne, eine ausgezeichnete Stellung
im Ganzen der Künste.» (ebd. 60 f.) Sein Denken geht also auf dem Wege
der Beantwortung unserer Frage voraus, aber - so könnte ein Einwand
lauten - er spricht der Ästhetik einen eher hemmenden Effekt zu. Gegen
Ende seines Vortrages «Die Frage nach der Technik» von 1955, in dem er
die Beziehung von Technik und Kunst befragt, schreibt Heidegger: «Also
fragend bezeugen wir den Notstand, dass wir das Wesende der Technik vor
lauter Technik nicht erfahren, dass wir das Wesende der Kunst vor lauter
Ästhetik nicht mehr bewahren» 1962,36 f.).

Indessen ist dieser Einwand leicht zu entkräften: Heidegger meint hier
mit «Ästhetik» gerade nicht das, was ich in (3) so genannt habe. Eher
schon stimmt damit überein, was er - allerdings nur im Modus der
Vorläufigkeit - das Fragen nach dem Wesen der Kunst nennt, welches
«Besinnen» heisst. Gegen Ende der «Kunstwerk»-Abhandlung sagt er: «Solches

Besinnen vermag die Kunst und ihr Werden nicht zu erzwingen.
Aber dieses besinnliche Wissen ist die vorläufige und deshalb unumgängliche

Vorbereitung für das Werden der Kunst. Nur solches Wissen bereitet

dem Werk den Raum, den Schaffenden den Weg, den Bewahrenden
den Standort» (1/5, 66). Martin Heidegger hat damit darauf verwiesen,
dass die Besinnung aufdas Wesen der Kunst zur Frage nach der Wahrheit
von Kunst kommen muss. Gegen die «gebildeten Kenntnisse des Vergangenen»

(ebd.), gegen den «mannigfachen Umtrieb», der «die Werke zum
Gegenstand einer Wissenschaft» (ebd., 26) macht, gegen die «Ästhetik
von unten» ist anfängliches Fragen einzuklagen, das auch unser
geschichtliches Dasein mit bedenkt. Anders: die Ausrichtung auf die Wahrheit

der Kunst und zumal auf die Wahrheit von deren hervorragendstem
Realisat, der Dichtung oder Literatur, schliesst nicht die Geschichtlichkeit

aus, sondern bedenkt sie mit. Nicht die überzeitliche, sich nicht
wandelnde, eine Wahrheit ist gemeint, die im Gegensatz zu den relativen,
sich wandelnden Wahrheiten der Meinungen stünde, sondern das, was
im je einzelnen Kunstwerk sich dem je einzelnen Betrachter offenbart.

186



Es ist das Verdienst Hans-Georg Gadamers, Heideggers Frage nach der
Wahrheit der Kunst als Frage nach dem «Beitrag der Dichtkunst bei der
Suche nach der Wahrheit» 1971 erneuert zu haben, und zwar zunächst
als die Frage nach der Wahrheit des Gedichts: «Das Gedicht steht vor uns
nicht als etwas da, womit jemand etwas sagen möchte. Es steht in sich da.
Dem Dichtenden wie dem Aufnehmenden steht es in gleicher Weise
gegenüber. Abgelöst von allem Meinen ist es ganz, ganz Wort! Fragen wir,
in welchem Sinne an einem solchen Wort Wahrheit sein kann» (Gada-
mer 1977, IV, 220).

Martin Heidegger hatte auf diese Frage anhand einer phänomenologischen

Beschreibung von van Goghs «Bauernschuhen» geantwortet, dass
das Kunstwerk das Sein entberge. Gadamer - ebensosehr mit Piaton
gegen Heidegger wie mit diesem gegen jenen argumentierend -
unternimmt es zu zeigen, dass die Dichter nicht nur nicht lügen, sondern sogar
in ausgezeichneter Weise Wahrheit sagen (und zwar Wahrheit nicht im
prädikativen Sinne der adaequatio): das sprachliche Kunstwerk steht,
indem es mit sich selbst übereinstimmt, so in sich selbst da, dass von der
«Wahrheit des Wortes» (sie!) gesprochen werden kann. Gadamer nennt
dies gar noch «Autonomie» und trifft damit genau jene Selbstbezogen-
heit, die die ästhetische Botschaft opak und damit zum bevorzugten
Gegenstand des Interesses werden lässt. Daraus ergibt sich das merkwürdige
Resultat, dass sprachliche Kunst insofern «autonom» ist, als sie sich in
konstitutiver Weise der reflektierenden Kooperation durch andere
bedienen muss. Gadamers hermeneutisches Theorem, Verstehen schliesse
Applikation stets mit ein, deckt diesen Befund begrifflich ab. Das «Stehen

des Wortes», von dem Gadamer spricht, ist das Gegenstück zur
experimentellen Interpretation sprachlicher Artefakte: In dem versuchsweisen

«Umschreiben», in dem beständigen Transponieren derselben in die
angrenzenden Formen der Alltagsprosa, des Gebets und der
wissenschaftlichen Prosa wird die ästhetisch-semiotische Relation explizit.
Nicht umsonst verwendet Gadamer oft auch die Metapher der Übersetzung

zur Kennzeichnung des Verstehensprozesses sprachlicher Kunst.
Die fast lutherische Rede vom «Stehen des Wortes» und der «Autonomie»

der Art, wie Dichtung Wahrheit sagt, meint also gerade nicht - dazu
wird zuviel Heidegger gegen Piaton ins Feld geführt - eine Rückkehr zu
einer metaphysischen Auffassung vom Schönen an sich; elementar bleibt
vielmehr die ästhetisch-semiotische Relation im Sinne der Koproduktion

von sprachlichem Artefakt und Rezeption. Aber Gadamer verlässt
sich auch nicht auf die semiotische Analyse und Theoriebildung,
sondern klagt das Recht der «tieferen Bedeutung» ein, das in Form eines
emphatischeren Begriffes von Wahrheit seit eh dem Dichter eingeräumt
wurde. Wenn Gadamer dies tut, dann allerdings letztlich auch nicht ohne

187



Verweis auf den der Auflösung in Vernunftbestimmungen entzogenen
Charakter jener Art des sprachlichen Mediums, die im Kunstwerk zum
Tragen kommt. Der Rekurs auf das Sprachgefiihl wird in der Funktion
eines phänomenologischen Indikators genommen, wie sich wieder am
Extremfall des Gedichts zeigen lässt: Man <spürt>, wenn ein Wort nicht
<sitzt>: «Etwas klingt fremd, etwas ist nicht <richtig>» (ebd. 226).

Gadamers These ist es nun, dass der Grund hierfür ein Verstoss gegen
die Vertrautheit der Welt sei, in der wir leben und die sich durch Sprache
immer neu bildet. Bestünde dann die Wahrheit der Dichtung unseres
Jahrhunderts, wie Adorno gemeint hat, im Aufweis des Verlustes der
Vertrautheit? Wäre dies der Wahrheitsgehalt jener zweiten Stufe der
Offenheit, von der ich sprach? - Aber auch so geschähe erneut eine
Verkürzung des Gedankens; auch hier darf Gadamer nicht im engen Sinne
wörtlich verstanden werden. Nicht Vertrautheit im absoluten Sinne,
nicht Biedermeier und heile Welt sind gemeint, sondern eine philosophische

Bestimmung der Aufgabe, die Sprache und zumal dichterische hat:
Welt herzustellen und uns in ihr «einzuhausen». Aber: eben je und je
neu. Die Vertrautheit unserer Welt ist nicht mehr die des Biedermeier,
und biedermeierlicher «vertrauter» Ton wäre mithin ein Verstoss und
«nicht richtig». Auch noch in einer Welt «nach Auschwitz» fordert die
conditio humana von uns, uns «einzuhausen»; auch mit Proust und
Joyce müssen wir leben. Dass die Universalisierung des Anspruchs der
Hermeneutik in der Tat so zu verstehen ist, das bezeugen unter anderem
Gadamers Celan-Interpretationen. Solches kann philosophische
Literaturästhetik zuwege bringen.

Literatur

A.G.Baumgarten 1750, Aesthetica 1750, photomech. Nachdruck. Hildesheim/New York
1970.

K. Cramer 1974, <Erlebnis>. Thesen zu Hegels Theorie des Selbstbewusstseins mit Rücksicht
auf die Aporien eines Grundbegriffs nachhegelscher Philosophie, in: H.-G. Gadamer
(Hg.), Stuttgarter Hegel-Tage 1970. Hegel-Studien Beihefte 11 (1974), S. 537-603.

U.Eco 1962, Das offene Kunstwerk, 1962, dt. Frankfurt a.M. 1973.
— 1968, Einführung in die Semiotik, 1968, dt. München 1972.
P. K. Feyerabend 1976, Wider den Methodenzwang, 1975,dt. Frankfurt a.M. 1976.
H.-G.Gadamer 1960, Wahrheit und Methode, Tübingen 1960.
— 1968, Lyrik als Paradigma der Moderne, 1968, wieder abgedruckt in: ders., Kleine Schrif¬

ten IV, Tübingen 1977, S.249 -255.
— 1977, Über den Beitrag der Dichtkunst bei der Suche nach der Wahrheit, 1977, wieder

abgedruckt ebd., S.218-233.
J.Habermas 1970, Der Universalitätsanspruch der Hermeneutik, in: R.Bubner/K.Cra-

mer/R. Wiehl (Hg.), Hermeneutik und Dialektik, Tübingen 1970, S.73 —103.
K.Hamburger 1979, Wahrheit und ästhetische Wahrheit, Stuttgart 1979.

188



G.W.F. Hegel 1842, Vorlesungen über die Ästhetik, hg. von H.G. Hotho, 2. Aufl. 1842,
nachgedruckt in der Theorie-Werkausgabe, Bde. 13 — 15, Frankfurt a.M. 1970.

M.Heidegger 1927, Sein und Zeit 1927, wiederabgedruckt in: Gesamtausgabe I. Abt. Bd. 2,
Frankfurt a.M. 1977.

— 1935/1936, Der Ursprung des Kunstwerkes, 1935/1936, wiederabgedruckt ebd., I. Abt.
Bd. 5, Frankfurt a.M. 1977, S.9 — 74.

— 1962, Die Frage nach der Technik, in: ders., Die Technik und die Kehre, Pfullingen 1962,
S.5-36.

W.Henckmann 1979, Einleitung, in: ders. (Hg.), Ästhetik. Wege der Forschung XXXI,
Darmstadt 1979, S. 1-10.

D. Henrich/W. Iser (Hg.) 1982, Theorien der Kunst, Frankfurt a.M. 1982.

Ch.Morris 1939, Ästhetik und Zeichentheorie, 1939, wiederabgedruckt in: Henckmann
(Hg.), 1979, S.269-293.

W.Oelmüller (Hg.) 1982, Ästhetischer Schein. Kolloquium Kunst und Philosophie 2,
Paderborn/München/Wien/Zürich 1982.

L.Siep (Hg.) 1983, Identität der Person. Aufsätze aus der nordamerikanischen Gegenwartsphilosophie,

Basel/Stuttgart 1983.
R. Warning (Hg.) 1975, Rezeptionsästhetik. Theorie und Praxis, München 1975.

K.Weimar 1976, Zur Geschichte der Literaturwissenschaft. Forschungsbericht, in: Deutsche

Vierteljahresschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 30 (1976)
S.298 — 364.

W.Ch. Zimmerli 1983, Die vielen Gesichter des Kunstwerks. Marginalien zur Musikästhetik,

in: W.Oelmüller (Hg.), Das Kunstwerk. Kolloquium Kunst und Philosophie 3,
Paderborn/München/Wien/Zürich 1983, S. 140— 157.

— 1984, Das vergessene Problem der Neuzeit. Realismus als nicht nur ästhetisches Konzept,

in: Jahrbuch für internationale Germanistik (1984), im Druck.

189




	Die ästhetisch-semiotische Relation und das Problem einer philosophischen Literaturästhetik

