Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 43 (1984)

Artikel: Die asthetisch-semiotische Relation und das Problem einer
philosophischen Literaturéasthetik

Autor: Zimmerli, Walter Ch.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883150

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 43/1984
WALTHER CH.ZIMMERLI

Die asthetisch-semiotische Relation und das Problem einer
philosophischen Literaturasthetik

Fiir Hans-Georg Gadamer zum 11. Februar 1985

«Poesie ist als Kunst des Wortes auf eine andere
Weise Kunst als die anderen Kiinste, und Poetik
ist in einem anderen Sinne Kunstlehre. Poesie,
auch die unverstdandlichste, ist im Begreifen und
fiir ein Begreifen da. Darauf beruht der enge Be-
zug von Poesie und Philosophie. Er scheint mir
fiir die Asthetik noch lingst nicht geniigend aus-
gewertet.»

(Gadamer 1968, 253)

I,

«Das Wort vom <Ende der Asthetik> macht die Runde; besonders in
Deutschland, wo einstmals die Asthetik ins Leben gerufen wurde, wurde
es zum gefliigelten Wort, und die Asthetiker konnten nur noch ihrer letz-
ten wissenschaftlichen Pflicht nachkommen, iiber die Griinde des Bank-
rotts Rechenschaft abzulegen.» (Henckmann 1979, 8) — Diese Einschit-
zung darf als reprisentativ gelten. Nach dem Ende der Kunst (Hegel) ist
nun das Ende der sich vordringlich mit ihr befassenden philosophischen
Disziplin angesagt. Anders: was einst «Asthetik» hiess und eine einheit-
liche philosophische Systemdisziplin zu sein beanspruchte, wird nun
«dezentralisiert>. Das heisst, dass der traditionellen «Asthetik von obeny,
die aus philosophischen Prinzipien dachte, eine «Asthetik von unten»
gegeniibergestellt wird, eine an einzelnen Kunstwerken und Gattungen
arbeitende, starker musik-, kunst- und literaturwissenschaftlich orien-
tierte Vorgehensweise. «Literaturdsthetiken» z.B. entstehen denn heute
auch vordringlich im Schosse der literaturwissenschaftlichen Einzeldis-
ziplinen, und in sozialistischen Landern ist «Asthetik» ein eigenes Fach
ausserhalb der Philosophie, was durchaus pragmatische Vorziige hat: die

Korrespondenzadresse: Prof-Dr. Walther Ch.Zimmerli, Seminar B fiir Philosophie der
Technischen Universitit Carolo Wilhelmina zu Braunschweig, Spielmannstrasse 8,
D — 3300 Braunschweig

173



schrittweise Wiederanerkennung von Georg Lukacs in der DDR etwa
geschieht so, dass er zunichst als Asthetiker rehabilitiert wird. — Kurz:
der philosophischen Asthetik tritt die einzelwissenschaftliche Asthetische
Forschung gegeniiber.

Dagegen soll in den folgenden Ausfiihrungen argumentativ gezeigt
werden, dass und wie Literatur zum Gegenstand philosophischer dstheti-
scher Reflexion nicht nur werden kann sondern werden muss. Dazu
empfiehlt es sich allerdings, zunédchst einige generelle Begriffsklarungen
vorzunehmen, die den Zugang erleichtern kénnen.

Vor substantialistischen Missdeutungen ist man im Falle des Begriffes
«Asthetik» eigentlich allein dadurch schon gefeit, dass hier so deutlich
wie kaum in einem anderen Bereiche sich durch die historische Entwick-
lung zeigt, dass es ebensowenig den Begriff «Asthetik» wie die Sache
schon immer gegeben hat. Asthetik gehort vielmehr zu jenen im Rahmen
der neuzeitlichen Wissenschaftsentwicklung entstandenen <Alternativ-
disziplinen», die sich kompensatorisch bildeten, um die Nachteile aus-
zugleichen, die man sich mit dem Vorzug der neuzeitlichen Wissenschaft
eingehandelt hatte, eine spezialisierte Rationalitdts- und Empiriesonde
an die zu erfassende Realitdt anzulegen. Die kompensatorische Einfiih-
rung der Asthetik als einer «scientia cognitionis sensitivae» (Baumgarten
1750, § 1) fiihrt mithin zu einem doppelten Problem: zum einen wird
darin ausser dem Bereich der gottlichen Wahrheit, der ohnehin der wis-
senschaftlichen Rationalitdt neuen Typus entzogen ist, der logischen
Wahrheit noch eine dritte Form von Wahrheit, niamlich die dsthetikolo-
gische beigesellt, wobei zu beachten ist, dass diese sehr wohl innerwelt-
lich zu sein beansprucht. Zum anderen aber wird damit auch die Kunst
(ars), verstanden als «schdne Kunst», mit dem Anspruch versehen, wis-
senschaftlich erfasst werden zu konnen. Baumgarten legt grosses Gewicht
darauf, dass die Asthetik nicht «ars», sondern «scientia» sei, ein Ge-
danke, der insbesondere unter institutionellen Gesichtspunkten grosse
Folgen haben sollte, der aber ausserdem dazu fiihrte, dass die Asthetik
sich seither immer mit dem Problem ihrer paradoxalen Grundannahmen
auseinanderzusetzen hatte: rationalititskompensierend den Bereich des
Nicht-Rationalen dennoch rational erfassen zu miissen.

Als ersten historischen Befund kdnnen wir also festhalten:

(1) Asthetik ist ihrer Genese nach eine philosophische Alternativdiszi-
plin zur einseitigen und selektiven «neuen Wissenschaft». Damit sind
aber zwei wichtige Probleme verbunden: a) Asthetik beansprucht
eine eigene Wahrheit, b) Asthetik beansprucht, nicht «ars», sondern
«scientia» zu sein. Aus beidem resultiert das die Entwicklung der
Asthetik begleitende Grundproblem, dass Asthetik das per defini-

174



tionem Non-Rationale zugleich non-rational und dennoch wissen-
schaftlich, und das heisst: rational erfassen soll.

Eine zweite historische Reflexion, die sich stirker auf die Weiterent-
wicklung als auf die Genese der philosophischen Asthetik richtet, ver-
mag uns dariiber zu belehren, dass zwei Schwellen in der neuzeitlichen
Asthetik auszumachen sind: Zum einen institutionalisieren sich um die
Jahrhundertwende vom 18. zum 19. Jahrhundert neben den neuzeitli-
chen Naturwissenschaften die spdter sogenannten Geisteswissenschaften,
deren Vorldufer als «artes» in der unteren Fakultdt propadeutische
Funktionen ausgeiibt hatten. Die Ausbreitung der Hegel-Schule hat —
zumal hinsichtlich der Entwicklung der historischen und literaturwissen-
schaftlichen Disziplinen — entscheidenden Einfluss auf die Abkoppelung
der Geisteswissenschaften von der Philosophie ausgelibt. «Dies . .. war
die Situation, die Gervinus vorfand, in Stichworten: einerseits die ange-
wandte Asthetik, die Literaturwissenschaft, die sich mehr und mehr der
Geschichte zuwandte, andererseits das Sammeln historischen Wissens
jeder Art.» (Weimar 1976, 313f) Von nun an existieren, jedenfalls in
Sachen Literatur, zwei Asthetiken nebeneinander: die philosophische
Asthetik, wie sie etwa von Schopenhauer oder auch von den Hegelianern
(F. Th. Vischer, M.Schasler u.a.) weitergefiihrt wurde, und die sich
immer starker ausfaltende Literaturwissenschaft als Literaturgeschichte.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts ereignete sich jener grundlegende
Umbruch, der keine Wissenschaft und keine Weltanschauungsform un-
erschiittert liess und der in Friedrich Nietzsche seinen sprachgewaltigen
Wortfiihrer fand. Das, was sich in einzelnen Disziplinen als «Grundla-
genkrise» manifestierte, beruhte auf einer noch fundamentaleren Wen-
dung, in der die Asthetik eine entscheidende Rolle spielen sollte. Die
Grenze zwischen Sein und Schein, zwischen Realitdt und Fiktion, jene
grundlegende Unterscheidungslinie, die das «Problem der Neuzeit» dar-
stellt (Zimmerli 1984), zerrinnt dem sie Definierenden unter dem den-
kenden Zugriff. Um die Jahrhundertwende kommt die Unmoglichkeit,
theoretische Terme realistisch zu interpretieren, ebenso zum Bewusst-
sein wie die prinzipielle Sprachrelativitdt der wissenschaftlichen Wahr-
heitsanspriiche und das Angewiesensein auf das, was uns «gegebeny ist.
Die Einsicht in die schwindelerregende Position des von jedem archime-
dischen Punkt um Welten Geschiedenen wird zur Grundeinsicht allen
Denkens. In Philosophie und Wissenschaft wird der verzweifelte Ruf
«00¢ pot mod otd» laut. Friedrich Nietzsches <Losung dieses Problems
bestand in der These der grundsitzlichen Entgrenzung der Asthetik.
Nicht mehr eine philosophische und schon gar nicht eine wissenschaft-

175



liche Einzeldisziplin kann Asthetik sein, da die Grenze zwischen Sein
und Schein, also die Grenze zwischen dem Gegenstand, der in dstheti-
scher und dem, der in wissenschaftlicher Einstellung erfasst wird, ersicht-
lich nicht eindeutig gezogen werden kann. Die Folgen dieser zweiten
historischen Reflexion sind fiir unsere Frage nach der Moglichkeit philo-
sophischer Asthetik (unabhingig von der Differenz zwischen Asthetik
«von oben» und «von unten») noch nicht gentigend bedacht. Ich halte da-
her als zweiten historischen Befund fest:

(2) Die erste Schwelle der Entwicklung neuzeitlicher Asthetik fiihrt um
1800 zur fortschreitenden Entkoppelung von philosophischer Asthe-
tik und geisteswissenschaftlichen, besonders literaturgeschichtlichen
Disziplinen. Die entscheidende Anderung der grundlegenden Vor-
aussetzungen auch noch dieser Differenz geschah um 1900, als die
allgemeine Verunsicherung hinsichtlich der Unterscheidbarkeit von
Realitdt und Schein in allen wissenschaftlichen Disziplinen zu
Grundlagenkrisen fiihrte. Friedrich Nietzsches Universalisierung des
Scheins, die zu der philosophischen Einsicht in die Méglichkeit einer
Entgrenzung der Asthetik fiihrte, hitte eigentlich bereits die Voraus-
setzungen fiir eine erneute philosophisch reflektierende Asthetik
auch der Literatur bereitstellen konnen.

Friedrich Nietzsches Grundgedanke dabei war es gewesen, « Wahrheit»
als intentionalen Gegenstand eines genealogisch aufkldrbaren, erworbe-
nen «Triebes» zu deuten. Als Hintergrundstheorie fungierte dabei ein
semiotisches Modell: Wenn in der Tat Wahrheit, wie die Tradition lehrt,
entweder Tatsachen- oder Vernunftwahrheit ist und als Addquatheitsre-
lation beschrieben wird, dann muss Wahrheit entweder das Adidquatsein
der Kombination von Sprachzeichen (Syntax) oder das Adidquatsein von
Sprachzeichen und Realitit (Semantik) meinen. Weder fiir das eine noch
fiir das andere lassen sich aber, wie Nietzsche mit evolutionistischen
Gedankenexperimenten zeigt, sprachtranszendente Adidquatheitskrite-
rien nennen. Infolgedessen erfolgt die Zuordnung von Zeichen und Be-
deutung bzw. von Zeichen untereinander pragmatisch aufgrund einer
«édsthetischen» Entscheidung; es kann keine platonische «Wahrheit» der
Sprachzeichen geben; die Menschen haben sich nur daran gewohnt, die
Sprachzeichen den Ublichkeiten entsprechend zu benutzen. Es ist daher
die dritte Dimension der sprachlichen Zeichen, die ihrer Verwendung
(Pragmatik), die letztlich das, was « Wahrheit» heisst, bestimmt: Wer die
Sprachzeichen nicht so verwendet, wie seine Eltern oder seine Freunde
es ihn gelehrt haben, der wird kommunikativen Misserfolg erleben. Die
asthetische Relation, verstanden als jene Relation, die der sinnlichen
Sphire angehort, wird damit zum tragenden Element der Wahrheitsrela-

176



tion, die ihrerseits nicht zuletzt auch den «sokratischen Menschen», also
den Theorietypus des Denkens prégt, der durch die Geschichte hindurch
die Metaphysik bis hin zur Gegenwart der neuen Wissenschaft bestimmt
hat.

So besehen wird es allerdings obsolet, eine prinzipielle Differenz zwi-
schen «Asthetik von oben» und «Asthetik von unten» zu behaupten, da
die «Asthetik von oben» gerade jene Theorie wire, die sich mit der dsthe-
tischen Relation als einer semiotischen Relation befasste, die auch und
gerade die wissenschaftliche Betrachtungsweise von Literatur bedingt.
Zudem ist, wie noch zu zeigen sein wird, im Rahmen des semiotischen
Denkens jene Kommunikationsform, die sich des dsthetischen Zeichen-
arsenals der Literatursprache bedient, die ausgezeichnete Kunstform.
Damit ist nun der Ansatzpunkt fiir eine philosophische Literaturdsthetik
gewonnen:

(3) Die philosophische Asthetik post Nietzsche ist die Reflexionsdiszi-
plin, die die semiotischen Beziige bedenkt, welche die dsthetische
Relation ausmachen, die allem Welterfassen, mithin auch dem wis-
senschaftlichen Erkennen, zugrunde liegt. Dabei hat sie sich in be-
sonderem Masse mit der Kunstgattung Literatur zu befassen, sofern
sich zeigen ldsst, dass Literatur ein in besonderem Masse ausgezeich-
netes Realisat der dsthetisch-semiotischen Relation darstellt. Das be-
deutet selbstverstidndlich nicht, dass Literatur nicht auch literatur-
wissenschaftlich angegangen und erfasst werden konnte. Ebensowe-
nig aber, wie es Aufgabe der wissenschaftlichen Einzeldisziplinen
sein kann, im gleichen auch ihre eigene Wissenschafts- und Erkennt-
nistheorie zu sein, ebensowenig kann es Aufgabe der Literaturwissen-
schaft sein, im gleichen die Reflexion ihrer eigenen Grundrelation zu
leisten. Damit wird also Asthetik nicht, wie es den Anschein haben
konnte, zur Wissenschaftstheorie der Literaturwissenschaft, sondern
zur philosophisch-semiotischen Befragung der schriftsprachlichen
Realisationsform der dsthetischen Relation.

I1.

Aus dem bisher Entwickelten ergeben sich verschiedene Aufgaben:
Zum einen muss gezeigt werden, inwiefern Literatur in ausgezeichneter
Weise ein Realisat der dsthetisch-semiotischen Relation darstellt. Dazu
muss aber zuvor klargemacht werden, was hier mit dem Ausdruck «&s-
thetisch-semiotische Relation» gemeint ist. Schliesslich ist — zumindest
exemplarisch — zu zeigen, worin die besondere Leistung einer solchen
philosophischen Literaturésthetik besteht.

177



Statt nun der beachtlichen Menge von Einfiihrungen in die Semiotik
eine weitere hinzuzufiligen, die zudem notgedrungen rudimentir und ver-
falschend wire, wihle ich einen prinzipiell anderen Weg, indem ich
nicht von generalisierten Annahmen {iiber alles in der Welt, sondern nur
von generalisierten Annahmen iiber das fiir den Menschen Relevante
ausgehe, da im Bereich der Asthetik ohnehin nur dieses interessiert. Ich
gehe genauer von der Annahme aus, dass alles, was Gegenstand mensch-
lichen Welterfassens werden kann, alles also, womit der Mensch theore-
tisch, praktisch und poetisch zu tun hat, als «Sinn» bezeichnet werden
kann, und zwar als Sinn im Zustand entweder der Aktualitidt oder der
Potentialitdt. Alle Dinge, Zustdnde und Sachverhalte dieser Welt sind fiir
den Menschen entweder in threm Sinn (bzw. Unsinn) bereits erkannt
oder noch nicht, wobei das «noch» eine wichtige Bestimmung darstellt.
Das menschliche Umgehen mit Zustinden dieser Welt ist von der Art,
dass es — midasahnlich —alles, was es beriihrt, in Sinnhaftes verwandelt.

Nun léasst sich das auch so ausdriicken, dass das menschliche In-der-
Welt-Sein sich als Prozess der unaufhorlichen Umwandlung von Weltzu-
stinden in Sinnzustidnde bestimmt. Da wir aber die Triger von Sinnein-
heiten normalerweise als «Zeichen» anzusprechen pflegen, ist das In-
der-Welt-Sein zu bestimmen als der Prozess des unaufhorlichen Verwan-
delns von Weltzustdnden in Zeichen, also als Prozess der unaufhorlichen
Semiose. Dieser Prozess kann umgekehrt als Erklarung dafiir angefiihrt
werden, dass menschliches In-der-Welt-Sein folglich eine spezifische Art
des Umgehens mit Weltzustdnden reprasentiert. Durch die verschiede-
nen Semioseformen schaffen wir das, was wir in der traditionellen Philo-
sophie vor Nietzsche filir die Regionen des Seins hielten. Dabeli ist selbst-
verstindlich ein naiver subjektiver Idealismus nicht intendiert, der unter-
stellte, dass nicht nur die Regionen, sondern auch das Sein vom Semiose-
prozess selbst gestiftet wiirde.

Nun lésst sich denken, dass der so hergestellte Semioseprozess, der alle
Weltzustinde in potentielle Sinntrdger verwandelt, in seine Elemente
analysiert werden konnte. Die kleinsten komplexen Einheiten, die sich
dabei ergeben wiirden, sollen «dsthetisch-semiotische Elementarrelatio-
nen» heissen. «Asthetisch-semiotisch» deswegen, weil Sinnstiftung auch
und immer durch Vermittlung der Sinne geschieht. Ein menschliches
Dasein dn vitro», wie man es sich im Rahmen der Diskussion der mind-
brain-Problematik zuweilen vorstellt (vgl. Siep 1983), wire zur Sinnstif-
tung immer aufdie Vermittlung eines — wie entfernt von ihm auch immer
sich befindenden - Sinnenapparates angewiesen, dessen Signale und In-
formationen es, auch «unverkorperty, zu verarbeiten hatte. Dass sich dies
nicht anders verhalten kann, folgt schon aus analytischen Griinden, da
Welt sich nicht auf den Bereich der Selbsterfahrung des somit auch lee-

178



ren Ich reduzieren lassen kann. In der so gleichsam transzendental vor-
auszusetzenden dsthetisch-semiotischen Elementarrelation geschieht das
apophantische Grundereignis: etwas (s,) wird durch Vermittlung der
Sinne als etwas (s,) erfasst. Eine erkenntnistheoretische Reflexion wiirde
nun zeigen, dass die apophantische Relation um das Relat des Subjekts
erginzt werden miisste, so dass zu sagen wire: etwas (s,) wird von einem
Subjekt (S) als etwas (s,) erfasst. Eine genauere Uberlegung zeigte indes-
sen, dass dieses so eingefiihrte Subjekt seinerseits apophantisch struktu-
riert sein miisste, da auch dieses Subjekt als Subjekt fiir das Erfasste the-
matisch 1st, so dass sich der Effekt einer Schachtelrelation mit unendli-
chem Regress ergiabe, wenn wir das Selbstbewusstseinsmodell in Ansatz
brachten (vgl. Cramer 1976). Die selbstbewusstseinstheoretische Zu-
gangsweise fiihrt mithin in das Problem des unendlichen Regresses und
ist daher zu vermeiden. Da aber wegen der Grundannahme gilt, dass
ohnehin alles immer nur insofern betrachtet wird, als es fiir ein Subjekt
betrachtet wird, da es von einem Subjekt betrachtet wird, kann diese Vor-
aussetzung gleichsam vor die Klammer gesetzt und fiir unser Problem
vernachlidssigt werden.

Die so identifizierte semiotische Elementarrelation <, wird als Zeichen
fiir s, erfassty ist allerdings noch nicht indifferent. Es handelt sich dabei
vielmehr um eine gerichtete Relation, deren Umkehrung heissen wiirde
«s, wird als Zeichen fiir s, gesetzt». Die wegen der einsinnig determinier-
ten Form unserer Sprache umgangssprachlich nicht ausdriickbare Ele-
mentarrelation konnte also notiert werden als «Z (s,, s,)». Diese dsthe-
tisch-semiotische Elementarrelation enthélt potentiell in sich die beiden
Richtungszustidnde, die wir nun als die Rezeptions- und die Produktions-
seite der Relation bezeichnen kdnnen.

Jede Kommunikation, jedes blosse «Sich-verhalten-zu-etwas», — ja:
letztlich schon jede Form der blossen Anwesenheit bei anderem ist aus
solchen unter sich mehr oder minder kohdrenten Elementarrelationen
zusammengesetzt. Der von Heidegger und in besonderer Zuspitzung von
Gadamer erhobene ontologische Universalitdtsanspruch der Hermeneu-
tik versucht, dem theoretisch Rechnung zu tragen (Gadamer 1960, cf.
Habermas 1970).

Es gilt daher die generelle semiologische These:

(4) Die Beziehung des Menschen zu Seiendem ist als Umwandlung von
Sein in Sinn zu betrachten. Das kleinste denkbare Element dieser
Umwandlungsbeziehung ist die dsthetisch-semiotische Elementarre-
lation, die das apophantische Grundereignis ausdriickt, dass etwas als
Zeichen fiir etwas rezeptiv erfasst oder produktiv gesetzt wird: Z (s,,

S,).

179



Indessen wird hieran auch besonders deutlich, dass die uns interessie-
rende Kennzeichnung der Elementarrelation als «dsthetischy» flir unsere
Fragestellung nach der Literaturdsthetik offensichtlich zu weit ist. Zwar
liefert uns die Einsicht, dass im Grundsatz alles Weltverhalten des Men-
schen insofern dsthetischy ist, als es durch die Sinne vermittelt wird, ein
zusatzliches Verstdandnis fiir unsere Schwierigkeiten mit der gegenwirti-
gen Kunst, aber diese Einsicht ldsst einstweilen noch keine spezifischen
Folgerungen fiir die Frage nach einer philosophischen Literaturisthetik
zu. Eine Abgrenzung wird mithin notig.

Nun lassen sich Abgrenzungen in verschiedenster Hinsicht vorneh-
men. Wir konnen versuchen, den Bereich der literarischen Kunst auf
dem ontologischen Wege einer Einteilung und Klassifizierung des Seien-
den zu erreichen. Die Geschichte der Kunst ebenso wie die Geschichte
von deren philosophischer Reflexion belehrt uns indessen dariiber, dass
die «vielen Gesichter des Kunstwerkes» (Zimmerli 1983) einer werk-
asthetischen Abgrenzung nur eine historisch begrenzte Brauchbarkeit
zugestehen. Spitestens seit der «Subjektivierung der Asthetik durch
Kant» (Gadamer 1960) sind daher Abgrenzungsversuche durch Rekurs
auf Rezeptions- bzw. Beurteilungsformen iiblich. Erst die «semiotische
Wende» indessen, die von Funktionalismus, Formalismus und Struktura-
lismus herbeigefiihrt wurde, riickt — wenn auch noch nicht mit der noti-
gen Deutlichkeit — die dsthetisch-semiotische Elementarrelation und
nicht mehr eine irgendwie bestimmte Region von Seiendem ins Zentrum
des Interesses. An die Stelle der Frage nach dem Kriterium fiir Kunst-
werke tritt nun die Frage nach dem Kriterium fiir dsthetische Zeichen
(«dsthetisch» nun aber im engeren Sinne verstanden). Schon die unter-
dessen bereits klassisch gewordenen Bestimmungsversuche von Charles
W.Morris fiihrten indes zur Konsequenz, dass die Frage nach dem Zasthe-
tischen Zeichen unter der Hand zur Frage nach der asthetischen Wahr-
nehmung und nach dem asthetischen Diskurs werde: «. . . strenggenom-
men ist alles ein Kunstwerk, was zum Gegenstand dsthetischer Wahrneh-
mung gemacht wird — und es gibt nichts, das nicht in diesem Sinne und
bis zu einem gewissen Grade ein Kunstwerk werden konnte. Es gibt kein
Medium, das die Kunst nicht benutzen konnte — die Lebensvorgéinge ein-
geschlossen. Und wenn das Leben selbst ein Kunstwerk wird, ist der
Gegensatz zwischen Kunst und Leben (zwischen asthetisch vermittelten
Werten und der Tatigkeit, die auf Kontrolle und unmittelbaren Besitz
von Werten abzielt) beseitigt» (Morris 1939, 278).

Diese Uberlegungen, die sich gut in die Entwicklung nach Nietzsche
einfligen, wirken einerseits insofern befriedigend, als sic uns den erwéhn-
ten Erkldrungsriickhalt geben, der unsere Schwierigkeiten mit der Ge-
genwartskunst begreiflich macht, sie lassen auf der anderen Seite aber

180



auch extrem unbefriedigt, da sie der intuitiven Differenzierung, die aller
Einsicht in die funktionalistische Denkweise zum Trotz stets vorgenom-
men wird, keinen Raum mehr verleihen, jener Differenzierung, der zu-
folge namlich doch —selbst wenn 1im Prinzip alles Kunst sein kann — den-
noch nicht alles Kunst isz. Die semiotische Asthetik behilft sich nun hier
durch Verweis auf ein ebenfalls seit lingerer Zeit schon diskutiertes
Merkmal: Ein dsthetisches Zeichen oder — wie sich nun praziser formu-
lieren ldsst — eine «Botschaft mit dsthetischer Funktion ist vor allem in
bezug auf das Erwartungssystem, das der Code darstellt, zweideutig
strukturiert» (Eco 1968, 146). Die konstitutive Ambiguitit dsthetisch
fungierender Botschaften verhindert, dass die Botschaften allein referen-
ziell gedeutet und 1hr Zeichencharakter zum Verschwinden gebracht
wird. Vielmehr wird nun die Botschaft als Zeichen interessant, anders:
Dadurch, dass die Verweisungsfunktion des Zeichens in etwas, was als
Botschaft semiotisch bereits identifiziert ist, nicht eindeutig ersichtlich
wird, verwandelt sich das Zeichen vom Bedeutungstransportmittel zum
Rezeptionsgegenstand. Die kontextbezogene Anordnung der dsthetisch-
semiotischen Elementarrelationen in bezug auf den jeweiligen Rezep-
tionszusammenhang macht die &sthetische Funktion einer Botschaft
(also dessen, was man traditionell «Kunstwerk» genannt hat) aus. Die
(Tiefendimension» solcher Botschaften besteht mithin in den Schachte-
lungsmoglichkeiten von Erwartungsenttduschungen, die ein spezifisches
Artefakt bereitstellt.

In diesem Sinne ist die dsthetische Funktion von Zeichen gebunden an
den pragmatischen Kontext ihrer moglichen Rezeption, und das heisst,
dass in die Bestimmung der Regionen, in denen Botschaften dsthetische
Funktionen wahrnehmen kénnen, zum einen die Rezeptionskontext-Va-
riable in historischer wie sozialer Hinsicht an konstitutiver Stelle einge-
lassen ist. Umberto Eco hat nun aber zum anderen in seiner Asthetik des
offenen Kunstwerks herausgearbeitet, dass neben dieser Variable (Eco
benutzt hierfiir stets den Begriff «Offenheit») eine nidchste Stufe derselben
Variable beriicksichtigt werden muss. Der von uns bereits konstatierte
und benannte «Bruchy, der sich im,19. Jahrhundert ereignet und bestim-
mend in das 20. Jahrhundert hereinwirkt, was sich in den Schwierigkei-
ten dussert, die wir mit Gegenwartskunst haben, ldsst sich ndmlich so
deuten: Wurden - jedenfalls nachmittelalterlich — dsthetische Funktio-
nen von Botschaften dadurch ausgeiibt, dass gegen das Erwartungssy-
stem, also gegen den Code, verstossen wurde, ereignet sich nun so etwas
wie eine «Offenheit zweiten Grades», in der die Verstosse gegen den Code
nicht mehr in Verstossen gegen einzelne Regeln desselben, sondern in der
Offerte grundsétzlich anders gebildeter Codes besteht. Dass dies im Prin-
zip auf der reflexiven Wendung beruht, dass die Produktion von Offen-

181



heit nun gezielt, und das heisst: bewusst geschieht, versucht Eco daran zu
belegen, dass dieser Bruch die Erginzung der allgemeinen «Asthetik der
Offenheit» durch explizite «Poetiken der Offenheit» mit sich brachte,
deren erklartes Ziel die Herbeifiihrung von Offenheit in diesem Sinne ist.
«Die Betonung liegt jetzt auf dem Prozess, auf der Moglichkeit, viele Ord-
nungen auszumachen. Das Empfangen einer in offener Weise struktu-
rierten Botschaft fiihrt dazu, dass die Erwartung, von der wir sprachen,
weniger ein Vorhersehen des Erwarteten als ein Erwarten des Unvorher-
gesehenen impliziert. Der Wert einer dsthetischen Erfahrung manife-
stiert sich dieser Tendenz gemass jetzt weniger dann, wenn eine Krise,
nachdem sie aufgebrochen ist, entsprechend den erworbenen stilisti-
schen Gewohnheiten zur Losung kommt, als dann, wenn wir — uns in
eine Reihe bestindiger Krisen, in einen Prozess, bei dem die Unwahr-
scheinlichkeit dominiert, versenkend — eine Wahlfreiheit ausiiben» (Eco
1962, 148f.).

Aus diesen Uberlegungen ergibt sich die nun folgende sowohl histori-
sche als auch systematische Bestimmung:

(5) Worauf wir uns beziehen, wenn wir von «Kunst» sprechen, ist die
Klasse jener aus dsthetisch-semiotischen Elementarrelationen gebil-
deten Konstrukte, die als Botschaften eine dsthetische Funktion aus-
iiben. Diese sind konstitutiv durch Mehrdeutigkeit gekennzeichnet,
die sich wiederum in zweifacher Hinsicht als Variable verstehen lasst:
als generelle Rezeptionskontext-Variable und als «poetische» Varia-
ble der bewussten Produktion von Offenheit. Ermoglicht wird diese
doppelte Variabilitdt u.a. dadurch, dass die dsthetisch-semiotische
Grundrelation als Briicke zwischen subjektivem Intendieren und ob-
jektivem Sein ein Sinn-Medium darstellt, das bei Erfiillung der Inten-
tionen transparent ist, sich durch Vorenthaltung der Erfiillung aber
beliebig opak machen ldsst, wodurch es zunehmend auf sich selbst
aufmerksam macht.

III.

Bleibt — als letzte und wichtigste Aufgabe —a) der Nachweis zu fiihren,
dass Literatur in der Tat ein besonders prominentes Realisat der in der
vorgefiihrten Weise weiterbestimmten dsthetisch-semiotischen Relation
ist und b) skizzenhaft zu zeigen, was eine philosophische Asthetik vom
«op dowm»-Typus hier zu leisten vermag.

Seit alters gilt Sprachlichkeit als eine herausgehobene und in besonde-
rem Masse ausgezeichnete Form von Kunst. Die immediate Weise, in der
sprachliche Kenntnisse Deutungsofferten, Wege und Irrwege zu ihrem
Verstidndnis, mitliefern, verleiht den sprachlichen Kunstwerken, also

182



den #sthetisch fungierenden Botschaften, stets eine exponierte Position,
die sie in gefdhrliche Ndhe zum rein Intellektuellen bringt. Und nicht
immer vermaogen sich die sprachlichen Artefakte davor zu schiitzen, in
dieser Gefahr umzukommen; die Gegenwartsliteratur ist reich an ver-
streuten Gedankenwracks auf dem steinigen Strand der 4sthetischen Bot-
schaft. Zwar scheint es sich bei der Zuordnung der einzelnen Kiinste zu
den einzelnen Sinnen und der daraus resultierenden Typologie von
Kunstgattungen zunidchst um ein bloss klassifikatorisches Problem zu
handeln; dennoch ist nicht zu iibersehen, dass Thematisierendes und
Thematisiertes hier in die grosstmogliche Nidhe zueinander treten: das
Medium des Reflektierens und das Medium des Reflektierten ist Spra-
che, die vom Bild bis zum Begriff reicht. Natiirlich ist dies nicht erst
Hegel aufgefallen, aber er hat es in seiner Klassifikation der Kiinste auf
den Begriff gebracht. Sprache als Material und Medium der Darstellung
lasst grosstmogliche Freiheit von Materialgebundenheit resultieren. In
Hegels Worten: «Die Poesie nun streift sich von solcher Wichtigkeit des
Materia_ls iiberhaupt in der Weise los, dass die Bestimmtheit ihrer sinn-
lichen Ausserungsart keinen Grund mehr fiir die Beschriankung auf einen
spezifischen Inhalt und abgegrenzten Kreis der Auffassung und Darstel-
lung abgeben kann. Sie ist deshalb auch an keine bestimmte Kunstform
ausschliesslicher gebunden, sondern wird die allgemeine Kunst, welche
jeden Inhalt, der nur iiberhaupt in die Phantasie einzugehen imstande ist,
in jeder Form gestalten und aussprechen kann, da ihr eigentliches Mate-
rial die Phantasie selber bleibt, diese allgemeine Grundlage fiir alle be-
sonderen Kunstformen und einzelnen Kiinste» (Hegel 1842, Bd.15,
2321

In unserer Ausdrucksweise: die Sprache kann als das explizite Sinn-
Medium verstanden werden, das die dsthetisch-semiotische Elementar-
relation, die jedes menschliche Weltverhalten zum Sinnverhalten wer-
den lasst, zum Ausdruck bringt. Daraus erkldrt sich auch, warum
menschliches Weltverhalten hdufig nach dem Muster des Verhaltens zu
gesprochener und geschriebener Sprache aufgefasst wird; Anthropomor-
phismen bedienen sich mithin auch dieses Arsenals, wie etwa die Rede
vom «Buch der Natum am sprechendsten zeigt. Dass dies letztlich trans-
zendental begriindet ist, bestétigt indirekt auch noch der es Leugnende;
selbst die schirfsten Kritiker des abendldndischen Logozentrismus pla-
dieren letztlich fiir «écriture» und Intertextualitdt. Gewiss, es muss kon-
zediert werden, dass Sprache nicht stets schon im Sinne unserer Logos-
Tradition «Begriff» meint. Aber auch dies fiihrt nicht zu einer bestimm-
ten Negation: der zunehmende Anteil an Reflexion, der vom Rezipien-
ten des im engeren Sinne «offenen» Kunstwerks gefordert wird, spricht
eher dagegen. Das bedeutet indessen seinerseits ebenfalls nicht, dass nicht

183



auch eindeutig non-begriffliche Ausserungen sprachliche Kunst sein
konnten,— Dada und Surrealismus zeigen es.

Eben hier aber gilt es einzuhalten und sich neu zu besinnen. Hegel
hatte «der Welt des Schonen» als Grenzgebiete «auf der einen Seite die
Prosa der Endlichkeit und des gewohnlichen Bewusstseins, aus der die
Kunst sich zur Wahrheit herausringt, auf der anderen Seite die hoheren
Sphéaren der Religion und Wissenschaft, in welche sie zu einem sinnlich-
keitsloseren Erfassen des Absoluten iibergeht» (a.a.O., 234f.), zugewie-
sen. Das 1st zwar auf den ersten Blick eine Aussage liber den systemati-
schen Ort der Asthetik, nennt aber dariiber hinaus die Begriindung fiir
diesen: Das Reich des Schonen, und das heisst fiir Hegel immer: die
Kunst, 1st eine zweite, von der Alltags-Ebene der dsthetisch-semiotischen
Elementarrelation abgehobene, aber dennoch sinnlich bleibende Sinnbe-
ziehung, die jedoch noch nicht in die reinen Sinn-Sphéren von Religion
oder Wissenschaft eingetreten ist. Anders: Alltags-Semiose, Glauben und
Wissen sind die von Kunst zu unterscheidenden, aber doch tendenziell in
sie hineinwirkenden Grenzgebiete, und sprachliche Kunst, sei es Prosa
oder Poesie, markiert den Ubergang von Alltags-Semiose in die Semiose
des Glaubens und Wissens. Auf die Phdnomenebene zuriickbezogen be-
deutet das, dass dem dsthetisch Rezipierten in gewissen Graden die Opa-
zitdt des Numinosen eignet, die nach begrifflich-kognitiver Aufhellung
ruft, ohne aber restlos in deren Transparenz tiberfiihrt werden zu kon-
nen. In unserer Terminologie: das getriibte sprachliche Medium ver-
wehrt den Durchblick, zwingt somit den Blick auf'sich selbst und heischt
reflexive Koproduktion durch den Leser. Es ist der jedem Leser sprach-
licher Kunst vertraute Phianomenbestand der konstitutiven Erkldrungs-
bediirftigkeit und besonderen Ambiguitét, der sprachlicher Kunst die
hervorgehobene Stelle im dsthetisch-semiotischen Prozess sichert. Erkla-
rungsbediirftigkeit, Appellstruktur, Offenheit — wie auch immer man die-
ses Kennzeichen genannt hat: sprachliche Kunst teilt es mit anderen
Kunstarten und besitzt es doch in anderer Weise als diese. Abbau der
Fremdheit von Texten, also explizite und implizite Interpretation kann
im Falle sprachlicher Kunst in einer quasi-experimentellen Weise ver-
fahren: sie kann die sprachliche Gestalt des Interpretandums variieren
und so den — wie geringfligig auch immer — gednderten sprachlichen Aus-
druck hinsichtlich seiner dsthetischen Valenz <ausprobiereny, gleichsam
bestindig die Grenzen von Alltagsprosa und Wissenschaftsprosa iiber-
schreitend. Auch die Interpretation von bildender Kunst und Musik tut
Ahnliches, aber nicht in ihrem je eigenen Medium, sondern ebenfalls in
demjenigen der Sprache. Die Kehrseite hiervon ist, dass die mimetische
Leistung der sprachlichen Kunst bei weitem grosser ist als die der ande-
ren Kiinste, was allerdings oft zu Lasten ithrer Unmittelbarkeit geht.

184



Es ist indessen an die bereits allgemein geltend gemachte zweite Offen-
heitsstufe zu erinnern. Zwar galt der quasi-experimentelle Charakter von
Interpretation sprachlicher Kunst schon immer, aber in unserem Jahr-
hundert gilt er speziell. Es ist kein Zufall, dass die Protagonisten der
Poetik des offenen Kunstwerks Literaten und folgerichtig die Protagoni-
sten der Rezeptionsasthetik Literaturwissenschaftler waren (cf. Warning
1975). Die erwihnten Beispiele eindeutig non-begrifflicher Ausserungen
sprachlicher Kunst sind also — genauer besehen — nicht Beispiele fiir den
non-begrifflichen Charakter sprachlicher Kunst, sondern Beispiele fiir
die in allen Kiinsten zu beobachtende grundsitzliche Verlagerung des
«Gebietes» der Offenheit von Regelverstossen auf Regeldnderungen (s.o.
II). Kurz: Sprache in adsthetischer Funktion, die das ausmacht, was tradi-
tionell «Dichtung» genannt wurde, ist in doppeltem Sinne <sthetikbe-
diirftigr: da 1thre mimetische Leistung es vermag, jeweils auch noch die
mimetischen Leistungen der anderen Kiinste abzubilden (und zwar im
Medium der Sprache), bedarf ihre Mimesis allein schon hinsichtlich
dieser non-begrifflichen Elemente begrifflicher Deutung, und da sie zum
anderen sich desselben Mediums bedient wie begriffliches Denken, ruft
insbesondere der Schein der Begrifflichkeit, den sie sich dadurch gibt,
danach, als dsthetischer Schein erkannt zu werden (cf. Oelmiiller 1982).
Es kann daher folgendes als erwiesen gelten:

(6) Zumal 1im Rahmen der Kunst des zwanzigsten Jahrhunderts wird
deutlich, dass sprachliche Kunst in ausgezeichneter Weise ein Reali-
sat der dsthetisch-semiotischen Relation ist. Nach dem Muster des
sprachlichen Weltverhaltens deuten wir auch alles andere Sinnver-
halten, und dieses ladsst sich nur durch jenes explizit machen. Diese
hervorgehobene Bedeutung sprachlicher Kunst zeigt sich grundsitz-
lich an dem quasi-experimentellen Charakter der sich mit ihr befas-
senden Deutungen: die Identitit des Sinn-Mediums in Interpretans
und Interpretandum gestattet ein deutendes Oszillieren zwischen
sprachlicher Kunst und den benachbarten Gebieten der Alltagsprosa,
des Gebets und der Wissenschaftsprosa. In diesem Sinne sind auch
und gerade die non-begrifflichen Elemente sprachlicher Kunst nur
begrifflich zu erfassen und explizit zu machen. Nach (1) ist aber das
Bedenken der asthetisch-semiotischen Relation und ihrer Differen-
zierungen, zumal ihrer besonders hervorgehobenen Realisate, Auf-
gabe der philosophischen Asthetik post Nietzsche. Mithin ist Litera-
tur konstitutiv auch heute auf philosophische Asthetik angewiesen.

Was aber soll philosophische Asthetik, als «Asthetik von oben», in
bezug auf Literatur eigentlich leisten konnen? Martin Heidegger hat in
«Der Ursprung des Kunstwerks» von 1935/1936 die herausgehobene

185



Stellung der Dichtung durch ihre Beziehung zur Wahrheit zum Ausdruck
gebracht: «Alle Kunst ist als Geschehenlassen der Ankunft der Wahrheit
des Seienden als eines solchen im Wesen Dichtung.» (1/5,59). Und er hat,
Missverstandnissen vorbeugend, auch die Stellung der Dichtung im Ver-
haltnis zu den anderen Kiinsten angesprochen: «Wenn alle Kunst im
Wesen Dichtung ist, dann miissen Baukunst, Bildkunst, Tonkunst auf die
Poesie zurlickgefiihrt werden. Das ist reine Willkiir. Gewiss, solange wir
meinen, die genannten Kiinste seien Abarten der Sprachkunst, falls wir die
Poesie durch diesen leicht missdeutbaren Titel kennzeichnen diirfen.
Aber die Poesie i1st nur eine Weise des lichtenden Entwerfens der Wahr-
heit, d.h. des Dichtens in diesem weiteren Sinne. Gleichwohl hat das
Sprachwerk, die Dichtung im engeren Sinne, eine ausgezeichnete Stellung
im Ganzen der Kiinste.» (ebd. 60f.) Sein Denken geht also auf dem Wege
der Beantwortung unserer Frage voraus, aber — so kénnte ein Einwand
lauten — er spricht der Asthetik einen eher hemmenden Effekt zu. Gegen
Ende seines Vortrages «Die Frage nach der Technik» von 1955, in dem er
die Beziehung von Technik und Kunst befragt, schreibt Heidegger: «Also
fragend bezeugen wir den Notstand, dass wir das Wesende der Technik vor
lauter Technik nicht erfahren, dass wir das Wesende der Kunst vor lauter
Asthetik nicht mehr bewahren» (1962, 36f.).

Indessen ist dieser Einwand leicht zu entkraften: Heidegger meint hier
mit «Asthetik» gerade nicht das, was ich in (3) so genannt habe. Eher
schon stimmt damit iiberein, was er — allerdings nur im Modus der Vor-
laufigkeit — das Fragen nach dem Wesen der Kunst nennt, welches «Be-
sinnen» heisst. Gegen Ende der «Kunstwerk»-Abhandlung sagt er: «Sol-
ches Besinnen vermag die Kunst und ihr Werden nicht zu erzwingen.
Aber dieses besinnliche Wissen 1st die vorldufige und deshalb unumgéng-
liche Vorbereitung fiir das Werden der Kunst. Nur solches Wissen berei-
tet dem Werk den Raum, den Schaffenden den Weg, den Bewahrenden
den Standort» (I/5, 66). Martin Heidegger hat damit darauf verwiesen,
dass die Besinnung auf das Wesen der Kunst zur Frage nach der Wahrheit
von Kunst kommen muss. Gegen die «gebildeten Kenntnisse des Vergan-
genen» (ebd.), gegen den «mannigfachen Umtrieb», der «die Werke zum
Gegenstand einer Wissenschaft» (ebd., 26) macht, gegen die «Asthetik
von unten» ist anfingliches Fragen einzuklagen, das auch unser ge-
schichtliches Dasein mit bedenkt. Anders: die Ausrichtung aufdie Wahr-
heit der Kunst und zumal auf die Wahrheit von deren hervorragendstem
Realisat, der Dichtung oder Literatur, schliesst nicht die Geschichtlich-
keit aus, sondern bedenkt sie mit. Nicht die iiberzeitliche, sich nicht
wandelnde, eine Wahrheit ist gemeint, die im Gegensatz zu den relativen,
sich wandelnden Wahrheiten der Meinungen stiinde, sondern das, was
im je einzelnen Kunstwerk sich dem je einzelnen Betrachter offenbart.

186



Es ist das Verdienst Hans-Georg Gadamers, Heideggers Frage nach der
Wabhrheit der Kunst als Frage nach dem «Beitrag der Dichtkunst bei der
Suche nach der Wahrheit» 1971 erneuert zu haben, und zwar zunichst
als die Frage nach der Wahrheit des Gedichts: «Das Gedicht steht vor uns
nicht als etwas da, womit jemand etwas sagen mochte. Es steht in sich da.
Dem Dichtenden wie dem Aufnehmenden steht es in gleicher Weise ge-
geniiber. Abgelost von allem Meinen ist es ganz, ganz Wort! Fragen wir,
in welchem Sinne an einem solchen Wort Wahrheit sein kann» (Gada-
mer 1977,1V, 220).

Martin Heidegger hatte auf diese Frage anhand einer phdnomenologi-
schen Beschreibung von van Goghs «Bauernschuhen» geantwortet, dass
das Kunstwerk das Sein entberge. Gadamer — ebensosehr mit Platon
gegen Heidegger wie mit diesem gegen jenen argumentierend — unter-
nimmt es zu zeigen, dass die Dichter nicht nur nicht liigen, sondern sogar
in ausgezeichneter Weise Wahrheit sagen (und zwar Wahrheit nicht im
pradikativen Sinne der adaequatio): das sprachliche Kunstwerk steht,
indem es mit sich selbst libereinstimmt, so in sich selbst da, dass von der
«Wahrheit des Wortes» (sic!) gesprochen werden kann. Gadamer nennt
dies gar noch «Autonomie» und trifft damit genau jene Selbstbezogen-
heit, die die dsthetische Botschaft opak und damit zum bevorzugten Ge-
genstand des Interesses werden ladsst. Daraus ergibt sich das merkwiirdige
Resultat, dass sprachliche Kunst insofern «autonom» ist, als sie sich in
konstitutiver Weise der reflektierenden Kooperation durch andere be-
dienen muss. Gadamers hermeneutisches Theorem, Verstehen schliesse
Applikation stets mit ein, deckt diesen Befund begrifflich ab. Das «Ste-
hen des Wortes», von dem Gadamer spricht, ist das Gegenstiick zur expe-
rimentellen Interpretation sprachlicher Artefakte: In dem versuchswei-
sen «Umschreiben», in dem bestdndigen Transponieren derselben in die
angrenzenden Formen der Alltagsprosa, des Gebets und der wissen-
schaftlichen Prosa wird die &sthetisch-semiotische Relation explizit.
Nicht umsonst verwendet Gadamer oft auch die Metapher der Uberset-
zung zur Kennzeichnung des Verstehensprozesses sprachlicher Kunst.

Die fast lutherische Rede vom «Stehen des Wortes» und der « Autono-
mie» der Art, wie Dichtung Wahrheit sagt, meint also gerade nicht—dazu
wird zuviel Heidegger gegen Platon ins Feld gefiihrt — eine Riickkehr zu
einer metaphysischen Auffassung vom Schonen an sich; elementar bleibt
vielmehr die dsthetisch-semiotische Relation im Sinne der Koproduk-
tion von sprachlichem Artefakt und Rezeption. Aber Gadamer verlasst
sich auch nicht auf die semiotische Analyse und Theoriebildung, son-
dern klagt das Recht der «tieferen Bedeutung» ein, das in Form eines
emphatischeren Begriffes von Wahrheit seit eh dem Dichter eingerdumt
wurde. Wenn Gadamer dies tut, dann allerdings letztlich auch nicht ohne

187



Verweis auf den der Auflésung in Vernunftbestimmungen entzogenen
Charakter jener Art des sprachlichen Mediums, die im Kunstwerk zum
Tragen kommt. Der Rekurs auf das Sprachgefiihl wird in der Funktion
eines phidnomenologischen Indikators genommen, wie sich wieder am
Extremfall des Gedichts zeigen ldsst: Man «piirty, wenn ein Wort nicht
sitzty: «Etwas klingt fremd, etwas ist nicht «richtigy» (ebd. 226).

Gadamers These ist es nun, dass der Grund hierfiir ein Verstoss gegen
die Vertrautheit der Welt sei, in der wir leben und die sich durch Sprache
immer neu bildet. Bestiinde dann die Wahrheit der Dichtung unseres
Jahrhunderts, wie Adorno gemeint hat, im Aufweis des Verlustes der
Vertrautheit? Wire dies der Wahrheitsgehalt jener zweiten Stufe der
Offenheit, von der ich sprach? — Aber auch so geschdhe erneut eine Ver-
kiirzung des Gedankens; auch hier darf Gadamer nicht im engen Sinne
wortlich verstanden werden. Nicht Vertrautheit im absoluten Sinne,
nicht Biedermeier und heile Welt sind gemeint, sondern eine philosophi-
sche Bestimmung der Aufgabe, die Sprache und zumal dichterische hat:
Welt herzustellen und uns in ihr «einzuhausen». Aber: eben je und je
neu. Die Vertrautheit unserer Welt ist nicht mehr die des Biedermeier,
und biedermeierlicher «vertrauter» Ton wire mithin ein Verstoss und
«nicht richtign. Auch noch in einer Welt «nach Auschwitz» fordert die
conditio humana von uns, uns «einzuhausen»; auch mit Proust und
Joyce miissen wir leben. Dass die Universalisierung des Anspruchs der
Hermeneutik in der Tat so zu verstehen ist, das bezeugen unter anderem
Gadamers Celan-Interpretationen. Solches kann philosophische Litera-
turdsthetik zuwege bringen.

Literatur

A.G.Baumgarten 1750, Aesthetica 1750, photomech. Nachdruck. Hildesheim/New York
1970.

K.Cramer 1974, <Erlebnis>. Thesen zu Hegels Theorie des Selbstbewusstseins mit Riicksicht
auf die Aporien eines Grundbegriffs nachhegelscher Philosophie, in: H.-G. Gadamer
(Hg.), Stuttgarter Hegel-Tage 1970. Hegel-Studien Beihefte 11 (1974), S.537 — 603.

U.Eco 1962, Das offene Kunstwerk, 1962, dt. Frankfurt a. M. 1973,

— 1968, Einfiihrung in die Semiotik, 1968, dt. Miinchen 1972.

P.K.Feyerabend 1976, Wider den Methodenzwang, 1975, dt. Frankfurt a. M. 1976.

H.-G.Gadamer 1960, Wahrheit und Methode, Tiibingen 1960.

— 1968, Lyrik als Paradigma der Moderne, 1968, wieder abgedruckt in: ders., Kleine Schrif-
ten 1V, Tiibingen 1977, S.249 —255.

— 1977, Uber den Beitrag der Dichtkunst bei der Suche nach der Wahrheit, 1977, wieder
abgedruckt ebd.,S.218 —233.

J.Habermas 1970, Der Universalitdtsanspruch der Hermeneutik, in: R.Bubner/K.Cra-
mer/R.Wiehl (Hg.), Hermeneutik und Dialektik, Tiibingen 1970, S.73 — 103.

K.Hamburger 1979, Wahrheit und dsthetische Wahrheit, Stuttgart 1979.

188



G.W.F. Hegel 1842, Vorlesungen iiber die Asthetik, hg. von H.G. Hotho, 2. Aufl. 1842,
nachgedruckt in der Theorie-Werkausgabe, Bde. 13 — 15, Frankfurt a.M. 1970.

M. Heidegger 1927, Sein und Zeit 1927, wiederabgedruckt in: Gesamtausgabe 1. Abt. Bd. 2,
Frankfurta.M. 1977.

— 1935/1936, Der Ursprung des Kunstwerkes, 1935/1936, wiederabgedruckt ebd., I. Abt.
Bd. 5, Frankfurta.M. 1977,S.9 — 74,

— 1962, Die Frage nach der Technik, in: ders., Die Technik und die Kehre, Pfullingen 1962,
S.5-36.

W.Henckmann 1979, Einleitung, in: ders. (Hg.), Asthetik. Wege der Forschung XXXI,
Darmstadt 1979,S.1 —10.

D.Henrich/W.Iser (Hg.) 1982, Theorien der Kunst, Frankfurt a. M. 1982.

Ch.Morris 1939, Asthetik und Zeichentheorie, 1939, wiederabgedruckt in: Henckmann
(Hg.), 1979,S.269 —293.

W.Oelmiiller (Hg.) 1982, Asthetischer Schein. Kolloquium Kunst und Philosophie 2, Pader-
born/Miinchen/Wien/Ziirich 1982,

L.Siep (Hg.) 1983, Identitit der Person. Aufsitze aus der nordamerikanischen Gegenwarts-
philosophie, Basel/Stuttgart 1983.

R.Warning (Hg.) 1975, Rezeptionsisthetik. Theorie und Praxis, Miinchen 1975.

K.Weimar 1976, Zur Geschichte der Literaturwissenschaft. Forschungsbericht, in: Deut-
sche Vierteljahresschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 30 (1976)
S.298 —364.

W.Ch. Zimmerli 1983, Die vielen Gesichter des Kunstwerks. Marginalien zur Musikésthe-
tik, in: W.Oelmiiller (Hg.), Das Kunstwerk. Kolloquium Kunst und Philosophie 3, Pa-
derborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1983, S.140 — 157.

— 1984, Das vergessene Problem der Neuzeit. Realismus als nicht nur dsthetisches Kon-
zept, in: Jahrbuch fiir internationale Germanistik (1984), im Druck.

189






	Die ästhetisch-semiotische Relation und das Problem einer philosophischen Literaturästhetik

