
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 43 (1984)

Artikel: Zeit und Musik : kritische Betrachtungen zum Kunstverständnis im
Schaffen H.-G. Gadamers und R. Ingardens

Autor: Risch, Claudia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883149

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 43/1984

CLAUDIA RISCH

Zeit und Musik
Kritische Betrachtungen zum Kunstverständnis im Schaffen

H.-G. Gadamers und R. Ingardens

Die folgenden Betrachtungen gelten der Frage, ob nicht zwischen dem
Zeitverständnis, d. h. dem Platz, der dem Phänomen der Zeit in einem
philosophischen Denken zugewiesen wird, und der Fähigkeit dieses
Denkens, die Seinsweise der Musik zu erhellen, enge Beziehungen bestehen.

Eine generelle Antwort kann nicht gegeben werden, wohl aber dürfte
es von Interesse sein, dem Problem anhand der Äusserungen zweier
Philosophen - H.-G. Gadamer und R.Ingarden - nachzugehen, in deren
Werk das Nachdenken über Zeit und Musik eine gewichtige Rolle spielt.
Dabei wird sich zeigen, dass beiden ein adäquates Verständnis des
Wesens des musikalischen Kunstwerkes gerade durch ihre Auffassung der
Zeit verwehrt wurde.

I. Zu Hans-Georg Gadamer

Zeitbegriff

In Gadamers Gedanken über Zeit und Zeitlichkeit scheint sich
zunächst der Wille zu bekunden, Veränderungen als der Zeit wesentlich
anzuerkennen und der Veränderlichkeit allen Daseins positiv zu begegnen.

Im Anschluss an seine Kritik1 der Verfestigung des griechischen
Zeitbegriffs stellt er der Leere der physikalisch messbaren Zeit, die nur als
verwaltbarer Zwischenraum zwischen dem Jetzt und einem geplanten
oder vorausgesehenen Ereignis aufzufassen ist, eine Zeit gegenüber, die,
vermittelt durch «Angst» als Agens des tätigen Verhaltens (Schelling)

1

H.-G. Gadamer, Über leere und erfüllte Zeit, in: Kleine Schriften III, Tübingen 1972,
S. 22 Iff.

Korrespondenzadresse: lic.phil. Claudia Risch, Bantigerstrasse 12, CH-3006 Bern

156



und «Sorge» als Hinwendung zur Substanzialität (Heidegger), durch
Vorstellungen von «Leben» und «Lebendigkeit» charakterisiert ist. So wird
der Ort des Übergangs, der Ort der Zeitwende historischer Epochen
ebenso, wie Zeit als Ort einschneidender Ereignisse im Leben des
Individuums, als Ort «wahrer Zeit» beschrieben - einer Zeit, die, indem Altes
untergeht, denjenigen, der mutig Gewohntes loslassen kann, neue Horizonte

erblicken lässt, ihn frei macht zur Hoffnung aufNeues.
Allerdings schränkt der Text dieses «Sich-der-Zeit-überlassen» auch

sogleich ein - durch einen ständigen Rückzug auf «Zeitloses», «Ewiges».
Kaum hat sich der Blick des Lesers auf die vorwärtsdrängende
Beweglichkeit des so exponierten Zeitbegriffs eingestellt, bringt Gadamer den
«Fluss der Zeit zum Stehen»2. Für Gadamer beinhaltet das doppelte Antlitz

der Zeitwende nicht nur die Öffnung zum Neuen, sondern im
Abschiednehmen vom Alten auch dessen umfassende, abschliessende
Erkenntnis und damit dessen Entrückung in die Dauerhaftigkeit. Ja mehr
noch: im Übergang zwischen «Nicht mehr» und «Noch nicht» sei neben
der Erinnerung keimhaft ein «Zugleich» allen zukünftigen Geschehens
enthalten, womit wiederum eine zeitliche Entrücktheit erreicht ist.

Wie lange dauert dann aber dieser «zeitlose» Augenblick des
Übergangs? Ragt der Gedanke dieses Übergangs etwa in eine intelligible Welt
hinein, der die Zeit ohnehin fremd ist? - Das ist anzunehmen. Denn die
geschichtliche Epoche ist nach Plato - von Gadamer in durchaus
zustimmendem Sinne zitiert - vor dem Hintergrund der Ewigkeit zu sehen. Hier
gilt «Zeit» als «bewegtes Abbild der Ewigkeit», so wie es auch eine «Zeit
vor der Zeit» (Plotin) gibt, in der sich so etwas wie eine «Identität des
Lebensstromes» konstituiert - eine Identität, die durchaus abgehoben
wird vom Bewusstsein eines persönlichen Ich. Es findet ein Gedanke
Ausdruck, der für Gadamers Kunstauffassung ebenso wie für seine
Hermeneutik bezeichnend und leitend ist und der uns noch weiterhin
beschäftigen wird. Wohl nicht zufällig bekundet Gadamer tiefes Wohlwollen

für den Ausspruch Alkmaions3, demzufolge Unsterblichkeit bedeuten

würde, Anfang mit Ende verknüpfen zu können, im Gleichgewicht
eines sich ewig erneuernden Zyklus eingebettet zu sein.

Die Dynamik, das Abenteuer der Zeitwende und die Ungewissheit der
Zukunft werden also aufgehoben, indem Gadamer, gleichsam zurücktretend,

die Dinge aus grösserer Distanz betrachtet und sie in einer Ewigkeit

einzufangen weiss, die wohl als «bewegte Unbewegtheit» zu bezeichnen

erlaubt sein dürfte.

2
Ebd., S.233.

3

Ebd., S.228.

157



Hermeneutik des «Zwischen»

Diese zeitliche Transzendenz, die der Bewegung enthoben ist, kann
nun tragender Grund der hermeneutischen Position zwischen «historisch

gemeinter, abständiger Gegenständlichkeit» und «Zugehörigkeit zu
einer Tradition»4 sein, einer Position, die Gadamer als ein verbindendes
«Zwischen» anspricht, wie er auch die Stellung zwischen sprachlicher
Fremdheit und Vertrautheit mit der Stellung zwischen den Zeiten paral-
lelisiert5.

So finden also die drei Orte des «Zwischen» - der zeitliche, der historische

und der sprachliche - zusammen, letzterer auch als Ort der Begegnung

zwischen Leser und Text. Diese hermeneutische Position setzt sich

gegen die romantische Auffassung ab, die einen Text als Lebensausdruck
des Autors versteht. Ihr gegenüber will Gadamer auf die «Wahrheit der
Sache»6 zurückgehen, d.h. unter Ausschluss der Subjektivität des Verfassers

und weitgehend auch derjenigen des Lesers, soweit nicht dessen
«wahre Vorurteile» in ihrer historischen Bedingtheit gerade einen
schöpferischen Beitrag zur Wirkungsgeschichte des Textes liefern.

Der unbewegte Moment zwischen den Zeiten7 wird umso kraftvoller
und in seiner Wirkung unfehlbarer, je weiter er sich ausdehnt zum
«Abstand der Zeiten»: d.h. je historisch weiter entfernt der Text vom Leser
ist, desto eher kann mit «sicheren» Massstäben der Beurteilung gerechnet
werden.

Diese Ausschaltung des subjektiven Anteils des Betrachters oder
Lesers wird sprachlich in einer Weise expliziert, die es erlaubt, Gadamers
hermeneutischen Ort noch schärfer zu fassen: es wird nämlich vom
«Absterben aller aktuellen Bezüge» zugunsten einer verbindlichen
Allgemeinheit der Interpretation gesprochen, ja Gadamer empfiehlt eine «Ab-
tötung des eigenen Interesses»8. Man erinnert sich der oben zitierten
Stelle, an der sichtbar wurde, dass der Vergangenheit gerade durch ihr
Absterben und Vergehen Grösse und Zeitlosigkeit erwächst. So schliesst
sich auch hier wieder ein Kreis dadurch, dass dem Hermeneuten
zugemutet wird, mit seiner Interpretation zu warten, bis der Text «tot genug
ist, um nur noch historisch zu interessieren»9.

4 H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik,
4. Aufl., Tübingen 1975, S.279.

5 Über leere und erfüllte Zeit, a.a.O., S.233.
6 Wahrheit und Methode, a.a.O., S.280.
7 Über leere und erfüllte Zeit, a.a.O., S.233.
8 Wahrheit und Methode, a.a.O., S.282.
9 Ebd.

158



Kunstverständnis

Gadamers Darlegung der hermeneutischen Aufgabe orientiert sich
vorzugsweise an der Kunst. Es ist daher in jedem Falle erlaubt, «Text»
mit «Kunstwerk» gleichzusetzen und zu fragen, an welcher Kunst sich
Gadamer orientiert und wie ihm zufolge dem Kunstwerk begegnet werden

soll.
Die erste Frage kann kurz beantwortet werden, da später, besonders

was die Kunstgattungen betrifft, noch ausführlicher darauf eingegangen
werden soll: Es handelt sich um die Kunst der Klassik. Sie ist es, die ihre
«Zeitlosigkeit» nach Gadamer gerade dadurch beweist, dass sie der
hermeneutischen Vermittlung eigentlich ja nicht bedarf, da sie eine solche
von sich aus leistet10. Dies schliesst den Gedanken ein, dass eine Historisierung

des Begriffes (als Stilbegriff im Gegensatz zu seinem normativen
Aspekt) «seine Entwurzelung»11 bedeuten würde.

Schwieriger scheint die zweite Frage nach der aktuellen Begegnung mit
der Kunst zu beantworten. Denn hier stellt sich sogleich das Problem, ob
eine wahre Begegnung im methodischen Dreischritt des zeitlich-zeitlosen

Ortes (in dessen Unbewegtheit die Abtötung des eigenen Interesses
den Ort der Überwindung sprachlicher Distanz bezeichnet, und bevorzugte

Beschäftigung mit «toten» Artefakten den Ort «sicherer» Interpretation

und der Überwindung historischer Distanzen) möglich wird.
Bleibt bei dieser methodischen Umklammerung überhaupt noch Leben

genug übrig, um die Begegnung zu vollziehen? Diese Frage wird kaum
durch Gadamers Bemerkung beantwortet, dass «wahrer Sinn» als
«unendlicher Prozess» aufgefasst werden muss12.

Vielmehr gilt es zu sehen, dass Gadamers Tendenz dahin geht, Bewegung

stillzulegen und die Kommunikation zwischen Individuen - das

Gespräch also - zugunsten eines Rückzugs auf Sachen abzubrechen. Beides

erstaunt, denn gerade 1) der Gesichtspunkt der wirkungsgeschichtlichen

Unabgeschlossenheit wie auch 2) die Vorstellung des Dialogs mit
dem Text gehören doch zum Wesentlichen im Werk Gadamers.

Zu 1. Der Bevorzugung des «zeitlos Klassischen» enspricht der
versteckte Rückzug aufUnbewegtheit, selbst bei expliziter Berufung aufUn-
abgeschlossenheit eines Prozesses. Dies wird z.B. deutlich, wenn es

heisst: «In der Sprache liegt die Vermittlung von Endlichem und
Unendlichem Was in ihr ausgelegt ist, ist eine stets endliche Erfahrung,

die gleichwohl nirgends an eine Schranke stösst, an der ein unend-

10
S.274.

11
S.273.

12
S.282.

159



lieh Gemeintes nur noch geahnt und nicht mehr gesagt werden kann.»
(Die sprachliche Formulierung verdeckt hier beinahe, dass also doch
alles gesagt und - sei es auch nur in Andeutungen - dem Sprachuniversum

einverleibt werden kann!) Und weiter: «Ihr eigener Fortgang ist
niemals begrenzt und ist doch keine fortschreitende Annäherung an
einen gemeinten Sinn, sondern ist in jedem seiner Schritte beständige
Repräsentation dieses Sinnes.»13

Zu 2. In jedem Falle steht hinter einem Text oder einem Kunstwerk ein
Individuum - der Schöpfer, auch allenfalls ein Kollektiv von Künstlern.
Gadamer zufolge ist das Gespräch mit diesem potentiellen «Du» gar
nicht erst aufzunehmen, obschon ein echter Dialog genau genommen
zwischen zwei oder mehreren Menschen stattfinden müsste. Doch das

Objekt - das «Objektivität» gewährleisten soll -, die Sache tritt dazwischen:

«Ist nicht die Sprache weniger die Sprache des Menschen als die
Sprache der Dinge?»14 Diese Frage ist alles andere als rhetorisch gemeint.
Dass die Sprache der Dinge vernommen werden kann, dafür bietet
wiederum nicht etwa derjenige Gewähr, der diese Sprache spricht, sondern
die Sprache selbst! Damit soll nicht etwa behauptet werden, Gadamer
verkenne die Tatsache, dass sprachlicher Weltbezug ein spezifisch
menschlicher ist. Und doch wird die menschliche Partikularität so rigoros

ausgeschaltet, und die Sprache gewissermassen von menschlichen
Gefühlen gereinigt, dass ein Sprachuniversum entsteht, aus dem das
Subjekt, dem es zugehört, verbannt ist. Volle Menschlichkeit, zu der auch
das Zufallige, Vergängliche, Emotionale gehört, hat hier keinen Platz15.

Dem Plädoyer für die Absolutheit der Sprache und ihrer «Totalität des
Weltzuganges»16, ihrer Fähigkeit, tragendes Medium17 von Kunst und
Religion zu sein, muss mindestens in diesem Argumentationszusammenhang

misstraut werden.

«Ästhetische Unterscheidung» und «Verwandlung ins Gebilde»

Gewiss wird niemand Gadamers Verdienste um die Aufdeckung wichtiger

Zusammenhänge leugnen, so, wenn er seine Forderung, das ästhetische

Urteil im Abstand von der eigenen Subjektivität zu fallen, in den

13 H.-G. Gadamer, Die Natur der Sache und die Sprache der Dinge, in: Kleine Schriften I,
TUhingen 1967, S.68 (Hervorhebungen von C.R.).

14 Ebd., S.65.
15 Wahrheit und Methode, a.a.O., S. 150fT. In solcher Umgebung wird Kunst zum

Kunstgewerbe!
16 H.-G. Gadamer, Semantik und Hermeneutik, in: Kleine Schriften III,a.a.O.,S.251.
17 Kleine Schriften I, a.a.O., S.65.

160



Zusammenhang der Explikation von «sensus communis» und
«Geschmack» stellt18. Nur scheint es im Zwang des Argumentationszusammenhanges

zu liegen, dass mit der an sich begrüssenswerten Rehabilitierung

der Allegorie auch gleich die Kritik der Erlebniskunst einhergeht,
so dass im gesamten Werk hinfort der Begriff «Erlebnis» ausgeschlossen
bleibt. So wird von nun an Zeit erfahren, nicht erlebt19.

Wenn jedoch die Begegnung mit dem Kunstwerk in der Tat die Form
des Gespräches hat, so könnte man auch behaupten, dass es an Unmittelbarkeit

gewinnt, je mehr es vom Erlebnischarakter durchdrungen wird.
Gadamers Diffamierung des Begriffs gründet darin, dass das Erlebnis in
seinem Ausnahme- und Abenteuercharakter stets über «die Sache»
hinausgehe. Das aber könnte geradezu ein Konstituens des Umgangs mit
künstlerischen Objekten sein, womit freilich ein Gebiet umrissen wäre,
das sich sowohl wissenschaftlichem Zugriff verweigert wie sich auch mit
Gadamers methodischem Ansatz kaum vertragen würde.

Nun sagt Gadamer selbst von der Erfahrung, dass sie in «unaufhebba-
rem Gegensatz» zur Wissenschaft stehe20 (eine Äusserung, die in besonderem

Mass dazu veranlassen kann, «Erfahrung» durch «Erlebnis» zu
substituieren), da sie durch ihre undogmatische Offenheit aller Theorie
und allem technischen Allgemeinwissen fernstehe. Wenn aber die
Möglichkeit jeder Erfahrung, also auch der künstlerischen, im tragenden
Grund des «sprachlichen Weltverhältnisses» liegt und diesem Sachlichkeit

und Distanz zum Sprechenden innewohnen, bleiben die Möglichkeiten
künstlerischer Kommunikation trotzdem beschnitten.

Was unterscheidet denn die von Gadamer abgelehnte «ästhetische
Unterscheidung» von einer durch ihn gutgeheissenen «ästhetischen
Distanz»? Die Selbstvergessenheit, mit der dem Vorgang etwa der Aufführung

einer Tragödie in kontemplativer Haltung beigewohnt werden soll,
darf doch wohl nicht so weit gehen, dass die Kontinuität des Ich
aufgehoben wird. Doch verbietet sie die aktive, handelnde Teilnahme am
künstlerischen Geschehen21, das Spiel muss sich «ins Gebilde verwandeln»22.

18 Wahrheit und Methode, a.a.O., S. 16ff.
19 Kleine Schriften III, a.a.O., S.226.
20 Wahrheit und Methode, a.a. O., S. 338.
21 S. 122.
22 S. 105.

161



Bewegungslosigkeit

Die Vorstellung, dass ein Werk verschiedene Aufführungen zulasse,
indem seine Zeitlosigkeit mit seiner Zeitlichkeit zusammenzudenken
sei23, bedeutet letztlich einen Vorrang der Zeitlosigkeit. Denn diese bildet
die Grundlage der Möglichkeit einzelner zeitlich beschränkter Aufführungen.

Zeitlosigkeit durch zyklische Wiederholung, Hermeneutik als
Ort zwischen den Zeiten, Abstand vom Individuum, das Individuum als
kontemplatives und nicht aktiv teilnehmendes - hier wird ein theoretischer

Rahmen sichtbar, der sehr gut verständlich macht, warum sich
Gadamers Äusserungen über Musik im Gegensatz zu denjenigen über
bildende Kunst und Literatur in engen Grenzen halten, ja sich meist im
Hinweis aufdie Okkasionalität des Kunstereignisses und seine Abhängigkeit

vom Lebenszusammenhang erschöpfen24.

Auf der gleichen Ebene liegt Gadamers Ablehnung des dionysisch-
rauschhaften Kunsterlebnisses, dessen Zusammenhang mit Tanz und
Bewegung, d.h. aktiver Teilnahme am Kunstgeschehen (man denke an den
jungen Nietzsche), und somit mit Musik nicht zu übersehen ist. - Der
Rhythmus, diese Quelle jeden musikalischen Ereignisses, wird von
Gadamer wohl als Form unseres Hörens und Verstehens begriffen25, gilt
ihm aber nur als «strukturelles Moment alles Sprachlichen»26, als nicht
zu vollständiger Sinnkonstituierung befähigt.

Musik

Eine etwas umfangreichere Arbeit, die ganz der Musik gewidmet ist,
hat Gadamer nur okkasionell, auf äusseren Anlass hin, publiziert. Es ist
«Bach und Weimar»27. Eine kurze Zusammenfassung zeigt auch diesen
Text ganz auf der Linie des bisher Dargelegten: Es geht primär um die
Erhebung zum Allgemeinmenschlichen; Bach ist der Konstrukteur eines
als «tönende Mathematik» verstandenen Kunstwerks, eines Tongebäudes,

das Urgestalt ist, Abbild mathematischer Ordnung. Jede auf subjektive

Momente zurückgehende Interpretation wird abgelehnt. «Jede
psychologische Interpretation ist daher widrig. Es ist als ob die sich aussprechende

und auslebende Subjektivität, das individuelle Gesetz der Persön-

23 S. 115.
24 S.III.
25 H.-G. Gadamer, Die Aktualität des Schönen, in: Kunst heute, Graz 1975.
26 KleineSchriftenI,a.a.O.,S.67.
27 Weimar 1946, Abdruck in: Kleine Schriften II, Tübingen 1967, S.75 — 81.

162



lichkeit, hier noch nicht freigegeben würde und keine formbildende
Geltung besässe wie in der späteren klassischen und romantischen Musik.»28

Diese Bemerkung zeigt andererseits, dass die Subjektivität mindestens
für gewisse Stilrichtungen der Kunst, sogar als formbildend, anerkannt
werden muss. Warum versäumt es Gadamer dann, diesem Phänomen
Rechnung zu tragen? Oder muss man ihn so verstehen, dass die musikalische

Entwicklung des 19. Jahrhunderts als Irrweg anzusehen wäre?

II. Zu Roman Ingarden

Zeitbegriff

Dem Zeitproblem wird in Ingardens «Streit um die Existenz der
Welt»29 schon aus systematischen Gründen breiter Raum gewährt. Denn
dieses Werk soll ja eine umfassende Phänomenologie der Welt liefern, zu
der auch eine angemessene Thematisierung von Zeit bzw. Zeitlichkeit
gehört. Ingarden unterscheidet drei zeitliche Existenzweisen: Ereignis,
Vorgang und in der Zeit verharrende Gegenständlichkeiten.

Unter «Ereignis» versteht Ingarden einen kurzen, gewissermassen
ausdehnungslosen Moment, in dem sich ein einzelner Sachverhalt realisiert
bzw. eine bestimmte Tatsache konstituiert. Wohl kann ein solches Ereignis

durch bestimmte Sachverhalte vorbereitet werden und auch seinerseits

wiederum länger dauernde Auswirkungen haben, - dies muss sogar
so sein. Denn eigentlich isolierte Gegebenheiten kann es nach Ingarden
nicht geben. Dies macht eben die Seinsselbständigkeit eines Ereignisses
aus. Das Ereignis selbst ist aber in seiner zeitlichen Ausdehnung
beschränkt.

«Vorgang» ist etwas, was sich innerhalb einer fallweise variablen
Zeitstrecke abspielt. Der Vorgang als Ganzes konstituiert sich im kontinuierlichen

Ablauf einer oder mehrerer Phasen, wobei die einzelnen
Phasenmomente sofort nach ihrem Eintritt in die Aktualität gleichsam in die
Vergangenheit zurückfallen. Doch verbleiben sie trotz ihres
Vergangenheitscharakters als Vergangenes irgendwie im Sein. Andernfalls würde ja
ein Phasenganzes in diskrete und disparate Ereignisse zerfallen. Diese
Verwandlung des Aktuellen in Vergangenes bildet nach Ingarden das
«innerste Wesen» der Zeitlichkeit. Dabei ist es wichtig zu sehen, dass
dieser Gedanke auch die Vorstellung «einer gewissen Unvollkommen-
heit des auf diese Weise Seienden einschliesst und Zeitlichkeit also mit

2* S-79.
R. Ingarden, Der Streit um die Existenz der Welt, deutsch Tübingen 1964.

163



der Unfähigkeit, in der Aktualität zu verharren wesentlich verbunden
ist.»30

In der Zeit verharrende Gegenstände sind Gebilde, die längere
Zeitabschnitte überdauern, obwohl sie in Grenzen durchaus veränderlich sind.
Im Unterschied zu den Vorgängen konstituieren sie sich also nicht in der
Zeit. (Der Einwand, dass ein Lebewesen zwar eine in der Zeit verharrende

Gegenständlichkeit sei, sich aber in einzelnen Lebensabschnitten
verändere, so dass man eigentlich eher an Phasen eines Vorganges denken

könnte, greift für Ingarden nicht. Er macht geltend, dass sich ein
Erwachsener nicht aus seinen einzelnen Lebensabschnitten, Kindheit
und Erwachsenenalter, zusammensetzt - genau dies müssten wir annehmen,

wenn wir den Begriffdes Vorganges anwenden wollten.)
Auch in diesem Zusammenhang findet sich ein deutlicher Hinweis,

dass zeitloses Sein das Vollkommenste ist: «Konzentriert man seine
Aufmerksamkeit» auf das Verharren des Gegenstandes «in der Zeit, so hat
man den Eindruck, als ob er, als zeitverharrender, eigentlich dazu befähigt

wäre, nie aus dem aktuellen Sein herauszutreten wenn er das

aber doch tut, so liegt dies nicht an ihm als einem verharrenden Gegenstande,

sondern gewissermassen an irgendeiner seiner Unvollkommen-
heiten, an irgendeiner in ihm verborgenen Gebrechlichkeit seines
materialen Wesens.»

So kann es nicht erstaunen, wenn das ideale Sein durch Nicht-Aktualität
ausgezeichnet ist, während relatives Sein nur aktuell, postaktuell oder

möglich ist.

«Hierarchie» der Seinsweisen

Tatsächlich nimmt im Denken Ingardens das absolute Sein eine
zentrale Stelle ein. Absolutes Sein schliesst ein: Autonomie, Ursprünglichkeit,

Seinsselbständigkeit und Unabhängigkeit. Das Gebiet der Ideen, die
im wesentlichen absolutes Sein repräsentieren, bildet die Spitze einer mit
Fug hierarchisch zu nennenden Gliederung möglicher Seinsweisen oder
Seinsgebiete31.

An der Spitze steht die «allgemeine Idee», deren gehaltliche
Allgemeinheit durch die «reinen idealen) Qualitäten» «Wesenheiten»)
näher bestimmt werden kann und die dadurch zur «besonderen Idee»

30 Ebd.,S.202f.
31

Erörterungen zum Thema finden sich vor allem in: Der Streit um die Existenz der Welt,
a.a.O., Teile I und II; Essentiale Fragen, in: Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische

Forschung, Bd. VII, Halle 1925.

164



wird. Ein Beispiel für die zunehmende Spezifizierung einer allgemeinen
Idee wäre die fortschreitende Einschränkung des Begriffes «geometrische
Figur» zu «Vieleck - Viereck - Parallelogramm - Quadrat». Innerhalb
der reinen Qualitäten ist zwischen den unveränderlichen Gehalten, d.h.
den «Konstanten» wie etwa «Gesichtsfarbe», und veränderlichen Gehalten

«Variablen»), d.h. unbestimmten und daher vieldeutigen
Komponenten (z. B. «irgendein» im Begriff «irgendeine Gesichtsfarbe»), zu
unterscheiden. Wird eine besondere Idee individualisiert, ergibt sich
entweder ein individueller idealer (d.h. ausserhalb von Zeit und Raum
liegender) oder ein individueller realer Gegenstand. Beim letzteren ist nur je
eine reale Entsprechung zu den Variablen und den Konstanten vorhanden.

Die beiden Kategorien bilden sich auf einen individuellen realen
Gegenstand nur insofern verschieden ab, als dessen artmässige Bestimmung

durch die Konstante erfolgt (z. B. «Mensch»), das Individuelle (z. B.
«brauner Mensch») jedoch von der Variablen bestimmt wird. Doch ist
die Bestimmung nun vollständig. Offen bleiben nur die zeitliche Lokalisation,

der Modus existentiae und der Modus individuationis des
Gegenstandes. Aus dem System der Existenzen geht hervor, dass die Idee als
«Vorbild» individueller Gegenstände deren notwendige Zusammenhangs-

und Ausschlussgesetze liefert32.
Neben den angesprochenen Seinsgebieten gibt es die «intentionalen

Gegenständlichkeiten». Sie müssen eingehender zur Sprache kommen,
da die Kunstwerke in diesen Bereich gehören. Ingarden hat die Art dieser
Zugehörigkeit ausführlich untersucht und die verschiedenen Künste in
Betracht gezogen. Doch gilt sein besonderes Interesse dem literarischen
Kunstwerk33. Eine kurze Charakteristik des literarischen Kunstwerks, so
wie es Ingarden sieht, ist deshalb notwendig.

Schon bei Eingrenzung des Gegenstandgebietes schliesst Ingarden in
der Abwehr eines psychologistischen Kunstverständnisses sowohl die
subjektiven Befindlichkeiten des Autors wie auch die psychische Zu-
ständlichkeit des Lesers vom Kunstwerk aus. Man erinnert sich hier an
den Antipsychologismus Gadamers. Ingarden weist darüber hinaus auch
reale Vorbilder in stofflicher Hinsicht ab.

Typisch für das literarische Kunstwerk ist sein Schichtenaufbau, wobei

vier «Hauptschichten» unterschieden werden können:

- Wortlaute und Lautgebilde höherer Stufe

- Bedeutungseinheiten
- «schematische» Gebilde «schematische Ansichten»)
- Gegenständlichkeiten.

32 Der Streit um die Existenz der Welt, a.a.O., II/l, S.252.
33

Vgl.: R.Ingarden, Das literarische Kunstwerk, 2. Aufl., Tübingen 1960.

165



Von «schematischen Ansichten» spricht Ingarden, weil der Künstler ja
tatsächlich nur ein Gebilde liefern kann, das die gemeinte Gegenständlichkeit

gerüsthaft andeutet. Die volle Bestimmtheit, die ein realer
Gegenstand hat, kann der so intendierte nie erhalten. Alle seine Eigenschaften

aufzuzählen ist weder möglich noch überhaupt erwünscht. Gerade
die Art der Auslassungen ist oft unverwechselbar und bezeichnend für
einen bestimmten Stil oder Künstler.

Der Leser verfügt also lediglich über das Gerüst des dargestellten
Gegenstandes. Das Gerüst seinerseits ist die Gesamtheit derjenigen
Elemente, die unentbehrlich sind für die Selbstgegebenheit der gemeinten
Gegenständlichkeit. Der Leser ergänzt die von Ingarden so genannten
«Unbestimmtheitsstellen», indem er sie mit Eigenschaften seiner eigenen
Phantasie versieht. Jeder Leser wird und kann das auf seine Weise tun.
Während das Auffüllen dieser Unbestimmtheitsstellen aber das Werk in
seiner Identität unberührt lässt, würde die Beseitigung der Variablen im
Gehalt einer Idee entweder zu einem individuellen Gegenstand oder aber
zu einer neuen Idee führen.

Hier zeichnet sich schon ab, dass Ingarden die Interpretation oder
Ausführung eines Werkes als sekundär gegenüber diesem selbst empfindet.

Die Seinsweise des musikalischen Werkes

Beim musikalischen Werk handelt es sich um ein intentionales
Gebilde, das im Autor seine Seinsquelle und in der Partitur sein Seinsfundament

hat, welches durch den ausübenden Musiker in jeweils neuen
«Werkentwürfen» zur Aufführung gebracht wird34. Da die Notenschrift
eine unvollständige Ausfuhrungsschrift darstellt, ist sie immer Ursache
einer schematischen Weise der Bestimmung, wie wir sie als eine der vier
Schichten im literarischen Kunstwerk bereits angetroffen haben.

Das Werk bildet also hier wie im literarischen Kunstwerk das inten-
tionale Korrelat entsprechender Bewusstseinsakte und ist als solches ein
Ideal, dem sich die verschiedenen Interpretationen möglichst annähern.
Es wird von Ingarden somit als «überindividuelle» Gestalt aufgefasst35.

Hier ergibt sich wieder ein Berührungspunkt mit Gadamer. Denn auch
Ingarden orientiert sich - obwohl nicht explizit wie jener - am klassischen

Kunstwerk (wobei bei ihm wohl auch die Romantik hinzuzuzählen

wäre). Nur so fügen sich Ästhetik, Kunsttheorie und praktische Bei-

34
R.Ingarden, Untersuchungen zur Ontologie der Kunst, Tübingen 1967, bes. S.41,48,61,
88,99.

35 Ebd.

166



spiele bei Ingarden zu einem kohärenten System. Insbesondere besitzt
die Opusmusik für ihn vorrangige Bedeutung - eine Orientierung, von
der er wohl auch unter anderen kulturpolitischen Bedingungen kaum
abgelassen hätte. Kulturelle Erscheinungen wie Jazz oder auch verschiedene

neuere Richtungen in der klassischen Musik des 20. Jahrhunderts
und aussereuropäische Musik sind damit eigentlich ausgeschlossen.

Die Aufführung eines Werkes - so sagt Ingarden - wird geprägt durch
das jeweilige «Zeitquale», d.h. durch die besonderen und einmaligen
Umstände einer Aufführung. Das Werk selbst bleibt davon unberührt.
Die Begründung dieses Gedankens geht dahin, dass das Werk sonst durch
den Autor vieldeutig bestimmt, die Verschiedenheit der Aufführungen
eingeplant werden müsste. Das aber sei deshalb unmöglich, weil die
zukünftigen «konkreten Zeitphasen» nicht vorhersehbar seien. Dagegen ist
einzuwenden, dass es heute mehrdeutige, die Verschiedenheit der
Aufführungen vorhersehende Notationen gibt, - man denke etwa nur an
aleatorische Musik oder Partituren mit eingeplanten variablen Partien.
Dieser Einwand erschüttert oder schwächt zumindest jene These Ingar-
dens, wonach Kunstwerke im allgemeinen und Musikwerke im besonderen

spezifisch unter dem Gesichtspunkt ihrer Überzeitlichkeit gesehen
werden müssen.

«Die Überzeitlichkeit eines Musikwerks verleiht ihm den Charakter
des <Nicht-zu-dieser-Welt-gehörens> und trägt zur vollkommenen
Abgrenzung und Abgeschlossenheit bei. Das Musikwerk bildet... ein Ganzes,

das allen, sowohl musikalischen wie nicht-musikalischen,
Gegenständen gegenüber abgeschlossen ist.»36 Diese Abgeschlossenheit wird im
20. Jahrhundert von verschiedenster Seite und unter verschiedensten
musikideologischen Vorzeichen aufgebrochen. Es seien hier nur drei
Beispiele genannt:

John Cage fixierte 1951 in «Imaginary Landscape No 4» für 12 Radios
und 24 Spieler zwar die «Handlungen» der Spieler, die die Radios nach
bestimmten Regeln zu bedienen haben, das klangliche Ergebnis war
jedoch bei jeder Aufführung verschieden, indem diese sich ja aufjedesmal
andere, unvorhersehbare Programme bezog.

In «4'33"» (1952) lässt der gleiche Komponist vom Opus - nach Ingarden

also vom eigentlichen Werk - nur noch die Idee, sozusagen die
Konzeption übrig, indem das Werk völlig von den «kontingenten» Reaktionen

des Publikums, sonstigen «nicht zum Werk gehörenden» Geräuschen

und Aufführungsumständen getragen wird. Die Werkidee Cages
besteht in einer Provokation des Publikums; zwar treten die Musiker auf
und machen ihre Instrumente bereit, spielen aber keinen Ton, sondern

36
S.48.

167



brechen sämtliche dazu erforderlichen Bewegungen in ihren Ansätzen
sofort ab.

Generell lässt sich sagen, dass Cage, Kagel u.a. die übliche
Aufführungssituation verändern wollen. Sie halten deren zeitliche und örtliche
Gebundenheit auf jede Weise variabel, indem es dem Publikum erlaubt
sein soll, im Konzertsaal herumzugehen oder sich auch ohne weiteres
vorzeitig wegzubegeben. Auch müsste es M. Kagel zufolge möglich sein,
Werke nur unvollständig aufzuführen, in Bruchstücken also, auch wenn
sie als geschlossenes Opus gedacht waren.

Hier handelt es sich um Tendenzen, die Ingardens Kunstverständnis
wenigstens insofern in Frage stellen, als sie die klare Grenze zwischen
Werk und Aufführung bewusst und systematisch verwischen. Allerdings
gilt es auch hier zu sehen, dass Ingarden niemals und nichts dogmatisiert,
immer gewissermassen sein eigenes Denken neuen Möglichkeiten offenhält,

so etwa, wenn er zu bedenken gibt: «Es scheint, dass man über
das Musikwerk hinausgehen müsste, etwa zu Wandlungen, denen das
Werk in verschiedenen (zugelassenen) Ausführungen unterliegt oder
auch zu besonderen Bedingungen der subjektiven ästhetischen Erfassung

,»37, oder wenn er an anderer Stelle38 meint, dass das Gegenstandsgebiet

der Kunstwerke selbst ja nach Zeit und kulturellem Hintergrund
variabel sei, was aufdas zur Diskussion stehende Problem bezogen heisst,
dass seine eigenen Kriterien dessen, was ein Musikwerk ausmacht (also
auch z.B. seine Forderung der Überzeitlichkeit und Abgeschlossenheit)
nicht unumstösslich sind39.

Ahnlich wie Gadamer, der dem Rhythmus zwar eine grundlegende, in
seiner selbständigen Bedeutung aber durchaus eingeschränkte und
untergeordnete Rolle zuweist, meint Ingarden: «Endlich kann in einem Werk
noch ein anderes Moment im Aufbau der Tongebilde Grundfaktor
werden» (gemeint sind hier die verschiedenen Parameter, wie z.B. Melodik
oder Harmonik), «obwohl es in sich selbst seinsunselbständig ist und nur
an Ton- bzw. Klanggebilden als deren nähere Bestimmung auftreten
kann. Es sind der Rhythmus bzw. die rhythmischen Qualitäten»40.
Rhythmus gehört zum Tanz - er erfordert ein besonders spontanes Mit-

37 S.99.
38 Der Streit um die Existenz der Welt, a.a.O.,S.210.
39

Ingarden relativiert seinen Standpunkt verschiedentlich noch in grösserem Zusammenhang,

indem er sich bewusst ist, dass das künstlerische Objekt als Glied eines ganzen
Gegenstandssystems zu gelten hat, womit die Bezogenheit auf Schöpfer und Rezipient
wieder ins Spiel kommt (vgl.: Betrachtungen zum Problem der Objektivität, in: Erlebnis,
Kunstwerk und Wert, Tübingen 1969).

40
Untersuchungen zur Ontologie der Kunst, a.a.O.,S.61.

168



schwingen des Zuhörers. Harmonik und besonders Melodik kann man
eher gewissermassen gestalthaft «vor sich hinstellen», besser - um einen
Gadamerschen Term zu benützen - ins Gebilde verwandeln, zu dem
Distanz zu gewinnen ist.

Teilhabe an den Ideen

Mit dieser Neigung, jede unmittelbar subjektive Wirkung auf den Hörer

als kontingentes Phänomen anzusehen, das dem Kunstwerk selbst
äusserlich ist, mag es zusammenhängen, dass Ingarden Programmusik
ablehnt. Was in einer aussermusikalische Vorgänge schildernden
Komposition zur Wirkung kommt, sind zumeist nur Impressionen, Assoziationen

zu flüchtigen Eindrücken, jedoch selten eigentliche Gestalten, die
sich z.B. durch Symmetrie oder andere den Intellekt ansprechende Figuren

auszeichnen. Geräusche oder Bewegungen, die nachgeahmt werden,
sind nicht in der Musik selbst begründet und daher in gewissem Sinne
dieser willkürlich aufgezwungen, wogegen rein musikalische Qualitäten
sich nach Ingarden offenbar zu einer «qualitativen Einheit» zusammen-
schliessen, die zwar auch einen gewissen «Anmutungscharakter» (Wel-
lek) hat, der jedoch in den «überzeitlichen Wesenheiten», den Ideen,
verankert wäre, da das Musikwerk ja als intentionales mindestens partiell an
diesen teilhaben kann.

Diese Teilhabe spricht Ingarden immer wieder an41, so etwa, wenn er
das Kunstwerk in den Brennpunkt zwischen realem und idealem Sein
stellt. Das reale Moment würde im physischen Fundament der Partitur
bestehen, wohl auch im physikalischen Anteil des akustischen Ereignisses.

Von diesem abstrahiert man, um reine Qualitäten herauszuhören,
die ihrerseits zum Gehalt der Ideen gehören. An dieser Stelle verschärft
sich der Verdacht, dass Ingarden seine Vorstellungen über den Status des
Kunstwerks am Modell der Literatur abgezogen hat. Wenn es aber dort
relativ einsichtig ist, wie man sich die Verankerung des Kunstwerkes im
Seinsgebiet der Ideen vorzustellen hat, so macht das im Falle der Musik
weit grössere Schwierigkeiten.

Im literarischen Kunstwerk kann diese Verankerung durch die «idealen

Begriffe» geschehen, die nebst dem physisch-realen der schriftlichen
Fixierung das ideale Seinsfundament und Identitätskriterium liefern.
Musik ist «begrifflos», hier ist also keine Kommunikation mit den
Ideenmöglich. Es bleiben nur noch die «metaphysischen Qualitäten». Was
Ingarden genau darunter versteht, ist allerdings nur unvollständig zu

41 S.38 und 49.

169



eruieren. Ingarden liefert eine Liste dieser Qualitäten, in der u.a.
Epitheta wie «erhaben», «wahr», aber auch «traurig» und «grotesk» figurieren.

In der Literatur kommen die metaphysischen Qualitäten durch eine
bestimmte Situation der Handlung zum Ausdruck oder aber auch in der
Weise ihrer Darstellung. Nur in bezug auf diesen letzten Punkt kommt
eine Entsprechung seitens der Musik in Frage, so dass ihre «Nähe» zu
den Ideen so gesehen deutlich hinter der der literarischen Kunstwerke
zurückbleibt. Aber ist dies glaubhaft?

Die Zeitlichkeit der Musik

Obschon Ingarden sehr feine Bemerkungen zur zeitlichen Struktur der
Musik liefert, scheint ihm auch in dieser Frage die methodische Ausrichtung

an der Literatur einerseits und an seinem gesamten ontologischen
System andrerseits hinderlich zu sein. Dies geht u.a. aus seiner Einschätzung

der Tatsache zweier Zeiten in der Musik hervor. Dass die Musik an
zwei Zeiten partizipiert, ist an sich unbestritten/Sie läuft in einer
bestimmten Zeit ab, nämlich in jener, die durch ihre konkrete Auffüh-
rungsdauer und das jeweilige hic et nunc der Aufführung bestimmt ist.
Andrerseits besitzt ein musikalisches Werk eine «Eigenzeit», was Ingarden

an der Tatsache demonstriert, dass ein langsamer Satz mitunter als
länger dauernd empfunden wird als einer in raschem Tempo, obschon
ersterer in Wirklichkeit weniger Zeit beansprucht als der letztere. An der
realen Zeit nimmt das Kunstwerk qua Kunstwerk nicht teil. Dazu einige
weitere, kritische Gesichtspunkte. Sicher lässt sich der Anteil des literarischen

Kunstwerks an der «Spalthaftigkeit» - der «haecceitas» der realen
Zeit - auf ein Minimum beschränken, nämlich auf die Niederschrift, die
Anlass zu je individuellen intentionalen Akten der Leser bietet. Ob das
Werk auf gelbem oder weissem Papier, und in was für Typen gedruckt
wurde, ist - abgesehen von einigen Grenzfällen - unwesentlich. Anders
liegen die Dinge bereits im Falle der bildenden Kunst: Eine Skulptur
ruht in viel substanziellerer Weise im physischen Objekt, da sie zu den
«Unikatskünsten» gehört. Als solche nimmt sie entschieden teil an der
Seinsweise der in der Zeit verharrenden Gegenstände. Die Musik hat,
ausser der Kontingenz der Darstellung und Fixierung auf dem Notenpapier,

die sie mit dem literarischen Kunstwerk gemeinsam hat, noch die
bereits erwähnte zweite materielle Grundlage, nämlich ihre akustische
Erscheinung. In dieser Hinsicht eignet der Musik die Seinsweise des

«Vorganges» im Ingardenschen Sinne; sie nimmt also in ganz essentieller
Weise an der realen Zeit teil. Der «Vorgangsgegenstand» ist zwar von

170



Anfang an ideell vorhanden, wird aber im Vollzug des Spielens erst
konstituiert.

Denkt man diesen Gedanken zu Ende - er ist ja im Ansatz von Ingar-
den selbst begründet -, so muss man zugeben, dass Musik sehr weitgehend

in der Weise der «Aktualität» existiert. Echte Idealität bedingt
Zeitferne, wie wir gesehen haben und somit Seinsursprünglichkeit; Aktualität

aber eignet dem realen Sein und ist damit seinsabgeleitet und vergänglich,

was mithin auch für das musikalische Kunstwerk zu gelten hätte.
Dies ist eine Konsequenz, die Ingarden zwar zieht, da er verschiedentlich
vom «Leben» des Kunstwerks spricht (seinem «historischen» Wachstum,
gefolgt von einer «Blütezeit» und der Tendenz, Vergessenheit und Ver-
ständnislosigkeit anheim zu fallen), wobei dies allerdings für alle Künste
gilt. Insofern muss man sich wiederum fragen, ob diese an sich richtige
Einschätzung das eigentliche Problem nicht verdeckt. Denn Ingarden
wird wohl nicht zugeben, dass sich die einzelnen Gattungen der Kunst in
ihrer Seinsweise - wie gezeigt wurde - als eminent verschieden erweisen
dürften, wenn man seine Ästhetik konsequent anwendet, da für ihn darin
eine wertmässige Hierarchisierung- mit dem literarischen Kunstwerk an
der Spitze - impliziert wäre; das musikalische Kunstwerk, dessen
Vergänglichkeit sich nur mühsam in einem gedanklichen Konstrukt in eine
Überzeitlichkeit transformieren lässt, wäre weniger schätzenswert.

III. Zusammenfassende Bemerkungen

Zeitlosigkeit (sei sie nun in mehr oder weniger platonisch anmutenden
Ideen begründet oder nicht) wird im ästhetischen Denken von Gadamer
und Ingarden höher geschätzt als Zeitlichkeit. Wie beide Philosophen
sich dies im einzelnen vorstellen, mag dahingestellt bleiben. Unpersönliche

Distanziertheit, Abkehr von der Subjektivität, Kontemplation,
Allgemeingültigkeit sind wichtiger als Einmaligkeit des persönlichen Erlebnisses

im Umgang mit dem Kunstwerk.
Intersubjektivität ist bei beiden zwar angestrebt, muss aber auf

komplexe Weise hergestellt werden.
Das Verhältnis zum Rhythmus ist bei beiden Philosophen ambivalent.

Wohl gilt er ihnen mehr oder minder ausdrücklich als zwar notwendiger
Träger «höherer» Gestalten. Doch scheint das Dionysische als Vermittler

einer direkten Kommunikation von Subjekt zu Subjekt eher
«verdächtig».

Eingestanden oder nicht resultiert daraus eine im System begründete
Bevorzugung des Klassischen einerseits und des Literarischen andrerseits.

Es kann mit Fug geargwöhnt werden, dass der adäquaten Erfassung

171



der Musik auf diesem Hintergrund vieles im Wege steht. Zu vieles
wahrscheinlich.

Beabsichtigt war nicht eine Kritik der Philosophien Gadamers und
Ingardens, sondern - wie schon einleitend bemerkt - der Aufweis der
Auswirkungen einer bestimmten Konzeption des Phänomens «Zeit» auf
das philosophische Musikverständnis.

172


	Zeit und Musik : kritische Betrachtungen zum Kunstverständnis im Schaffen H.-G. Gadamers und R. Ingardens

