
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 43 (1984)

Artikel: "Ästhetik" und Musiktheorie um 1750

Autor: Benary, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 43/1984

PETER BENARY

«Ästhetik» und Musiktheorie um 1750

Kein Jahrhundert, als musikgeschichtliche Epoche verstanden, widersetzt

sich so entschieden einer einheitlichen Charakterisierung wie das
achtzehnte. Bachs Tod 1750 und Goethes Geburt 1749 scheinen eine
stilistische Zweiteilung anzubieten. Sie würde ebenso misslingen wie der
Versuch, sie an Hand der Begriffe Barock und Klassik vorzunehmen.
Denn so stilfremd Bachs Spätwerke in ihrer Zeit stehen, so wenig
bezeichnet «Klassik» - für die Musik wurde der Begriff erst in den 1820er
Jahren üblich1 - das Neue, das den Schritt von Bach zu Mozart, wenn
nicht ausmachte, so doch ermöglichte.

Dieses Neue wurde von der Bach-Söhne-Generation, den etwa
zwischen 1710 und 1720 Geborenen, angebahnt. Ihre Musik und Musikanschauung

machen die Zeit um 1750 zu einer Übergangsphase, ohne sie

zum abgerundeten Bild einer Stilepoche zu verfestigen. Daher steht eine
Vielzahl von Begriffen zu ihrer Bezeichnung oder Charakterisierung zur
Auswahl: Rokoko, Empfindsamkeit, galanter Stil, Mannheimer Schule,
erste Wiener Schule, Früh- und Vorklassik, Sturm und Drang. Deren
zeitliche Abgrenzung ist ebenso vage wie ihre inhaltliche Prägung.

Stilwandel um 1750

Ein musikgeschichtliches Epochenbild des 18. Jahrhunderts ist nur
möglich, wenn man seine Mitte durch eine etwa drei Jahrzehnte dauernde

Übergangsphase bestimmt sieht, in der sich Barock-Ende und
VorKlassik überlagern. Früher und deutlicher als in der praktischen Komposition

kam der Umschwung in den musiktheoretischen Schriften zum
Ausdruck.

1

H.H. Eggebrecht, Beethoven und der Begriffder Klassik, in: Beethoven-Symposion Wien
1970,1971,S.45.

Korrespondenzadresse: Dr. Peter Benary, Rigistrasse 30, CH—6006 Luzern

143



1750/1758 erschien die unvollendet gebliebene «Aesthetica» von
Alexander Gottlieb Baumgarten. Schon 1742 hatte er im Rahmen einer
Geschichte der Philosophie in Frankfurt/Oder über Ästhetik gelesen;
dies dann nochmals 1749. Vermutlich lag seine Ästhetik schon 1744 fertig

vor2. Daher konnten ihrer Veröffentlichung Georg Friedrich Meiers
«Anfangsgründe aller Schönen Wissenschaften»3 vorausgehen. Darin
beruft sich Meier, der, nachdem er Baumgartens Kolleghefte erhalten hatte,
1745/1746 erstmals in Halle über Ästhetik gelesen hatte, auf seinen
Lehrer Baumgarten.

1714 geboren, gehört auch Baumgarten zur Bach-Söhne-Generation.
Weniger sein Buch als dessen Titel ist für die künstlerischen Zielsetzungen

um 1750 bezeichnend. Doch beruht die Symptomatik weniger auf
dem Begriff Ästhetik, der sich in der Musiktheorie nur zögernd durchsetzte,

als auf der Blickrichtung, der er sich verdankt. Im übrigen
bedeutet es einen Unterschied, ob aus philosophischer Sicht von der Musik
die Rede ist - dies ist bei Baumgarten nicht und bei Meier nur beiläufig
der Fall - oder von «ästhetischen» Aspekten der Musiktheorie, - und das
ist schon vor Baumgarten der Fall.

Die Anfänge einer an Christian Wolffs Philosophie orientierten Poetik
und Musiktheorie liegen bei Johann Christoph Gottsched, Johann Adolf
Scheibe und Lorenz Mizler. Gottsched hielt 1725 in Leipzig Vorlesungen
über die Wölfische Philosophie und veröffentlichte 1730 seinen einflussreichen

«Versuch einer critischen Dichtkunst». Scheibe berief sich auf
Gottsched, wie auch der Titel seiner in Hamburg erschienenen
Zeitschrift «Der critische Musicus» (1737/1740) zu erkennen gibt. Mizler
berief sich in seiner «Neu eröffneten Bibliothek» (1739/1754), ebenfalls
einem Periodikum, auf Wolff, dessen Philosophie auch er vermutlich
durch Gottsched kennen gelernt hatte4.

Philosophie und Musiktheorie wurzeln um 1750 in zeittypischen
Tendenzen, deren Gemeinsamkeiten man mit den Begriffen Ästhetik und
Geschmacksbildung umschreiben kann. Der Philosophie ging es dabei
vor allem um Systematik und Erkenntnislehre, der Musiktheorie um die
Formulierung und lehrhafte Vermittlung des stilistisch Neuen. Die
Philosophie nahm zunächst keine Notiz von der Musik, die Musiktheorie
nur selten von der Philosophie. Von Einflussnahme kann also kaum die
Rede sein. Das dennoch offensichtlich Gemeinsame liegt in der hier wie
dort verwendeten Terminologie, die um Begriffe wie Geschmack, das

2
E.Bergmann, Die Begründung der deutschen Ästhetik, 1911, S.23 und 72.

3
3 Bände, 1748/1750, in2. Auflage bereits 1754/1759.

4 Näheres bei J.Birke, Christian Wolffs Metaphysik und die zeitgenössische Literatur- und
Musiktheorie: Gottsched, Scheibe, Mizler, 1966.

144



Schöne, das Rednerische, Vollkommenheit und Nachahmung kreist. Sie

verweist auf den in tieferen Schichten liegenden, für beide Gebiete
gemeinsamen Grund eines Stilwandels - Stil im weitesten Wortsinn
verstanden -, aus dem sich das «ästhetische» Interesse beider Disziplinen
erklärt. Er beruht auf dem Hervortreten des Individuellen. Das Subjekt
profiliert sich als erkennendes und hörendes Individuum und wird
zugleich Objekt des Philosophierens wie der Musiktheorie. Ästhetik ist als

Kritik der Geschmacksurteile ebenso wenig denkbar ohne denjenigen,
der Geschmack hat, wie die Musik um 1750 ohne eine individuelle
Empfindung.

In der Geschichte der Musikanschauung tauchen immer wieder Fragen
auf, die man im Rückblick musikästhetisch verstehen kann. In einem

engeren Begriffsverständnis aber ist Musikästhetik auf die Zeit von etwa
1750 bis 1900 einzuengen. Danach verliert sie mit dem Zerfall eben jener
musikalischen «Grammatik», die ihr Aufkommen im 18. Jahrhundert
begleitet, wenn nicht gar bewirkt hatte, ihren Bezugspunkt. Was zuvor,
im Barock und früheren Epochen, eine musikalische Grammatik
genannt werden könnte, wurzelte weitgehend im Handwerklichen als -
scheinbar oder tatsächlich - objektiv gegebenem, wenn auch sich
veränderndem Kriterium. Die Musikausübung war in weltliche oder geistliche
Dienstleistung eingebunden, - beides zu sehr und unangefochten, um
ästhetische Reflexionen auszulösen.

Im 18. Jahrhundert tat die Musik den stilprägenden Schritt vom
typisierten Affekt zur persönlichen Empfindung, von der Funktionalität zu
einer in individuellem Ausdruck wurzelnden Autonomie. Es ist der
Schritt vom <Die Musik drückt etwas aus> zum <In der Musik sich selbst
ausdrückend. Sozial spiegelt sich dies in ersten, wenn auch verfrühten
Versuchen einzelner Musiker (J.B. Vanhal, W.A. Mozart), sich <frei-
schaffend> zu behaupten.

Das Subjekt und das Subjektive bestimmen die Musik in zuvor
unbekannter Weise und Intensität, am deutlichsten im musikalischen «Sturm
und Drang». Bei einem seiner Wortführer, Daniel Schubart, heisst es:

«... seine Ichheit in der Musik heraustreiben» (1784). Die musiktheoretischen

Schriften entwerfen das Bild einer Musik, das mit Worten wie
«galant», «rührend», «rednerisch», «nachdrücklich», «natürlich» und
«erhaben» umschrieben wird. Analog hierzu wird als ästhetisches
Problem bewusst, wie Erkenntnislehre und subjektives Empfinden in
Übereinstimmung zu bringen sei. Erst Kant erkannte, dass es kein «objektives

5 H.H. Eggebrecht, Das Ausdrucks-Prinzip im musikalischen Sturm und Drang, in: Deutsche

Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 29 (1955)
S. 323 ff.

145



Prinzip» des Geschmacks, keine «Wissenschaft des Schönen» gibt; «also
ist die Kritik des Geschmacks selbst nur subjektiv in Anschauung der
Vorstellung, wodurch uns ein Objekt gegeben wird»6.

Die zunehmende Individualisierung der Musik verläuft parallel zur
allmählichen Preisgabe der Nachahmungsästhetik. Doch sah man in der
Unbestimmtheit oder Undeutlichkeit der Affekte in der Instrumentalmusik

noch lange einen Grund, diese der Vokalmusik als unterlegen zu
erachten. Dass darin kein Mangel, sondern ein Spezifikum der Musik zu
sehen sei, erkannte vermutlich als erster der weithin unbeachtet gebliebene

Caspar Ruetz (1708 — 1755), ein Kantor in Lübeck7. Er erweist sich
als «systematischer, in der Überwindung der französischen
Nachahmungsästhetik seiner Zeit vorauseilender Denker», indem er erkennt,
dass «die Musik keine Copie der Natur, sondern das Original selbsten»
sei8.

Ratio undsensus

Ratio und sensus, Vernunft und Natur, Verstand und Gefühl, gelehrt
und galant sind die Begriffspaare, die in den musikalischen Schriften aus
der Zeit um 1750 im Zentrum der Erörterung stehen. Ihre Geschichte
lässt sich sinngemäss bis zu den Pythagoräern zurückverfolgen. Sie bezogen

Ton und Zahl derart aufeinander, dass eines fürs andere stehen
konnte. Seither sah man die Musik, wenn auch immer wieder anders
akzentuiert, im Spannungsfeld von quantitas und qualitas, numerus und
affectus, ratio und sensus. Im Rahmen der Septem artes liberales
figurierte die Musik im zahlgebundenen Quadrivium. Noch im 18. Jahrhundert

hat man sie als eine mathematische Wissenschaft definiert. Daneben
trat im Mittelalter die theologische Deutung der Musik. Augustinus sah
als Theologe in ihr ein donum dei, als Philosoph eine species mundi.
Jahrhundertelang verstand man Musik einerseits als tönende Mathematik,

andererseits sah man ihren Sinn darin, Affekte darzustellen oder
auszulösen. Die Deutung der Musik wurzelte bis ins Barock in theozen-
trischen und kosmologischen Vorstellungen. Erst im 17. Jahrhundert traten

daneben naturwissenschaftliche und anthropozentrische Fragestellungen.

Das 18. Jahrhundert offenbarte und betonte diese zweifache

6 Kant-Lexikon, bearb. von R. Eisler, Hildesheim 1969, S. 45.
7 Sendschreiben eines Freundes an den andern 1745.
8 Musik in Geschichte und Gegenwart, Band XI, Sp. 1072ff. - Vgl. auch mit Vorbehalt

H.Goldschmidt, Die Musikästhetik des 18. Jahrhunderts, 1915, Nachdruck 1968,
S. 137 ff.

146



Ambivalenz der Musik - zwischen numerus und affectus sowie zwischen
Theologie und Naturwissenschaft-, indem es, wie erwähnt, ratio und
sensus, Vernunft und Natur in den Mittelpunkt des Nachdenkens über
Musik stellte.

Johann Gottfried Walther, ein Cousin J.S. Bachs, schreibt 1708 unter
Berufung auf Ptolemaios, dass «ratio und sensus beyde zusammen
musicalische Sachen richten und schlichten sollten»9. Johann Christoph
Nichelmann, neben Carl Phil. Em. Bach am Potsdamer Hof tätig,
schreibt 1728, «dass wir alle unsere musikalischen Regeln nach dem
Gehöre einrichten sollen, und da findet gleichwohl die Frau Vernunft,
die super kluge Ratio, alle Hände voll zu tun»10. Die Berufung aufs Gehör
ist als eine aufdie Natur zu verstehen.

Neben die Definitionen der Musik als mathematische Wissenschaft
tritt nun mehr und mehr die Bestimmung, wozu sie diene oder nütze,
etwa, so bei J.S. Bach, zur «Recreation des Gemüthes». Doch behauptet
sich beides, Mathematik und Gemütsergötzung, noch Jahrzehnte
hindurch mehr neben- als gegeneinander. Allerdings folgt manche Formulierung

nur der üblichen, rationalistisch gefärbten Ausdrucksweise der
Zeit, so beispielsweise bei J.Fr. Daube, der 1773 in Zusammenhang mit
der Imitation vom «Nachahmungsnutzen» schreibt11. Immerhin ist
modisches Vokabular als solches symptomatisch.

Auch die Unterscheidung des Kenners und Fiebhabers, analog derjenigen

gelehrter und galanter Musik, gibt die Neuorientierung auf den
Zuhörer zu erkennen. Er wird zum eigentlichen Adressaten der Musik wie
auch der Lehrschriften; er löst den kirchlichen oder feudalen Auftraggeber

ab. Öffentliche Konzerte, das Erscheinen von Musikzeitschriften
und Musikkritik, ein enormer Aufschwung des dem Musizierenden im
bürgerlich-häuslichen Kreis wie dem adligen Dilettanten verpflichteten
Musikalienhandels, die Herausgabe des ersten deutschsprachigen
Musiklexikons12 und eine neue, übers Handwerkliche hinausgehende Art von
Lehrbüchern sind Erscheinungen, die diesen Wandel widerspiegeln. Den
Zuhörer sieht man dabei als Repräsentanten des subjektiven Empfindens
und einer zunehmend individuell verstandenen Geschmacksbildung.

Die wichtigsten Lehrschriften dieses neuen Zuschnitts sind die von

9
Praecepta der musicalischen Composition, im Erstdruck hg. von P.Benary. Jenaer
Beiträge zur Musikforschung, Band 2,1955.

10 Zit. nach P.Benary, Die deutsche Kompositionslehre des 18. Jahrhunderts. Jenaer
Beiträge zur Musikforschung, Band 3,1961 (im folgenden: Kompositionslehre), S.38.

11

Vgl. Kompositionslehre, S. 140.
12 J.G. Walther, Musicalisches Lexicon, 1732; Facs.-Nachdruck 1953.

147



Johann Joachim Quantz13, C.Ph.E. Bach14 und Leopold Mozart15. Bei
Quantz, der schon im Titel seines Buches die «Beförderung des guten
Geschmacks» als Ziel nennt, behandeln nur 40 von 334 Seiten die Flöte
und ihr Spiel; der Rest befasst sich mit Fragen des Stils und Geschmacks,
der allgemeinen musikalischen Bildung und der Aufführungspraxis.

Geschmacksbildung und Melodielehre

«Das eigentliche Problem des Zeitalters waren die vom Geschmack zu
befolgenden Regeln, seine Zuordnung zum Begriff des Schönen»16. In der
musiktheoretischen Literatur ist kaum von Ästhetik, viel dagegen vom
Schönen die Rede17. Das wichtigste Bindeglied zwischen den philosophischen

und musiktheoretischen Versuchen, das Schöne zu erfassen und zu
bestimmen, stellt die Geschmackskritik dar. Allerdings ist es manchmal
schwer zu entscheiden, ob vom Geschmack in einem unverbindlichen
Sinne die Rede ist - Geschmack, goût und gusto waren Modewörter von
ausserordentlicher Verbreitung und Langlebigkeit - oder von
Geschmacksbildung in einem angelegentlichen Sinn.

Der Geschmacksbegriff wurzelt nicht in ästhetischen, künstlerischen
oder gar musikalischen Kategorien. Ursprünglich bezeichnete er eine
Bildungsform, das Ideal einer sozial begünstigten Lebensführung, deren
Normen im Schicklichen und Anständigen lagen. «Goût» als Bezeichnung

eines besonderen Urteilsvermögens geht auf François La
Rochefoucauld und Balthasar Graciân zurück. In «El Discreto» (1648) schreibt
Graciân über den vollkommenen Weltmann, dessen Auszeichnung mit
«gusto» umschrieben wird. In seinem «Oraculo manual» (1647) heisst es

(in A.Schopenhauers Übersetzung): «Nur ein Ratgeber verlässt dich
nicht, du selbst, dein Geschmack. Dieses Wort bezeichnet die geheimnisvolle

Fähigkeit, die uns niemand lehren kann, immer die rechte Wahl zu
treffen». Bei französischen Autoren ist schon vor 1700 von «bon sens»
und «délicatesse du goût» die Rede. In Italien hat Trevisano (Antonio

13 Versuch einer Anweisung die flûte traversière zu spielen, 1752, Neuauflagen 1780, 1789

u.ö.;frz. 1752, holl. 1754, engl. o.J.;Facs. Nachdruck 1953.
14 Versuch über die wahre Art das Ciavier zu spielen, 1753, Neuauflagen 1759/1762, 1780,

1787 ;Facs.-Nachdruck 1957.
15 Versuch einer gründlichen Violinschule, 1756, Facs.-Nachdruck 1956.
16 H. Besseler, Das musikalische Hören der Neuzeit Berichte über die Verhandlungen

der sächs. Akademie der Wissenschaften), Berlin 1959, S. 57f.
17 In J.G. Sulzers «Allgemeiner Theorie der Schönen Künste», 1771/1774, finden sich

einschlägige Artikel unter den Stichwörtern «Ästhetik», «ästhetisch», «das Schöne»,
«Schönheit», «Vollkommenheit».

148



Muratori), der mit Leibniz in Briefwechsel stand, 1708 «Riflessioni sopra
il buon gusto nelle scienze e nelle arti» veröffentlicht.

Auf die Musik angewandt wurde der Geschmacksbegriff vermutlich
zum ersten Mal im «Dictionnaire de musique .» von Sébastien de
Brossard (1703). Dort liest man über das neue Dur-Moll-System: «Voicy
donc un nouveau système des modes reçu maitenant de tous les gens de
bon goût»18. 1713 fordert dann Johann Mattheson in seinem «Neu-Eröff-
neten Orchestre» Galanterie, die sich «auf keine Weise erlernen noch in
Regeln verfassen lässt, sondern bloss durch einen guten goût und gesundes

Judicium acquiriret wird»19.
1725 erschien ein lateinisch verfasstes Kontrapunkt-Lehrbuch, dem

zählebiger Nachruhm beschieden war: «Gradus ad Parnassum» von
Johann Joseph Fux (1660—1741). Er beruft sich noch 130 Jahre nach
Palestrinas Tod auf dessen Stil. Zwar macht sich Fux über den
Geschmacksbegriff lustig und bemerkt, man höre (in Wien) fast von nichts
mehr als vom Geschmack reden, bringt ihn dann aber selbst mit den
tradierten Satzregeln in Verbindung: eine Komposition von gutem
Geschmack gründe sich auf Regeln und enthalte sich der «gemeinen und
ausschweifenden Gedanken»20. Noch 1742 äussert sich auch L.Mizler,
obwohl, 1711 geboren, ein Halbjahrhundert jünger als Fux, in seiner
Übersetzung des «Gradus ad Parnassum» in gleichem Sinn: «Der Grund
der Setzkunst bleibt unverrückt, es mag sich der Geschmack ändern wie
er will»20. Der Geschmacksbegriff wurde also durchaus nicht nur in
einem progressiven Sinne verstanden und verwendet.

Ästhetische Bedeutung erlangte der Geschmack durch Baumgarten. Er
setzte ihn in seiner Metaphysik in Beziehung zur Ästhetik als «Wissenschaft

des Schönen»: der Geschmack habe die Aufgabe, die «scheinende
Vollkommenheit der Welt als Schönheit zu beobachten» (G.F. Meier).
Der Bezug des Geschmacksbegriffs zur Ästhetik verstärkte sich, je mehr
er als auch künstlerisches Kriterium galt; dies wiederum nahm zu, je
mehr er verbürgerlichte und in einem individuellen Sinn verstanden
wurde. Dem «Gebildeten» ging der «Mann von Geschmack» voraus21.

G.F. Meiers «Abbildung eines Kunstrichters» (1744) enthält die
Geschmackslehre der Wolffschen Schule. Meier stützt sich dabei auf
Baumgartens Metaphysik sowie auf Johann Ulrich Königs französisch orientierte

Abhandlung «Von dem guten Geschmack in der Dicht- und Rede-

18 H. Besseler, Der Ausdruck der Individualität in der Musik. Beiträge zur Musikwissenschaft,

Heft 3, 1963,S. 165.
19

H.Besseler,a.a.O.,S. 166.
20 Zit. nach Kompositionslehre, S.80.
21 Das wird überaus anschaulich an Charles Burneys «Tagebuch einer musikalischen Reise»

(1772/1773), Taschenbücher zur Musikwissenschaft, Band 65, hrg. v. R.Schaal, 1980.

149



kunst» (1727)22. Das Schöne, in den Dienst einer «Logik der
Beurteilungskunst» (Meier) gestellt, traf sich mit dem Geschmack, den man,
gerade weil er ein Zentralbegriff der Epoche war, kaum zu definieren
wusste. Hatte schon Graciän von einer «geheimnisvollen Fähigkeit»
gesprochen, so begegnet bei den französischen Autoren wiederholt ein «Je
ne sais quoi» zu seiner Umschreibung. Eine bezeichnende Fehlleistung
mag man darin sehen, dass Meier «Ästhetik» von einem inexistenten
griechischen Verb aiaffco ich schmecke ableitete23. Dass man ausserdem

immer wieder betonte, Geschmack sei nicht lehrbar, war wohl
zunächst sozial-apologetisch begründet und steht nun im Vorfeld des
Genie-Begriffs.

Gottsched definierte, Geschmack sei «der von der Schönheit eines
Dinges nach der blossen Empfindung richtig urtheilende Verstand, in
Sachen, davon man kein deutliches und gründliches Erkenntniss hat»24.

Der Satz enthält die meisten Stichwörter der Geschmacksdiskussion, gibt
aber auch alle Not zu erkennen, Empfindung und Erkenntnis, Schönheit
und Verstand, «richtig» und «undeutlich» unter einen Hut zu bringen.
Dass die am Geschmack orientierte Ästhetik die Dichtung mit ihrer
«Deutlichkeit» des Wortes und die Malerei mit ihrer Möglichkeit einer
«Vergleichung» mit der Natur eher in Betracht zog als die «undeutliche»
Musik, zumal die textlose Instrumentalmusik, leuchtet ein; es verwundert

aber auch, denkt man an die Deutlichkeit, derer die Musik im Rahmen

der spätbarocken Affektenlehre, Oratorie, Figurenlehre und
bildhaften Textausdeutung fähig gewesen war. Man muss aber bedenken,
dass eine Kenntnis der Musik vergangener Zeiten damals in keiner Weise
vorhanden war oder als Bildungstugend galt. Vermutlich wäre man sogar
unfähig gewesen, in J.S. Bachs Musik eben das realisiert zu sehen, was
man jetzt unter ästhetischem Aspekt an der Musik vermisste: die Handhabe

nämlich, Empfindung und Urteil, Schönheit und Verstand, subjektiven

Eindruck und objektive Bedeutung in Übereinstimmung zu bringen.

In der Musiktheorie kommt die Geschmacksbildung am deutlichsten
in der Melodielehre zum Ausdruck. Es gab sie weder vorher, noch überlebte

sie das 18. Jahrhundert. Auch sie geht an der spätbarocken
Melodieerfindung vorbei. Das hat über die genannten Gründe hinaus - schon
um 1750 war der «berühmte» Bach Carl Philipp Emanuel und nicht
Johann Sebastian! - stilistische Ursachen. Denn dass die Melodik, nicht

22 E.Bergmann,a.a.O.(Anm.2),S.71.
23 E.Bergmann,a.a.O.,S. 149.
24 Zit. nach J.Birke, a.a.O. (Anm. 4), S.47.
25 Dieser Gefahr erliegt H.Goldschmidt, a.a.O. (Anm. 8), S. 139.

150



mehr als kontrapunktische Linie, sondern als führende Oberstimme
verstanden, überhaupt ein Gegenstand musikalischer Unterweisung werden
konnte, lag am stilprägenden Übergang vom polyphonen zum homophonen

Satz sowie daran, dass die neuen (musikalisch-künstlerisch-ästhetischen)
Ideale am ehesten sich in einer quasi-vokalen Oberstimmen-Melodik

konkretisieren Hessen. Diese Ideale umschrieb man mit Wörtern
wie «rührend», «deutlich», «singendes Wesen», «rednerisch», «canta-
bile», später mit «original», «poetisch», «Witz», «erhaben», «phantastisch»,

«Genie».
Selten genug: in Gestalt der Melodielehre hinkt einmal die Musiktheorie
nicht der Kompositionspraxis hinterher, sondern geht ihr intentional

und tendenziell voraus. Freilich wurde sie bald von der Musik Haydns
und Mozarts wieder zur Nachhut degradiert. Daher täte man den zum
Teil selber komponierenden Verfassern von Melodielehren Unrecht,
wenn man ihre pädagogische Bemühung an ihrer oft faden Melodie-Erfindung

messen würde25.

Die wichtigsten Beiträge zur Melodielehre stammen von Joh. Matthe-
son26, Christoph Nichelmann27, Joseph Riepel28, Ernst Gottlieb Baron29

und Heinrich Christoph Koch30. Aber auch die meisten Schriften, die
über ihr enger gefasstes Thema hinaus auf Stilfragen eingehen, wie die
bereits genannten von Quantz und Ph.E. Bach sowie von J. A. Scheibe31

tragen zur «melodischen Wissenschaft» bei.
Alle Melodielehren fordern einen vokalen Grundzug. Schon J. S. Bach

nennt im Titel seiner Inventionen (1720/1723) als pädagogisches Ziel
«am allermeisten aber eine cantable Art im Spielen». Joh. Mattheson
fordert 1737 : «Alles muss gehörig singen» und 1753: «Singendes Wesen soll
ein Lehrmeister innehaben». J. A. Scheibe bringt (um 1730) Kantabilität
und Geschmack in Verbindung: «Goût erlanget niemand eher, als bis er

in allen Sachen ein überall herrschendes Cantabile blicken lässt»32.

Fast aus jeder musiktheoretischen Publikation dieser Zeit Hessen sich
weitere Zitate gleicher Tendenz heranziehen. - Zweifellos ist dieser vo-

26 Kern melodischer Wissenschaft.. 1737.
27 Die Melodie nach ihrem Wesen sowohl als nach ihren Eigenschaften, 1755.
28

Grundregeln zur Tonordnung einsgemein, 1755.
29 Abriss einer Abhandlung von der Melodie, 1756, - eine nur zwölf Seiten zählende Schrift,

die deutliche Abhängigkeit von Chr. Wolff erkennen lässt; vgl. J.Birke (Anm. 4), der sie

im Anhang seines Buches vollständig abdruckt.
30 Versuch einer Anleitung zur Composition, Band 1 —3,1782/1793.
31

Compendium Musices, hs. um 1730, Erstdruck im Anhang von: Kompositionslehre
(Anm. 10).

32 Die letzten drei Zitate aus P.Benary, Melodik und Melodielehre im 18. Jahrhundert, in:
Schweizerische Musikzeitung 1966, S.271 ff.

151



kale Grundzug der Melodielehre ein Reflex auf die ästhetische Forderung

nach Deutlichkeit, die erst eine ein Urteil erlaubende «Verglei-
chung» ermöglicht, sowie auf die zunehmende Individualisierung der
Musik.

1746 schreibt der damals namhafte Benediktiner-Pater Meinradus
Spiess: «Wer ein guter Componist will seyn, muss nothwendig durch
seinen Fleiss, durch sein Talent, und die Erfahrung vor allen Dingen
einen auserlesenen Goût sich in der Music erwerben. Was der Goût in
der Music eigentlich sey, lasset sich so leicht nicht beschreiben, man
wollte dann sagen, dass der Goût selbst die Seel der Music, und Quint-
Essenz der Melodiae sey, welcher sie gleichsam doppelt belebet, und
denen Sinnen angenehm macht»33. Auch hier also eine enge Verbindung
zwischen Melodik und Geschmack sowie die Unsicherheit zu sagen,
«was der Goût in der Musik eigentlich sei», die an das schon erwähnte
«Je ne sais quoi» erinnert. Auch bei Mattheson liest man, «dass in einer
guten Melodie ein etwas seyn müsse, ein ich weiss nicht was, welches, so

zu reden, die ganze Welt kennet»34.

Die Stimme von M. Spiess ist insofern bemerkenswert, als er, musikalisch

zwar durchaus konservativ eingestellt, an den Kirchentonarten
festhalten wollte und sich kompositorisch am Palestrina-Stil orientierte, und
doch den Geschmack, und zwar nicht nur als Vokabel, in seinen Traktat
ausdrücklich einbezog, der sich im übrigen auf den «Gradus ad Parnas-
sum» von Fux stützt.

Kant, dessen «Kritik der Urteilskraft» ursprünglich «Kritik des
Geschmacks» betitelt sein sollte, sah den Anspruch der Musik, als eine der
Schönen Künste zu gelten, in der wortlosen Instrumentalmusik verwirklicht.

Diese aber war ihm «Genuss», nicht «Kultur»: «Nach der Dichtkunst

würde ich, wenn es um Reiz und Bewegung des Gemüts zu tun ist,
die Tonkunst setzen. Denn ob sie zwar durch lauter Empfindungen

ohne Begriffe spricht, mithin nicht wie die Poesie etwas zum Nachdenken

übrig bleiben lässt, so bewegt sie doch das Gemüt mannigfaltiger,
und, obgleich bloss vorübergehend, doch inniglicher; ist aber freilich
mehr Genuss als Kultur ,»35. Vokalmusik steigert dank der Textvertonung

«Genuss» zu «Kultur»; sie ist «nur darum schöne (nicht bloss
angenehme) Kunst, weil sie der Poesie zum Vehikel dient»36.

Dieser Auffassung entspricht die Bemühung, die in den Melodielehren
zum Ausdruck kommt, der Melodik, ja der Musik überhaupt, und zwar

33 Tractatus musicus compositorio-practicus (1746), zit. nach Kompositionslehre, S.84.
34 Zit. nach Kompositionslehre, S.85.
35 Kritik der Urteilskraft, zit. nach C. Dahlhaus, Musikästhetik, 1967, S. 49.
36

C.Dahlhaus,a.a.O.

152



der instrumentalen, die Deutlichkeit (perspicuitas) zu geben, die die
Vokalmusik dem Text verdankt. J.A. Scheibe vertritt im «Critischen
Musicus» (1745) die Auffassung, Instrumentalmusik, die nicht «redet»
und auch nichts «vorstellt», sei «blosses Geräusch». Bei Mattheson
(1737) liest man: «Will er [der Tonkünstler] auch andere rühren, so muss
er alle Neigungen des Herzens durch blosse Klänge und deren
Zusammenfassung ohne Worte dergestalt auszudrücken wissen, dass der Hörer
daraus, als ob es eine wirkliche Rede wäre, den Trieb, den Sinn, die
Meinung und den Nachdruck, mit allen Ein- und Abschnitten, völlig begreifen

und verstehen kann»37. Und Quantz fordert, die Melodie müsse
«ebenso rührend und ausdrückend gesetzt werden, als wenn Worte
darunter gehöreten»38.

Zu den platt rationalistischen Niederungen gehört das Absinken der
Melodielehre zu einer mechanischen Melodie-Zusammensetzung. Als
ars combinatoria viel zu anspruchsvoll benannt, zeigen Riepel und Kirn-
berger39, wie auch ein Laie mit Würfeln Melodie-Partikel zu einer Melodie

zusammensetzen kann. Immerhin bekennt Kirnberger, ein Schüler
J.S. Bachs, abschliessend: «Sollte jemand sich finden, welcher diese

Kleinigkeit mit einem spöttischen Lächeln beehren wollte: so gesteht der
Verfasser aufrichtig, dass er selbst der erste gewesen, welcher recht herzlich

gelacht hat, als ihm die Ausführung dieses Unternehmens so

gut gelungen war»40.

Auf der anderen Seite ist in einem schwer bestimmbaren Masse der
Melodielehre jener gewaltige Sprung zu danken, der von den kontra-
punkt-tauglichen Themen des Barock über die schablonenhaften
Dreiklangsthemen der Frühklassik zu den charakteristisch-einmaligen
Themengestalten der Wiener Klassik geführt hat; eine Entwicklung, die mit
etlichen Überlagerungen schon bei J. S. Bach begonnen hat41. An ihr wird
deutlich, was gefühlshafte Steigerung, Individualisierung und Originalität

in der Musik des 18. Jahrhunderts bedeuten konnten.
Von der Harmonielehre ist hier absichtlich nicht die Rede. Sie wurde

zwar in der hier behandelten Zeit von Jean-Philippe Rameau
(1683 — 1764) begründet, erlangte aber für das musikalische Denken in
der Mitte des 18. Jahrhunderts noch keine zeittypische Repräsentanz.
Erwähnenswert aber ist die Rolle des «Natürlichen». Rameau sah es mit

37 Kern melodischer Wissenschaft, Kapitel 4, das vom «Unterschied der Vocal- und
Instrumental-Melodien» handelt.

38 Zit. nach Kompositionslehre, S. 111.
39

J. Riepel, Grundregeln der Tonordnung einsgemein; J.Ph. Kirnberger, Der allzeit fertige
Polonaisen- und Menuettenkomponist, 1755.

40 Zit. nach A.Feil, Satztechnische Fragen in den Kompositionslehren von F.E. Niedt,
J.Riepel und Fl.Chr. Koch. Diss. phil. Heidelberg 1955, S.69f.

41 H. Besseler, Charakterthema und Erlebnisform, in: KB Lüneburg 1950, S. 11 f.

153



zunehmender Einseitigkeit in den Obertönen, denen er fundamentale
Bedeutung für die Harmonik zusprach. Darauf deutet schon der Titel
seiner ersten musiktheoretischen Publikation: «Traité de l'harmonie
réduite à ses principes naturels» (1722). «Diese im mathematisch-physikalischen

Sinne unmittelbare Naturhaftigkeit steht für Rameau in direktem,

untrennbarem und kausalem Zusammenhang mit dem Empfinden
grösster Schönheit und der vernunftgemässen Erkenntnis höchster
Wahrheit»42.

Das periodische Prinzip

In entscheidendem Masse vollzieht sich der musikalische Stilwandel
um 1750 im Übergang vom linearen zum periodischen Prinzip, also in
der Ablösung der ungegliederten Fortspinnung der linearen Stimmführung

durch die in paariger Korrespondenz und symmetrischer Periodenbildung

gegliederte und gliedernde Oberstimmen-Melodik. Fast alle
Melodielehren behandeln die «Einschnitte der Klang-Rede»; es sollen «der
Täcte Anzahl einen Verhalt haben»43. Besonders typisch formuliert
J.Riepel, «dass gerade Tacte in allen Compositionen dem Gehöre
angenehm sind», und zur Begründung: «Denn 4, 8, 16 und wohl auch 32

Täcte sind diejenigen, welche unserer Natur dergestalt eingepflanzet,
dass es uns schwer scheinet, eine andere Ordnung (mit Vergnügen)
anzuhören»44. Neu ist dieser Gedanke nicht; schon Descartes weist im
Zusammenhang mit Tanzmusik und Tanzlied auf die Ordnung 1:2:4:8:16
hin45. Doch erst im 18. Jahrhundert wurde die Metrik von Tanz und Lied
als stilprägendes Modell wirksam.

Der berühmte Satz von Leibniz - «Musica est exercitium arithmeticae
occultum nescientis se numerare animi» (1712) - hat hiermit nichts zu
tun. Er basiert auf der Bedeutung der Primzahen 1, 2, 3 und 5 für die
Intervalle, betrifft also weder rhythmische noch formale Zeitgestalten der
Musik. - Soweit Kant sich im Zusammenhang mit der Musik aufdie
Mathematik bezog, handelt es sich ebenfalls um die längst inaktuell gewordenen

Intervallproportionen und nicht um die aktuelle Periodizität der
musikalischen Formbildung.

42 E.R. Jacobi, Artikel «Rameau», in: Musik in Geschichte und Gegenwart, Band X, Sp.
1899.

43 Sobei J.Mattheson und anderen.
44 De Rhythmopoeia, 1752,zit. nach Kompositionslehre, S.89.
45 Compendiummusicae, 1618,gedrucktpostumUtrecht 1650,Facs.-Nachdruck 1965.

154



Mehrere zeittypische Tendenzen fliessen in diesem Prinzip der
Periodizität zusammen: der homophone Satz, die Melodielehre, das Liedhafte
als Ausdrucksform des Schlichten und Rührenden, das «Rednerische» in
Anlehnung an die Poetik. Sie kommen der angestrebten Deutlichkeit
(«als wenn Worte darunter gehöreten») entgegen; zugleich stehen sie im
Vorfeld der musikalischen Formbildung, die dann in der zweiten
Jahrhunderthälfte die Kompositionslehren beschäftigt.

Es liegt eine gewisse Ironie darin, dass die philosophische Befassung
mit der Ästhetik im 18. Jahrhundert an der Musik mehr oder weniger
vorbeiging, obwohl diese gerade denjenigen Aspekt in den Vordergrund
treten liess, der höchste Beachtung verdient hätte. «Kants Musikästhetik
krankt an einer zu engen Vorstellung von der Funktion der Zeit in der
Musik, einer Kunst, die er als bloss <transitorisch>, als ständig vergehend
begriff, statt zu erkennen, dass sich auch Ereignisse in der Zeit als Gestalten

verfestigen können»46. Tatsächlich hätte das im periodischen Prinzip
sinnfällig werdende, aber erst später erkannte Zeitwesen der Musik die
Möglichkeit geboten, eine Brücke zu schlagen zwischen der deutlichen
Klarheit der cognitio intellectiva und der verschwommenen Klarheit der
cognitio sensitiva. Denn wenn die Frage nach dem Schönen auch nicht
nach dem fragt, was schön ist, sondern danach, was das Schöne ist47, so ist
doch eben diese Frage nicht ohne Bezugnahme zwischen Objekt und
Subjekt, Empfindung und Urteil zu beantworten. Die zeitliche Dauer ist
die notwendige Voraussetzung aller erklingenden Musik wie auch des

Musik-Elörens und damit auch der Bezugspunkt sowohl für die Musik als
akustisches und künstlerisches Objekt wie für den Hörer als physisch,
psychisch und intellektuell reagierendes Subjekt. Das aber ist ein
Gedanke, der um 1750 noch <Zukunftsmusik> war, wenn auch eine nicht
allzu ferne; denn schon Herder erkannte: «Musik, und alle energischen
Künste wirken nicht bloss in, sondern auch durch die Zeitfolge, durch
einen künstlichen Zeitwechsel der Töne»48.

46
C.Dahlhaus, a.a.O., S.52.

47 Handbuch philosophischer Grundbegriffe, hg. v. H.Krings, H.M. Baumgartner u. Chr.
Wild, 1974, S. 1261.

48 Erstes Kritisches Wäldchen, Sämtl. Werke III, S. 137.

155


	"Ästhetik" und Musiktheorie um 1750

