Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 43 (1984)

Artikel: Wahrheit und Schonheit, Wissenschaft und Kunst, Objektivitat und

Subjektivitat, Formen der Erkenntnis : zur Moglichkeit eines Vergleichs

und einer Klassifikation
Autor: Mercier, André
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883146

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 43/1984
ANDRE MERCIER

Wahrheit und Schonheit, Wissenschaft und Kunst, Objektivitit
und Subjektivitit, Formen der Erkenntnis — Zur Moglichkeit eines
Vergleichs und einer Klassifikation

Die Klassifikation der Wissenschaften ist seit jeher, aber besonders seit
dem Positivismus des 19. Jahrhunderts eine beliebte Beschéftigung der
Methodologie gewesen. Man versucht, Kriterien aufzustellen, nach
denen eine Einteilung der Wissenschaften (Physik, Biologie usw.) vorge-
nommen werden konnte. Keine der vorgeschlagenen Klassifikationen
hat es aber vermocht, allgemeine Zustimmung zu finden.

Es stellt sich die Frage, ob sich auch die Kiinste nach passenden Krite-
rien in eine sinnvolle Reihenfolge bringen lassen. Obgleich im Resultat
wiederum kaum Einigkeit unter den Methodologen erwartet werden
kann, sollten doch die folgenden Gedanken die Aufmerksamkeit auf
wichtige Bewandtnisse zu lenken vermégen, die es mit den einzelnen
Kiinsten hat.

Sinne und Kiinste

Eine erste, an sich recht naive, zugleich aber bemerkenswerte Feststel-
lung driangt sich auf; sie betrifft die seltsame Korrespondenz, welche
zwischen den einzelnen, herkdmmlichen Kiinsten und den menschli-
chen Sinnen zu bestehen scheint. In der Tat kann man zunéchst einmal
recht eindeutig die Musik dem Horsinn, die Malerei dem Sehsinn, die
Bildhauerei dem Tastsinn zuordnen. Aber schon bei dieser dritten Zu-
ordnung zeigt sich eine gewisse Zweideutigkeit, da sich Skulpturen auch
sehr gut «sehen» lassen; doch besteht das Wesentliche an einer (wenigstens
klassisch konzipierten, etwa in Holz oder Stein gehauenen) Skulptur in
der Moglichkeit sie anzuriihren (und deshalb ist es ein dsthetischer —
wenn auch pragmatisch begreiflicher — Unsinn, wenn in den Museen das
Beriihren der Skulpturen verboten wird).

Korrespondenzadresse: Prof.Dr. és. sc. André Mercier, Bellevuestrasse 124, CH—3028
Spiegel

107



Es ist iiblich, fiinf Sinne zu unterscheiden: Horen, Sehen, Tasten,
Schmecken und Riechen. Zu diesen gesellt sich, physiologisch gesehen,
eigentlich ein sechster Sinn, der in der Fahigkeit besteht, aufrecht, verti-
kal zu stehen und sich dabei stindig zurechtzufinden. Dieser sechste Sinn
fiir die Vertikale wird durch eine Driise vermittelt.

Wir haben bisher drei Sinne je einer Kunst zugeordnet. Verbleiben:
Schmecken und Riechen sowie der Sinn fiir die Vertikale. Dass Kochen
eine Kunst sei, hat sich schon lange und nicht nur in der Alltagssprache
eingebiirgert («Kochkunst», allerdings vielleicht eher als Technik ge-
meint). Zwar kauft man nicht Kochgegenstiande wie Bilder, aber man
geht essen, dhnlich wie man etwa in die Konzerte geht, die eine Zeitlang
dauern, und dafiir zahlt man auch dem Gastwirt seine Rechnung. Dass
die Fabrikation von Parfums eine Kunst sei, ist eine weniger verbreitete
Ansicht. Immerhin florieren Parfumgeschifte, und diese Fabrikation gab
es schon im alten Agypten. Wir wollen hier keine Hierarchie konstruie-
ren und verzichten darauf, zwischen héheren und niedrigeren Kiinsten
zu unterscheiden.

Verbleibt der Sinn fiir die Vertikale. Gibt es eine zugehorige Kunst?
Den Tanz. Wohl wird Tanz meistens an eine Begleitung gekniipft, an
Musik oder wenigstens den Rhythmus eines Schlagzeugs. Aber das We-
sen des Tanzes ist nicht diese Begleitung; es kann auch geniigen, wenn
mit der Ferse bzw. dem Absatz des Schuhs auf den Boden nach «pani-
scher Art> geschlagen wird. Dass es einem Ténzer gelingt, nie zu fallen, ist
wunderschon; die Vertikale ist durch das Lot, also die Schwerkraft gegen
die Erdmitte definiert, und es ist fast ein Wunder, besidsse der Mensch
eben nicht den entsprechenden «Sinny, dass er sozusagen auf zwei Punk-
ten (seinen Fiissen) aufrechtstehen kann, obgleich jede kleinste Neigung
rein schweremassig ihn umfallen lassen miisste.

So sind wir in den Besitz einer Klassifikation der Kiinste gelangt, die
auf dem physiologischen Kriterium der Sinne beruht: Welch ein Mate-
rialismus sich darauf griinden liesse! Die Kunst und ihr Empfinden wer-
den auf den Korper allein zuriickgefiihrt; kein Gemiit, keine Seele schei-
nen notig, um zu verstehen, dass der Mensch Kunst treibt. Doch ist es
leicht, diesem Materialismus entgegenzutreten. Zumal in der Klassifika-
tion mindestens eine wesentliche Kunst fehlt, vielleicht die wichtigste —
die Dichtung. Dazu kommt, dass durch die materialistische Betrachtung
das Wesentliche der Kunst verloren gegangen ist: das Gefiihl des Scho-
nen, also den Wert gibe es nicht mehr.

Besprechen wir zunéchst die Frage nach dem Wert. Von einem Essge-
richt wird gewohnlich gesagt, dass es gut (oder schlecht) schmeckt. Ist
Kochen eine Kunst, wiirde man aber bei Werturteilen erwarten, dass
vom Schoénen, nicht vom Guten die Rede sei. Fordern wir, dass ein und

108



das gleiche Wort nur fiir ein und das gleiche Ding oder einen und den
gleichen Begriff oder eine und die gleiche Eigenschaft verwendet wird, so
sollte man von einem Braten also nicht sagen, er sei gut gewesen, wenn
anders das Beiwort «gut» ausgeprigt flir moralische Handlungen, nicht
aber fiir schone Werke gebraucht wird. Ein Kind vom Ertrinken zu
retten, das ist eine (moralisch) gute Tat; hingegen ein Braten ist als schon
(oder unschon) zu bezeichnen. Wohl kann man aus dem Angebot an
Speisen das Gute eruieren, wenn es sich etwa um eine Didt handelt, die
an Kranke verordnet wird, aber das ist eine Frage des Heilens — und
Heilen ist eine moralische Angelegenheit als Forderung des Guten unter
den Menschen, hier zwischen Arzt und Krankem. Allerdings spricht
man auch von Heil kunst, wieder ein sprachliches Abgleiten, es sei denn,
«Kunst» bedeute sowohl Kunst als Firderung des Schonen wie auch
Techne, Technik als Begegnung' von Wissenschafi und Moral, aber das
fiihrt wiederum in die Zweideutigkeit der Sprache. Kunst ist eine Form
der Erkenntnis. Nun kann Erkenntnis nicht anders als Erkenntnis von
... sein; das aber, wovon sie Erkenntnis ist, ist — wie ich behaupte — ein
Wert. Wohl wird unter zeitgendssischen Erkenntnistheoretikern, die sich
fast alle als Epistemologen, wenn nicht sogar als Wissenschaftstheoreti-
ker bezeichnen, meistens die Ansicht vertreten, Erkenntnis werde nur
durch die Wissenschaften vermittelt. Abgesehen davon, dass diese An-
sicht falsch ist, 1asst Wissenschaft einen Wert zutagetreten: die Wahrheit.
Natiirlich nicht die angeblich absolute Wahrheit; aber die Phlogiston-
theorie z.B. hat sich als alsch> erwiesen, die Newtonsche Gravitations-
theorie besitzt einen hohen Grad von Wahrheit, die Einsteinsche Gravi-
tationstheorie einen noch héheren. Denn diese Theorien werden verifi-
ziert: wahr-gemacht bis zu einer Grenze der Beobachtung, deren sich der
Wissenschaftler — hier der Physiker oder Astronom — ganz bewusst ist.
(Wir wollen hier nicht die Poppersche Falsifikationsdoktrin heranzie-
hen, die an der vorigen Feststellung nichts dndert.) Das Wahre hat den
gleichen Anspruch wie das Schone, als Wert aufgefasst zu werden.

Was nun die Dichtung anbetrifft, welche in der Liste fehlt, so hat es mit
ihr eine eigenartige Bewandtnis. Ihr kommt ndmlich eine Sonderstellung
unter allen Kiinsten zu’, die es ndtig macht, sie von den iibrigen durch
passende Merkmale zu unterscheiden. Abgesehen davon, dass es nicht

! Zur Definition der Technik als Begegnung von verschiedenen Erkenntnismodi sei z.B.
verwiesen auf A. Mercier, Recherche d’une définition de la technique, in: Revue philoso-
phique du Maroc (1978) p.23; ders., Science et responsabilité, in: Relata tecnica 5 (1973)
p.389,6(1974) p.223.

? Der Titel von J.Maritains Buch «Creative Intuition in Art and Poetry», New York 1955,
deutet es mit der Unterscheidung von «art» und «poetry» an.

109



gelingt, einen physischen Sinn zu finden, der nach «materialistischen
Auffassung die Wahrnehmung von Dichtung vermitteln wiirde, so gibt es
zwischen Dichtung und den iibrigen Kiinsten einen wesentlichen Unter-
schied, den wir vielleicht am besten durch einen Vergleich mit den Wis-
senschaften verstindlich machen. Denn Dichtung verhilt sich zu den
Kiinsten wie Metaphysik zu den Wissenschaften’.

Die Parallelitit von Metaphysik und Dichtung

Metaphysik® ist wohl eine Wissenschaft — d.h. objektive Suche nach
Wahrheit —, eine Wissenschaft sui generis allerdings, weil sie im Unter-
schied zu anderen Wissenschaften, die sich mit der Mannigfaltigkeit end-
licher Dinge oder des endlich Seienden befassen, immer von der Einheit
unendlichen Seins handelt. Am Ende der Moderne”® ist diese Wissen-
schaft fiir tot erkldrt worden — mit der Begriindung, dass es kein Erlebnis
erfahrungsmassiger Natur gebe, das der Metaphysik als Wissenschaft ihre
Nahrung zufiihre. Ich habe diese Kritik in der Behauptung aufgenom-
men, dass eine Metaphysik heute, wenn sie eine Berechtigung hat, zu-
gleich Theorie und Erfahrung implizieren muss. Ihre <Erfahrungy ist aber
aufgrund des Unterschieds zwischen der Mannigfaltigkeit des endlich
Seienden und der Einheit unendlichen Seins auf keinen Fall mit der Em-
pirie zu verwechseln, von der die tiblichen Wissenschaften leben: Zwi-
schen den beiden Arten von Gegenstdnden besteht Inkommensurabilitat,
und deshalb ordne ich der Metaphysik als Wissenschaft sowohl Theorie
als auch Erfahrung auf dem Gebiet des Inkommensurablen zu. Aus der
Inkommensurabilitit entsteht eine so grosse Spannung zwischen dem
(menschlichen) Subjekt und dem (gottlichen) Objekt, dass man die meta-
physische Erfahrung durchaus angemessen als «Schmerz» bezeichnen
kann. Es mag sich hierbei sowohl um einen gewaltigen Schmerz, der weh
tut, als auch, sozusagen umgekehrt, um eine grenzenlose Freude han-
deln, die in einem eigenartigen Sinne auch «wehy tut. Im Metaphysischen
werden experientiell Schmerz und Freude eins.

Der genannte Unterschied zwischen den «gewohnlichen» Wissenschaf-
ten und der Metaphysik bedingt, dass der jeweilige Aspekt des Wertes
Wahrheit verschieden ist. Um wie Blaise Pascal zu sprechen®, muss

? Vgl. V£, La poésie comme métaphysique, in: Diotima 7 (1979) p.208.

* Vgl. Vf., Metaphysik, eine Wissenschaft sui generis. Theorie und Erfahrung auf dem Ge-
biet des Inkommensurablen, Berlin 1980.

* Die historische Periode genannt «Moderne» endet, bezogen auf die Philosophie, um die
Wende zwischen dem 19. und dem 20. Jh. oder vielleicht mit dem 1. Weltkrieg.

® B.Pascal, Sur la conversion du pécheur, Oeuvres complétes. Texte établi et annoté par
J.Chevalier, Paris 1960, p.550.

110



eigentlich die Metaphysik «bis zum Throne Gottes», d.h. bis zu der
Grenze (sub limes) gelangen, die uns von Ihm trennt, und das macht, dass
die Wahrheit der Metaphysik an das «Erhabene» (sublime) riihrt. Und
genau das namliche gilt von der Dichtung 1im Verhéltnis zu den gewodhn-
lichen Kiinsten. Hierfiir ldsst sich eine analoge Argumentation ent-
wickeln, die sich — statt auf Wahrheit — auf Schonheit bezieht. Wohl
konnen uns musikalische Kompositionen, Werke der Malerei und Bild-
hauerei, Tdnze und sogar Erzeugnisse weiterer Kiinste ungeheuer schon
vorkommen, sie konnen uns in einen Zustand versetzen, wo wir von
Schmerz ergriffen werden. Aber dhnliches ldsst sich von wissenschaftli-
chen Theorien auch sagen: die Maxwellsche Theorie der Elektrizitét ist
so perfekt, dass sie allein es vermocht hat, Leute mit einer unsagbaren
Freude zu erfiillen und sie zu veranlassen, sich lebenslang der theoreti-
schen Physik zu widmen. Am hohen Grad der Perfektion gewisser
Kunstwerke wird nicht gezweifelt. Aber trotzdem hafien die Werke jener
«gewohlichen» Kiinste an der Endlichkeit von weltgebundenem Seien-
den. Die Pastorale ist mit Naturerscheinungen verkniipft, Laokoon dem
Kampf mit der Schlange verhaftet. Erst wenn eine Verbindung mit dem
Dichterischen besteht, wird die Grenze des bloss Schonen in Richtung
aufdas Erhabene (sublime) iiberschritten.

Fasst man also die «gewodhnlichen» Kiinste in ihrer Reinheit und
Schlichtheit ins Auge, so bezichen sie sich auf die Aufdeckung reiner
Schonheit, wie sich die gewohnlichen Wissenschaften auf die Ent-
deckung reiner Wahrheit im Reiche der mannigfaltigen und endlichen
Dinge beziechen. Wenn es aber nur eine Mannigfaltigkeit von endlichen
Dingen gibe, wiirde jeder Versuch, sie zu transzendieren, in die Leere
fliihren und somit scheitern: kein Gott, keine Seele, der Tod als materielle
Vernichtung, die Liebe als blosse Anziehung zwischen den Leibern, die
Unfreiheit usw. Es gidbe keine Dichtung, denn echte Dichtung ist immer
eine Weisung auf die transzendente Schonheit, auf das Erhabene. Es gibe
auch keine Metaphysik. Dichtung, die nicht aufdas Erhabene hinzielt, ist
keine echte Dichtung, auch wenn sie gegebenenfalls in Versen schreibt;
sie ist hochstens ein weiteres Genre der Literatur. Ahnliches muss von
vielen Erzeugnissen angeblicher Metaphysik (besonders in der Gegen-
wart) gesagt werden, die das <Erhabene» (sublime) gar nicht erfassen.

Und so koénnen wir die Proportionsformel> wiederholen: Dichtung
verhalt sich zur Kunst bzw. zu den Kiinsten wie Metaphysik zur Wissen-
schaft bzw. zu den Wissenschaften. Diese Formel ist, wenn man so will,
eine fundamentale klassifikatorische Feststellung, welche sdmtliche
Kiinste (und zugleich simtliche Wissenschaften) in zwei Klassen einteilt.

Dass Verbindungen zwischen den beiden Klassen hergestellt werden
konnen, wurde angedeutet. Man konnte mit solchen Verbindungen die

111



Echtheit der Erzeugnisse in beiden Klassen iiberpriifen. Sind z. B. meta-
physische Spekulationen mit physikalischen Uberlegungen unvereinbar,
muss bei den einen oder bei den andern (oder bei beiden) etwas nicht
stimmen’. — Gleicherweise verhilt es sich mit der Kunst. Lieder sind Ver-
bindungen von Dichtung und Musik. Dichterliebe ist ergreifend schon,
weil zweil Meister, Heine und Schumann, daran beteiligt waren. In der
Pop-Musik unserer Zeit befinden sich sowohl die Musik wie die Dich-
tung meistens auf so tiefem Niveau, dass die eine die andere nicht weiter
stort. Wird eine gewohnliche Kunst in Verbindung mit der Dichtung
betrieben — selbst wenn sie allein scheint, weil das Dichterische nur un-
auffillig hineingreift —, so wirkt sie erhaben.

Es ist allerdings sehr heikel, die Kiinste derart mit den Wissenschaften
parallel zu stellen, weil die beiden diametral verschieden verfahren. Die
Wissenschaft findet man in der Form von Theorien vor, und diesen
Theorien wird, wenigstens bedingt, allgemeine Giiltigkeit zugeschrieben
oder zuerkannt — sie haben somit den Charakter von Universalien. Diese
Universalien sind indessen der Bedingung unterstellt, dass sie durch eine
beliebige Zahl von Partikularen, nimlich durch die zu beobachtenden
Tatbestdnde, zu bestidtigen sind. — Die Kiinste hingegen verfahren umge-
kehrt. Sie produzieren aus der Vorstellung eines Universale die Partiku-
laren, die nichts anderes als die Kunstwerke selbst sind; es sind also hier
sozusagen die Universalien, welch die Echtheit (Schonheit) der Kunst-
werke bestdtigen. Es geht nicht um Verifikation, sondern um «Pulchri-
fikation» (welch ein Wort!): Rembrandt hat eine Idee (Vorstellung) der
Philosophie — die Philosophie ist dabei ein «Universale» — und malt den
Philosophen (Louvre), Arthur Honegger hat eine Idee des tierischen Tan-
zes und komponiert La danse de la chévre fiir Soloflote, Beethoven hat
eine Idee der Freude und schreibt die Neunte Symphonie (teilweise in
Verbindung mit Schillerscher Dichtung allerdings)®. Ferner noch und
abstrakter hat ein beliebiger Komponist die Idee z.B. der «Sonata» (d.h.
des musikalisch Klingenden schlechthin) und komponiert eben eine
Sonata. Nicht nur in der Musik gibt es diesen Bezug auf reine Ideen,
sondern in der sog. «abstrakten» Kunst im allgemeinen, die ja nie so
abstrakt ist, wie dies das Wort zu besagen scheint, denn selbst eine Sonata

7 Als Beispiel seien meine Ausfiihrungen iiber die Konzeptualisationen der Zeit erwihnt:
El tiempo desde el punto de vista de un fisico «metafisico», Escritos de Filosofia, Aca-
demia Nacional de Ciencias, Buenos Aires, 5: Tiempo 1, Afio VII, Enero-Junio 1980,
p.87, wo sich weitere Literaturhinweise finden.

® Ubrigens hat Beethoven sein Leben lang eigentlich die Freude in Musik umkomponiert,
und da die Freude schon irgendwie zur Metaphysik gehort, reicht die Beethovensche
Musik immer wieder ans Erhabene heran.

112



deutet etwa auf den Mondschein oder Arps Concrétion humaine auf
etwas allgemein Menschliches hin.

Auch die Dichter haben eine Vorstellung «metaphysischer» Gegeben-
heiten in der Gestalt von Universalien: sehr oft die Liebe, den Tod, die
Freiheit, das Sein (Hamlet), und dichten sie in Texte ein. Vielleicht liesse
sich das Verhiltnis der gewohnlichen Kiinste zur Dichtung — und das-
jenige der gewohnlichen Wissenschaften zur Metaphysik — im Gegeniiber
der Begriffe Existenz und Transzendenz nicht schlecht charakterisieren.
Denn - in Abkehr von der aristotelischen Tradition und abseits ihrer
thomistischen Fortsetzung, in Anndherung an Augustin und Pascal —
muss uns heute der Begriff der Existenz als das «Sein in der Zeit» anmu-
ten, also nicht bloss ein «Heraus» (ex-sistere), sondern ein Darin-sein
signalisieren. Die Transzendenz hingegen deutet auf die umgekehrte Be-
wegung hin: von der Existenz auf das reine Sein hin. So scheint mir die
Wechselbeziehung zwischen den gewohnlichen Kiinsten bzw. Wissen-
schaften (Beschéftigung mit dem Sein in der Existenz) und Dichtung bzw.
Metaphysik (Beschiftigung mit dem Sein in der Transzendenz) aufgefasst
werden zu konnen. Was beide verkniipft ist das Problem der Zeitlichkeit
iberhaupt.

Durch die Bedingung, «Metaphysik» (in unserem Sinn) zu sein, wird
der Dichtung ein Ort zugewiesen, der der Literatur keinen riesengrossen
Platz mit verschiedenen Genres wie dem Roman und den anderen {ibrig
lasst. Dies hangt damit zusammen, dass solche Literatur weit und breit so
etwas wie das kiinstlerische Gegenstiick zur wissenschaftlichen Psycho-
logie und Soziologie darstellt. Letztere weisen mehr und mehr die Ten-
denz auf, Natur- statt Geisteswissenschaften zu werden. Nichts macht
den Mensch mehr zu einem endlichen Wesen in der Mannigfaltigkeit als
die geldufigen literarischen Genres der Gegenwart. Da sich kein physio-
logisch verankerter Sinn beim menschlichen Korper nachweisen ldsst,
der die entsprechende Wahrnehmung vermitteln wiirde, ist zu vermuten,
dass die literarische Wirksamkeit eigentlich nicht zu den wirklichen
Kiinsten, sondern zu der Moral und ihrer Férderung des Guten zu zdhlen
ist. (Da es aber nicht die Absicht der vorliegenden Arbeit ist, die Bezie-
hung der Kunst zur Moral zu erdrtern, miissen wir es bei diesem Hinweis
bewenden lassen.)

Werte

Kehren wir deshalb zu den uns angehenden Kardinalwerten zuriick, so
ware nun genauer zu untersuchen, was unter Wert zu verstehen ist.

113



In fritheren Arbeiten’ habe ich zu dieser Frage sowohl epistemologisch
als auch axiologisch wie folgt argumentiert: Erkenntnis ist immer Er-
kenntnis von Wert. Sie setzt voraus, dass der Wert zugleich theoretischen
und experientiellen Charakter trigt (wobei das Wort «theoretisch» nicht
nur auf die Wissenschaft zu beziehen und das Wort «experientiell» brei-
ter als «empirisch» konzipiert ist). Es ist aber auch sinnvoll, den Begriff
des Wertes dabei als etwas zu verstehen, wo Qualitdt und Quantitit ein-
ander begegnen, und zwar durchaus im Sinne einer impliziten Definition
(nach D.Hilbert), welche mindestens drei Begriffe miteinander verbin-
den muss, hier die Begriffe Wert, Qualitit und Quantitit'®.

Epistemologie muss also mit Axiologie im Einklang stehen; es hat
damit wenig Sinn, eine Epistemologie unabhingig von axiologischen
Uberlegungen oder eine Axiologie unabhingig von epistemologischen
Betrachtungen zu entwickeln. Nun hat sich die Epistemologie in der Tra-
dition der Moderne mehr und mehr einzig und allein der Erfassung der
Wahrheit zugewendet, wogegen die Axiologie sich mehr und mehr Wer-
ten zugewandt hat, unter denen die Wahrheit nicht aufgeziahlt wird, und
diese Entwicklung, dieses Auseinandergehen von zwei Lehren muss vom
hier eingenommenen Standpunkt aus als abwegig, wenn nicht sogar als
katastrophal bezeichnet werden. Wir sollten uns vielmehr der Vorstel-
lung eines franzosischen Philosophe de [l'esprit wie René le Senne an-
schliessen, der die allgemeinste menschliche Erkenntnis nach sog. Kardi-
nalwerten einteilt'', und festhalten, dass sich die menschliche Erkenntnis
auf vier (genauer drei + eins) Kardinalwerte zu beziehen hat, die Er-
kenntnis des Wahren, des Schonen, des Guten und des Gottlichen'?: und
zwar die drei ersten in der urteilenden Modalitit, die vierte hingegen in
der kontemplativen Modalitit"”. Solche Einteilung klingt ungeheuer

? S. Vf,, De I'art et de la science: Métalégoménes d’une théorie axiologique de la connais-
sance. Proceedings of the First International Week on Philosophy of Art, Cephalonia
1976, part 11, in: Diotima 6, p.43; oder mein friiheres Buch: Thought and Being. An
Investigation into the Nature of Knowledge, Basel 1959.

Eine solche Definition des Wertes, welche denselben mit Qualitit und Quantitiit zugleich
in Bezug setzt, findet sich iibrigens auch am Anfang des grossen «Traité des valeurs» von
Louis Lavelle (Paris 1951, p.10 u.a.). Ich habe sie allerdings seinerzeit unabhiingig von
Lavelle vorgeschlagen. Vgl. meine neuesten Arbeiten: Qualita e Quantita sono incompa-
tibile?, in: La Qualita. Seminari interdisciplinari di Venezia, a cura di E.R. Lorch, Bo-
logna 1976, p.401; Qualité et Quantité, ou I’Etre et I’Avoir, in: Filosofia e realidade brasi-
leira, Atas II Semana Intern. de Filosofia, Petropolis, Co. ed. Americana, Rio de Janeiro
1976, vol. I, p.18.

Vegl. R. Le Senne, Introduction a la philosophie, Paris 1939.

Nicht aber des Géttlichen im religiésen Sinn, sondern im Sinn der Mystik.

Die Einteilung von Erkenntnisarten nach diesen Modalititen wurde an verschiedenen
Orten im einzelnen erortert, so z. B. in « Thought and Beingy, loc.cit. (Anm.9).

10

11
12
13

114



klassisch, sogar platonisch, ist aber nicht so sehr selbstverstindlich,
zumal das Schone, das Gute usw. fiir uns im 20. Jh. n. Chr. nicht mehr
«Ideen» sein konnen, von denen unsere Seele eine Reminiszenz haben
kann (vgl. Platon, Staat, 476 —479 u.a.), sondern «Werte» sind. Diese
konzeptuelle Transposition von der Idee zum Wert ist eine Folge des
Ersetzens der griechischen durch die christliche Denkweise'*. Es hat sich
eingebiirgert, das Wahre als «wertlos» zu betrachten und zugleich alle
Werturteile schlussendlich als Wahrheitserkldrungen aufzufassen, indem
sie in Sédtzen wie «es ist wahr, dass . ..» (z.B. dass X schon ist) ausge-
driickt werden. Nach meinem Dafiirhalten ist aber kein befriedigender
Sinn in Sidtzen zu finden, welche behaupten, iliber die Wahrheit von
Werturteilen, z.B. von Schonheitsurteilen, zu befinden. Es ist z.B. de
facto nie die Erkldarung durch einen Kunstkritiker, ein bestimmtes
Kunstwerk «sei schon», welche das Schon-Sein begriindet, sondern die
Schopfung des Werkes durch den Kiinstler selbst. Genau wie Maxwell
die Elektrodynamik als «wahre Theorie» publiziert hat, hat Michelan-
gelo die Sixtinische Kapelle als «schon» dekoriert; und es braucht keinen
anderen, Kritiker oder Professor, um diese Wahrheits- und Schonheits-
urteile zu bestdtigen. Mit andern Worten liegt die Urteilskraft in der
Kunst beim schaffenden Kiinstler selbst, in der Wissenschaft beim for-
schenden Wissenschaftler.

Die Wahrheit, von der wir sprechen, ist eine Form der Treue zur Sache
einer Erkenntnis, welche eine besondere Form annimmt, die sog. objek-
tive Erkenntnis. So sind es die Theorien, die die Wissenschaft ausarbei-
tet, welche die Bausteine einer objektiven Erkenntnis liefern. Aber Ob-
jektivitat ist nur ein (Haupt-)aspekt moglicher Sachlichkeit, namlich der-
jenige, der sich geltend macht, wenn das Subjekt der Erkenntnis sich so zu
einem Objekt verhilt, dass es letzteres weitmoglichst beherrscht und iiber
es verfligt, um es sozusagen von sich zu werfen (ob-jicere) und zu analy-
sieren.

Nur so, will es scheinen, lassen sich dann Wahrheit und Schonheit
trennen, aber zugleich als ebenbiirtig auffassen und behandeln. Denn
wenn einerseits die nach wissenschaftlicher Art aufgedeckte Wahrheit
objektiv und nur objektiv ist, indem das Subjekt grosste Unabhéangigkeit
gegeniiber dem Objekt bewahrt, so besteht im Gegensatz dazu die Art
und Weise, Schonheit zu fordern, immer darin, dass das Subjekt die
grosstmogliche Abhdngigkeit zu seinem Objekt bewahrt, indem es sich
1thm unterwirft, sich an es bindet in einer Art Knecht-Herr-Verhéltnis, als

14 Vgl. VI, De I’idée a la valeur — Nécessité d’une épistémologie en accord avec I’axiologie,
in: Actes de la Deuxiéme Semaine Internationale de Philosophie de la Culture Grecque a
Calamata 1982, demnéchst.

115



der Knecht seinen Herrn macht (und nicht umgekehrt). In der Tat ver-
langt die Schopfung eines Kunstwerkes immer vom Kiinstler, dass er sich
demselben ganz und gar ergibt und sozusagen ihm gegeniiber seine Unab-
hingigkeit aufgibt, damit das Kunstwerk in seiner eigenen Herrlichkeit
zustandekommt. Mit andern Worten entsteht, im Gegensatz zur Wissen-
schaft, die Kunst auf subjektive Art und Weise, und das Verhiltnis der
Kunst zur Wissenschaft ist das gleiche wie dasjenige von subjektiv zu
objektiv und schliesslich auch vom Schonen zum Wahren.

Allerdings sind es in der Kunst keine «Theorien», welche — mehr oder
weniger — «schon» sind, ganz im Gegenteil zu den — mehr oder weniger —
wahren Theorien der Wissenschaft. So dass der soeben aufgestellte syste-
matische Vergleich zu hinken scheint. Man muss aber bedenken, dass
Wissenschaft und Kunst unterschieden bleiben und der wesentliche
Unterschied, der gerade im Entgegengesetztsein von Objektivitdt und
Subjektivitit'® wurzelt, der Parallelisierung ihre richtige Grenze setzt.
Wissenschaft und Kunst sind beide Formen der Erkenntnis, aber zwei
entgegengesetzte Formen, die sich etwa dadurch unterscheiden, dass 1.
die eine objektiv, die zweite subjektiv vorgeht, 2. die eine Theorien, d.h.
Universaliensysteme iiber das zeitliche Verhalten der Dinge bzw. ihre
Invarianzen, die andere Werke, d. h. Partikulare erstellt, welche «Bilder»
von dem namlichen Verhalten bzw. den ndmlichen Invarianzen vermit-
teln sollen. Aber weil Theorien immer die Form von Universalien an-
nehmen, welche durch Partikulare zu bestitigen sind, wogegen Werke
der Kunst Partikulare sind, deren Rolle es 1st, Universalien zu verbild-
lichen und sie somit durch die Universalien, aus denen sie stammen, zu
bestitigen sind, kommt in beiden Fillen eine Bestdtigung zustande, wel-
che fiir die Echtheit beider biirgt, jedoch mit der Richtungsdifferenz von
Abstraktion gegeniiber Konkretion.

Verzichten wir auf die besondere Konzeption, die das Wort «Idee» als
ewiges Bild in der Platonischen Philosophie hat, und verstehen wir
«Idee» als reinen Begriff, den der Geist von etwas empfingt oder sich
bildet, so kdnnen wir sagen, dass das Kunstwerk eine Einzelkonkretisie-
rung einer Idee ist, die der Kiinstler von einem Sachverhalt hat, dass
allerdings der Wert — genannt das Schone in der Kunst — am Kunstwerk
selber haftet, weil vor seinem Entstehen noch keine kiinstlerische Tatig-
keit zustande gekommen war, wogegen der Wert der Wahrheit, der in der

"* Die Subjektivitit der Kunst, von der hier die Rede ist, ist nicht die von Kant gemeinte, die
sich in einer (an sich christlichen) Tradition orten lésst, die von Augustin iiber Descartes
zu Hegel fiihrt und heute bei Heidegger miindet, wonach die Reflexion iiber den Men-
schen als Subjekt die Methode aller Erkenntnis der Welt konstituiert. So verstandene
Subjektivitit stellt namlich nicht eigentlich das Gegenteil dessen dar, was hier unter
Objektivitdt gemeint wird.

116



objektiven Erkenntnis in Frage kommt, erst in der Theorie steckt, weil
vor dem Aufbau der Theorie noch keine abschliessende Wissenschaft
zustandegekommen war.

Wenn wir nun den Wert als ein Zusammenkommen von Qualitdt und
Quantitit erfassen, ist Quantitit viel allgemeiner zu verstehen als die
blosse zahlenmaissige Schitzung dieser Qualitdt. Natiirlich enden die
meisten Beobachtungen, welche in Astronomie, Physik und anderswo
gemacht werden, wenn auch nicht immer, in Zahlen von Einheiten einer
bestimmten physikalischen Observablen (so und so viel Erg, so und so
viel Ampere usw.). Aber das hidngt damit zusammen, dass die gesamte
Mathematik sich methodologisch aufdie Arithmetik zuriickfiihren lasst.
Die Mathematik, derer man sich ganz besonders in der Physik, aber auch
in steigendem Mass in den andern Wissenschaften einschliesslich der
humanen Wissenschaften bedient, driickt nicht nur zahlenmaéssige, son-
dern algebraische, geometrische und andere formale Verhéiltnisse an-
hand von mathematisch-logischen Betrachtungen aus, von denen man
sagen kann, dass sie das Zahlenmaissige verallgemeinern. So und nur so
stimmt die Behauptung, die Wahrheit sei dann dort zu eruieren, wo das
verallgemeinerte Zahlenmassige — die «Zahl» als Symbol fiir das Mathe-
matische — und die Qualitét, d. h. das Eigentiimliche an dem zu Beobach-
tenden iibereinstimmen. Und wenn von der Metaphysik gesagt werden
muss, dass sie mit der Logik und Mathematik allein diskursiv nicht aus-
kommt und auf die Dialektik angewiesen ist, so muss man die «Zahl»,
d.h. die Quantitit, so weit begrifflich verallgemeinern, dass Dialektik als
das aufgefasst wird, was iiber die Logik und Mathematik hinaus hinzu-
kommt, um die metaphysische Inkommensurabilitdt diskursiv zu be-
herrschen; und dann stimmt symbolisch die Behauptung, Wert — hier als
Wabhrheit einschliesslich des Erhabenen — ergebe sich am Orte der Begeg-
nung von «Quantitdt» (als das «Dialektifizierte») und Qualitét (als die
Eigenschaft des Inkommensurablen, welche bis zur unaussprechlichen
Allmacht Gottes reicht).

Regeln kiinstlerischen Schaffens

Versuchen wir nun, solche Betrachtungen auf die Kunst zu iibertragen
und dabei auf den Schonheits- statt den Wahrheitswert Bezug zu neh-
men, so stellen wir zunédchst fest, dass alle Regeln dsthetischen Schaffens
wie sie an der Kunst-Akademie, am Musikkonservatorium und sonstwo
gelehrt werden, immer ungemein an die mathematischen Konstruktio-
nen erinnern, wie sie in Beweisen zur Anwendung kommen. Perspektive
z.B. 1st praktisch reine Geometrie, der goldene Schnitt oder irgendwelche

117



Vorschriften in der Harmonie und dem Kontrapunkt werden so zum
Ausdruck gebracht, dass sogar zahlenmaissige Verhiltnisse entstehen.
Wenn man nun im allgemeinen festzustellen versucht, wie iiberhaupt das
Schone zum Vorschein zu bringen ist, macht man die erstaunliche Fest-
stellung, dass dies irgendwie immer dadurch zustande kommt, dass nied-
rigere Symmetrien durch hohere Symmetrien «gebrochen» werden. Die
Idee der Symmetriebrechung wurde zum ersten Mal in bezug auf physi-
kalische Vorginge durch Pierre Curie vorgebracht. Sie kursiert heute in
der Theorie der Teilchen in der Mikrophysik. Die Rolle der Symmetrien
wurde im verallgemeinerten Sinne der mathematischen Gruppentheorie
von den Mathematikern Andreas Speiser und Hermann Weyl auf die
Forderung dsthetischen Gefiihls angewandt. Alle Kunst-«Gegenstiande»,
von den musikalischen Kompositionen bis zu den Indischen Ténzen,
einschl. Malerei und Skulptur, und sogar Erzeugnisse anderer «kiinstleri-
scherm Tatigkeit lassen erkennen, dass solche Brechungen nétig sind, um
das Vorhandensein der darunterbestehenden «Symmetrie» (als einer Art
Ruhe des Gleichgewichts auf der Ebene der Wahrnehmung) zu enthiil-
len. Fassen wir das wiederum unter dem pythagoreischen Motto der
«Zahl» oder der Quantitdt zusammen, so stimmt es dann auch in der
Kunst, dass der Wert, also die Schonheit dort zum Vorschein kommt, wo
Quantitdt und Qualitdt zusammenkommen. Man kdénnte so weit gehen,
zu sagen, dass z.B. «Pfeffer in einer Sauce» dazu dient, die gelungene
Bindung der pfefferlosen Sauce wahrnehmen zu lassen, weil so das
Gleichgewicht der Bindung gestort = gebrochen wird; und nicht per
Zufall werden die Worte «Salz» und «Pfeffer» in der literarischen Ana-
lyse gebraucht, um kiinstlerische Mittel der Schonheitsforderung zu
bezeichnen. Denn natiirlich miissen solche Symmetriebrechungen
schliesslich in concreto vor sich gehen, z.B. in der Anordnung von Ara-
besken in der Kunst des Islams.

Wie steht es dann mit der Dichtung? Anfragen an die Adresse jener, die
eine Ars poetica geschrieben haben, sind enttduschend, weil sie sich mei-
stens nicht des Problems annehmen, wie an die Inkommensurabilitat
herangegangen wird, sondern sich fiir eine Poesie interessieren, welche
auf sehr tiefer Stufe steht. Das ist im Falle von Boileau ganz typisch, der
eine im Grund sehr gemeine Auffassung von Poesie hatte, vermag sein
kleiner Traktat — selbst wenn er in {iberkorrekten Versen geschrieben ist
— doch nicht, die eigentliche Methodik echter, profunder Dichtung zu
erfassen, weil er zu sehr beim blossen guten Ton bleibt und sich praktisch
nur auf eine Poesie niederer literarischer Genres bezieht. Horaz seiner-
seits war zu moralisierend geblieben, um auf die Erfassung des Erhabe-
nen richtig hinweisen zu konnen. Sogar Aristoteles befasst sich so sehr
mit der Versifikation und dem Formalen und erldutert nur die Techne,

118



auch wenn er wohl wusste, dass die grossen Dichter ihre Werke nicht ein-
fach an eine solche Technik stur angepasst, sondern sich einer Inspira-
tion des Transzendenten ergeben haben, denn der Dichter ahmt den
Menschen und seine Leidenschaften nach (Poetik, 1448a). Und das for-
dert eine Redekunst, welche fiahig ist, den Weltschmerz zu erfassen. Da-
gegen ist Verlaines beriihmter Satz «De la musique avant toute chosey
(Art poétique) wider die Tradition vielleicht so zu verstehen, dass schone
Dichtung die Probe der Musik bestehen konnen muss wie wahre Meta-
physik die Probe der Physik. Aber wo steht geschrieben, dass die erfolg-
reiche Methode echter, profunder Dichtung darin besteht, innerhalb
streng formaler Versifikation oder anhand einer dieselbe transzendieren-
den Diskursivitit, die sehr an Mathematik bzw. an Dialektik erinnern,
mit der Semantik so zu verfahren, dass Paradoxe, ja unendliche Span-
nungen nicht nur entstehen («To be or not to be»), sondern iiberwunden
werden («That is the question . . .»), dass der Schmerz der Spannung in
Staunen und Freude umgesetzt wird, kurzum dass eine Uberholung von
bisher Erreichtem und eine stdndige Verkldrung eines scheinbar unauf-
losbaren Sachverhalts vor sich gehen miissen, wie das etwa in so uniiber-
trefflicher Art und Weise in den kurz nach dem ersten Weltkrieg fast
zugleich erschienenen Werken: Rilkes Duineser Elegien (nach strenger
Versifikation) (1923) und Saint-John Perse’s Anabase (in scheinbarer
Abweichung von der strengen Versifikation) (1924) verwirklicht ist?
Warum sagen uns die grossen Dichter nicht, dass sie sich zu den grossen
Metaphysikern gesellen?

Und so liesse sich die ndmliche Frage ganz allgemein stellen: Warum
gibt man nicht schlechthin und {iberall zu, dass Physik und Musik, Wis-
senschaften und Kiinste, Metaphysik und Dichtung alle nur je nach ihrer
Art die Zeitlichkeit zu tiberwinden trachten, um den Menschen dazu zu
verhelfen, die Materie durch den Geist meistern zu lassen? Tate man das,
wire dies der Anfangspunkt flir eine ganz neue Klassifikation, welche
den Vorteil aufweisen wiirde, sich nicht auf methodologische, sondern
auf ontologische Kriterien zu stiitzen. Die Zeitlichkeit zwingt ndmlich zu
ontologischen Betrachtungen. Denn die Welt besteht nicht bloss aus
Materie, sondern aus Zeit-und-Materie (oder Materie-und-Zeit)'®. Das

'® Hingegen besteht sie nicht aus Raum, denn Riume werden in Unmengen in diversen
Geometrien konstruiert; und seit Erscheinen der Relativititstheorie ist es vollig klar
geworden, dass sich der realen Welt kein ausgezeichneter Raum zuschreiben lasst. Rdume
sind somit nichts weiter als begriffliche Systeme, mit deren Parametern sog. Naturgesetze
in mathematische Form gekleidet werden. Vgl. Vf., On Time, Space-Time and Other
Time», in: Perspectives in Metascience, Interdisciplinaria 2, Acta Regiae Soc. Sci. et Litt.
Gothoburgensis, 1979, p. 139.

119



Materielle an der Welt ldsst sich nur wahrnehmen, weil es einer zeitli-
chen Anderung unterstellt, und das Zeitliche an der Welt nur bemerken,
weil es an die Materie gebunden ist. Die Frage ist, wie das Materielle und
das Zeitliche auseinandergehalten werden konnen. Die Wissenschaften
beantworten die Frage dadurch, dass sie sich aus verschiedenen Katego-
rien der Zeitlichkeit diverse Konzepte des zeitlichen Verlaufs auswéhlen:
die eigentliche Physik die Umkehrbarkeit (und folglich fast eindeutig
auch die Periodizitit) der Phinomene, von denen sie handelt, — die Ther-
modynamik (uneigentliche Physik) die Unumkehrbarkeit (und folglich
fast eindeutig die Zunahme der Entropie), — die Genetik die Reproduzier-
barkeit von Generation zu Generation, usw. und schliesslich die Meta-
physik die Verkldrung der Zeitlichkeit durch Riickfiihrung in das Sein
qua Sein. Aber allgemein ldsst sich sagen, dass alle Wissenschaften je auf
eine eigene Form der Beherrschung der Zeitlichkeit bedacht sind.

Bei den Kiinsten ist es im Grunde auch so. Zugegeben, die einzelnen
Kunstwerke als partikulare Konkretisierungen universeller Ideen er-
scheinen in der Zeit wie historische Ereignisse. Aber das ist es nicht, was
die Beherrschung der Zeit verwirklicht. Echte historische Ereignisse ent-
springen einer Momentaneitit, wogegen Kunstwerke im Prinzip fiir ewig
da sind. Natiirlich verfault die Farbe und das Holz der polychromen
Madonnen in den Kirchen, verfillt der Stein griechischer Statuen, ver-
schwinden Manuskripte alter Kompositionen und homerischer oder an-
derer Dichtung, um nichts von der Vergianglichkeit guten Essens und der
Fliichtigkeit herrlicher Parfums zu sagen. Aber sogar die chemische For-
mel eines Parfums oder ein Kiichenrezept sind im Prinzip fiir alle Zeiten
da, um nichts von der Unzerstorbarkeit dessen zu sagen, was bei der
Schopfung eines Gedichts z. B. gemeint oder gewollt ist.

Viele Methodologen begehen den Fehler, zu glauben, dass sowohl Ma-
thematik wie auch Geschichte «Wissenschaften» sind; aber das sind sie
gar nicht. Mathematik ist nicht scientia, sondern potentia, d.h. «reine
Macht», um zur Wissenschaft zu gelangen. Geschichte ist auch nicht ein
Wissen, sondern eine Einordnung in der Zeit; sie versucht keineswegs,
die Zeitlichkeit zu iiberwinden, sie verkiindet auch kein Naturgesetz (als
Universale), das sich in seiner angeblichen Form bestitigen, verifizieren
liesse (was Bedingung fiir eine Wissenschaft ist). Nichts an der Geschichte
ist wahr, oder schon, oder sogar gut oder gottlich; alles in ihr ist aber der
Fall, soweit feststellbar. Somit ist Wissenschaft immer eine Tatigkeit, die
zwischen Geschichte und Mathematik eine giiltige Bindung herzustellen
sucht. Und falls in dieser Uberlegung die Bezeichnung «Mathematik» auf
die Dialektik verallgemeinert wird, ldsst sie sich sinngemass aufalle Wis-
senschaften einschliesslich der Metaphysik erweitern.

Mit der Kunst steht es ebenso, nur in umgekehrter Richtung. Insofern

120



das Zustandekommen eines Kunstwerkes historischen Charakter hat und
seine Wurzel in einer Idee hat, die selber als Universale einer mathema-
tisch-dialektischen Erfassung zuginglich ist, 1st Kunst — von den einfach-
sten Versuchen bis zu hohen dichterischen Anldufen — eine Tétigkeit,
die zwischen «Mathematik» und «Geschichte» (man beachte die umge-
kehrte Reihenfolge) eine giiltige Bindung herstellt. Und so sollte es mog-
lich sein, Kategorien der Zeitlichkeit ausfindig zu machen, nach denen
sich diese Herstellung in spezifischen Kunstarten (das Wort «Kunstschaf-
ten» — wie Wissenschaften — ist im Worterbuch unauffindbar) verwirkli-
chen ldsst. Ob dabei die herkommlichen Kiinste herauskommen, ist frag-
lich. Irgendwie wiirden die einzelnen Kategorien an einen Grad der Ver-
ganglichkeit existentieller Gegebenheiten erinnern, von der fliichtigsten
hin bis zur Standhaftigkeit musikalischer Harmonien, und dariiber hin-
aus zur Aufhebung jeglicher Temporalitit tendieren — durch Andeutung
einer Schau, welche das Sein schlechthin in seiner einen und unbegrenz-
ten Pracht erscheinen lasst'’.

'7 Immerhin setzt T.S. Eliot (in: Poetry and Poets, London 1957) Vergil in Verbindung mit
Pythagoras und deutet seine Dichtung als Vorwegnahme christlichen Denkens (christ-
licher Metaphysik?). Und wenn er dort von der Blindheit spricht, die Milton befiel, wird
so etwas wie die Spannung beriihrt, die zwischen den physischen Sinnen und der iiber-
sinnlichen Wahrnehmung eines metaphysischen Sachverhalts besteht, besonders wenn
Milton, wie er sagt, die englische Sprache vergewaltigt, wie eine Symmetrie, die gebro-
chen wird.

121






	Wahrheit und Schönheit, Wissenschaft und Kunst, Objektivität und Subjektivität, Formen der Erkenntnis : zur Möglichkeit eines Vergleichs und einer Klassifikation

