
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 43 (1984)

Artikel: Wahrheit und Schönheit, Wissenschaft und Kunst, Objektivität und
Subjektivität, Formen der Erkenntnis : zur Möglichkeit eines Vergleichs
und einer Klassifikation

Autor: Mercier, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 43/1984

ANDRÉ MERCIER

Wahrheit und Schönheit, Wissenschaft und Kunst, Objektivität
und Subjektivität, Formen der Erkenntnis - Zur Möglichkeit eines

Vergleichs und einer Klassifikation

Die Klassifikation der Wissenschaften ist seit jeher, aber besonders seit
dem Positivismus des 19. Jahrhunderts eine beliebte Beschäftigung der
Methodologie gewesen. Man versucht, Kriterien aufzustellen, nach
denen eine Einteilung der Wissenschaften (Physik, Biologie usw.)
vorgenommen werden könnte. Keine der vorgeschlagenen Klassifikationen
hat es aber vermocht, allgemeine Zustimmung zu finden.

Es stellt sich die Frage, ob sich auch die Künste nach passenden Kriterien

in eine sinnvolle Reihenfolge bringen lassen. Obgleich im Resultat
wiederum kaum Einigkeit unter den Methodologen erwartet werden
kann, sollten doch die folgenden Gedanken die Aufmerksamkeit auf
wichtige Bewandtnisse zu lenken vermögen, die es mit den einzelnen
Künsten hat.

Sinne und Künste

Eine erste, an sich recht naive, zugleich aber bemerkenswerte Feststellung

drängt sich auf; sie betrifft die seltsame Korrespondenz, welche
zwischen den einzelnen, herkömmlichen Künsten und den menschlichen

Sinnen zu bestehen scheint. In der Tat kann man zunächst einmal
recht eindeutig die Musik dem Hörsinn, die Malerei dem Sehsinn, die
Bildhauerei dem Tastsinn zuordnen. Aber schon bei dieser dritten
Zuordnung zeigt sich eine gewisse Zweideutigkeit, da sich Skulpturen auch
sehr gut <sehen> lassen; doch besteht das Wesentliche an einer (wenigstens
klassisch konzipierten, etwa in Holz oder Stein gehauenen) Skulptur in
der Möglichkeit sie anzurühren (und deshalb ist es ein ästhetischer -
wenn auch pragmatisch begreiflicher - Unsinn, wenn in den Museen das

Berühren der Skulpturen verboten wird).

Korrespondenzadresse: Prof.Dr. és. sc. André Mercier. Bellevuestrasse 124, CH—3028
Spiegel

107



Es ist üblich, fünf Sinne zu unterscheiden: Hören, Sehen, Tasten,
Schmecken und Riechen. Zu diesen gesellt sich, physiologisch gesehen,
eigentlich ein sechster Sinn, der in der Fähigkeit besteht, aufrecht, vertikal

zu stehen und sich dabei ständig zurechtzufinden. Dieser sechste Sinn
für die Vertikale wird durch eine Drüse vermittelt.

Wir haben bisher drei Sinne je einer Kunst zugeordnet. Verbleiben:
Schmecken und Riechen sowie der Sinn für die Vertikale. Dass Kochen
eine Kunst sei, hat sich schon lange und nicht nur in der Alltagssprache
eingebürgert («Kochkunst», allerdings vielleicht eher als Technik
gemeint). Zwar kauft man nicht Kochgegenstände wie Bilder, aber man
geht essen, ähnlich wie man etwa in die Konzerte geht, die eine Zeitlang
dauern, und dafür zahlt man auch dem Gastwirt seine Rechnung. Dass
die Fabrikation von Parfums eine Kunst sei, ist eine weniger verbreitete
Ansicht. Immerhin florieren Parfumgeschäfte, und diese Fabrikation gab
es schon im alten Ägypten. Wir wollen hier keine Hierarchie konstruieren

und verzichten darauf, zwischen höheren und niedrigeren Künsten
zu unterscheiden.

Verbleibt der Sinn für die Vertikale. Gibt es eine zugehörige Kunst?
Den Tanz. Wohl wird Tanz meistens an eine Begleitung geknüpft, an
Musik oder wenigstens den Rhythmus eines Schlagzeugs. Aber das Wesen

des Tanzes ist nicht diese Begleitung; es kann auch genügen, wenn
mit der Ferse bzw. dem Absatz des Schuhs auf den Boden nach «panischer

Art> geschlagen wird. Dass es einem Tänzer gelingt, nie zu fallen, ist
wunderschön; die Vertikale ist durch das Fot, also die Schwerkraft gegen
die Erdmitte definiert, und es ist fast ein Wunder, besässe der Mensch
eben nicht den entsprechenden <Sinn>, dass er sozusagen auf zwei Punkten

(seinen Füssen) aufrechtstehen kann, obgleich jede kleinste Neigung
rein schweremässig ihn umfallen lassen müsste.

So sind wir in den Besitz einer Klassifikation der Künste gelangt, die
auf dem physiologischen Kriterium der Sinne beruht: Welch ein
Materialismus sich darauf gründen liesse! Die Kunst und ihr Empfinden werden

auf den Körper allein zurückgeführt; kein Gemüt, keine Seele scheinen

nötig, um zu verstehen, dass der Mensch Kunst treibt. Doch ist es

leicht, diesem Materialismus entgegenzutreten. Zumal in der Klassifikation

mindestens eine wesentliche Kunst fehlt, vielleicht die wichtigste -
die Dichtung. Dazu kommt, dass durch die materialistische Betrachtung
das Wesentliche der Kunst verloren gegangen ist: das Gefühl des Schönen,

also den Wert gäbe es nicht mehr.
Besprechen wir zunächst die Frage nach dem Wert. Von einem Essgericht

wird gewöhnlich gesagt, dass es gut (oder schlecht) schmeckt. Ist
Kochen eine Kunst, würde man aber bei Werturteilen erwarten, dass

vom Schönen, nicht vom Guten die Rede sei. Fordern wir, dass ein und

108



das gleiche Wort nur für ein und das gleiche Ding oder einen und den
gleichen Begriff oder eine und die gleiche Eigenschaft verwendet wird, so
sollte man von einem Braten also nicht sagen, er sei gut gewesen, wenn
anders das Beiwort «gut» ausgeprägt für moralische Handlungen, nicht
aber für schöne Werke gebraucht wird. Ein Kind vom Ertrinken zu
retten, das ist eine (moralisch) gute Tat; hingegen ein Braten ist als schön
(oder unschön) zu bezeichnen. Wohl kann man aus dem Angebot an
Speisen das Gute eruieren, wenn es sich etwa um eine Diät handelt, die
an Kranke verordnet wird, aber das ist eine Frage des Heilens - und
Heilen ist eine moralische Angelegenheit als Förderung des Guten unter
den Menschen, hier zwischen Arzt und Krankem. Allerdings spricht
man auch von Heilkunst, wieder ein sprachliches Abgleiten, es sei denn,
«Kunst» bedeute sowohl Kunst als Förderung des Schönen wie auch
Techne, Technik als Begegnung1 von Wissenschaft und Moral, aber das

führt wiederum in die Zweideutigkeit der Sprache. Kunst ist eine Form
der Erkenntnis. Nun kann Erkenntnis nicht anders als Erkenntnis von

sein; das aber, wovon sie Erkenntnis ist, ist - wie ich behaupte - ein
Wert. Wohl wird unter zeitgenössischen Erkenntnistheoretikern, die sich
fast alle als Epistemologen, wenn nicht sogar als Wissenschaftstheoretiker

bezeichnen, meistens die Ansicht vertreten, Erkenntnis werde nur
durch die Wissenschaften vermittelt. Abgesehen davon, dass diese
Ansicht falsch ist, lässt Wissenschaft einen Wert zutagetreten: die Wahrheit.
Natürlich nicht die angeblich absolute Wahrheit; aber die Phlogiston-
theorie z.B. hat sich als <falsch> erwiesen, die Newtonsche Gravitationstheorie

besitzt einen hohen Grad von Wahrheit, die Einsteinsche
Gravitationstheorie einen noch höheren. Denn diese Theorien werden verifiziert:

wahr-gemacht bis zu einer Grenze der Beobachtung, deren sich der
Wissenschaftler - hier der Physiker oder Astronom - ganz bewusst ist.
(Wir wollen hier nicht die Poppersche Falsifikationsdoktrin heranziehen,

die an der vorigen Feststellung nichts ändert.) Das Wahre hat den
gleichen Anspruch wie das Schöne, als Wert aufgefasst zu werden.

Was nun die Dichtung anbetrifft, welche in der Liste fehlt, so hat es mit
ihr eine eigenartige Bewandtnis. Ihr kommt nämlich eine Sonderstellung
unter allen Künsten zu2, die es nötig macht, sie von den übrigen durch
passende Merkmale zu unterscheiden. Abgesehen davon, dass es nicht

1 Zur Definition der Technik als Begegnung von verschiedenen Erkenntnismodi sei z.B.
verwiesen auf A. Mercier, Recherche d'une définition de la technique, in: Revue philosophique

du Maroc (1978) p.23; ders., Science et responsabilité, in: Relata tecnica 5 (1973)

^
p.389,6(1974) p.223.

2 Der Titel von J.Maritains Buch «Creative Intuition in Art and Poetry», New York 1955,
deutet es mit der Unterscheidung von «art» und «poetry» an.

109



gelingt, einen physischen Sinn zu finden, der nach <materialistischer>
Auffassung die Wahrnehmung von Dichtung vermitteln würde, so gibt es

zwischen Dichtung und den übrigen Künsten einen wesentlichen
Unterschied, den wir vielleicht am besten durch einen Vergleich mit den
Wissenschaften verständlich machen. Denn Dichtung verhält sich zu den
Künsten wie Metaphysik zu den Wissenschaften3.

Die Parallelität von Metaphysik und Dichtung

Metaphysik4 ist wohl eine Wissenschaft - d.h. objektive Suche nach
Wahrheit -, eine Wissenschaft sui generis allerdings, weil sie im Unterschied

zu anderen Wissenschaften, die sich mit der Mannigfaltigkeit
endlicher Dinge oder des endlich Seienden befassen, immer von der Einheit
unendlichen Seins handelt. Am Ende der Moderne5 ist diese Wissenschaft

für tot erklärt worden - mit der Begründung, dass es kein Erlebnis
erfahrungsmässiger Natur gebe, das der Metaphysik als Wissenschaft ihre
Nahrung zuführe. Ich habe diese Kritik in der Behauptung aufgenommen,

dass eine Metaphysik heute, wenn sie eine Berechtigung hat,
zugleich Theorie und Erfahrung implizieren muss. Ihre <Erfahrung> ist aber
aufgrund des Unterschieds zwischen der Mannigfaltigkeit des endlich
Seienden und der Einheit unendlichen Seins auf keinen Fall mit der
Empirie zu verwechseln, von der die üblichen Wissenschaften leben:
Zwischen den beiden Arten von Gegenständen besteht Inkommensurabilität,
und deshalb ordne ich der Metaphysik als Wissenschaft sowohl Theorie
als auch Erfahrung auf dem Gebiet des Inkommensurablen zu. Aus der
Inkommensurabilität entsteht eine so grosse Spannung zwischen dem
(menschlichen) Subjekt und dem (göttlichen) Objekt, dass man die
metaphysische Erfahrung durchaus angemessen als «Schmerz» bezeichnen
kann. Es mag sich hierbei sowohl um einen gewaltigen Schmerz, der weh
tut, als auch, sozusagen umgekehrt, um eine grenzenlose Freude
handeln, die in einem eigenartigen Sinne auch <weh> tut. Im Metaphysischen
werden experientiell Schmerz und Freude eins.

Der genannte Unterschied zwischen den gewöhnlichem Wissenschaften

und der Metaphysik bedingt, dass der jeweilige Aspekt des Wertes
Wahrheit verschieden ist. Um wie Blaise Pascal zu sprechen6, muss

3
Vgl. Vf., La poésie comme métaphysique, in: Diotima7 (1979)p.208.

4
Vgl. Vf., Metaphysik, eine Wissenschaft sui generis. Theorie und Erfahrung auf dem Gebiet

des Inkommensurablen, Berlin 1980.
5 Die historische Periode genannt «Moderne» endet, bezogen aufdie Philosophie, um die

Wende zwischen dem 19. und dem 20. Jh. oder vielleicht mit dem 1. Weltkrieg.
6

B.Pascal, Sur la conversion du pécheur, Oeuvres complètes. Texte établi et annoté par
J.Chevalier, Paris 1960, p. 550.

110



eigentlich die Metaphysik «bis zum Throne Gottes», d.h. bis zu der
Grenze (sub limes) gelangen, die uns von Ihm trennt, und das macht, dass

die Wahrheit der Metaphysik an das «Erhabene» (sublime) rührt. Und
genau das nämliche gilt von der Dichtung im Verhältnis zu den gewöhnlichen

Künsten. Hierfür lässt sich eine analoge Argumentation
entwickeln, die sich - statt auf Wahrheit - auf Schönheit bezieht. Wohl
können uns musikalische Kompositionen, Werke der Malerei und
Bildhauerei, Tänze und sogar Erzeugnisse weiterer Künste ungeheuer schön
vorkommen, sie können uns in einen Zustand versetzen, wo wir von
Schmerz ergriffen werden. Aber ähnliches lässt sich von wissenschaftlichen

Theorien auch sagen: die Maxwellsche Theorie der Elektrizität ist
so perfekt, dass sie allein es vermocht hat, Leute mit einer unsagbaren
Freude zu erfüllen und sie zu veranlassen, sich lebenslang der theoretischen

Physik zu widmen. Am hohen Grad der Perfektion gewisser
Kunstwerke wird nicht gezweifelt. Aber trotzdem haften die Werke jener
«gewöhlichen» Künste an der Endlichkeit von weltgebundenem Seienden.

Die Pastorale ist mit Naturerscheinungen verknüpft, Laokoon dem
Kampf mit der Schlange verhaftet. Erst wenn eine Verbindung mit dem
Dichterischen besteht, wird die Grenze des bloss Schönen in Richtung
aufdas Erhabene (sublime) überschritten.

Fasst man also die gewöhnlichem Künste in ihrer Reinheit und
Schlichtheit ins Auge, so beziehen sie sich auf die Aufdeckung reiner
Schönheit, wie sich die gewöhnlichen Wissenschaften auf die
Entdeckung reiner Wahrheit im Reiche der mannigfaltigen und endlichen
Dinge beziehen. Wenn es aber nur eine Mannigfaltigkeit von endlichen
Dingen gäbe, würde jeder Versuch, sie zu transzendieren, in die Leere
führen und somit scheitern: kein Gott, keine Seele, der Tod als materielle
Vernichtung, die Liebe als blosse Anziehung zwischen den Leibern, die
Unfreiheit usw. Es gäbe keine Dichtung, denn echte Dichtung ist immer
eine Weisung auf die transzendente Schönheit, aufdas Erhabene. Es gäbe
auch keine Metaphysik. Dichtung, die nicht aufdas Erhabene hinzielt, ist
keine echte Dichtung, auch wenn sie gegebenenfalls in Versen schreibt;
sie ist höchstens ein weiteres Genre der Literatur. Ähnliches muss von
vielen Erzeugnissen angeblicher Metaphysik (besonders in der Gegenwart)

gesagt werden, die das <Erhabene> (sublime) gar nicht erfassen.
Und so können wir die <Proportionsformel> wiederholen: Dichtung

verhält sich zur Kunst bzw. zu den Künsten wie Metaphysik zur Wissenschaft

bzw. zu den Wissenschaften. Diese Formel ist, wenn man so will,
eine fundamentale klassifikatorische Feststellung, welche sämtliche
Künste (und zugleich sämtliche Wissenschaften) in zwei Klassen einteilt.

Dass Verbindungen zwischen den beiden Klassen hergestellt werden
können, wurde angedeutet. Man könnte mit solchen Verbindungen die

111



Echtheit der Erzeugnisse in beiden Klassen überprüfen. Sind z.B.
metaphysische Spekulationen mit physikalischen Überlegungen unvereinbar,
muss bei den einen oder bei den andern (oder bei beiden) etwas nicht
stimmen7. - Gleicherweise verhält es sich mit der Kunst. Lieder sind
Verbindungen von Dichtung und Musik. Dichterliebe ist ergreifend schön,
weil zwei Meister, Heine und Schumann, daran beteiligt waren. In der
Pop-Musik unserer Zeit befinden sich sowohl die Musik wie die Dichtung

meistens auf so tiefem Niveau, dass die eine die andere nicht weiter
stört. Wird eine gewöhnliche Kunst in Verbindung mit der Dichtung
betrieben - selbst wenn sie allein scheint, weil das Dichterische nur
unauffällig hineingreift -, so wirkt sie erhaben.

Es ist allerdings sehr heikel, die Künste derart mit den Wissenschaften
parallel zu stellen, weil die beiden diametral verschieden verfahren. Die
Wissenschaft findet man in der Form von Theorien vor, und diesen
Theorien wird, wenigstens bedingt, allgemeine Gültigkeit zugeschrieben
oder zuerkannt - sie haben somit den Charakter von Universalien. Diese
Universalien sind indessen der Bedingung unterstellt, dass sie durch eine
beliebige Zahl von Partikularen, nämlich durch die zu beobachtenden
Tatbestände, zu bestätigen sind. - Die Künste hingegen verfahren umgekehrt.

Sie produzieren aus der Vorstellung eines Universale die Partikularen,

die nichts anderes als die Kunstwerke selbst sind; es sind also hier
sozusagen die Universalien, welch die Echtheit (Schönheit) der Kunstwerke

bestätigen. Es geht nicht um Verifikation, sondern um «Pulchri-
fikation» (welch ein Wort!): Rembrandt hat eine Idee (Vorstellung) der
Philosophie - die Philosophie ist dabei ein «Universale» - und malt den
Philosophen (Louvre), Arthur Honegger hat eine Idee des tierischen Tanzes

und komponiert La danse de la chèvre für Soloflöte, Beethoven hat
eine Idee der Freude und schreibt die Neunte Symphonie (teilweise in
Verbindung mit Schillerscher Dichtung allerdings)8. Ferner noch und
abstrakter hat ein beliebiger Komponist die Idee z.B. der «Sonata» (d.h.
des musikalisch Klingenden schlechthin) und komponiert eben eine
Sonata. Nicht nur in der Musik gibt es diesen Bezug auf reine Ideen,
sondern in der sog. «abstrakten» Kunst im allgemeinen, die ja nie so
abstrakt ist, wie dies das Wort zu besagen scheint, denn selbst eine Sonata

7 Als Beispiel seien meine Ausführungen über die Konzeptualisationen derZeit erwähnt:
El tiempo desde el punto de vista de un fïsico «metafisico», Escritos de Filosofia, Aca-
demia Nacional de Ciencias, Buenos Aires, 5: Tiempo 1, Ano VII, Enero-Junio 1980,

p.87, wo sich weitere Literaturhinweise finden.
8 Übrigens hat Beethoven sein Leben lang eigentlich die Freude in Musik umkomponiert,

und da die Freude schon irgendwie zur Metaphysik gehört, reicht die Beethovensche
Musik immer wieder ans Erhabene heran.

112



deutet etwa auf den Mondschein oder Arps Concrétion humaine auf
etwas allgemein Menschliches hin.

Auch die Dichter haben eine Vorstellung «metaphysischer» Gegebenheiten

in der Gestalt von Universalien: sehr oft die Liebe, den Tod, die
Freiheit, das Sein (Hamlet), und dichten sie in Texte ein. Vielleicht Hesse

sich das Verhältnis der gewöhnlichen Künste zur Dichtung - und
dasjenige der gewöhnlichen Wissenschaften zur Metaphysik - im Gegenüber
der Begriffe Existenz und Transzendenz nicht schlecht charakterisieren.
Denn - in Abkehr von der aristotelischen Tradition und abseits ihrer
thomistischen Fortsetzung, in Annäherung an Augustin und Pascal -
muss uns heute der Begriffder Existenz als das «Sein in der Zeit» anmuten,

also nicht bloss ein «Heraus» (ex- sistere), sondern ein Darin-sein
signalisieren. Die Transzendenz hingegen deutet auf die umgekehrte
Bewegung hin: von der Existenz auf das reine Sein hin. So scheint mir die
Wechselbeziehung zwischen den gewöhnlichen Künsten bzw.
Wissenschaften (Beschäftigung mit dem Sein in der Existenz) und Dichtung bzw.
Metaphysik (Beschäftigung mit dem Sein in der Transzendenz) aufgefasst
werden zu können. Was beide verknüpft ist das Problem der Zeitlichkeit
überhaupt.

Durch die Bedingung, «Metaphysik» (in unserem Sinn) zu sein, wird
der Dichtung ein Ort zugewiesen, der der Literatur keinen riesengrossen
Platz mit verschiedenen Genres wie dem Roman und den anderen übrig
lässt. Dies hängt damit zusammen, dass solche Literatur weit und breit so
etwas wie das künstlerische Gegenstück zur wissenschaftlichen Psychologie

und Soziologie darstellt. Letztere weisen mehr und mehr die
Tendenz auf, Natur- statt Geisteswissenschaften zu werden. Nichts macht
den Mensch mehr zu einem endlichen Wesen in der Mannigfaltigkeit als
die geläufigen literarischen Genres der Gegenwart. Da sich kein physiologisch

verankerter Sinn beim menschlichen Körper nachweisen lässt,
der die entsprechende Wahrnehmung vermitteln würde, ist zu vermuten,
dass die literarische Wirksamkeit eigentlich nicht zu den wirklichen
Künsten, sondern zu der Moral und ihrer Förderung des Guten zu zählen
ist. (Da es aber nicht die Absicht der vorliegenden Arbeit ist, die Beziehung

der Kunst zur Moral zu erörtern, müssen wir es bei diesem Hinweis
bewenden lassen.)

Werte

Kehren wir deshalb zu den uns angehenden Kardinalwerten zurück, so
wäre nun genauer zu untersuchen, was unter Wert zu verstehen ist.

113



In früheren Arbeiten9 habe ich zu dieser Frage sowohl epistemologisch
als auch axiologisch wie folgt argumentiert: Erkenntnis ist immer
Erkenntnis von Wert. Sie setzt voraus, dass der Wert zugleich theoretischen
und experientiellen Charakter trägt (wobei das Wort «theoretisch» nicht
nur auf die Wissenschaft zu beziehen und das Wort «experientiell» breiter

als «empirisch» konzipiert ist). Es ist aber auch sinnvoll, den Begriff
des Wertes dabei als etwas zu verstehen, wo Qualität und Quantität
einander begegnen, und zwar durchaus im Sinne einer impliziten Definition
(nach D.Hilbert), welche mindestens drei Begriffe miteinander verbinden

muss, hier die Begriffe Wert, Qualität und Quantität10.
Epistemologie muss also mit Axiologie im Einklang stehen; es hat

damit wenig Sinn, eine Epistemologie unabhängig von axiologischen
Überlegungen oder eine Axiologie unabhängig von epistemologischen
Betrachtungen zu entwickeln. Nun hat sich die Epistemologie in der
Tradition der Moderne mehr und mehr einzig und allein der Erfassung der
Wahrheit zugewendet, wogegen die Axiologie sich mehr und mehr Werten

zugewandt hat, unter denen die Wahrheit nicht aufgezählt wird, und
diese Entwicklung, dieses Auseinandergehen von zwei Lehren muss vom
hier eingenommenen Standpunkt aus als abwegig, wenn nicht sogar als
katastrophal bezeichnet werden. Wir sollten uns vielmehr der Vorstellung

eines französischen Philosophe de l'esprit wie René le Senne
anschlössen, der die allgemeinste menschliche Erkenntnis nach sog.
Kardinalwerten einteilt11, und festhalten, dass sich die menschliche Erkenntnis
auf vier (genauer drei + eins) Kardinalwerte zu beziehen hat, die
Erkenntnis des Wahren, des Schönen, des Guten und des Göttlichen12: und
zwar die drei ersten in der urteilenden Modalität, die vierte hingegen in
der kontemplativen Modalität13. Solche Einteilung klingt ungeheuer

9 S. Vf., De l'art et de la science: Métalégomènes d'une théorie axiologique de la connaissance.

Proceedings of the First International Week on Philosophy of Art, Cephalonia
1976, part II, in: Diotima 6, p.43; oder mein früheres Buch: Thought and Being. An
Investigation into the Nature ofKnowledge, Basel 1959.

10 Eine solche Definition des Wertes, welche denselben mit Qualität und Quantität zugleich
in Bezug setzt, findet sich übrigens auch am Anfang des grossen «Traité des valeurs» von
Louis Lavelle (Paris 1951, p.10 u.a.). Ich habe sie allerdings seinerzeit unabhängig von
Lavelle vorgeschlagen. Vgl. meine neuesten Arbeiten: Qualità e Quantité sono incompa-
tibile?, in: La Qualità. Seminari interdisciplinari di Venezia, a cura di E.R. Lorch,
Bologna 1976, p.401 ; Qualité et Quantité, ou l'Etre et l'Avoir, in: Filosofia e realidade brasi-
leira, Atas II Semana Intern, de Filosofia, Petropolis, Co. ed. Americana, Rio de Janeiro
1976, vol. I, p. 18.

11

Vgl. R. Le Senne, Introduction à la philosophie, Paris 1939.
12 Nicht aber des Göttlichen im religiösen Sinn, sondern im Sinn der Mystik.
13 Die Einteilung von Erkenntnisarten nach diesen Modalitäten wurde an verschiedenen

Orten im einzelnen erörtert, so z. B. in «Thought and Being», loc.cit. (Anm.9).

114



klassisch, sogar platonisch, ist aber nicht so sehr selbstverständlich,
zumal das Schöne, das Gute usw. für uns im 20. Jh. n. Chr. nicht mehr
«Ideen» sein können, von denen unsere Seele eine Reminiszenz haben
kann (vgl. Piaton, Staat, 476 — 479 u.a.), sondern «Werte» sind. Diese
konzeptuelle Transposition von der Idee zum Wert ist eine Folge des

Ersetzens der griechischen durch die christliche Denkweise14. Es hat sich
eingebürgert, das Wahre als «wertlos» zu betrachten und zugleich alle
Werturteile schlussendlich als Wahrheitserklärungen aufzufassen, indem
sie in Sätzen wie «es ist wahr, dass .» (z. B. dass X schön ist)
ausgedrückt werden. Nach meinem Dafürhalten ist aber kein befriedigender
Sinn in Sätzen zu finden, welche behaupten, über die Wahrheit von
Werturteilen, z.B. von Schönheitsurteilen, zu befinden. Es ist z.B. de

facto nie die Erklärung durch einen Kunstkritiker, ein bestimmtes
Kunstwerk «sei schön», welche das Schön-Sein begründet, sondern die
Schöpfung des Werkes durch den Künstler selbst. Genau wie Maxwell
die Elektrodynamik als «wahre Theorie» publiziert hat, hat Michelangelo

die Sixtinische Kapelle als «schön» dekoriert; und es braucht keinen
anderen, Kritiker oder Professor, um diese Wahrheits- und Schönheitsurteile

zu bestätigen. Mit andern Worten liegt die Urteilskraft in der
Kunst beim schaffenden Künstler selbst, in der Wissenschaft beim
forschenden Wissenschaftler.

Die Wahrheit, von der wir sprechen, ist eine Form der Treue zur Sache
einer Erkenntnis, welche eine besondere Form annimmt, die sog. objektive

Erkenntnis. So sind es die Theorien, die die Wissenschaft ausarbeitet,

welche die Bausteine einer objektiven Erkenntnis liefern. Aber
Objektivität ist nur ein (Haupt-)aspekt möglicher Sachlichkeit, nämlich
derjenige, der sich geltend macht, wenn das Subjekt der Erkenntnis sich so zu
einem Objekt verhält, dass es letzteres weitmöglichst beherrscht und über
es verfügt, um es sozusagen von sich zu werfen (ob-jicere) und zu
analysieren.

Nur so, will es scheinen, lassen sich dann Wahrheit und Schönheit
trennen, aber zugleich als ebenbürtig auffassen und behandeln. Denn
wenn einerseits die nach wissenschaftlicher Art aufgedeckte Wahrheit
objektiv und nur objektiv ist, indem das Subjekt grösste Unabhängigkeit
gegenüber dem Objekt bewahrt, so besteht im Gegensatz dazu die Art
und Weise, Schönheit zu fördern, immer darin, dass das Subjekt die
grösstmögliche Abhängigkeit zu seinem Objekt bewahrt, indem es sich
ihm unterwirft, sich an es bindet in einer Art Knecht-Herr-Verhältnis, als

h Vgl. Vf., De l'idée à la valeur - Nécessité d'une épistémologie en accord avec l'axiologie,
in: Actes de la Deuxième Semaine Internationale de Philosophie de la Culture Grecque à

Calamata 1982, demnächst.

115



der Knecht seinen Herrn macht (und nicht umgekehrt). In der Tat
verlangt die Schöpfung eines Kunstwerkes immer vom Künstler, dass er sich
demselben ganz und gar ergibt und sozusagen ihm gegenüber seine
Unabhängigkeit aufgibt, damit das Kunstwerk in seiner eigenen Herrlichkeit
zustandekommt. Mit andern Worten entsteht, im Gegensatz zur Wissenschaft,

die Kunst auf subjektive Art und Weise, und das Verhältnis der
Kunst zur Wissenschaft ist das gleiche wie dasjenige von subjektiv zu
objektiv und schliesslich auch vom Schönen zum Wahren.

Allerdings sind es in der Kunst keine «Theorien», welche - mehr oder
weniger - «schön» sind, ganz im Gegenteil zu den - mehr oder weniger -
wahren Theorien der Wissenschaft. So dass der soeben aufgestellte
systematische Vergleich zu hinken scheint. Man muss aber bedenken, dass

Wissenschaft und Kunst unterschieden bleiben und der wesentliche
Unterschied, der gerade im Entgegengesetztsein von Objektivität und
Subjektivität15 wurzelt, der Parallelisierung ihre richtige Grenze setzt.
Wissenschaft und Kunst sind beide Formen der Erkenntnis, aber zwei
entgegengesetzte Formen, die sich etwa dadurch unterscheiden, dass 1.

die eine objektiv, die zweite subjektiv vorgeht, 2. die eine Theorien, d.h.
Universaliensysteme über das zeitliche Verhalten der Dinge bzw. ihre
Invarianzen, die andere Werke, d.h. Partikulare erstellt, welche «Bilder»
von dem nämlichen Verhalten bzw. den nämlichen Invarianzen vermitteln

sollen. Aber weil Theorien immer die Form von Universalien
annehmen, welche durch Partikulare zu bestätigen sind, wogegen Werke
der Kunst Partikulare sind, deren Rolle es ist, Universalien zu verbildlichen

und sie somit durch die Universalien, aus denen sie stammen, zu
bestätigen sind, kommt in beiden Fällen eine Bestätigung zustande, welche

für die Echtheit beider bürgt, jedoch mit der Richtungsdifferenz von
Abstraktion gegenüber Konkretion.

Verzichten wir auf die besondere Konzeption, die das Wort «Idee» als
ewiges Bild in der Platonischen Philosophie hat, und verstehen wir
«Idee» als reinen Begriff, den der Geist von etwas empfangt oder sich
bildet, so können wir sagen, dass das Kunstwerk eine Einzelkonkretisierung

einer Idee ist, die der Künstler von einem Sachverhalt hat, dass

allerdings der Wert - genannt das Schöne in der Kunst - am Kunstwerk
selber haftet, weil vor seinem Entstehen noch keine künstlerische Tätigkeit

zustande gekommen war, wogegen der Wert der Wahrheit, der in der

15 Die Subjektivität der Kunst, von der hier die Rede ist, ist nicht die von Kant gemeinte, die
sich in einer (an sich christlichen) Tradition orten lässt, die von Augustin über Descartes
zu Hegel führt und heute bei Heidegger mündet, wonach die Reflexion über den
Menschen als Subjekt die Methode aller Erkenntnis der Welt konstituiert. So verstandene
Subjektivität stellt nämlich nicht eigentlich das Gegenteil dessen dar, was hier unter
Objektivität gemeint wird.

116



objektiven Erkenntnis in Frage kommt, erst in der Theorie steckt, weil
vor dem Aufbau der Theorie noch keine abschliessende Wissenschaft
zustandegekommen war.

Wenn wir nun den Wert als ein Zusammenkommen von Qualität und
Quantität erfassen, ist Quantität viel allgemeiner zu verstehen als die
blosse zahlenmässige Schätzung dieser Qualität. Natürlich enden die
meisten Beobachtungen, welche in Astronomie, Physik und anderswo
gemacht werden, wenn auch nicht immer, in Zahlen von Einheiten einer
bestimmten physikalischen Observablen (so und so viel Erg, so und so
viel Ampère usw.). Aber das hängt damit zusammen, dass die gesamte
Mathematik sich methodologisch auf die Arithmetik zurückführen lässt.
Die Mathematik, derer man sich ganz besonders in der Physik, aber auch
in steigendem Mass in den andern Wissenschaften einschliesslich der
humanen Wissenschaften bedient, drückt nicht nur zahlenmässige,
sondern algebraische, geometrische und andere formale Verhältnisse
anhand von mathematisch-logischen Betrachtungen aus, von denen man
sagen kann, dass sie das Zahlenmässige verallgemeinern. So und nur so
stimmt die Behauptung, die Wahrheit sei dann dort zu eruieren, wo das

verallgemeinerte Zahlenmässige - die «Zahl» als Symbol für das
Mathematische - und die Qualität, d. h. das Eigentümliche an dem zu Beobachtenden

übereinstimmen. Und wenn von der Metaphysik gesagt werden
muss, dass sie mit der Logik und Mathematik allein diskursiv nicht
auskommt und auf die Dialektik angewiesen ist, so muss man die «Zahl»,
d.h. die Quantität, so weit begrifflich verallgemeinern, dass Dialektik als
das aufgefasst wird, was über die Logik und Mathematik hinaus
hinzukommt, um die metaphysische Inkommensurabilität diskursiv zu
beherrschen ; und dann stimmt symbolisch die Behauptung, Wert - hier als
Wahrheit einschliesslich des Erhabenen - ergebe sich am Orte der Begegnung

von «Quantität» (als das «Dialektifizierte») und Qualität (als die
Eigenschaft des Inkommensurablen, welche bis zur unaussprechlichen
Allmacht Gottes reicht).

Regeln künstlerischen Schaffens

Versuchen wir nun, solche Betrachtungen auf die Kunst zu übertragen
und dabei auf den Schönheits- statt den Wahrheitswert Bezug zu
nehmen, so stellen wir zunächst fest, dass alle Regeln ästhetischen Schaffens
wie sie an der Kunst-Akademie, am Musikkonservatorium und sonstwo
gelehrt werden, immer ungemein an die mathematischen Konstruktionen

erinnern, wie sie in Beweisen zur Anwendung kommen. Perspektive
z. B. ist praktisch reine Geometrie, der goldene Schnitt oder irgendwelche

117



Vorschriften in der Harmonie und dem Kontrapunkt werden so zum
Ausdruck gebracht, dass sogar zahlenmässige Verhältnisse entstehen.
Wenn man nun im allgemeinen festzustellen versucht, wie überhaupt das
Schöne zum Vorschein zu bringen ist, macht man die erstaunliche
Feststellung, dass dies irgendwie immer dadurch zustande kommt, dass
niedrigere Symmetrien durch höhere Symmetrien «gebrochen» werden. Die
Idee der Symmetriebrechung wurde zum ersten Mal in bezug auf
physikalische Vorgänge durch Pierre Curie vorgebracht. Sie kursiert heute in
der Theorie der Teilchen in der Mikrophysik. Die Rolle der Symmetrien
wurde im verallgemeinerten Sinne der mathematischen Gruppentheorie
von den Mathematikern Andreas Speiser und Hermann Weyl auf die
Förderung ästhetischen Gefühls angewandt. Alle Kunst-«Gegenstände»,
von den musikalischen Kompositionen bis zu den Indischen Tänzen,
einschl. Malerei und Skulptur, und sogar Erzeugnisse anderer «künstlerischer»

Tätigkeit lassen erkennen, dass solche Brechungen nötig sind, um
das Vorhandensein der darunterbestehenden «Symmetrie» (als einer Art
Ruhe des Gleichgewichts auf der Ebene der Wahrnehmung) zu enthüllen.

Fassen wir das wiederum unter dem pythagoreischen Motto der
«Zahl» oder der Quantität zusammen, so stimmt es dann auch in der
Kunst, dass der Wert, also die Schönheit dort zum Vorschein kommt, wo
Quantität und Qualität zusammenkommen. Man könnte so weit gehen,
zu sagen, dass z.B. «Pfeffer in einer Sauce» dazu dient, die gelungene
Bindung der pfefferlosen Sauce wahrnehmen zu lassen, weil so das

Gleichgewicht der Bindung gestört gebrochen wird; und nicht per
Zufall werden die Worte «Salz» und «Pfeffer» in der literarischen Analyse

gebraucht, um künstlerische Mittel der Schönheitsförderung zu
bezeichnen. Denn natürlich müssen solche Symmetriebrechungen
schliesslich in concreto vor sich gehen, z.B. in der Anordnung von
Arabesken in der Kunst des Islams.

Wie steht es dann mit der Dichtung? Anfragen an die Adresse jener, die
eine Ars poetica geschrieben haben, sind enttäuschend, weil sie sich
meistens nicht des Problems annehmen, wie an die Inkommensurabilität
herangegangen wird, sondern sich für eine Poesie interessieren, welche
auf sehr tiefer Stufe steht. Das ist im Falle von Boileau ganz typisch, der
eine im Grund sehr gemeine Auffassung von Poesie hatte, vermag sein
kleiner Traktat - selbst wenn er in überkorrekten Versen geschrieben ist

- doch nicht, die eigentliche Methodik echter, profunder Dichtung zu
erfassen, weil er zu sehr beim blossen guten Ton bleibt und sich praktisch
nur auf eine Poesie niederer literarischer Genres bezieht. Horaz seinerseits

war zu moralisierend geblieben, um auf die Erfassung des Erhabenen

richtig hinweisen zu können. Sogar Aristoteles befasst sich so sehr
mit der Versifikation und dem Formalen und erläutert nur die Techne,

118



auch wenn er wohl wusste, dass die grossen Dichter ihre Werke nicht
einfach an eine solche Technik stur angepasst, sondern sich einer Inspiration

des Transzendenten ergeben haben, denn der Dichter ahmt den
Menschen und seine Leidenschaften nach (Poetik, 1448a). Und das
fordert eine Redekunst, welche fähig ist, den Weltschmerz zu erfassen.
Dagegen ist Yerlaines berühmter Satz «De la musique avant toute chose»

(Art poétique) wider die Tradition vielleicht so zu verstehen, dass schöne
Dichtung die Probe der Musik bestehen können muss wie wahre
Metaphysik die Probe der Physik. Aber wo steht geschrieben, dass die erfolgreiche

Methode echter, profunder Dichtung darin besteht, innerhalb
streng formaler Versifikation oder anhand einer dieselbe transzendieren-
den Diskursivität, die sehr an Mathematik bzw. an Dialektik erinnern,
mit der Semantik so zu verfahren, dass Paradoxe, ja unendliche
Spannungen nicht nur entstehen («To be or not to be»), sondern überwunden
werden («That is the question .»), dass der Schmerz der Spannung in
Staunen und Freude umgesetzt wird, kurzum dass eine Überholung von
bisher Erreichtem und eine ständige Verklärung eines scheinbar
unauflösbaren Sachverhalts vor sich gehen müssen, wie das etwa in so
unübertrefflicher Art und Weise in den kurz nach dem ersten Weltkrieg fast

zugleich erschienenen Werken: Rilkes Duineser Elegien (nach strenger
Versifikation) (1923) und Saint-John Perse's Anabase (in scheinbarer
Abweichung von der strengen Versifikation) (1924) verwirklicht ist?
Warum sagen uns die grossen Dichter nicht, dass sie sich zu den grossen
Metaphysikern gesellen?

Und so liesse sich die nämliche Frage ganz allgemein stellen: Warum
gibt man nicht schlechthin und überall zu, dass Physik und Musik,
Wissenschaften und Künste, Metaphysik und Dichtung alle nur je nach ihrer
Art die Zeitlichkeit zu überwinden trachten, um den Menschen dazu zu
verhelfen, die Materie durch den Geist meistern zu lassen? Täte man das,
wäre dies der Anfangspunkt für eine ganz neue Klassifikation, welche
den Vorteil aufweisen würde, sich nicht auf methodologische, sondern
aufontologische Kriterien zu stützen. Die Zeitlichkeit zwingt nämlich zu
ontologischen Betrachtungen. Denn die Welt besteht nicht bloss aus
Materie, sondern aus Zeit-und-Materie (oder Materie-und-Zeit)16. Das

16
Hingegen besteht sie nicht aus Raum, denn Räume werden in Unmengen in diversen
Geometrien konstruiert; und seit Erscheinen der Relativitätstheorie ist es völlig klar
geworden, dass sich der realen Welt kein ausgezeichneter Raum zuschreiben lässt. Räume
sind somit nichts weiter als begriffliche Systeme, mit deren Parametern sog. Naturgesetze
in mathematische Form gekleidet werden. Vgl. Vf., On Time, Space-Time and Other
<Time>, in: Perspectives in Metascience, Interdisciplinaria 2, Acta Regiae Soc. Sei. et Litt.
Gothoburgensis, 1979, p. 139.

119



Materielle an der Welt lässt sich nur wahrnehmen, weil es einer zeitlichen

Änderung unterstellt, und das Zeitliche an der Welt nur bemerken,
weil es an die Materie gebunden ist. Die Frage ist, wie das Materielle und
das Zeitliche auseinandergehalten werden können. Die Wissenschaften
beantworten die Frage dadurch, dass sie sich aus verschiedenen Kategorien

der Zeitlichkeit diverse Konzepte des zeitlichen Verlaufs auswählen :

die eigentliche Physik die Umkehrbarkeit (und folglich fast eindeutig
auch die Periodizität) der Phänomene, von denen sie handelt, - die
Thermodynamik (uneigentliche Physik) die Unumkehrbarkeit (und folglich
fast eindeutig die Zunahme der Entropie), - die Genetik die Reproduzierbarkeit

von Generation zu Generation, usw. und schliesslich die
Metaphysik die Verklärung der Zeitlichkeit durch Rückführung in das Sein

qua Sein. Aber allgemein lässt sich sagen, dass alle Wissenschaften je auf
eine eigene Form der Beherrschung der Zeitlichkeit bedacht sind.

Bei den Künsten ist es im Grunde auch so. Zugegeben, die einzelnen
Kunstwerke als partikulare Konkretisierungen universeller Ideen
erscheinen in der Zeit wie historische Ereignisse. Aber das ist es nicht, was
die Beherrschung der Zeit verwirklicht. Echte historische Ereignisse
entspringen einer Momentaneität, wogegen Kunstwerke im Prinzip für ewig
da sind. Natürlich verfault die Farbe und das Holz der polychromen
Madonnen in den Kirchen, verfällt der Stein griechischer Statuen,
verschwinden Manuskripte alter Kompositionen und homerischer oder
anderer Dichtung, um nichts von der Vergänglichkeit guten Essens und der
Flüchtigkeit herrlicher Parfums zu sagen. Aber sogar die chemische Formel

eines Parfums oder ein Küchenrezept sind im Prinzip für alle Zeiten
da, um nichts von der Unzerstörbarkeit dessen zu sagen, was bei der
Schöpfung eines Gedichts z. B. gemeint oder gewollt ist.

Viele Methodologen begehen den Fehler, zu glauben, dass sowohl
Mathematik wie auch Geschichte «Wissenschaften» sind; aber das sind sie

gar nicht. Mathematik ist nicht scientia, sondern potentia, d.h. «reine
Macht», um zur Wissenschaft zu gelangen. Geschichte ist auch nicht ein
Wissen, sondern eine Einordnung in der Zeit; sie versucht keineswegs,
die Zeitlichkeit zu überwinden, sie verkündet auch kein Naturgesetz (als
Universale), das sich in seiner angeblichen Form bestätigen, verifizieren
liesse (was Bedingung für eine Wissenschaft ist). Nichts an der Geschichte
ist wahr, oder schön, oder sogar gut oder göttlich; alles in ihr ist aber der
Fall, soweit feststellbar. Somit ist Wissenschaft immer eine Tätigkeit, die
zwischen Geschichte und Mathematik eine gültige Bindung herzustellen
sucht. Und falls in dieser Überlegung die Bezeichnung «Mathematik» auf
die Dialektik verallgemeinert wird, lässt sie sich sinngemäss aufalle
Wissenschaften einschliesslich der Metaphysik erweitern.

Mit der Kunst steht es ebenso, nur in umgekehrter Richtung. Insofern

120



das Zustandekommen eines Kunstwerkes historischen Charakter hat und
seine Wurzel in einer Idee hat, die selber als Universale einer
mathematisch-dialektischen Erfassung zugänglich ist, ist Kunst - von den einfachsten

Versuchen bis zu hohen dichterischen Anläufen - eine Tätigkeit,
die zwischen «Mathematik» und «Geschichte» (man beachte die
umgekehrte Reihenfolge) eine gültige Bindung herstellt. Und so sollte es möglich

sein, Kategorien der Zeitlichkeit ausfindig zu machen, nach denen
sich diese Herstellung in spezifischen Kunstarten (das Wort «Kunstschaften»

- wie Wissenschaften - ist im Wörterbuch unauffindbar) verwirklichen

lässt. Ob dabei die herkömmlichen Künste herauskommen, ist fraglich.

Irgendwie würden die einzelnen Kategorien an einen Grad der
Vergänglichkeit existentieller Gegebenheiten erinnern, von der flüchtigsten
hin bis zur Standhaftigkeit musikalischer Harmonien, und darüber hinaus

zur Aufhebung jeglicher Temporalität tendieren - durch Andeutung
einer Schau, welche das Sein schlechthin in seiner einen und unbegrenzten

Pracht erscheinen lässt17.

17 Immerhin setzt T.S. Eliot (in: Poetry and Poets, London 1957) Vergil in Verbindung mit
Pythagoras und deutet seine Dichtung als Vorwegnahme christlichen Denkens (christlicher

Metaphysik?). Und wenn er dort von der Blindheit spricht, die Milton befiel, wird
so etwas wie die Spannung berührt, die zwischen den physischen Sinnen und der
übersinnlichen Wahrnehmung eines metaphysischen Sachverhalts besteht, besonders wenn
Milton, wie er sagt, die englische Sprache vergewaltigt, wie eine Symmetrie, die gebrochen

wird.

121




	Wahrheit und Schönheit, Wissenschaft und Kunst, Objektivität und Subjektivität, Formen der Erkenntnis : zur Möglichkeit eines Vergleichs und einer Klassifikation

