
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 43 (1984)

Artikel: Der Punkt : zum Begriff des Raums in philosophisch-künstlerischer
Hinsicht

Autor: Wohlfahrt, Günter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883145

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 43/1984

GÜNTER WOHLFART

Der Punkt
Zum Begriffdes Raums in philosophisch-künstlerischer Hinsicht*

Ich möchte zunächst (1.) den Punkt erörtern, und zwar den Punkt im
ästhetischen Sinne, insofern er sowohl Zeitpunkt als auch Raumpunkt
ist. Ich werde diesen Zeit-Raum-Punkt als Augenblickspunkt, in dem das
ästhetisch Bedeutende spricht, genauer zu bestimmen suchen.

Ferner (2.) werde ich die ästhetische Erfahrung als eine Erfahrung des

Aufgehens von Sinn in ihrem Verhältnis zur Sprache näher betrachten.
1. Etwas liegt offen vor unseren Augen da, aber wir sehen es nicht.

Denn wir sehen, nicht das Auge. Wir übersehen es vielleicht im Interesse
der Gewinnung einer Übersicht, oder wir sehen davon ab, weil wir
bestimmte Absichten verfolgen. Gewöhnlich sehen wir nicht absichtsfrei.
Indessen kann sich zuweilen plötzlich etwas Ungewöhnliches ereignen.
Es kann geschehen, dass mir unabsichtlich aufeinmal etwas in die Augen
springt, das ich klar sehe, aber sprachlich nicht deutlich machen kann.
Befragt, was es ist, das ich da klar aber undeutlich oder konfus erkenne,
muss ich antworten: ich weiss nicht was, je ne sais quoi1. Es handelt sich
hier um eine der rationalen, verbal artikulierbaren Erkenntnis analoge
sinnliche Erkenntnis1. Der Verstand, der sich eine bestimmte Vorstellung

bzw. einen bestimmten Begriff von einem Gegenstand macht, hat
nicht die erforderliche Einstellung zur cognitio sensitiva, zur cognitio
clara confusa dessen da, das unversehens in die Augen springt. Er hat
kein Auge dafür, und auch ein <Lynkeus> wird ihm nicht die Augen
öffnen können. Was ist dieses da, das augenblicklich eine besondere Bedeu-

* Der Aufsatz wurde aufeiner Tagung des Arbeitskreises «Bildende Kunst» am 26. Februar
1982 in der Evangelischen Akademie Arnoldshain vorgetragen.

1

Vgl. G.W. Leibniz, Meditationes de cognitione, veritate et ideis, in: Die philosophischen
Schriften, hg. vonC.J. Gerhardt, Bd. IV, S. 422 ff.

2
Vgl. A.G. Baumgarten, Aesthetica,§ 1.

Korrespondenzadresse:Priv.-Doz. Dr. Günter Wohlfart, Mühlenstrasse 1,

D — 6403 Fliedern 2

93



tung bekommt und uns bei seiner Betrachtung für uns grundlos weilen
lässt? Es ist grundlos, hat aber doch eine <innere Kausalität)3, es ist zwecklos,

hat aber doch eine <innere Zweckmässigkeit).
Ich möchte das, was uns ohne Begriffe anspricht, uns etwas bedeutet,

d.h. etwas zu verstehen gibt, das ästhetisch Bedeutende nennen. Das
ästhetisch Bedeutende bedeutet nicht etwas Bestimmtes. Es zeigt nicht
etwas Bestimmtes, es zeigt sich*. Das ästhetisch Bedeutende hat eine
<freie Bedeutung). Es deutet gleichsam ins Freie. Es sagt nichts - mit Worten

- und verbirgt nichts, sondern es bedeutet, es spricht in Winken, in
der - sit venia verbo - <Sprache der Götter). Es sagt uns zu, oder besser

gesagt: es sagt uns etwas zu. nescio quid. Ist es das <Versprechen des
Glücks)?

Das ästhetisch Bedeutende spricht uns an - oder vielmehr: Es stellt
einen Anspruch an uns, sinnt uns etwas an. Die Erfahrung des ästhetisch
Bedeutenden, die ästhetische Erfahrung hl keine Erfahrung, die wir nach
und nach machen, sukzessive Komprehension. Die sinnliche Kognition
des Hervorspringenden ist simultane Komprehension. Sie geschieht im
Augenblick. Er ist der Augenblick der ästhetischen Erfahrung. Dieser
ästhetische Augenblick kann auch Augenblick der ästhetischen Epiphanie

heissen. Er ist der Augenblick, in dem auf einmal das <Hervorleuch-
tendste> des ästhetischen Phänomens erblickt wird. Das Hervorleuchtendste

ist gleichsam das Zentrum, der Fokus des <Bedeutungshofes> des

ästhetischen Phänomens. Die ästhetische Epiphanie des Hervorleuchtendsten

ist mit der religiösen Ekstase der Erleuchtung und dem
Einleuchten von Sinn in philosophischer Spekulation innerlich verwandt.

Auf diesen Augenblick, in dem uns plötzlich der Sinn aufgeht, indem
uns ein <Licht aufgeht), kommt alles an5. Der einmalige Augenblick der
Erfahrung des ästhetisch Bedeutenden kann sich ereignen als Augenblick
auf eine Stelle im Raum, oder besser gesagt als Augenblick einer Stelle
(genitivus obiectivus und genitivus subiectivus), denn es ist derselbe
Augenblick, in dem wir diese Stelle erblicken und in dem sie uns gleichsam

ansieht - so wie am archaischen Torso Apolls nach Rilke keine
Stelle ist, <die dich nicht sieht)6. Der Augenblick einer ästhetisch
bedeutenden Stelle ist keine begriffliche Rekognition, sondern eine sinnliche

3
Vgl. I.Kant, Kritik der Urteilskraft (zit. KU), § 12.

4
Vgl. L.Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, 6.522: «Es gibt allerdings
Unaussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das Mystische.» Und ders., Philosophische
Untersuchungen, § 523 : «Das Bild sagt mir sich selbst.»

5
Vgl. Vf., Der Augenblick, Freiburg/München 1982.

6 Nach Hegel kann von der Kunst behauptet werden, «dass sie das Erscheinende an allen
Punkten seiner Oberfläche zum Auge umzuwandeln habe». (Sämtl. Werke, neu hg. von
H.Glockner, zit. SW, Bd. 12, S.213).

94



Kognition. Er ist figürliche, nicht intellektuelle Synthesis, ästhetische,
nicht logische Komprehension7. Die ästhetisch bedeutende Stelle ist
nicht <unsyntaktisch>, aber ihre Syntax ist eine <Syntax ohne Worte> und
Begriffe. Der ästhetische Augenblick ist intelligente Sinnlichkeit, die
begriffslose Einsicht, d. h. Konspektion, Synopsis einer sinnlichen
Mannigfaltigkeit, «Zusammenfassung der Vielheit in die Einheit nicht des
Gedankens, sondern der Anschauung»8. In einem Augenblick kann ein
begrenztes, im Blickfeld liegendes Quantum von Nebeneinanderliegendem

ohne sukzessive Synthesis seiner Teile als Ganzes ineinsgesehen
werden. Der ästhetische Augenblick ist sinnliche Verdichtung. Die ästhetisch

dichte Stelle ist die ästhetisch bedeutende, sinnerßllte Stelle. An ihr
ist Sinnliches ineinsgebildet; insofern ist sie nicht nur sinnlich, sondern
sinnlich-unsinnlich. In einem sinnerfüllten Augenblick entsinnen wir
uns inmitten von Sinnlichem. Wir haben keinen bestimmten Sprachausdruck

dafür. Wir <haben> eine ästhetische Idee. Sie ist kein bestimmter
Gedanke, sondern eine Anschauung, die zu denken gibt9. Die ästhetische
Idee ist eine Anschauung, der ein unbestimmter Begriff- ich weiss nicht
welcher - entspricht. Diese Entsprechung ist das Sprechende des ästhetisch

Bedeutenden. Das Nichtssagende ist ein Mangel an ästhetischen
Ideen.

Ist der Raum der Inbegriff aller Stellen, <Stellenordnung>10, ist der
Raum die Ordnung der Existenzen im Beisammen wie die Zeit die
Ordnung des Nacheinander, ist der Raum ordo coexistendi, ordo existendi
eorum quae sunt simul11, so ist der ästhetische Augenblick einer Stelle
derjenige, in dem das räumliche Nebeneinander bzw. Aussereinander12
wie das zeitliche Nacheinander aufgehoben ist.

Im Augenblick einer Stelle wird - dies ist als These festzuhalten - die
Zeit als Ordnung des Nacheinander und der Raum als Ordnung des
Aussereinander aufgehoben, d.h. zugleich negiert und bewahrt. Dies ist für
das Verständnis von Musik wie für das Verständnis der bildenden Kunst
von Bedeutung.

Das Verstehen eines Themas in der Musik geht nicht im Hören von
nacheinanderfolgenden Tönen auf. Im musikalischen Rhythmus etwa
unterbricht sich durch den Gegenstoss gegen das abstrakte Zeitmass der

7 Vgl. Kant, KU, §26.
8 Ebd.,§27.
9

Vgl. ebd.,§49.
10 G.W. Leibniz, Fünfter Brief an Clarke, insbes. Nr. 47 und 104, in: Philosophische Schriften,

Bd. VII, S.389fF.
" G.W. Leibniz, Dritter Briefan Clarke, Nr.4, ebd., S.363.
12

Vgl. G.W.F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse
(1830), neu hg. vonF.Nicolin und O.Pöggeler, Hamburg 1959, §254.

95



sukzessive Fortgang auf einmal, hört vorübergehend auf und in dem
anhaltenden Vergehen der Zeit entsteht gleichsam durch einen Sprung
augenblicklich eine Umkehr, eine plötzliche Übereinstimmung des
Erinnerten und des Erwarteten in einem erfüllten, <vorlaufend-wiederholen-
den> Augenblick. Das Hören von Musik ist nicht nur sukzessive
Apprehension, sondern indessen auch simultane Komprehension, die Ineins-
bildung der Vielheit von sukzessiv aufgefassten Tönen in die Einheit des

erfüllten, <protensiv-retensiven> Augenblicks. In ihm wird die einlinige
Aufeinanderfolge (das Nacheinander) durch eine Umkehrung des Be-
wusstseins aufgehoben und die Erfahrung der inneren Zusammengehörigkeit

(des Ineinander) von schon Gehörtem und noch zu Hörendem
gemacht. In der Gegenläufigkeit des Rhythmus wird die Zeit als Ordnung
des Nacheinander, die Zeit als <Zahl der Bewegung) für einen sinnerfüllten

Augenblick aufgehoben, in dem Sinnliches mit Unsinnjichem koinzi-
diert. In diesem zeitlosen Augenblick, in dem sich die Zeit <erfüllt>,
entspringt <Zeit ohne Zieh.

Dieser Kairos ist mit dem Chronometer nicht erfassbar.
Entsprechend verhält es sich in Anbetracht eines Bildes bzw. eines

Gebildes der Kunst. Wir gehen aus vom ästhetischen Augenblick als

Augenblick auf eine ästhetisch dichte, bedeutende Stelle eines Gebildes,
einer Figur im Raum13. Wie sich der Blick beider Augen in einem Blick
vereinigt, so ist die eine ästhetisch bedeutende Stelle, durch die uns die
Figur gleichsam anblickt, das Resultat einer Konstellation, einer
Konfiguration. Sie wird mit einem Blick erfasst14.

An der ästhetisch dichten Stelle, die uns sozusagen als <focus imagi-
narius> in die Augen springt, ist das bloße Nebeneinander durch eine
figürliche Synthesis in ein Ineinander transfiguriert. Im Augenblickspunkt

konzentriert sich das Gebilde. An dieser massgebenden Stelle findet

inmitten von ausgedehnten Dingen ein qualitativer Sprung eines
Quantums von Aussereinanderseienden statt. Es wird an dieser imaginären

Stelle ineinsgebildet, integriert. Ist der Raum die Abstraktion der
Äusserlichkeit15, so wird an dem, was wir die ästhetisch dichte Stelle
genannt haben, diese Abstraktion vorübergehend aufgehoben. Die ästhetisch

dichte Stelle ist konkret. Im ästhetischen Augenblickspunkt ist die

13 Nach Heidegger ist die Plastik ein verkörperndes Ins-Werk-Bringen von Orten>, eine
«Verkörperung von Orten, die, eine Gegend öffnend und sie verwahrend, ein Freies um
sich versammelt halten, das ein Verweilen gewährt den jeweiligen Dingen und ein Wohnen

dem Menschen inmitten der Dinge» (Die Kunst und der Raum).
14

Vgl. F.W.J. Schelling, Philosophie der Kunst, § 125, Zusatz 1, Anm. und Kant, KU, §27.
15

Vgl. Hegel, SW 9, §254.

96



Äusserlichkeit des Raums erinnert. Der Raum als <Aussersichsein>16 ist
in sich zurückgegangen.

(In der griechischen Skulptur erblickte Hegel deshalb das Ideal der
Kunst in seiner Vollkommenheit und die höchste Bestimmung der Kunst
als Kunstreligion, weil in ihm Inneres und Äusseres vollkommen
zusammenstimmen17. In der klassischen idealen Skulpturgestalt ist das Äussere
ins ich gegangen und das Innere geäussert. Die vollständige Ineinsbildung
und Entsprechung des Inneren und Äusseren ist das Sprechende des
plastischen Ideals. Äusseres und Inneres stimmen so überein, dass diese
Übereinstimmung als <geistiger Ton> vernehmbar wird.)

Das plastische Gebilde hat seinen <Raum in sich selbst), keinen ausser
sich18. Es hat seinen eigenen Welt-Raum. Es ist Uni-versum, in Eins
gekehrt. Anders gesagt: In ihm kehrt sich gleichsam Aussenraum nach
innen und Innenraum nach aussen. An der ästhetisch dichten Stelle
kommt es transitorisch zu einer Koinzidenz, d.h. zu einem Zusammenfall

bzw. zu einer Veränderung der Dimensionen. Gleichsam durch einen
Sprung kommt es auf einmal zu einer Umkehrung, zu einem <Aspekt-
wechseb etwa von Vordergrund und Hintergrund, von Nähe und Ferne.

Die ästhetisch dichte Stelle ist der Punkt des Gebildes, an dem es sich
<wendet>. Diese Umwendung ist gewissermassen die <Wendung>, in der
wir in stummer figürlicher Sprache angesprochen werden. Das ästhetisch
Bedeutende ist erstorbenes Wort19. Es ist Antwort und Frage.

Plötzlich leuchtet ein anderer Aspekt auf, plötzlich ergibt sich eine
andere Ansicht. Dieser Aspektwechsel wird im Springbild eigens thematisch.

(Als einfaches Beispiel kann ein gewöhnlicher Würfel dienen, der
unter anderem Aspekt als offene Kiste gesehen werden kann20. Die ästhetisch

dichte bedeutende Stelle ist hier der Nullpunkt, an der die drei
Abmessungen zusammentreffen. Durch die Doppeldeutigkeit dieses

<springenden> Punktes wird der Raum gleichsam <umgestülpt> und neu
koordiniert.)

Nicht nur für das Springbild als Paradigma im Besonderen, sondern für
das Kunstgebilde im Allgemeinen gilt, dass das ästhetisch Bedeutende
mehrdeutig ist. Es springt21. Dies behält noch für die Sprache der Dich-

16
Vgl. ebd. und Hegel, Wissenschaft der Logik, hg. von G.Lasson, Hamburg 1963, Bd.I,
S. 182.

17 Vgl. Hegel, SW 13, S.375 und 12, S.215.
18

Vgl. Schelling, Philosophie der Kunst, § 122 und 127.
19

Vgl. ebd., § 73, wo Schelling die bildende Kunst als «gestorbenes Worte bezeichnet, und
Kant, KU, § 51, der sagt, dass die «bildende Kunst zur Gebärdung in einer Sprache (der
Analogie nach) gezählt werden könne».

20 Vgl. L.Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Teil II, XI.
21 «Jedes Kunstwerk ist ein Vexierbild Das Vexierbild wiederholt im Scherz, was die

Kunstwerke im Ernst verüben.» Th.W. Adorno, Ästhetische Theorie. Ges. Schriften

Bd.7,Frankfurt a.M. 1970, S. 184f.

97



tung seine Gültigkeit. Ästhetische Erfahrung wird gemacht in einem
Sprung.

Sehen heisst Übersetzen. Das Sinnverstehen des ästhetisch Bedeutenden

hat mit dem Sinnverstehen eines Satzes unserer Sprache mehr
gemeinsam als man denkt.

Im Augenblick des Sehens des ästhetischen Blickpunktes als des
springenden Punktes wird der im umgebenden Blickfeld liegende Raum neu
determiniert, d.h. es kommt zu einer Negation bzw. Destruktion des
Raums und im selben Augenblick (Zeitpunkt) auch schon zu einer neuen
Position bzw. Konstruktion des Raums, zu einer neuen Raumordnung,
Es kommt zu einer Umstrukturierung des Raums. Der ästhetisch dichte
Augenblickspunkt ist der Punkt, in den der Raum sich gleichsam
zusammenzieht, um sich augenblicklich aus ihm wieder auszudehnen.

Ist der Punkt überhaupt die Negation des Raums - den Punkt <gibt> es

nicht; als beständiges Sich-Aufheben hat der Punkt in der Zeit Wirklichkeit22

- so wird diese Negation des Raums sowie die Negation dieser
Negation, d.h. die neue Position des Raums im ästhetischen Augenblick
auf den ästhetischen Blickpunkt sinnlich-unsinnlich wahrnehmbar. Der
sinnlich-unsinnliche Augenblick auf den ästhetischen Blickpunkt ist der
Augenblick der <bestimmten Negation> des Raums. Das Moment der Un-
sinnlichkeit liegt darin, dass das Aspekt-Sehen nie nur ein bloss
optisches) Sehen ist, sondern auch ein Sehen im übertragenen Sinne des Wortes.

Aspektsehen ist <spekulativ>.
Ist der Raum überhaupt imaginär23, ens imaginarium24, ein Produkt

der Einbildungskraft, so können wir in der ästhetischen Spekulation
unversehens gleichsam seiner Produktion zusehen. Ist der Raum überhaupt
eine sinnliche Unsinnlichkeit bzw. eine unsinnliche Sinnlichkeit25, so ist
der sinnerfüllte ästhetische Augenblick auf einen ästhetisch bedeutenden
Blickpunkt als Augenblick der Ineinsbildung von Sinnlichem und
Unsinnlichem Einsicht in Raumbildung, Einsicht in die Produktion von
Raum durch die Einbildungskraft. Im Augenblick auf den ästhetisch
springenden Punkt erfahren wir unvermittelt den Ursprung eines
Raums. In ästhetischer Imagination sehen wir nicht nur ein Objekt im
Raum anders an, sondern wir sehen ihm vielmehr einen anderen Raum
an. Wir schauen nicht anders in den Raum hin, sondern wir schauen
vielmehr einen anderen Raum hin. In der Imagination des ästhetischen
Blickpunktes gibt es keinen Raum. Sie gibt einen Raum.

22
Vgl. Hegel, SW 9, §254 und 256f.

23
Vgl. Leibniz, Fünfter Briefan Clarke, Nr. 33, in: Philosophische Schriften, Bd. VII, S.396.

24
Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 291/B 347.

25
Vgl. Hegel, SW9, §254.

98



Der Augenblickspunkt des Umspringens des Aspekts ist der Ursprung
einer neuen <Stellenordnung>, einer neuen Syntax des Raums. Indem die
doppelte Bedeutung, der Doppelsinn aufgeht, kommt es plötzlich zu
dem, was man Stellenumordnung nennen könnte. Indem der andere
Aspekt aufgeht, geht auf einmal ein anderer Raum auf. Im Augenblick
des Schaffens einer neuen Stellenordnung eröffnet sich ein freier Spielraum

für die ästhetische Imagination. Der ästhetische Augenblick ist
zeitfreie Zeit. Der ästhetische Blickpunkt ist raumfreier Raum. Die
ästhetisch bedeutende Stelle, der ästhetisch springende Punkt ist ein sich
bewegender Punkt. Der Augenblickspunkt ist Moment, Zeit-Raum-
Punkt. Er ist der Punkt des Gleich-Werdens von Zeit und Raum. Seine
Bewegung ist die des Gegenstosses in sich. Er stösst sich von sich selbst ab.
Als solcher ist er kein fixer Punkt, nicht abstrakt mit sich identisch.
Vielmehr könnte von einer Identität der Identität und der Nichtidentität dieses

einen in sich selbst verschiedenen Punktes gesprochen werden. Das
Ineinsfallen seiner Verschiedenheit ist das Aufgehen, der Einfall seiner
Doppeldeutigkeit. Im ästhetischen Sinne etwas <sehen> heisst, einen <Ein-
falb haben.

Der Identität in der Nichtidentität des ästhetischen Blickpunktes
entspricht die vom Identitätszwang befreite, gelöste Sich-Selbst-Gleichheit
des Betrachters. Das Sich-Selbst-Gleichwerden im ästhetischen Augenblick

ist ein Sich-Finden im Sich-Verlieren. Der ästhetische Augenblick
ist Frei-gelassen-Werden, Selbstlos-Werden, ein Blick aus der
Selbstbefangenheit ins Freie. Der ästhetische Augenblick ist ein <Licht-Blick> der
Freiheit26.

Der ästhetisch ausgezeichnete Punkt ist <Kontrapunkt>. Die Bewegung,
die der ästhetisch springende Punkt in sich gegen sich hat, macht seinen
Rhythmus, seine Spannung aus. Durch diese Spannung kommt es zur
Aufspannung eines anderen Raums.

(Das klassische Paradigma dieses <absoluten Gegenstosses in sich> ist
der Kontrapost. Die durch die Gegenläufigkeit von Arsis und Thesis
entstehende freie Stellung, die absolute, gelöste Selbständigkeit ist die
Gebärde der klassischen griechischen Skulpturgestalt, die sie von der
statuarischen Starrheit der ägyptischen Steingebilde unterscheidet. Sie
belebt das tote Steinbild. Sie macht die Rhythmik der klassisch idealen
Plastik aus.)27

26 Hier ist der Berührungspunkt des Ästhetischen mit dem Ethischen, des Künstlerischen
mit dem Religiösen. Dieser Berührungspunkt ist das Mystische.

27
Vgl. meine Interpretation des Kapitels über die Kunst-Religion in Hegels «Phänomenologie

des Geistes», in: Vf., Der spekulative Satz, Berlin/New York 1981.

99



Die ästhetische Anschauung ist nicht die empirische Anschauung
eines zeitlich-räumlichen Erscheinungs- bzw. Wahrnehmungsgegenstandes,

sondern die Anschauung des Vergehens bzw. des Entstehens der
Konstitution eines zeitlich-räumlichen Erscheinungsgegenständes. Was
die Konstitution eines Wahrnehmungsgegenstandes als eines räumlich
ausgedehnten Dings anbetrifft, so ist der Augenblick der Konstitution
dieses Dings für uns zugleich der Augenblick seiner Raum-Ausdehnung.

Der ästhetische Augenblickspunkt ist weder ein subjektiver Zustand
noch ein objektiver Gegenstand. Vom Augenblick auf einen räumlich
ausgedehnten Gegenstand kann strenggenommen insofern keine Rede
sein, als dieser ja erst gleichsam unter den Augen dieses Blicks entsteht
bzw. vergeht. Ästhetisch betrachtet wird nicht ein Objekt, ein Gegenstand,

sondern die Objektion, der Gegenwurfbzw. Entwurf des
Gegenstandes. Das ästhetisch Bedeutende ist insofern gegenstandslos28.

In der ästhetischen Epiphanie eines ästhetischen Phänomens sind Subjekt

und Objekt in Union. Der ästhetische Blickpunkt des Objekts ist
derjenige, in dem sich im Augenblick der ästhetischen Spekulation gleichsam

das Subjekt widerspiegelt. Das Subjekt ist ins Objekt verloren. Deshalb

findet es sich in ihm. Vorkritisch-metaphysisch ausgedrückt könnte
man sagen, dass die ästhetische Epiphanie eines Phänomens die omni-
praesentia phaenomenon ist29.

Ästhetische Anschauung ist werdende empirische Anschauung, eine
Anschauung, deren Verbindung mit den Formen der <reinen Anschau-
ung> gerade entsteht bzw. vergeht30, d. h. die nicht mehr bzw. noch nicht
in Ordnung von Raum und Zeit ist. (Ästhetische Reflexion ist nicht
durch transzendentale Ästhetik zu begründen31. Ästhetische Anschauung

und transzendental-ästhetische reine Anschauung, ästhetische Idee
und <transzendental-ästhetische Idee> sind gleichursprünglich.)

Der ästhetische Augenblick ist nicht nur der Augenblick des Werdens
des räumlich-zeitlich koordinierten Wahrnehmungsgegenstands,
sondern auch der Augenblick des Werdens des kategorial-determinierten,
bestimmten Begriffen subordinierten Erfahrungsgegenständes.

Ästhetische Erfahrung ist die plötzliche Einsicht darein, wie Wahrnehmungen

bzw. Erfahrungen gemacht werden. Wir fahren gleichsam die

28 Im Hinblick auf § 24 der «Philosophie der Kunst» von Schelling könnte man sagen: Die
schönen Dinge sind die Dinge an sich.

29
Vgl. Kants Aufnahme der Bestimmung des Raums als der Allgegenwart Gottes in der
Erscheinung in § 22 seiner Dissertation von 1770.

30 Vgl. Vf., Ist der Raum eine Idee? Bemerkungen zur transzendentalen Ästhetik Kants, in:
Kant-Studien 71 (1980) S. 137 - 154.

31 Zur vorkritischen Ästhetik Kants vgl. Vf., Transzendentale Ästhetik und ästhetische
Reflexion, in: Zeitschrift für philosophische Forschung 36 (1982) S.64 —76.

100



Bewegung des Erfahrung-Machens nach. Anders gesagt: Ästhetische
Erfahrung ist die Erfahrung, wie wir uns einen Begriff von einem Gegenstand

machen. Der Gegenstoss, den das ästhetisch Bedeutende in sich hat,
bewegt uns. Das ästhetisch Bedeutende lässt uns im Begriff sein. Es ist
begriffsmässig ohne Begriff.

Das ästhetisch Bedeutende ist begriffslos, wie es räum- und zeitlos ist.
Es steht mit den Formen des Denkens wie mit den Formen der Anschauung

gewissermassen in einem losen bzw. gelösten, freien Verhältnis.
In der bei der freien sinnlichen Erkenntnis stattfindenden ästhetischen

Komprehension werden wir plötzlich der Entsprechung, der
Übereinstimmung (Affinität) des Vermögens der Anschauung und des Vermögens

der Begriffe inne, die immer schon vorausgesetzt ist, wenn die logische

Komphrehension des Mannigfaltigen der Anschauungen in die Einheit

eines bestimmten Allgemeinbegriffs, d. h. eines bestimmten
Sprachausdrucks zustandekommt. Das Angesprochensein vom ästhetisch
Bedeutenden bei der ästhetischen Reflexion ohne abstrakte Allgemeinbegriffe

resultiert aus dem plötzlichen Bewusstwerden der auch bei der
logischen Bestimmung durch Begriffe bewusstlos vorausgesetzten
Entsprechung und Ineinsbildung von Anschauung und Begriff, von Sinnlichem

und Allgemeinem.
2. Ästhetische Erfahrung ist Sinnerfahrung. Das Hervorleuchten des

ästhetisch Bedeutenden ist ein Einleuchten von Sinn. Der Augenblickspunkt

ist der ästhetisch bedeutende Punkt, an dem uns <ein Licht
aufgeht!, in dem uns der Sinn aufgeht. Dieses Licht macht sichtbar. Wenn
uns der Sinn aufgeht, geht uns eine Welt auf. Ein Zeit-Raum öffnet sich.
Die Eröffnung eines neuen Sinnzusammenhangs ist die Eröffnung eines

neuen Weltzusammenhangs. Der Augenblickspunkt als der Punkt, in
dem ein Gebilde spricht, ist der Punkt, in dem sich plötzlich eine <eigen-
tümliche Weltansicht> eröffnet. Jedes originäre Kunstgebilde, d.h. ein
jedes, das <spricht>, gibt eine eigentümliche Weltansicht>, ist eine Freigabe

von Welt. Das Kunstgebilde stellt eine Welt vor uns dar32. Es öffnet
die Augen, den Sinn. Es eröffnet neue Sinnzusammenhänge. Es zeigt ins
Freie. Kunst lässt Sinn gestalthaft begegnen. Sinn - im emphatischen
Sinne - ist das, was seinen Zweck in sich selbst hat, was frei von äusseren
Zwecken ist. Kunstgebilde sind Sinngebilde33. Unter Sinn sei hier die
Entsprechung von Sinnlichem und Unsinnlichem, von Rezeptivem und

32
Vgl. W. von Humboldt, Werke, hg. von A.Flitner und K.Giel, Bd.2, Darmstadt 1961,
S. 148 f.

33 Den Schellingschen, nicht den Kantischen oder den Hegeischen Symbolbegriffzugrundelegend,

könnte man sagen: Die Kunst ist symbolisch. Vgl. Schelling, Philosophie der
Kunst, § 39.

101



Spontanem verstanden. Die Entsprechung ist die Einheit, die eine Bewegung

in sich gegen sich hat, sie ist <Ineinsbildung> in der <Urteilung>. Die
Entsprechung des Sinnlichen und des Unsinnlichen ist eine Einheit, die
den Widerspruch in sich hat. Diese Einheit ist in sich selbst verschieden,
gegenstrebig. Der Sinn, dieses wunderbare Wort>-wie Hegel sagt-«welches

selber in zwei entgegengesetzten Bedeutungen gebraucht wird»34,
enthält den Gegenstoss von Sinnlichem und Unsinnlichem in sich. Sinn
heisst Doppelsinn. Gegensinn. Sinn ist ausgehaltene Sinnlosigkeit35.

Die menschliche Sprache nun ist nicht nur Verständigungs- und Äus-
serungsmittel. Sie dient nicht nur der nachträglichen Formulierung von
Sinngehalten. Vielmehr ist Sprache ursprünglich Poiesis, Sinnschöpfung,

Sinnbildung. Der Sinn, die Entsprechung des Sinnlichen und des

Unsinnlichen, ist die <Grundkategorie> der Sprache. Die Sinngebung ist
sozusagen das Sprachliche an der Sprache. Die sinnliche Verlautbarung
ist angewiesen aufdas stillschweigende Vernehmen, das Sprechen auf das

Hören. Äusserung von Innerem und Erinnerung von Äusserem gehören
zusammen. Die Sprache ist nicht nur die Kraft der Urteilung, sondern
auch die Kraft der Ineinsbildung von Anschauung und Begriff, von
Individuellem und Allgemeinem. Diese Ineinsbildung in der Urteilung ist
Sinnbildung. Die Natur der Sprache besteht in der Kunst der Erfindung
von Entsprechungen zwischen Sinnlichem und Unsinnlichem. Die Sprache

besitzt von Natur aus die Kunst des Übertragens des Sinns bzw. der
Bedeutung vom Sinnlichen aufs Unsinnliche. Sprechen heisst Übersetzen.

Satzbildung ist Sinnbildung. Als Sinnbildung und Sinneröffnung ist
die Sprache Welteröffnung. Der Horizont unserer Sprache ist der Horizont

unseres Zeit-Raums. In jeder Sprache und in nuce in jedem Wort
liegt - gleichsam schlafend - eine (eigentümliche Weltansichb36. Im
alltäglichen Sprachgebrauch bzw. Weltumgang lassen wir uns nichts davon
träumen. In der ästhetischen Erfahrung kommt sie plötzlich zum Be-
wusstsein. Der Sinn für sie erwacht plötzlich. Das Kunstgebilde bringt sie

zum Bewusstsein, es erweckt den Sinn für sie. Es lässt uns nicht etwas
anderes sehen, es lässt uns anders sehen. Es zeigt uns nicht etwas anderes
in der Welt, es zeigt uns eine andere Welt.

34
Hegel, SW 12, S. 182.

35 Es ist Adorno zuzustimmen, wenn er sagt, dass die Emanzipation des modernen Kunstwerks

von einem positiven Sinn selbst ästhetisch sinnvoll wird. Der Negation des Sinns
wohnt selbst Sinn inne. Die Kategorie des Sinns wird sozusagen in bestimmter Negation
bewahrt. (Vgl. Adorno, Ästhetische Theorie, S.220ff.)

36 Vgl. Humboldt, Werke, Bd.3, S.224 und 434. Vgl. dazu Vf., Überlegungen zum Verhältnis

von Sprache und Kunst im Anschluss an W. v. Humboldt, in: Dimensionen der Sprache

in der Philosophie des Deutschen Idealismus, hg. von B.Scheer und G.Wohlfart,
Würzburg 1982, S.40-66.

102



Als natürliches Kunstwerk>37 erinnert die Sprache in ihrer <Tiefen-
grammatik>, in dem <tiefsten> Teil ihres Verfahrens, nämlich dem der
Sinn- bzw. der Welteröffnung an die Kunst.

Die Sprache ist das Äusserlich-Innerliche, das <sinnlich-Unsinnli-
che>38, die <sichtbare Unsichtbarkeib39. Diese Bestimmung der Sprache
erinnert nicht zufällig an die Bestimmung des Raums und der Zeit.

Das Sinnverstehen eines Satzes hat mit dem Verstehen der ästhetischen
Bedeutung eines Musikstückes bzw. eines Kunstgebildes mehr gemeinsam

als man denkt. (Analoges gilt für die Satzbildung und Kunstbildung
bzw. -Schöpfung.) Das Verstehen des Sinns eines gesprochenen Satzes ist
dem Verstehen eines Themas in der Musik verwandter als man etwa
glaubt40.

Das gesprochene Wort ist als bedeutender Ton etwas Hörbar-Unhörbares.

Nicht das Ohr hört ihn, sondern wir hören ihn. Wie in der Musik
ist <Hören> hier nicht nur eine sukzessive Apprehension eines Nacheinander

von Tönen. <Hören> heisst, etwas für das Ohr Unhörbares mitzuhören.

Wir hören nicht nur protensiv, sondern <protensiv-retensiv>. Das
Sinnverstehen erfordert das Erfassen der Zusammengehörigkeit von
schon Gehörtem und noch zu Hörendem. Der <Faden> des Verstehens
wird - wenn man ihn nicht verloren hat - gleichsam in sich selbst
zurückgeschlungen, und dadurch die Zeit im Modus der Sukzession aufgehoben.
Diese Aufhebung der Zeit in der Ineinsbildung eines Nacheinander wird
uns beim Hören bzw. Sinnverstehen eines gesprochenen Satzes gewöhnlich

nicht bewusst. Sie wird bewusst im sinnerfüllten Augenblick des
<Hörens> eines Themas in der Musik.

Das Verstehen des Sinns eines geschriebenen Satzes ist dem Verstehen
eines Gebildes der Kunst verwandter als man vielleicht annimmt. Das
geschriebene Wort ist als bedeutendes Zeichen etwas Sichtbar-Unsichtbares.

Nicht das Auge sieht es, sondern wir sehen es. Wie in der Kunst ist
<Sehen> hier nicht nur eine sukzessive Apprehension eines Nebeneinander

von Schriftzeichen. <Sehen> heisst, etwas für das Auge nicht Sichtbares

mitzusehen. Ein Lesen, das nicht bloss den toten Buchstaben
aufliest, sondern den Geist erfasst, ist ein Zusammenlesen, ein logisches
Verknüpfen. Ein Lesen, das den Sinn erfasst, ist nicht nur ein sinnliches
Auffassen des Sichtbaren, buchstäblich Dastehenden, sondern immer
auch ein Lesen des unsichtbar im Raum «wischen den Zeilen> Stehenden.

Diese Aufhebung des Raums in der Ineinsbildung eines Nebenein-

37
Schelling, Philosophie der Kunst, § 73.

38
Hegel, SW 10, S. 103 und Schelling, Philosophie der Kunst, § 73.

39
Hegel, Phänomenologie des Geistes, hg. von J.HofTmeister, Hamburg 1952, S.238.

40
Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, § 527.

103



ander wird uns beim Lesen bzw. Sinnverstehen eines geschriebenen
Satzes gewöhnlich nicht bewusst. Sie wird bewusst im sinnerfüllten
Augenblick des <Sehens> eines Gebildes der Kunst.

So sehr nun aber das Hören eines Musikstückes an das Hören einer
Sprache und das Sehen eines Kunstgebildes an das Lesen bzw. Entziffern
einer Schrift erinnert, so erstaunlich scheint doch diese innere Verwandtschaft

von Sprache und Kunst bzw. Musik zu sein.
Wurde das ästhetisch Bedeutende nicht bestimmt als das, wofür sich

kein bestimmter Begriff, kein bestimmter Sprachausdruck finden lässt?
In der Tat. Der ästhetische Augenblick ist der Moment der Sprachlosigkeit

und des Stillseins in der Bewegung, die der ästhetisch <springende>
Punkt in sich gegen sich hat. Der Augenblick des Angesprochenseins von
der stummen figürlichen Sprache des ästhetisch Bedeutenden ist ein
Augenblick der Sprachlosigkeit. Das ästhetisch Bedeutende ist begrifflos,
gelöst von der Sprache als Verlautbarung.

Betrachten wir Sprache nun nicht nur oberflächlich als Äusserung von
Gedanken, die wir uns schon gemacht haben, sondern als das <Machen>

von Gedanken, betrachten wir Sprache nicht nur als Formulierung von
Sinngehalten, die schon gegeben sind, sondern als Sinngebung*1, so sehen
wir, dass die beim sinnlichen Begreifen des ästhetisch Bedeutenden
stattfindende Lösung von der Sprache in abstrakten Allgemeinbegriffen auch
stattfindet beim Bilden bzw. beim Verstehen eines Satzes als eines
Übersetzens des Allgemeinen des Begriffs ins Einzelne der Anschauung und
umgekehrt als eines Sprungs vom Unsinnlichen, vom Allgemeinbegriff
zum Sinnlichen und zurück. In diesem Sprung als einem sinnlich-un-
sinnlichen bzw. unsinnlich-sinnlichen sind wir für einen Augenblick
ebenso vom leeren Allgemeinbegriff gelöst wie von der für das ästhetisch
Bedeutende blinden Einzelanschauung.

Dieser Sprung ist der sich unbewusst ständig wiederholende sprachlose
Ursprung der Sprache als Sinnschöpfung, als Poiesis. (Man denke etwa
daran, wie wir ein Wort finden.) Diese Poiesis wird bewusst in der Poesie
im engen Sinne, d.h. in der Sprachschöpfung als Aufhebung des Schweigens

in der Rede sowie in der Kunstschöpfung als Poiesis im weiteren
Sinne.

Das, was sich in der <Tiefe> der Sprache abspielt, bringt die Kunst ans
Licht des Bewusstseins. Kunst reicht hinab in den dunklen Grund, aus
dem etwas zur Sprache kommt. Die Kunst schöpft gleichsam aus der

41 Vgl. Humboldt, Werke, Bd.3, S. 19f.: «Durch die gegenseitige Abhängigkeit des Gedankens

und des Wortes von einander leuchtet es klar ein, dass die Sprachen nicht eigentlich
Mittel sind, die schon erkannte Wahrheit darzustellen, sondern weit mehr, die vorher
unerkannte zu entdecken.»

104



Quelle der Sprache. Im sinnerfüllten Augenblick des Hörens eines Themas

in der Musik bzw. des Sehens eines Gebildes in der Kunst reichen wir
hinab zu dem sich immer wiederholenden Ursprung unserer Zeit bzw.
unseres Raums42.

Der Augenblick ästhetischer Erfahrung ist der Augenblick unwillkürlicher

Erinnerung des sich fortwährend wiederholenden Ursprungs der
Sprache. Ästhetische Epiphanie ist das plötzliche Zum-Vorschein-Kom-
men des Wesens der Sprache. Das Wesen der Sprache bleibt nicht in der
<Tiefe> verborgen; es erscheint als ästhetisches Phänomen. Das ästhetische

Phänomen ist das plötzliche Hervorleuchten der inneren Form der
Sprache, das Zum-Vorschein-Kommen des poietischen, sinnbildenden
Charakters der Sprache43. Der Augenblick der ästhetischen Erfahrung ist
sozusagen ein Einblick in das Verfahren der Sprache, Sinn bzw. Bedeutung

zu übertragen. Im ästhetisch Bedeutenden kommt die Bedeutungsübertragung

der Sprache sinnlich zum Vorschein.
Weil die ästhetische Erfahrung eine Erfahrung der Sinnschöpfung der

Sprache ist, hat sie in sich selbst den Impuls zu schöpferischem Tun.
Dieses ist als künstlerisches Tun der Versuch der Ausführung und
Ausschöpfung, des Heraus- und Hervorbringens dessen, was in der ästhetischen

Epiphanie nur für einen Augenblick hervorscheint.
Künstlerische Aktion ist Transfiguration dessen, was uns in ästhetischer

Kontemplation in stummer figürlicher Sprache anspricht. (Hier ist
besonders an die Figurationen der bildenden Kunst zu denken.) Das
Glücken eines Stückes in der Kunst enspricht dem Glück ästhetischer
Erfahrung. Alles kann eine ästhetische Bedeutung bekommen. Omne ens
est pulchrum. Mitunter zeigt sich die ästhetische Bedeutung eines Phänomens

von selbst. In einem sinnerfüllten, glücklichen Augenblick kommt
sie in ästhetischer Epiphanie zum Vorschein.

Mitunter glückt es dem Künstler, auf die ästhetische Bedeutung eines
Phänomens zu zeigen, es zum Vorschein zu bringen. (Zum Verständnis
der ästhetischen Bedeutung von Kunst bedarf es freilich wie beim
Verständnis der ästhetischen Bedeutung von Natur wiederum des ästhetischen

Sinns, des Sinns für ästhetische Ideen. Ästhetische Kontemplation
ist ebensowenig wie künstlerische Aktion passives Geniessen. Sie ist
reziptiv-spontan. Ästhetische Theorie ist die philosophische Reflexion

42
Vgl. J.G. Hamann, Sämtl. Werke. Histor.-krit. Ausg. von J.Nadler, Bd.3, S.286: «Die
älteste Sprache war Musik und nebst dem fühlbaren Rhythmus des Pulsschlages und des

Othems in der Nase, das leibhafte Urbild alles Zeitmaasses und seiner Zahlverhältnisse.
Die älteste Schrift war Malerey und Zeichnung, beschäftigte sich also eben so frühe mit
der Oekonomie des Raums, seiner Einschränkung und Bestimmung durch Figuren.»

43 Vgl. B. Liebrucks, Sprache und Bewusstsein, Bd.2: Sprache, Frankfurt a. M. 1965, S.493.

105



der ästhetischen Kontemplation wie der künstlerischen Praxis. Hier ist
nicht der Platz, das komplexe Wechselverhältnis von künstlerischer Praxis,

ästhetischer Theorie und ästhetischer Kontemplation näher zu
erörtern.)

Ist die Sprache im Grunde ihres Wesens Sinnbildung und ist das
ästhetische Phänomen das Zum-Vorschein-Kommen des sinnbildenden
Wesens der Sprache, so ist die Kunst das Zum-Vorschein-Bringen des
Wesens der Sprache als Sinnbildung. In seinem Tun ahmt der originale
Künstler, d.h. der, dessen Schöpfung eine eigene Sprache spricht und
insofern eine (eigentümliche Weltansicht> eröffnet, das sinn- bzw.
welteröffnende Tun der Sprache selbst nach, ob er es nun weiss, oder nicht. Er
öffnet uns die Augen und lässt uns einen Blick ins Freie werfen44. Jede

Kunstschöpfung, nicht nur die Poesie im engeren Sinne, ist Mnemosyne
des sinnschöpfenden, poietischen Ursprungs der Sprache45.

44 Trotz der Schwierigkeit, das Wegweisende der (modernen Kunst> zu sehen, möchte ich
noch eine Bemerkung zur Kunst der Gegenwart wagen. - Die schöne Kunst ist ihrer
höchsten Bestimmung nach als <Kunst-Religion>, als (Religion der Schönheit> für uns ein
Vergangenes. Wir beugen das Knie nicht mehr. Die schönen Tage der griechischen Kunst
sind unwiederbringlich vorüber (vgl. Hegel, SW 12, S.31 f. und 151). Die Schönheit ist
ihrer höchsten Bestimmung nach, als des klassischen Ideals fur uns ein Vergangenes. Wie
der Begriff der schönen Kunst - im Unterschied zur nicht schönen - heute deplaziert
scheint, so auch der Begriff des Kunstschönen - im Unterschied zum Vaturschönen.
Naturgegenstände werden wie technische Gegenstände oder gewöhnliche Gebrauchsgegenstände

(z.B. Flaschentrockner) zu Kunstgegenständen erklärt. Kunst muss nicht mehr
(Werk> sein. Kunst muss nicht mehr (schön> sein. Wollte man die gegenwärtige Kunst in
ihren verschiedenen Spielarten charakterisieren, so könnte man sie vielleicht noch am
ehesten als (freie Kunst> kennzeichnen. - Eine Rückbesinnung aufdie Anfänge der Ästhetik

der Neuzeit bei Vico und Baumgarten scheint hier von nicht bloss historischem Interesse

zu sein. Die ars inveniendi sinnlicher Allgemeinbegriffe, d.h. die Erfindungskunst
phantastischer Universalien, wie auch die ars analogi rationis als sinnlicher Erkenntnis
sind Bestimmungen nicht nur des poetischen bzw. künstlerischen Tuns im engeren Sinne,
sondern des poietischen, ingeniösen, schöpferischen Tuns überhaupt, die Anhaltspunkte
zur Bestimmung des Begriffs einer freien - die Grenzen der Kunst im eingebürgerten
engeren Sinne überschreitenden -Kunst enthalten könnten.

45 Vgl. Vf., Denken der Sprache, Freiburg/München 1984.

106


	Der Punkt : zum Begriff des Raums in philosophisch-künstlerischer Hinsicht

