
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 43 (1984)

Artikel: Innovation und Kanonbildung oder das Ende der modernen Kunst

Autor: Simon-Schaefer, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 43/1984

ROLAND SIMON-SCHAEFER

Innovation und Kanonbildung oder das Ende der modernen Kunst

Klassische Wesensbestimmungen der Kunst

Schon immer haben sich die Philosophen darum bemüht, das Wesen
der Kunst zu erfassen. Im Verlaufdieser Beschäftigung sind aufdie Frage
nach dem Wesen oder der Aufgabe der Kunst verschiedenartige Antworten

gegeben worden, Antworten, die jede für sich beanspruchten,
vollständig und endgültig die Kunst zu bestimmen. Aus gegenwärtiger
Perspektive - zumal vor dem Hintergrund des Paradigmas der Moderne -
zeigt sich allerdings, dass diese Antworten nur beanspruchen können,
jeweils einen Aspekt von Kunst erfasst zu haben, den sie zum Wesen
erklärten und damit verabsolutierten.

Das gilt z.B. für Piatons Bestimmung der Kunst als Schein, als Form
der Unwahrheit. Diese Charakterisierung folgt aus der platonischen
Ideenlehre, die den Ideen ein ewiges Sein zuschreibt, die Wirklichkeit
zum vergänglichen Abbild der Ideen erklärt und die Kunst als Fiktion
von Wirklichkeit auffasst. Die grundsätzliche Kritik Piatons an der
Kunst läuft auf die Behauptung hinaus, die Künstler, die Dichter und die
Maler schilderten Dinge, von denen sie nichts verstünden. Der Maler
etwa malt ein Gebäude, aber er versteht nichts von der Baukunst, der
Dichter schildert eine Schlacht, aber er ist kein Feldherr, beide geben sich
nur den Anschein des Wissens und der Teilhabe an der Wahrheit der
Ideen. - Uns erscheint heute im Hinblick aufdie Kunst diese Überlegung
gegenstandslos, wir haben erkannt, dass Kunst eine Erkenntnisfunktion
für uns besitzen kann, somit also eine «Gestalt der Wahrheit» ist.

Ein anderer Versuch, das Wesen der Kunst zu erfassen, ist durch den
Begriff der Schönheit gekennzeichnet. Demnach ist Kunst eine Weise
menschlichen Schaffens, die - anders etwa als die Philosophie, die sich
mit Gedanken häufig sehr abstrakter Natur, also vorwiegend Unanschaulichem

befasst, - über die Sinne auf den Menschen einwirkt. Das Wort
«Schönheit» bezeichnet dabei die von den Menschen erwartete Beschaf-

Korrespondenzadresse: Dr. Roland Simon-Schaefer, Wildenbruchstrasse 55, D - 4000
Düsseldorf11

42



fenheit des Kunstwerks, die im Betrachter eine angenehme Empfindung
auslöst, jenes interesselose Wohlgefallen, von dem Kant gesprochen hat,
also modern und psychologisch ausgedrückt: eine positive Anmutungsqualität.

Versucht man, Schönheit konkreter zu fassen, so wird man zum
Begriff der Harmonie als einer Operationalisierung von «Schönheit»
geführt, d.h. Schönheit lässt sich ausdrücken als Ausgewogenheit von
Proportionen, also als eine Art Gleichgewicht von Massverhältnissen.
Diese Harmonie gestattet es den Sinnen, das Kunstwerk als eine gegliederte

und geglättete Einheit zu fassen, in der die Einzelheiten in fester
und gleichartiger Proportion zum Ganzen stehen. Solche Proportionsverhältnisse,

sei es bei Bauwerken, sei es beim menschlichen Körper, sind
zu Kanons ausgebildet worden, die uns heute noch als Kanon klassischer
Schönheit, als goldener Schnitt, als Klangharmonien in der Musik wie in
der Dichtung usw. bekannt sind.

Die Kanonbildungen klassischer antiker Kunst und ihre Wiedergeburt
in der Renaissance sind der Erfahrungshintergrund gewesen, vor dem
sich die philosophische Rede von der Kunst als dem Reich der Schönheit
ausbilden konnte. In der Verbindung mit der erkenntnistheoretischen
Überlegung von Wahrheit und Fiktion konnte sich schliesslich die Formel

vom wesenlosen Reich des Schönen, vom schönen Schein usw.
bilden.

So erscheint bei Schiller1 die Kunst als Bereich der Ideale, als eine der
rauhen Wirklichkeit konfrontierbare Gegenwelt der Harmonie, nach
deren Maximen wir unsere Wirklichkeit auszurichten suchen in einer
ästhetischen Erziehung des Menschengeschlechts. Eine solche Idee des

Schönen als Zentralbegriff von Kunst ist statisch; d.h. das Schöne wird
als unveränderlich angesehen. Der beobachtbare Wandel des künstlerischen

Schaffens erscheint jeweils als Annäherung an das Ideal der Schönheit

oder als Entfernung davon. Schönheit als Harmonie wird daher von
Schiller als ein Zustand vollendeten Gleichgewichtes zwischen Verstand
und Sinnlichkeit, Stofftrieb und Formtrieb, Wildheit und Weichheit usw.
verstanden. Dieser Zustand ist aber nur im Ideal gegeben, die von den
Menschen geschaffene Kunst erreicht dieses Ideal nie zur Gänze, sondern
verfehlt dieses Gleichgewicht nach der einen bzw. der anderen Seite.
Unterschiedliche Kunstepochen und ihre Aufeinanderfolge ergeben sich
somit aus einem ständigen Oszillieren der Kunst um das ideale
Gleichgewicht. Schillers Theorie ist präskriptiv. In der Nachfolge Winckel-
manns ist für ihn die klassische Kunst der Antike die vorbildliche Epo-

1

Vgl. Friedrich Schiller, Über die ästhetische Erziehung des Menschen, in einer Reihe von
Briefen (1795), in: Fr. Schiller, Sämtliche Werke, hg. v. G.Fricke u.a., Bd.5, München
1962.

43



che, gemessen an der andere Epochen der Kunst als Abweichungen nach
der Stoffseite oder der Formseite, zum Barbarisch-Wilden oder zum Pre-
ziösen und Schlaffen hin erscheinen.

Bei Winckelmann findet sich übrigens die schöne, unfreiwillig paradoxe

Formulierung über den Yorbildcharakter antiker Kunst: «Der
einzige Weg für uns, gross, ja, wenn es möglich ist, unnachahmlich zu werden,

ist die Nachahmung der Alten.»2
Wenn man von der inhaltlichen Fixierung auf die Klassik absieht,

dann bleibt immer noch die Frage zu beantworten, welche konkrete
Erklärung Schiller für dieses Oszillieren um den Gleichgewichtszustand
herum anbieten kann. Bekanntlich können sich Rückkoppelungssysteme
- und Schillers Theorie enthält ja die Vorstellung einer Rückkoppelung
von zwei Trieben - im Prinzip aufdreierlei Weisen entwickeln :

1 die Rückkoppelung kann als negative und dämpfende Rückkoppelung
die Schwingung des Systems zum Verschwinden bringen und damit ein
stabiles Gleichgewicht erzeugen,

2) die Rückkoppelung ist neutral, das System erreicht lediglich ein labiles
Gleichgewicht, d.h. die Schwingung um den Gleichgewichtszustand
bleibt in ihrer Amplitude immer gleich,

3)die Rückkoppelung ist positiv und kumulierend: das System wird in
immer stärkere Schwingungen geraten, die das System zerstören können.

Schiller hat offensichtlich die Vorstellung gehabt, das Gleichgewicht
zwischen Stoff- und Formtrieb sei labil. Das bedeutet: Das künstlerische
Schaffen strebt nicht von selbst zu diesem Gleichgewicht hin. Die klassische

Antike war somit ein Glücksfall der Geschichte, und es bedarf be-
wusster Anstrengung der Künstler und Orientierung am Vorbild, will
man diesen Idealzustand wiedergewinnen.

Kunstgeschichte im Wechsel von Abstraktion und Einfiihlung

Sieht man davon ab, dass Schiller eine Norm setzen wollte, dann bleibt
als deskriptive Theorie die Vorstellung bestehen, dass das künstlerische
Schaffen durch die Geschichte hindurch keineswegs konstant dasselbe
Ziel verfolgt hat und dass dieser Wechsel bedingt ist durch ein sich ständig

veränderndes Verhältnis zwischen zwei menschlichen Grundtrieben.
Dieses formale Modell liegt auch einer Reihe anderer Begriffspaare zu-

2 J.J. Winckelmann, Gedanken über die Nachahmung der griechischen Werke in der Malerei

und Bildhauerkunst, Stuttgart 1969, S.4.

44



gründe, die in der Kunsttheorie aufgestellt worden sind. Was bei Schiller
als Stoff- und Formtrieb erscheint, taucht bei Wilhelm Worringer3 als
«Abstraktion» und «Einfühlung» auf. Während Schiller aber nur die
Veränderung beschreibt, findet sich bei Worringer der Versuch, die Veränderung,

also den Wechsel in der Dominanz jeweils eines der Triebe zu
erklären. Worringer glaubte eine Korrelation feststellen zu können
zwischen der Vertrautheit des Menschen mit seiner Umwelt und seinem
künstlerischen Schaffen dergestalt, dass die Kunst - zunächst - eine
Kompensationsfunktion übernehmen muss, die im Verlauf der menschlichen

Entwicklung obsolet wird.
Solange nämlich die Menschen ihre Umwelt als etwas Unbekanntes

und durch ihre Unbekanntheit bedrohlich Fremdes empfinden, versuchen

sie, dieser amorphen Welt in der Kunst eine überschaubare geometrisch

einfache und eindeutige Gegenwelt gegenüberzustellen, eine Welt
also, in der sie sich auskennen, die ihnen einen festen Halt gibt. Worringer

sah dieses Stadium der Kunst in der archaischen Kunst gegeben.
In der Weise, in der das Weltverständnis der Menschen sich ausweitete,

ihre Vertrautheit mit der Umwelt zunahm, konnte die Kunst sich verändern,

sie konnte aufhören, eine geometrische Gegenweit zu bilden, d. h.
sie konnte sich in die Wirklichkeit stärker einfühlen. Dieser Einfühlungs-
prozess ist deutlich in der Entwicklung der griechischen Kunst vom frühen

geometrischen Stil bis zur klassischen Kunst der Perikleszeit zu
verfolgen. Er wird nach Worringer ermöglicht durch die im gleichen
Zeitraum sich vollziehende Bewegung einer rationalen Aneignung der Welt,
wie sie uns von dem Beginn der ionischen Naturspekulation bis zum
hellenistischen System der Wissenschaften begegnet. Das Ende der antiken

Kultur und der Beginn einer neuen germanischen Kultur ist dagegen
gekennzeichnet durch den Verlust des wissenschaftlichen Weltverständnisses

auf der einen Seite und das Aufblühen einer neuen archaischen
Kunst aufder anderen Seite. In der Renaissance schliesslich begegnet uns
ein Neubeginn der Wissenschaft, die Geburt der neuzeitlichen Wissenschaft

in Verbindung mit der Wiedergeburt der klassischen antiken
Kunst.

Die Entwicklung der neuzeitlichen Wissenschaften präsentiert sich
uns als ein Fortschrittprozess, als ein Fortgang der fortschreitenden und
sich dabei immer mehr beschleunigenden «Entzauberung» der Welt - so
drückte es Max Weber aus. Dem korrespondiert im Bereich der Kunst
das Zunehmen der Einfühlung, die schliesslich in Naturalismus und
Realismus ihren Gipfelpunkt erreicht.

3 Wilhelm Worringer, Abstraktion und Einfühlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie,
Neuausgabe München 1959.

45



Die Einfühlung im Bereich der Künste erstreckt sich nicht nur auf die
Darstellung der Wirklichkeit in der Kunst, sondern sie dehnt sich histori-
stisch auf die Kunst selbst aus, d. h. Einfühlung wird zur Einfühlung und
schöpferischen - in unserer Gegenwart jedoch als epigonal kritisierten -
Aktualisierung von Kunst der Vergangenheit wie auch von Kunststilen
aussereuropäischer Kulturräume. Einfühlung spielte auch für Diltheys
Versuch einer Begründung der Geisteswissenschaften eine wichtige
Rolle4. Worringers Arbeit über Abstraktion und Einfühlung, 1904

veröffentlicht, gibt in der Tat eine überzeugende Theorie der mannigfaltigen
Querverbindungen zwischen Kunst und Wissenschaft bzw. allgemeinem
Weltbild in den jeweiligen Epochen der Weltgeschichte, jedenfalls bis
zum Jahre 1900. Nicht in Worringers Theorie eingegangen sind die nach
der Jahrhundertwende eintretende Revolution im Weltbild der Physik,
ausgelöst durch die Relativitätstheorie, die möglicherweise ihr
korrespondierende Entwicklung einer neuen, abstrakten oder gegenstandslosen

Kunst (wenn man Worringers Theorie folgen will) und auf der anderen

Seite die Entdeckung prähistorischer Höhlenmalerei, die, obwohl
man den Menschen der Jungsteinzeit eher noch eine geringere
Weltkenntnis zuschreiben muss als den archaischen Griechen, wesentlich
<naturalistischer> ist als die historisch spätere Kunst etwa des frühen
geometrischen Stils.

Dialektik von Innovation und Kanonbildung

Lässt sich Worringers These weiterführen, so dass man die moderne
Kunst als Reaktion auf eine Veränderung unseres Weltverständnisses
begreifen kann5? Es ist allerdings problematisch, dass Worringer bei dem
Versuch, künstlerische Entwicklungen als Reaktion auf ausserkünstleri-
sche Entwicklungen darzustellen, mögliche innerkünstlerische Faktoren
nicht berücksichtigt, Faktoren, die ich im folgenden in der Dialektik von
Innovation und Kanonbildung in den Vordergrund rücken möchte. Für
dieses Begriffspaar gibt es durchaus Vorläufer, die in ihrer Bedeutung
doch nicht so allgemein formal sind wie das genannte Begriffspaar,
sondern noch stärker an inhaltlich stilistischen Elementen orientiert sind,

4
Vgl. R. Simon-Schaefer, Einfühlen, Verstehen, Werten. Zum Verstehensbegriff in den

Kunstwissenschaften, in: Dilthey-Jahrbuch für Philosophie und Geschichte der
Geisteswissenschaften Bd. 1,1983, S.74 —87.

5 Man denke auch an den Versuch von Georg Lukâcs, in seinem Frühwerk «Theorie des

Romans» 1916) die Literaturgattung «Roman» als Ausdruck einer in der Neuzeit
einsetzenden Entfremdung, nämlich der «transzendentalen Obdachlosigkeit» zu deuten.

46



wie Nietzsches Gegenüberstellung von «apollinisch» und «dionysisch»
oder die uns inzwischen geläufig gewordene Gegenüberstellung von
Klassik und Manierismus. In etwa bezeichnen die drei Paare «Abstraktion

und Einfühlung», «apollinisch und dionysisch», «Klassik und
Manierismus», wenn auch mit unterschiedlicher Akzentsetzung - man
könnte auch noch das Gegensatzpaar «Poetik und Hermeneutik» hinzufügen

oder Schillers «Stoff- versus Formtrieb» - Kunst als einen Prozess,
der sich wellenförmig zwischen den jeweils genannten Polen vollzieht.
Mit «Innovation und Kanonbildung» wird ebenfalls der Versuch gewagt,
Kunst als Wellenbewegung zu denken. «Innovation» als Entdeckung
eines Neuen bzw. Streben nach etwas Neuem ist hier zu verstehen als der
Gegenpol zur Kanonbildung, d.h. zum Rechtfertigen und kanonisierenden

Reglementieren des schon Vorhandenen. Man könnte auch sagen,
Kunstentwicklung vollzieht sich im Wechsel von Kanonbildung und
Kanonzerstörung. Das bedeutet, dem Bestreben, im Stile bereits vorhandener

Kunst weiter Kunst zu schaffen, wird das entgegengesetzte Bestreben

gegenübergestellt, etwas noch nicht Dagewesenes zu schaffen.
Wir leben in einer Zeit, und wir nennen diese Epoche mangels eines

anderen Begriffes die Moderne (im übrigen nennt jede jeweilige Epoche
sich modern), in welcher Kunst sich (noch) nur dann durchsetzen kann,
wenn sie ihre Neuartigkeit nachweisen kann. Und wir schreiben ganz
naiv Kunstgeschichte momentan als Geschichte innovativer Leistungen.
Es stellt sich die Frage, ob hier nicht eine Überbetonung des innovativen
Moments in der Kunstentwicklung vorliegt, die in der Gegenwart zwar
allgemein akzeptiertes Vorurteil ist, die aber in the long run wird korrigiert

werden müssen.
Die Dialektik Von Innovation und Kanonbildung, also von Beharrung

und Veränderung bzw. Konstanz und Wechsel (Giedion6) ist aber die
tiefere Ursache für die Veränderung im Bereich der Kunst. Die Erklärung

für dieses Phänomen müssen wir in der allgemeinen Konstitution
der menschlichen Psyche suchen. Die menschliche Psyche kann nämlich
nicht einfach bei einer bestimmten psychischen Gestalt stehenbleiben.
Sie muss, um diese Gestalt festhalten zu können, ständig Veränderungen
vornehmen. «Variatio delectat» lautet eine alte Erkenntnis im Hinblick
auf diesen Sachverhalt. Sinnfällig wird dieses Prinzip besonders im
Bereich der Musik: Ein musikalisches Motiv kann festgehalten werden,
also ständig wiederholt werden, wenn es hinreichend variiert wird, so
daß also das schon Bekannte durch eine leichte Verfremdung wieder neu

6
S. Giedion, Ewige Gegenwart. Ein Beitrag zu Konstanz und Wechsel, 2 Bde., Köln 1964/
1965.

47



erscheint bzw. der Hörer in der Variation7 die Spannung zwischen Beharrung

und Veränderung <geniesst>.
Nach diesem Prinzip der Variation bzw. Ausschmückung und

Anreicherung entwickeln sich häufig Kunststile, im Ausgang von «archaischen»

strengen Frühformen hin zu «barocken» überladenen Spätformen,

die insofern einen Endpunkt markieren, als sie häufig einen
Umschlag im Empfinden hervorrufen. Als Exempel können unter anderem
dienen die Entwicklung der griechischen Plastik von der archaischen Zeit
bis zum Hellenismus, oder die Entwicklung der Fassadengliederung in
der romanischen Baukunst wie auch die Entwicklung bzw. Veränderung
figürlicher Kompositionen in der Tafelmalerei von der Frührenaissance
bis zu Manierismus und Barock. Wenn Variation delektiert, dann muss
das Ausbleiben von Variation Missvergnügen bereiten bzw. Langeweile
hervorrufen. Die Ursache für dieses Phänomen ist, dass sich beim Hören.
Sehen, Riechen oder Schmecken ein- und desselben über kurz oder lang
eine Sättigung bemerkbar macht.

Eine solche Sättigung tritt nicht bei allen Menschen in jeder Hinsicht
zum gleichen Zeitpunkt auf- es gibt gerade im Bereich des Geschmacks
grosse individuelle Unterschiede. Dennoch ist dieses Faktum von
Sättigungsvorgängen, bezogen auf die Menge der Menschen, so konkret und
berechenbar, dass es in Form des ersten Gossenschen Gesetzes zur
Grundlage der Grenznutzenlehre und damit der modernen Ökonomie
geworden ist8.

7 Natürlich unterliegt auch das Prinzip der Variation dem Gesetz von der notwendigen
Variation. So hat z.B. Beethoven als junger Virtuose in Wien das inzwischen im Musikbetrieb

fest eingefahrene Variationsschema für musikalische Motive mit Bravour und
Erfolg variiert, wie aus etlichen Berichten von Zeitgenossen überliefert ist.
Im Bereich der Literatur lässt sich das Prinzip der Variation, aber auch das der Variation
der Variation gut belegen. So sind in der Epik eine Reihe von Untergattungen, z.B. der
antike Liebesroman, Ritter-Epos und -Roman, Schelmenroman, Entwicklungs-, Erzie-
hungs-, Künstlerroman, Robinsonadenliteratur, utopische Romane usw. dadurch
entstanden, dass die Idee eines jeweiligen Ur-Werkes der betreffenden Gattung von
Nachahmern aufgenommen und variiert worden ist. Die zwangsläufige Verfestigung von
Erzählmotiven einer jeweiligen Gattung provoziert dann häufig irgendwann einen Dichter
dazu, den gesamten Motivkomplex in einer Travestie zu variieren und zugleich ironisch
aufzuheben. Einige der bekanntesten Werke der Weltliteratur sind auf diese Weise
entstanden: «Satyrikon» des Petronius Arbiter, «Don Quixote» von Cervantes, der «Roman
comique» von Scarron, «Tristram Shandy» von Sterne.

8 Man könnte durchaus in Versuchung geraten, Sättigungsphänomene im ästhetischen
Bereich physiologisch erklären zu wollen, denn es lassen sich interessante Erscheinungen
beobachten. So nimmt der Mensch z. B. Gerüche nicht dauerhaft wahr, sondern in erster
Linie als Geruchsveränderung. Ein gleichbleibender Geruch dagegen wird zum nicht
mehr auffallenden Hintergrundphänomen.

48



Das von Gossen aufgestellte Gesetz vom abnehmenden Grenznutzen
besagt, dass bei der Konsumtion eines beliebigen Konsumgutes der
zusätzliche Nutzen pro konsumierter Einheit im Verlauf des Konsumierens

immer geringer wird und schliesslich gegen Null geht. Durch die
Konsumtion tritt eine Sättigung ein mit dem Ergebnis, dass man sich
anderen Gegenständen zuwendet. Ein analoges Phänomen lässt sich im
ästhetischen Bereich beobachten. So wird durch die Wiederholung jede
ästhetische Innovation zum Vertrauten und nicht mehr Auffälligen oder
gar Skandalösen. Wir können daher die Aufregung um Manets Bild
«Déjeuner sur l'herbe» wohl aus dem Erlebnishorizont der Zeit rekonstruieren,

aber selbst nicht mehr nacherleben. Beim Beobachten künstlerischer
Skandale der Vergangenheit kehren sich für uns die Massstäbe um, nicht
mehr das Tun des Künstlers erscheint uns unverständlich, sondern das
«bornierte» Verhalten des zeitgenössischen Publikums mutet uns fremdartig

an.
Sättigungsvorgänge sind eine Ursache für einen Wandel in den

Wertungen, sind somit Ursache für Veränderungen. Aber Sättigung tritt nicht
unmittelbar schon zu Beginn irgendeiner Beschäftigung, irgendeiner
Konsumtion usw. auf, sondern erst, nachdem man sich eine Weile mit
der betreffenden Sache beschäftigt hat. Das bedeutet: Es gibt nicht
einfach irgendeinen Urtrieb zur ständigen Veränderung, zu andauerndem
Wechsel, sondern der Wechsel tritt ein als Folge einer Übersättigung im
Hinblick auf etwas konstant Bleibendes. Wenn man demnach ein
idealtypisches Verlaufsmodell aufstellen will, so wird man mit der Kanonbildung

beginnen müssen. Das heißt: Zunächst muss überhaupt einmal
etwas in der Zeit als identisch sich Durchhaltendes entstehen, eine
Ritualisierung, eine Form, ein Stil, damit dieses Konstante in einem zweiten
Schritt Veränderungen unterworfen werden kann.

Am Beginn der Kunst kann also nicht die Variation von Formen,
sondern muss das Schaffen einer Form, die Ausbildung eines Typus bzw.
Stiles stehen. Wenn ein Stil vorhanden ist, dann kann sich eine ästhetische

Erwartung bilden, zunächst die Erwartung des Gleichbleibens, der
Ruhe und Sicherheit. Aus diesem Empfinden heraus entstehen ästhetische

Schulen, kann dann, wie für das Mittelalter als Paradebeispiel
immer behauptet, die Forderung an den Künstler gestellt werden, in der
Tradition zu bleiben, keine willkürlichen und eigenwilligen Veränderungen

in tradierte ästhetische Problemlösungen hineinzutragen. In einer
solchen konservativen ästhetischen Grundstimmung werden keine
Prämien für Innovationen ausgesetzt. Jede Veränderung muss sich mühevoll
gegen eine zunächst feindliche Rezeptionshaltung durchsetzen. Der
Künstler hat die häufig undankbare Rolle des Pioniers, er bleibt u.U.
unverstanden und erfolglos.

49



Neben solchen Situationen, in denen die Künstler in ihrem Wollen fest
eingebunden sind in Traditionen und nur wenige dagegen opponieren,
gibt es aber auch Epochen - und das sind die Epochen von Geniekunst
und Geniekult -, in denen der Künstler bewusst aufgefordert wird zum
Experimentieren, zur Suche nach Innovation usw. In solchen Situationen

wird ein vorgegebener ästhetischer Kanon bzw. ästhetischer
Erfahrungshorizont relativ schnell verändert, es entstehen viele verschiedene
Richtungen gleichzeitig, da der überlieferte Kanon ja quasi zur Aufhebung

freigegeben ist.
Eine solche Situation kann naturgemäss nicht über unbeschränkte Zeit

hinweg andauern, weil die freigesetzten zentrifugalen Tendenzen einer
Vielzahl von autonomen Künstlerpersönlichkeiten schliesslich den
ursprünglichen Kanon zur Gänze auflösen. Eine Bewegung der Innovation,
d.h. des «weg vom Bekannten und hin zum Unbekannten» muss, indem
sie sich verwirklicht, an ihr natürliches Ende geraten, da sie ja die Basis,

von der sie ausging, aufhebt. Wenn es schliesslich aber keinen Kanon
mehr gibt, weil er bereits zerstört worden ist, dann ist keine weitere
Kanonzerstörung mehr möglich, keine innovative und provokative
Aufhebung des Bekannten, es müsste zunächst erst wieder ein neuer Kanon
gebildet werden.

Innovation als Ausbrechen aus dem Gewohnten, als Aufbrechen eines
verfestigten Erwartungshorizontes, verändert, indem sie sich durchsetzt,
diesen Erwartungshorizont selbst, sie verflüssigt ihn sozusagen, d.h.
Erwartung wandelt sich aus der Erwartung des Gewohnten, schon Bekannten

in die Erwartung des Neuen. Die Erwartung kann somit die Innovation

einholen bzw. überholen. Damit verliert aber die Innovation ihren
ursprünglichen Charakter. Kanonzerstörung wird selbst zum Kanon,
verwandelt sich somit ins Gegenteil, und kommt damit an ein Ende.

Es besteht also eine Dialektik zwischen Innovation und Kanonbildung
dergestalt, dass die Bewegung aus dem Extrem der Innovation, um sich
erneuern zu können, zu einer neuen Kanonbildung zurückpendeln
muss; wenn dieser Umschwung nicht eintritt, nimmt der Grenznutzen
der Innovation ständig ab, werden die Neuerungen immer weniger aufregend

und zugleich immer künstlicher. Die perpetuierte Innovation muss
in der Beliebigkeit enden. Auch das Prinzip der Neuerung unterliegt also
einem Alterungsprozess, in dem Augenblick nämlich, in dem es zum
akzeptierten Kanon wird.

50



Der moderne Innovativismus und sein Ende

Wenn wir das Modell der Dialektik von Innovation und Kanonbildung
auf die Betrachtung der modernen Kunst anwenden, die sich als
Innovationskunst charakterisieren lässt, so drängt sich die These auf, dass die
moderne Kunst an ihr Ende gekommen ist. Anders formuliert: Die
moderne Kunst als innovative Kunst hat alle Möglichkeiten zu Innovationen,

zu Horizontveränderungen und -erweiterungen ausgeschöpft bis
an die Grenzen sinnlicher Erfahrbarkeit überhaupt. Seit der
Jahrhundertwende hat die abendländische bildende Kunst die gesamte ausser-
europäische Kunst rezipiert und künstlerisch fruchtbar gemacht sowie
nach allen Seiten hin den Bereich der Kunst ausgedehnt, sie hat auf der
einen Seite die monochrome Fläche wie auf der anderen Seite die
allerletzte Zufälligkeit von Fleckverteilungen zur Kunst erklärt, sie hat die
Grenzen zu anderen Künsten überschritten: Malerei ist zu Plastik oder
Raumkunst geworden, hat sich verbunden mit akustischen Phänomenen
oder Ereignisfolgen zu Happenings und Vernissagen ; sie hat ursprünglich

ausserkünstlerische Gegenstände, etwa Duchamps Gläsertrockner,
aber auch reines Material wie Kuben aus Blechplatten, Filzdecken oder
Margarine zur Kunst erklärt; sie hat das Prinzip der Verfremdung in
allen nur denkbaren Weisen angewandt, angefangen vom verfremdenden
Zitat von Kunst (Dali, Magritte, Botero, Hausner, Fuchs usw.) bis zur
Verfremdung beliebiger, uns vertrauter Gegenstände des alltäglichen
Lebens zu Kunstwerken. Sie hat, um eine treffende Beschreibung
Heideggers zu verwenden, Gegenstände der Zeugwelt aus ihrem Bezug
zum Zeugganzen herausgelöst, ihre Zuhandenheit zur Vorhandenheit
hin verändert, sei es durch eine Veränderung des Gegenstandes selbst, sei

es durch einen puren Bewusstseinsakt.
Alles, was in Zukunft an Innovation noch auftreten könnte, ist damit

im Prinzip schon formuliert. Es mag durchaus sein, dass es diesem oder
jenem Künstler gelingen wird, den einen oder anderen Effekt noch zu
entdecken oder zu konstruieren bzw. zur Innovation zu erklären, der
noch nicht ausgeschöpft worden ist. Die Inflation an Kunststilen in den
60er und 70er Jahren gibt Zeugnis von diesem Suchen nach dem noch
nicht Dagewesenen in der Kunst.

Bei dieser Suche nach Innovation befindet sich die zweite bzw. dritte
Generation der Künstler der Moderne allerdings in einer grundsätzlich
anderen Lage als die erste Generation. Die Begründer der Moderne
haben das Paradigma der Moderne durch ihr Streben nach Innovation
überhaupt erst geschaffen, die folgenden Generationen dagegen können
schon daraufzurückgreifen. Innovation ist für sie nicht mehr das
Durchbrechen eines verfestigten ästhetischen Erkenntnishorizontes, ist nicht
mehr Skandal, sondern ist der Normalfall geworden.

51



Aus der von Kuhn auf die Wissenschaftsgeschichte angewandten
Popperschen Theorie von «Conjectures and Refutations» ist uns die
Unterscheidung von Perioden wissenschaftlicher Umbrüche
(Paradigmawechsel) und Zeiten einer «normal science» auf dem Boden eines
allgemein akzeptierten Paradigmas bekannt. Dieses Modell lässt sich auf
die Entwicklung und Veränderung der Kunst übertragen.

Für die Gegenwart des letzten Viertels unseres Jahrhunderts lässt sich
daher feststellen: Das Paradigma der Innovation ist inzwischen fest
etabliert - es ist ja so alt wie das Jahrhundert selbst. Innovation muss sich
nicht mehr gegen einen trägen Publikumsgeschmack durchsetzen,
sondern sie trifft auf eine Erwartungshaltung des Publikums, die durchaus
innovationslüstern genannt werden kann.

Das Verhältnis zwischen Künstler und Publikum hat sich grundlegend
gewandelt. Der revolutionäre Umbruch lässt sich daher nicht bis in alle
Zukunft hinein fortsetzen. Wenn die Revolution vom Publikum schon
erwartet wird, verliert sie ihr Überraschungsmoment. In einer solchen
Situation bietet es sich an, das Publikum dadurch zu überraschen, dass

die erwartete Überraschung, die Innovation, ausbleibt. Aber diese Idee
ist, genau genommen, nur einmal verwendbar.

Das ist die formale Seite des Problems der modernen Kunst bzw. ihres
Endes.

Die inhaltliche Seite des Problems liegt darin, dass alle möglichen
neuen Inhalte innovativer zukünftiger Kunst im Prinzip schon gedacht
worden sind. Die einzelnen Künstler werden durch die Marktgesetze,
denen auch die Kunst unterworfen ist, dazu getrieben, ihre jeweilige
Erfindung - oder dasjenige ästhetische Effektchen, das sie dafür ausgeben

- zur künstlerischen Monopolidee aufzubauschen. Nun haben die
Künstler selbst bemerkt, dass die sich perpetuierende Sensibilitätserweiterung

und Suche nach neuen Strukturen zu einem schalen Vergnügen
werden muss. Vom Erhabenen zum Lächerlichen ist nur ein einziger
Schritt. Das Genie, welches beansprucht, der Hohepriester der Kunst zu
sein und seine Gemeinde in das Noch-nie-Dagewesene und Einmalige
verborgener ästhetischer Überwelten einzuführen, sinkt unversehens
zum Clown auf der Schickeria-Party herab. Die gewollte Interessantheit,
die gekünstelte Lässigkeit - schon von Baldassare Castiglione im 16.
Jahrhundert getadelt - wird zum Amusement für die Zuschauer und muss in
Lächerlichkeit versinken.

Antikunst - bereits von den Dadaisten als Kampfruf gegen eine sterile
bürgerliche Ästhetik verwandt - ist in den 60er Jahren zum Programm
eines Ausbrechens der Kunst aus ihren eigenen Grenzen und hinein in
das Leben verstanden worden. Das Unbehagen der Künstler an einer
Kunst, die innerästhetisch bei Verfremdungsphänomenen stehenbleibt

52



und - gesellschaftlich betrachtet - zum Quietiv herabsinkt, artikuliert
sich schliesslich unübersehbar im sogenannten «erweiterten Kunstbegriff»,

wie ihn Beuys anwendet.
Die moderne Kunst erkennt ihr eigenes Ungenügen und versucht, ihre

Schranken zu überwinden, sie transzendiert die Sphäre künstlerischer
Immanenz und will auf die Wirklichkeit einwirken. «Jeder Mensch ist
ein Künstler» als Parole für ein politisches Programm führt zurück auf
Schillers Programm einer ästhetischen Erziehung des Menschen. Ein
solches Programm, in dem Menschen und Künstler identisch werden, muss
konsequent alle menschliche Aktivität zur Kunst erklären, der Künstler
muss somit den engeren Bereich der Kunst verlassen und gesellschaftlich
tätig werden, zugleich aber mit dem Anspruch, als Künstler zu handeln.
So kann dann als konkrete künstlerische Aktion die Beuyssche
Baumpflanzungsaktion sich ergeben, ein Ereignis, das neben seinem
Kunstcharakter in der Welt der Zwecke mit ihren virulent gewordenen
ökologischen Problemen auf jeden Fall mehr Sinn enthält als die gesamte
übrige Dokumenta-Schau von 1982.

Allerdings wird die Kunst, wenn sie in fremden Bereichen, Philosophie,

Ökonomie, Politik sich betätigt, es sich gefallen lassen müssen, von
den entsprechenden Fachleuten aus den einzelnen Disziplinen kritisch
betrachtet zu werden. Immerhin ist der Beuyssche Aktionismus eine
Weise, implizit das Ende der modernen Kunst zu konstatieren und daraus

Folgerungen zu ziehen. Aber Beuys ist durchaus ein Einzelfall des

Versuchs einer positiven Überwindung des Endes der modernen Kunst.
Die Künstler in ihrer überwiegenden Mehrzahl fahren - möglichst

jeder in seinem persönlichen Stil - darin fort, die ganze Vielfalt der
Möglichkeiten - bereits in Rückwendungen - der Moderne zu präsentieren,
und die Kunsthistoriker - ein wenig ratlos - beginnen sich auf einen
neuen Begriff für die gegenwärtige Kunst zu einigen: «Post-Moderne».
Dieser Begriff spiegelt das Dilemma des Endes der modernen Kunst
wider: Die moderne Kunst ist zu Ende, alles, was sie zu sagen hatte - und
das war ungeheuer viel in sehr kurzer Zeit - ist gesagt, aber dennoch wird
weiter moderne Kunst geschaffen, die Kunst kann nicht aufhören, ein
neues Paradigma ist nicht in Sicht, also geht es weiter.

Aber warum gibt es kein neues Paradigma? Ein neues Paradigma
könnte ja nur, nachdem die Innovation bis zum Extrem fortgetrieben
worden ist, in einer neuen Kanonbildung bestehen. Aber das kann in der
Gegenwart nicht geschehen, denn jeder Rückgriff auf einen schon
bestehenden Kanon, jegliche Renaissance eines vergangenen Kunststiles
erscheint in der Gegenwart nicht möglich. Das liegt an der Wirkungskraft
der Moderne, die ja gegen die wahllose und gleichzeitige Übernahme
historischer Kunststile polemisierte - wir sind in unserem unmittelbaren

53



Kunstempfinden antihistoristisch. Wir können uns in jeden vergangenen
Kunststil bis ins letzte einfühlen, aber diese Einfühlung bleibt museal:
Die Präsenz vergangener Kunst im Museum verhindert ihr Aktuellwerden

ausserhalb des Museums. Wollte irgendein Künstler allen Ernstes
heute im Stile der Renaissance1 oder des Barock malen, würde man ihn
sofort des Plagiates, des Manierismus usw. überführen. Es würde eben
heute nicht als originelle Leistung anerkannt werden, im Stil alter Meister

zu malen. Der nach wie vor wirksame Innovationsdruck verhindert
den ernsthaften Rückgriffauf«vormoderne» Kunst.

Aber das Verdrängte bricht in Nostalgiewellen, Antik- und
Trödelbewegungen und -moden durch: Jedoch sind diese Bewegungen selbst zu
theorielos, um ernsthafter Ausgangspunkt einer künstlerischen Erneuerung

werden zu können, denn in ihnen vermischen sich zu viele unaus-
gegorene Intentionen miteinander:

- ein undifferenziertes Streben nach Originalität, das sich im Sammeln
von abstrusem Trödel artikuliert, also von Dingen, die als ästhetische
Geschmacksverirrungen meistenteils zu Recht auf dem Trödel gelandet

sind;

- ein damit verbundener intellektueller Snobismus, z.B. das
«augenzwinkernde» teils ernste teils ironische Sammeln von Kitsch, der
natürlich viel preiswerter ist als echte und gute Antiquitäten ;

- ein durchaus widersprüchliches Verhältnis zur Vergangenheit: Neben
dem ungerechtfertigten Sich-lustig-Machen über die «gute alte Zeit»
steht unvermittelt die grenzenlose Bewunderung handwerklicher
Fähigkeiten der Vergangenheit. Wer heute z. B. so zeichnet wie etwa Felix
Mendelsohn-Bartholdy oder Goethe, dem bescheinigt die öffentliche
Meinung flugs «altmeisterliches Können». Alltagsfahigkeiten vergangener

Zeiten avancieren so in der Gegenwart unversehens zu genialem
Könnertum. Das ist allerdings nicht verwunderlich in einer Zeit, in der
aufgrund industrieller Massenfertigung von Ge- und Verbrauchsprodukten

solides handwerkliches Können zur Rarität geworden ist.

Dass solche Bewegungen weite Bevölkerungsschichten erfassen können,

liegt allerdings an der in der Spätphase der modernen Kunst
allmählich entstandenen Vorstellung, dass alles erlaubt sei, wenn es nicht
gewöhnlich ist. Wir können hier eine Parallele zur Wissenschaftstheorie
sehen. Die normative Wissenschaftstheorie, ausgehend von Positivismus
und analytischer Philosophie, ist über die Poppersche These von Theorie-

und Methodenpluralismus mit der «anarchistischen» Behauptung
von Paul Feyerabend «anything goes» an ihr natürliches Ende gekommen9.

So können wir endlich die Wissenschaftstheorie, die sich zwischen das forschende und

54



Das «anything goes» von Feyerabend gilt auch für die gegenwärtige
Kunstszene. Damit ist allerdings tatsächlich die Moderne zur Postmoderne

geworden, ein zweiter Historismus im Entstehen begriffen. Mit der
Parole «Alles ist erlaubt» wird ein logischer Endpunkt der Moderne
erreicht, zugleich ein Extrempunkt im Spannungsfeld von Innovation
und Kanonbildung. Die Moderne ist antihistoristisch gewesen, sie wird
aber historistisch, da alle innovativen Möglichkeiten ausgeschöpft worden

sind und nun allenfalls wiederkehren können als Neo-Fauvismus,
Neo-Expressionismus, Neo-Dadaismus usw. Die «Postmoderne» hat
also aus dem «Immer weiter» einen Kreislauf gemacht. Die Innovationsidee

ist damit auf natürliche Weise an ihr Ende gekommen. Es könnte
nun die Gegenbewegung, eine neue Kanonbildung, eine neue Ästhetik
des Schönen einsetzen, die die nostalgische Sehnsucht nach dem «schönen»

Trödelkitsch ablösen würde.
Noch aber ist jegliche Renaissance eines historischen Kanons undenkbar,

da alle historisch gewordene Kunst im Museum bereits anwesend
und für jeden Interessierten somit erfahrbar ist. Eine Renaissance wäre
im künstlerischen Bewusstsein sogleich als Nachahmung abgestempelt.
So muss das «Alles ist erlaubt» der «Post-Moderne», also der über ihr
eigenes Ende hinaus nachwirkenden Moderne, noch so lange weitergehen,

bis auch dieser «Pluralismus» ausgeschöpft ist. Es spricht einiges
dafür, dass dieser Zustand noch eine Weile dauern wird, denn Kunst ist
trotz der Forderung des «l'art pour l'art», die in der Moderne sich
durchgesetzt hat, natürlich auch in ihrer Verbindung mit den übrigen geistigen
Hervorbringungen einer Zeit zu sehen. H.Sedlmayrs These vom «Verlust

der Mitte»10 als dem Verlust eines Zentrums menschlicher Existenz
durch den Verlust einer allgemein verbindlichen Gottesvorstellung ist in
ihrer Ausführung ein wenig zu (abendländisch hausbacken> geblieben,
aber Sedlmayr hat rein formal eine Korrelation zwischen dem Welt- und
Menschenbild einer Epoche und ihrer Kunst durchaus zutreffend
vermutet. In einer Zeit, die von pessimistischen Prognosen beherrscht wird,
in der die negativen Nebenfolgen des technischen Fortschritts sich immer
unangenehmer bemerkbar machen, in der die Humanität auf dem Rückzug

und Folter und zynische Menschenschlächterei auf dem Vormarsch

denkende Subjekt und die Wirklichkeit geschoben und immer mehr aufgebläht hatte,
insgesamt vergessen und uns wieder naiv der Wirklichkeit als unserem Erkenntnisobjekt
zuwenden, wobei es genügt, jene ganz diffusen allgemeinen Vorstellungen von Wissenschaft

als systematisiertem Denken und methodisch sinnvoll konstruierter Erfahrung im
Hinterkopf zu haben, die die Menschen seit der Antike bereits befähigt hat, erfolgreich
Wissenschaft zu treiben.

10
Vgl. Hans Sedlmayr, Verlust der Mitte. Die bildende Kunst des 19. und 20. Jahrhunderts
als Symptom und Symbol der Zeit, Frankfurt/M. 1955.

55



zu sein scheinen, in der in den westlichen Industrienationen ein bisher
nicht gekannter allgemeiner Wohlstand weniger das Streben nach Erweiterung

dieses Zustandes als vielmehr die Furcht vor Verarmung entstehen

lässt, in der die Vorstellung von der Legitimität des Glücksstrebens
des einzelnen im Schlagwort von der pluralistischen Massengesellschaft
sanktioniert wird - in dieser Zeit kann man auch von einer künstlerischen

Avantgarde nicht fordern, dass sie ein allgemeines Ideal für eine
zukünftige Kunst entwickelt.

Interessant ist, dass in denjenigen politischen Systemen, die gewaltsam
ein optimistisches Geschichtsideal vertreten oder vertraten, wie Faschismus

und Bolschewismus, die jeweilige regimeergebene Kunst - der
künstliche Klassizismus bzw. Realismus dieser Systeme - kaum Kunstwerke

von wirklicher Qualität hervorgebracht hat.

Künstler und Publikum

Angesichts der komplexen Fage der modernen Kunst ist es schwierig,
eine Handlungsanweisung an die Künstler zu geben. Denn: die moderne
Kunst ist am Ende, aber sie kann nicht aufhören. Sie wird - nach dem
ersten Gossenschen Gesetz - bis zum Punkt der vollkommenen Sättigung
weiter betrieben werden. Wann dieser Punkt erreicht ist, hängt von der
Entwicklung der Interaktion zwischen Künstler und Publikum ab.

Diese Interaktion muss keineswegs so einseitig bleiben, wie sie
momentan abläuft und vorschnell von der sogenannten Rezeptionsästhetik11
zur Norm erhoben worden ist, nämlich dergestalt, dass der Künstler per
defmitionem der Vorläufer für die ästhetische Horizonterweiterung ist,
der die ästhetisch träge Masse des Publikums mit Gewalt hinter sich her
zieht. Diese Avantgardetheorie der Kunst bzw. des Künstlers muss spätestens

dann ungültig werden, wenn alle Künstler sich krampfhaft darum
bemühen avantgardistisch zu sein.

Wenn man dem Publikum in der ästhetischen Interaktion die Möglichkeit

einer aktiven - also nicht nur reaktiven - Äusserung zubilligt, warum
sollte dann nicht der junge Mann aus Kafkas Erzählung «Auf der Galerie»

das «Halt!» in die Manege rufen können, in der die moderne Kunst
als inzwischen lungensüchtige Kunstreiterin, angefeuert vom
händeklatschenden Publikum, um und um getrieben wird. Aber auch wenn das
Publikum in der Gegenwart keine ästhetische Führungsrolle innehat, so

11
Vgl. R.Simon-Schaefer, Die Rezeptionsästhetik und das Wertungsproblem in der Kunst,
in: Archiv für das Studium der neueren Sprachen und Literaturen Bd.214,1977, S. 1 — 17.

56



doch die ökonomische Führungsrolle; denn durch sein Interesse am
Besitz von Kunst wird die Produktion von Kunst durch Kaufen oder
Nicht-Kaufen mittelbar gesteuert. Damit aber ist die Kunst in den
Wirtschaftskreislauf der bürgerlichen Produktions- und Konsumtionsweise
mit einbezogen, sie wird zur Ware mit schwankendem Marktpreis. Ein
grosser Teil des Publikums kauft Kunst als Wertanlage und unterwirft sie

damit den Gesetzen des Aktienmarkts. Der Name des Künstlers wird
zum Markenartikel, dessen Kurs an der Kunstbörse immer neu bewertet
werden muss. Clevere Fachleute verfassen inzwischen für die interessierten

Kunstanleger Börseninformationen, so etwa den «Kunstkompass»
des Herrn Bongard, aus denen der «Kunstliebhaber» den momentanen
Kunstwert und steigende oder fallende Tendenz eines jeden der 200
«bedeutendsten» Künstler der Gegenwart ablesen kann.

Unter diesen Umständen erscheint ein «Schwarzer Freitag» an der
Kunstbörse nicht ausgeschlossen, denn die Anleger in Kunstwerten werden

sich beim Anzeichen einer Krise nicht weniger hysterisch verhalten,
als Kleinaktionäre das zu tun pflegen. Dieser «Schwarze Freitag» der
modernen Kunst wird dann unausweichlich, wenn offenbar wird, dass

von der zweiten und dritten Generation der Moderne der grösste Teil
zum gegenwärtigen Zeitpunkt masslos überschätzt wird. Wir kennen die
Mackarts der modernen Kunst noch nicht genau, denn es ist schwierig,
wenn nicht unmöglich, das Urteil der Nachwelt vorwegzunehmen12.
Man kann jedoch eine Mutmassung aufstellen: Diejenigen, die am Ende
einer Epoche als die bedeutendsten gelten, die den grössten Erfolg bei
ihrem zeitgenössischen Publikum verbuchen können, werden von der
Nachwelt möglicherweise am geringsten bewertet, weil sie eben zu sehr
dem zeitbedingten Geschmack entsprochen haben. Vielleicht wird die
Nachwelt die Rangfolge des «Kunstkompass» umdrehen; sie wird in
jedem Fall die Zahl der künstlerischen Genies kräftig dezimieren. Wer
aus der Menge der selbsternannten Genies der Gegenwart, die ihre
Einmaligkeit vor einem innovationsbegierigen Publikum zelebrieren,
überleben wird, lässt sich kaum festlegen. Mit Sicherheit werden nur die Klassiker

der Moderne bestehen können, diejenigen also, die durch ihre
innovativen Leistungen das Paradigma der Moderne geschaffen haben.

12
Man kann auch aufCarle van Loo verweisen, Hofmaler Ludwigs XV., zu seiner Zeit von
Diderot geschätzt und in Melchior Grimms literarischer Korrespondenz als bedeutendster

Künstler der Zeit bezeichnet, heute dagegen für so durchschnittlich gehalten, dass

ihm Kindlers Malerei-Lexikon nicht einmal einen eigenen Artikel zubilligt, sondern
lediglich Erwähnungen in Artikeln über andere Maler der Zeit.

57


	Innovation und Kanonbildung oder das Ende der modernen Kunst

