Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 43 (1984)

Artikel: Innovation und Kanonbildung oder das Ende der modernen Kunst
Autor: Simon-Schaefer, Roland

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883142

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 43/1984
ROLAND SIMON-SCHAEFER

Innovation und Kanonbildung oder das Ende der modernen Kunst

Klassische Wesensbestimmungen der Kunst

Schon immer haben sich die Philosophen darum bemiiht, das Wesen
der Kunst zu erfassen. Im Verlauf dieser Beschéftigung sind auf die Frage
nach dem Wesen oder der Aufgabe der Kunst verschiedenartige Antwor-
ten gegeben worden, Antworten, die jede flir sich beanspruchten, voll-
stindig und endgiiltig die Kunst zu bestimmen. Aus gegenwartiger Per-
spektive — zumal vor dem Hintergrund des Paradigmas der Moderne —
zeigt sich allerdings, dass diese Antworten nur beanspruchen kdénnen,
jeweils einen Aspekt von Kunst erfasst zu haben, den sie zum Wesen
erkldrten und damit verabsolutierten.

Das gilt z.B. fiir Platons Bestimmung der Kunst als Schein, als Form
der Unwahrheit. Diese Charakterisierung folgt aus der platonischen
Ideenlehre, die den Ideen ein ewiges Sein zuschreibt, die Wirklichkeit
zum verginglichen Abbild der Ideen erklart und die Kunst als Fiktion
von Wirklichkeit auffasst. Die grundsitzliche Kritik Platons an der
Kunst lauft auf die Behauptung hinaus, die Kiinstler, die Dichter und die
Maler schilderten Dinge, von denen sie nichts verstiinden. Der Maler
etwa malt ein Gebidude, aber er versteht nichts von der Baukunst, der
Dichter schildert eine Schlacht, aber er ist kein Feldherr, beide geben sich
nur den Anschein des Wissens und der Teilhabe an der Wahrheit der
Ideen. — Uns erscheint heute im Hinblick auf die Kunst diese Uberlegung
gegenstandslos, wir haben erkannt, dass Kunst eine Erkenntnisfunktion
fiir uns besitzen kann, somit also eine «Gestalt der Wahrheity ist.

Ein anderer Versuch, das Wesen der Kunst zu erfassen, 1st durch den
Begriff der Schonheit gekennzeichnet. Demnach ist Kunst eine Weise
menschlichen Schaffens, die — anders etwa als die Philosophie, die sich
mit Gedanken haufig sehr abstrakter Natur, also vorwiegend Unanschau-
lichem befasst, — tiber die Sinne auf den Menschen einwirkt. Das Wort
«Schonheit» bezeichnet dabei die von den Menschen erwartete Beschaf-

Korrespondenzadresse: Dr. Roland Simon-Schaefer, Wildenbruchstrasse 55, D — 4000 Diis-
seldorf11

42



fenheit des Kunstwerks, die im Betrachter eine angenehme Empfindung
auslost, jenes interesselose Wohlgefallen, von dem Kant gesprochen hat,
also modern und psychologisch ausgedriickt: eine positive Anmutungs-
qualitat. Versucht man, Schonheit konkreter zu fassen, so wird man zum
Begriff der Harmonie als einer Operationalisierung von «Schonheit»
gefihrt, d.h. Schonheit ldsst sich ausdriicken als Ausgewogenheit von
Proportionen, also als eine Art Gleichgewicht von Massverhiltnissen.
Diese Harmonie gestattet es den Sinnen, das Kunstwerk als eine geglie-
derte und gegldttete Einheit zu fassen, in der die Einzelheiten in fester
und gleichartiger Proportion zum Ganzen stehen. Solche Proportions-
verhiltnisse, sei es bei Bauwerken, sei es beim menschlichen Korper, sind
zu Kanons ausgebildet worden, die uns heute noch als Kanon klassischer
Schonheit, als goldener Schnitt, als Klangharmonien in der Musik wie in
der Dichtung usw. bekannt sind.

Die Kanonbildungen klassischer antiker Kunst und ihre Wiedergeburt
in der Renaissance sind der Erfahrungshintergrund gewesen, vor dem
sich die philosophische Rede von der Kunst als dem Reich der Schonheit
ausbilden konnte. In der Verbindung mit der erkenntnistheoretischen
Uberlegung von Wahrheit und Fiktion konnte sich schliesslich die For-
mel vom wesenlosen Reich des Schonen, vom schdonen Schein usw. bil-
den.

So erscheint bei Schiller' die Kunst als Bereich der Ideale, als eine der
rauhen Wirklichkeit konfrontierbare Gegenwelt der Harmonie, nach
deren Maximen wir unsere Wirklichkeit auszurichten suchen in einer
dsthetischen Erziehung des Menschengeschlechts. Eine solche Idee des
Schonen als Zentralbegriff von Kunst ist statisch; d.h. das Schone wird
als unverinderlich angesehen. Der beobachtbare Wandel des kiinstleri-
schen Schaffens erscheint jeweils als Anndherung an das Ideal der Schon-
heit oder als Entfernung davon. Schonheit als Harmonie wird daher von
Schiller als ein Zustand vollendeten Gleichgewichtes zwischen Verstand
und Sinnlichkeit, Stoffirieb und Formtrieb, Wildheit und Weichheit usw.
verstanden. Dieser Zustand ist aber nur im Ideal gegeben, die von den
Menschen geschaffene Kunst erreicht dieses Ideal nie zur Ginze, sondern
verfehlt dieses Gleichgewicht nach der einen bzw. der anderen Seite.
Unterschiedliche Kunstepochen und ihre Aufeinanderfolge ergeben sich
somit aus einem standigen Oszillieren der Kunst um das ideale Gleich-
gewicht. Schillers Theorie ist praskriptiv. In der Nachfolge Winckel-
manns ist fiir ihn die klassische Kunst der Antike die vorbildliche Epo-

' Vgl. Friedrich Schiller, Uber die dsthetische Erziehung des Menschen, in einer Reihe von
Briefen (1795), in: Fr. Schiller, Simtliche Werke, hg. v. G.Fricke u.a., Bd.5, Miinchen
1962.

43



che, gemessen an der andere Epochen der Kunst als Abweichungen nach
der Stoffseite oder der Formseite, zum Barbarisch-Wilden oder zum Pre-
z10sen und Schlaffen hin erscheinen.

Bei Winckelmann findet sich iibrigens die schone, unfreiwillig para-
doxe Formulierung iiber den Vorbildcharakter antiker Kunst: «Der ein-
zige Weg fiir uns, gross, ja, wenn es moglich ist, unnachahmlich zu wer-
den, ist die Nachahmung der Alten.»’

Wenn man von der inhaltlichen Fixierung auf die Klassik absieht,
dann bleibt immer noch die Frage zu beantworten, welche konkrete Er-
kldarung Schiller fiir dieses Oszillieren um den Gleichgewichtszustand
herum anbieten kann. Bekanntlich kénnen sich Riickkoppelungssysteme
— und Schillers Theorie enthilt ja die Vorstellung einer Riickkoppelung
von zwel Trieben —1m Prinzip aufdreierlei Weisen entwickeln:

1) die Riickkoppelung kann als negative und dimpfende Riickkoppelung
die Schwingung des Systems zum Verschwinden bringen und damit ein
stabiles Gleichgewicht erzeugen,

2)die Riickkoppelung ist neutral, das System erreicht lediglich ein labiles
Gleichgewicht, d.h. die Schwingung um den Gleichgewichtszustand
bleibt in ihrer Amplitude immer gleich,

3)die Riickkoppelung ist positiv und kumulierend: das System wird in
immer stiarkere Schwingungen geraten, die das System zerstoren kon-
nen.

Schiller hat offensichtlich die Vorstellung gehabt, das Gleichgewicht
zwischen Stoff- und Formtrieb sei labil. Das bedeutet: Das kiinstlerische
Schaffen strebt nicht von selbst zu diesem Gleichgewicht hin. Die klassi-
sche Antike war somit ein Gliicksfall der Geschichte, und es bedarf be-
wusster Anstrengung der Kiinstler und Orientierung am Vorbild, will
man diesen Idealzustand wiedergewinnen.

Kunstgeschichte im Wechsel von Abstraktion und Einfiihlung

Sieht man davon ab, dass Schiller eine Norm setzen wollte, dann bleibt
als deskriptive Theorie die Vorstellung bestehen, dass das kiinstlerische
Schaffen durch die Geschichte hindurch keineswegs konstant dasselbe
Ziel verfolgt hat und dass dieser Wechsel bedingt ist durch ein sich stdn-
dig verdnderndes Verhiltnis zwischen zwei menschlichen Grundtrieben.
Dieses formale Modell liegt auch einer Reihe anderer Begriffspaare zu-

? J.J.Winckelmann, Gedanken iiber die Nachahmung der griechischen Werke in der Male-
rei und Bildhauerkunst, Stuttgart 1969, S.4.

44



grunde, die in der Kunsttheorie aufgestellt worden sind. Was bei Schiller
als Stoff- und Formtrieb erscheint, taucht bei Wilhelm Worringer® als
«Abstraktion» und «Einfiihlung» auf. Wihrend Schiller aber nur die Ver-
anderung beschreibt, findet sich bei Worringer der Versuch, die Verdnde-
rung, also den Wechsel in der Dominanz jeweils eines der Triebe zu
erkldren. Worringer glaubte eine Korrelation feststellen zu konnen zwi-
schen der Vertrautheit des Menschen mit seiner Umwelt und seinem
kiinstlerischen Schaffen dergestalt, dass die Kunst — zunédchst — eine
Kompensationsfunktion iibernehmen muss, die im Verlauf der mensch-
lichen Entwicklung obsolet wird.

Solange namlich die Menschen 1thre Umwelt als etwas Unbekanntes
und durch ihre Unbekanntheit bedrohlich Fremdes empfinden, versu-
chen sie, dieser amorphen Welt in der Kunst eine iiberschaubare geome-
trisch einfache und eindeutige Gegenwelt gegeniiberzustellen, eine Welt
also, in der sie sich auskennen, die ihnen einen festen Halt gibt. Worrin-
ger sah dieses Stadium der Kunst in der archaischen Kunst gegeben.

In der Weise, in der das Weltverstandnis der Menschen sich ausweitete,
1thre Vertrautheit mit der Umwelt zunahm, konnte die Kunst sich verdn-
dern, sie konnte aufhéren, eine geometrische Gegenwelt zu bilden, d. h.
sie konnte sich in die Wirklichkeit starker einfiihlen. Dieser Einfiihlungs-
prozess ist deutlich in der Entwicklung der griechischen Kunst vom frii-
hen geometrischen Stil bis zur klassischen Kunst der Perikleszeit zu ver-
folgen. Er wird nach Worringer ermdglicht durch die im gleichen Zeit-
raum sich vollziehende Bewegung einer rationalen Aneignung der Welt,
wie sie uns von dem Beginn der ionischen Naturspekulation bis zum
hellenistischen System der Wissenschaften begegnet. Das Ende der anti-
ken Kultur und der Beginn einer neuen germanischen Kultur ist dagegen
gekennzeichnet durch den Verlust des wissenschaftlichen Weltverstand-
nisses auf der einen Seite und das Aufblithen einer neuen archaischen
Kunst auf der anderen Seite. In der Renaissance schliesslich begegnet uns
ein Neubeginn der Wissenschaft, die Geburt der neuzeitlichen Wissen-
schaft in Verbindung mit der Wiedergeburt der klassischen antiken
Kunst.

Die Entwicklung der neuzeitlichen Wissenschaften préasentiert sich
uns als ein Fortschrittprozess, als ein Fortgang der fortschreitenden und
sich dabei immer mehr beschleunigenden «Entzauberung» der Welt — so
driickte es Max Weber aus. Dem korrespondiert im Bereich der Kunst
das Zunehmen der Einfiihlung, die schliesslich in Naturalismus und
Realismus ihren Gipfelpunkt erreicht.

* Wilhelm Worringer, Abstraktion und Einfiihlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie,
Neuausgabe Miinchen 1959.

45



Die Einfiihlung im Bereich der Kiinste erstreckt sich nicht nur auf die
Darstellung der Wirklichkeit in der Kunst, sondern sie dehnt sich histori-
stisch auf die Kunst selbst aus, d. h. Einfiihlung wird zur Einfiihlung und
schopferischen — in unserer Gegenwart jedoch als epigonal kritisierten —
Aktualisierung von Kunst der Vergangenheit wie auch von Kunststilen
aussereuropiischer Kulturrdume. Einfiihlung spielte auch fiir Diltheys
Versuch einer Begriindung der Geisteswissenschaften eine wichtige
Rolle*. Worringers Arbeit iiber Abstraktion und Einfiihlung, 1904 ver-
offentlicht, gibt in der Tat eine iiberzeugende Theorie der mannigfaltigen
Querverbindungen zwischen Kunst und Wissenschaft bzw. allgemeinem
Weltbild in den jeweiligen Epochen der Weltgeschichte, jedenfalls bis
zum Jahre 1900. Nicht in Worringers Theorie eingegangen sind die nach
der Jahrhundertwende eintretende Revolution im Weltbild der Physik,
ausgeldst durch die Relativitdtstheorie, die moglicherweise ihr korre-
spondierende Entwicklung einer neuen, abstrakten oder gegenstandslo-
sen Kunst (wenn man Worringers Theorie folgen will) und auf der ande-
ren Seite die Entdeckung prahistorischer Hohlenmalerei, die, obwohl
man den Menschen der Jungsteinzeit eher noch eine geringere Welt-
kenntnis zuschreiben muss als den archaischen Griechen, wesentlich
maturalistischer ist als die historisch spatere Kunst etwa des frithen geo-
metrischen Stils.

Dialektik von Innovation und Kanonbildung

Lisst sich Worringers These weiterfiihren, so dass man die moderne
Kunst als Reaktion auf eine Verdnderung unseres Weltverstandnisses
begreifen kann’? Es ist allerdings problematisch, dass Worringer bei dem
Versuch, kiinstlerische Entwicklungen als Reaktion auf ausserkiinstleri-
sche Entwicklungen darzustellen, mogliche innerkiinstlerische Faktoren
nicht berticksichtigt, Faktoren, die ich im folgenden in der Dialektik von
Innovation und Kanonbildung in den Vordergrund riicken mochte. Fiir
dieses Begriffspaar gibt es durchaus Vorldufer, die in ihrer Bedeutung
doch nicht so allgemein formal sind wie das genannte Begriffspaar, son-
dern noch starker an inhaltlich stilistischen Elementen orientiert sind,

* Vgl. R. Simon-Schaefer, Einfiihlen, Verstehen, Werten. Zum Verstehensbegriff in den
Kunstwissenschaften, in: Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Geschichte der Geistes-
wissenschaften Bd. 1, 1983,5.74 —87.

* Man denke auch an den Versuch von Georg Lukdcs, in seinem Friihwerk «Theorie des
Romans» (1916) die Literaturgattung «Romany» als Ausdruck einer in der Neuzeit einset-
zenden Entfremdung, nimlich der «transzendentalen Obdachlosigkeit» zu deuten.

46



wie Nietzsches Gegeniiberstellung von «apollinisch» und «dionysisch»
oder die uns inzwischen geldufig gewordene Gegeniiberstellung von
Klassik und Manierismus. In etwa bezeichnen die drei Paare «Abstrak-
tion und Einfiilhlung», «apollinisch und dionysisch», «Klassik und
Manierismus», wenn auch mit unterschiedlicher Akzentsetzung — man
konnte auch noch das Gegensatzpaar «Poetik und Hermeneutik» hinzu-
fiigen oder Schillers «Stoff- versus Formtrieb» — Kunst als einen Prozess,
der sich wellenformig zwischen den jeweils genannten Polen vollzieht.
Mit «Innovation und Kanonbildung» wird ebenfalls der Versuch gewagt,
Kunst als Wellenbewegung zu denken. «Innovation» als Entdeckung
eines Neuen bzw. Streben nach etwas Neuem ist hier zu verstehen als der
Gegenpol zur Kanonbildung, d.h. zum Rechtfertigen und kanonisieren-
den Reglementieren des schon Vorhandenen. Man konnte auch sagen,
Kunstentwicklung vollzieht sich im Wechsel von Kanonbildung und
Kanonzerstorung. Das bedeutet, dem Bestreben, im Stile bereits vorhan-
dener Kunst weiter Kunst zu schaffen, wird das entgegengesetzte Bestre-
ben gegeniibergestellt, etwas noch nicht Dagewesenes zu schaffen.

Wir leben in einer Zeit, und wir nennen diese Epoche mangels eines
anderen Begriffes die Moderne (im {ibrigen nennt jede jeweilige Epoche
sich modern), in welcher Kunst sich (noch) nur dann durchsetzen kann,
wenn sie ihre Neuartigkeit nachweisen kann. Und wir schreiben ganz
naiv Kunstgeschichte momentan als Geschichte innovativer Leistungen.
Es stellt sich die Frage, ob hier nicht eine Uberbetonung des innovativen
Moments in der Kunstentwicklung vorliegt, die in der Gegenwart zwar
allgemein akzeptiertes Vorurteil ist, die aber in the long run wird korri-
giert werden miissen.

Die Dialektik von Innovation und Kanonbildung, also von Beharrung
und Veridnderung bzw. Konstanz und Wechsel (Giedion®) ist aber die
tiefere Ursache fur die Verdnderung im Bereich der Kunst. Die Erkli-
rung fur dieses Phdnomen miissen wir in der allgemeinen Konstitution
der menschlichen Psyche suchen. Die menschliche Psyche kann ndmlich
nicht einfach bei einer bestimmten psychischen Gestalt stehenbleiben.
Sie muss, um diese Gestalt festhalten zu konnen, stindig Verdnderungen
vornehmen. «Variatio delectat» lautet eine alte Erkenntnis im Hinblick
auf diesen Sachverhalt. Sinnfillig wird dieses Prinzip besonders im
Bereich der Musik: Ein musikalisches Motiv kann festgehalten werden,
also stindig wiederholt werden, wenn es hinreichend variiert wird, so
daB also das schon Bekannte durch eine leichte Verfremdung wieder neu

® S.Giedion, Ewige Gegenwart. Ein Beitrag zu Konstanz und Wechsel, 2 Bde., K&ln 1964/
1965.

47



erscheint bzw. der Horer in der Variation’ die Spannung zwischen Behar-
rung und Verdnderung <«geniesst».

Nach diesem Prinzip der Variation bzw. Ausschmiickung und Anrei-
cherung entwickeln sich hdufig Kunststile, im Ausgang von «archai-
schen» strengen Friihformen hin zu «barocken» iiberladenen Spitfor-
men, die insofern einen Endpunkt markieren, als sie hdufig einen Um-
schlag im Empfinden hervorrufen. Als Exempel konnen unter anderem
dienen die Entwicklung der griechischen Plastik von der archaischen Zeit
bis zum Hellenismus, oder die Entwicklung der Fassadengliederung in
der romanischen Baukunst wie auch die Entwicklung bzw. Verdnderung
figlirlicher Kompositionen in der Tafelmalerei von der Friihrenaissance
bis zu Manierismus und Barock. Wenn Variation delektiert, dann muss
das Ausbleiben von Variation Missvergniigen bereiten bzw. Langeweile
hervorrufen. Die Ursache fiir dieses Phidnomen ist, dass sich beim Horen,
Sehen, Riechen oder Schmecken ein- und desselben iiber kurz oder lang
eine Sattigung bemerkbar macht.

Eine solche Sittigung tritt nicht bei allen Menschen in jeder Hinsicht
zum gleichen Zeitpunkt auf — es gibt gerade im Bereich des Geschmacks
grosse individuelle Unterschiede. Dennoch ist dieses Faktum von Sétti-
gungsvorgingen, bezogen auf die Menge der Menschen, so konkret und
berechenbar, dass es in Form des ersten Gossenschen Gesetzes zur
Grundlage der Grenznutzenlehre und damit der modernen Okonomie
geworden ist®.

7 Natiirlich unterliegt auch das Prinzip der Variation dem Gesetz von der notwendigen Va-
riation. So hat z.B. Beethoven als junger Virtuose in Wien das inzwischen im Musikbe-
trieb fest eingefahrene Variationsschema fiir musikalische Motive mit Bravour und Er-
folg variiert, wie aus etlichen Berichten von Zeitgenossen tiberliefert ist.

Im Bereich der Literatur ladsst sich das Prinzip der Variation, aber auch das der Variation
der Variation gut belegen. So sind in der Epik eine Reihe von Untergattungen, z.B. der
antike Liebesroman, Ritter-Epos und -Roman, Schelmenroman, Entwicklungs-, Erzie-
hungs-, Kiinstlerroman, Robinsonadenliteratur, utopische Romane usw. dadurch ent-
standen, dass die Idee eines jeweiligen Ur-Werkes der betreffenden Gattung von Nach-
ahmern aufgenommen und variiert worden ist. Die zwangsldufige Verfestigung von Er-
zahlmotiven einer jeweiligen Gattung provoziert dann hiufig irgendwann einen Dichter
dazu, den gesamten Motivkomplex in einer Travestie zu variieren und zugleich ironisch
aufzuheben. Einige der bekanntesten Werke der Weltliteratur sind auf diese Weise ent-
standen: «Satyrikon» des Petronius Arbiter, «Don Quixote» von Cervantes, der «Roman
comique» von Scarron, « Tristram Shandy» von Sterne.

Man konnte durchaus in Versuchung geraten, Séttigungsphdnomene im #sthetischen
Bereich physiologisch erkldren zu wollen, denn es lassen sich interessante Erscheinungen
beobachten. So nimmt der Mensch z.B. Geriiche nicht dauerhaft wahr, sondern in erster
Linie als Geruchsveridnderung. Ein gleichbleibender Geruch dagegen wird zum nicht
mehr auffallenden Hintergrundphidnomen.

48



Das von Gossen aufgestellte Gesetz vom abnehmenden Grenznutzen
besagt, dass bei der Konsumtion eines beliebigen Konsumgutes der zu-
sdtzliche Nutzen pro konsumierter Einheit im Verlauf des Konsumie-
rens immer geringer wird und schliesslich gegen Null geht. Durch die
Konsumtion tritt eine Sittigung ein mit dem Ergebnis, dass man sich
anderen Gegenstinden zuwendet. Ein analoges Phinomen lésst sich im
dsthetischen Bereich beobachten. So wird durch die Wiederholung jede
dsthetische Innovation zum Vertrauten und nicht mehr Auffilligen oder
gar Skandaldsen. Wir konnen daher die Aufregung um Manets Bild «Dé-
jeuner sur I’herbe» wohl aus dem Erlebnishorizont der Zeit rekonstruie-
ren, aber selbst nicht mehr nacherleben. Beim Beobachten kiinstlerischer
Skandale der Vergangenheit kehren sich fiir uns die Massstdbe um, nicht
mehr das Tun des Kiinstlers erscheint uns unverstiandlich, sondern das
«bornierte» Verhalten des zeitgendssischen Publikums mutet uns fremd-
artig an,

Sattigungsvorginge sind eine Ursache fiir einen Wandel in den Wer-
tungen, sind somit Ursache fiir Verdnderungen. Aber Sittigung tritt nicht
unmittelbar schon zu Beginn irgendeiner Beschéftigung, irgendeiner
Konsumtion usw. auf, sondern erst, nachdem man sich eine Weile mit
der betreffenden Sache beschiftigt hat. Das bedeutet: Es gibt nicht ein-
fach irgendeinen Urtrieb zur stindigen Verdnderung, zu andauerndem
Wechsel, sondern der Wechsel tritt ein als Folge einer Ubersittigung im
Hinblick auf etwas konstant Bleibendes. Wenn man demnach ein ideal-
typisches Verlaufsmodell aufstellen will, so wird man mit der Kanonbil-
dung beginnen miissen. Das heil3t: Zunidchst muss iiberhaupt einmal
etwas in der Zeit als identisch sich Durchhaltendes entstehen, eine Ritua-
lisierung, eine Form, ein Stil, damit dieses Konstante in einem zweiten
Schritt Verdnderungen unterworfen werden kann.

Am Beginn der Kunst kann also nicht die Variation von Formen, son-
dern muss das Schaffen einer Form, die Ausbildung eines Typus bzw.
Stiles stehen. Wenn ein Stil vorhanden ist, dann kann sich eine 4stheti-
sche Erwartung bilden, zunichst die Erwartung des Gleichbleibens, der
Ruhe und Sicherheit. Aus diesem Empfinden heraus entstehen astheti-
sche Schulen, kann dann, wie fliir das Mittelalter als Paradebeispiel
immer behauptet, die Forderung an den Kiinstler gestellt werden, in der
Tradition zu bleiben, keine willkiirlichen und eigenwilligen Veranderun-
gen in tradierte dsthetische Problemldsungen hineinzutragen. In einer
solchen konservativen dsthetischen Grundstimmung werden keine Pri-
mien fiir Innovationen ausgesetzt. Jede Veridnderung muss sich miihevoll
gegen eine zundchst feindliche Rezeptionshaltung durchsetzen. Der
Kiinstler hat die hdufig undankbare Rolle des Pioniers, er bleibt u.U.
unverstanden und erfolglos.

49



Neben solchen Situationen, in denen die Kiinstler in ihrem Wollen fest
eingebunden sind in Traditionen und nur wenige dagegen opponieren,
gibt es aber auch Epochen — und das sind die Epochen von Geniekunst
und Geniekult —, in denen der Kiinstler bewusst aufgefordert wird zum
Experimentieren, zur Suche nach Innovation usw. In solchen Situatio-
nen wird ein vorgegebener asthetischer Kanon bzw. dsthetischer Erfah-
rungshorizont relativ schnell verdndert, es entstehen viele verschiedene
Richtungen gleichzeitig, da der iiberlieferte Kanon ja quasi zur Aufhe-
bung freigegeben ist.

Eine solche Situation kann naturgemadss nicht iiber unbeschriankte Zeit
hinweg andauern, weil die freigesetzten zentrifugalen Tendenzen einer
Vielzahl von autonomen Kiinstlerpersonlichkeiten schliesslich den ur-
spriinglichen Kanon zur Ginze auflosen. Eine Bewegung der Innovation,
d.h. des «weg vom Bekannten und hin zum Unbekannten» muss, indem
sie sich verwirklicht, an ihr natiirliches Ende geraten, da sie ja die Basis,
von der sie ausging, aufhebt. Wenn es schliesslich aber keinen Kanon
mehr gibt, weil er bereits zerstort worden ist, dann ist keine weitere
Kanonzerstorung mehr moglich, keine innovative und provokative Auf-
hebung des Bekannten, es miisste zundchst erst wieder ein neuer Kanon
gebildet werden.

Innovation als Ausbrechen aus dem Gewohnten, als Aufbrechen eines
verfestigten Erwartungshorizontes, verandert, indem sie sich durchsetzt,
diesen Erwartungshorizont selbst, sie verfliissigt ithn sozusagen, d.h. Er-
wartung wandelt sich aus der Erwartung des Gewohnten, schon Bekann-
ten in die Erwartung des Neuen. Die Erwartung kann somit die Innova-
tion einholen bzw. tiberholen. Damit verliert aber die Innovation ihren
urspriinglichen Charakter. Kanonzerstorung wird selbst zum Kanon,
verwandelt sich somit ins Gegenteil, und kommt damit an ein Ende.

Es besteht also eine Dialektik zwischen Innovation und Kanonbildung
dergestalt, dass die Bewegung aus dem Extrem der Innovation, um sich
erneuern zu konnen, zu einer neuen Kanonbildung zuriickpendeln
muss; wenn dieser Umschwung nicht eintritt, nimmt der Grenznutzen
der Innovation stindig ab, werden die Neuerungen immer weniger aufre-
gend und zugleich immer kiinstlicher. Die perpetuierte Innovation muss
in der Beliebigkeit enden. Auch das Prinzip der Neuerung unterliegt also
einem Alterungsprozess, in dem Augenblick nidmlich, in dem es zum
akzeptierten Kanon wird.

50



Der moderne Innovativismus und sein Ende

Wenn wir das Modell der Dialektik von Innovation und Kanonbildung
auf die Betrachtung der modernen Kunst anwenden, die sich als Innova-
tionskunst charakterisieren lésst, so driangt sich die These auf, dass die
moderne Kunst an ihr Ende gekommen ist. Anders formuliert: Die
moderne Kunst als innovative Kunst hat alle Moglichkeiten zu Innova-
tionen, zu Horizontverdnderungen und -erweiterungen ausgeschopft bis
an die Grenzen sinnlicher Erfahrbarkeit iberhaupt. Seit der Jahrhun-
dertwende hat die abendlidndische bildende Kunst die gesamte ausser-
europdische Kunst rezipiert und kiinstlerisch fruchtbar gemacht sowie
nach allen Seiten hin den Bereich der Kunst ausgedehnt, sie hat auf der
einen Seite die monochrome Fldche wie auf der anderen Seite die aller-
letzte Zufilligkeit von Fleckverteilungen zur Kunst erklart, sie hat die
Grenzen zu anderen Kiinsten {iberschritten: Malerei ist zu Plastik oder
Raumkunst geworden, hat sich verbunden mit akustischen Phanomenen
oder Ereignisfolgen zu Happenings und Vernissagen; sie hat urspriing-
lich ausserkiinstlerische Gegenstinde, etwa Duchamps Glisertrockner,
aber auch reines Material wie Kuben aus Blechplatten, Filzdecken oder
Margarine zur Kunst erkldrt; sie hat das Prinzip der Verfremdung in
allen nur denkbaren Weisen angewandt, angefangen vom verfremdenden
Zitat von Kunst (Dali, Magritte, Botero, Hausner, Fuchs usw.) bis zur
Verfremdung beliebiger, uns vertrauter Gegenstinde des alltidglichen
Lebens zu Kunstwerken. Sie hat, um eine treffende Beschreibung
Heideggers zu verwenden, Gegenstande der Zeugwelt aus ihrem Bezug
zum Zeugganzen herausgelost, ihre Zuhandenheit zur Vorhandenheit
hin verdndert, sei €s durch eine Verdnderung des Gegenstandes selbst, sei
es durch einen puren Bewusstseinsakt.

Alles, was in Zukunft an Innovation noch auftreten konnte, ist damit
im Prinzip schon formuliert. Es mag durchaus sein, dass es diesem oder
jenem Kiinstler gelingen wird, den einen oder anderen Effekt noch zu
entdecken oder zu konstruieren bzw. zur Innovation zu erkldren, der
noch nicht ausgeschopft worden ist. Die Inflation an Kunststilen in den
60er und 70er Jahren gibt Zeugnis von diesem Suchen nach dem noch
nicht Dagewesenen in der Kunst.

Bei dieser Suche nach Innovation befindet sich die zweite bzw. dritte
Generation der Kiinstler der Moderne allerdings in einer grundsdtzlich
anderen Lage als die erste Generation. Die Begriinder der Moderne
haben das Paradigma der Moderne durch ihr Streben nach Innovation
liberhaupt erst geschaffen, die folgenden Generationen dagegen konnen
schon darauf zuriickgreifen. Innovation ist fiir sie nicht mehr das Durch-
brechen eines verfestigten dsthetischen Erkenntnishorizontes, ist nicht
mehr Skandal, sondern 1st der Normalfall geworden.

51



Aus der von Kuhn auf die Wissenschaftsgeschichte angewandten
Popperschen Theorie von «Conjectures and Refutations» i1st uns die
Unterscheidung von Perioden wissenschaftlicher Umbriiche (Paradig-
mawechsel) und Zeiten einer «normal science» auf dem Boden eines all-
gemein akzeptierten Paradigmas bekannt. Dieses Modell lisst sich auf
die Entwicklung und Verdnderung der Kunst iibertragen.

Fiir die Gegenwart des letzten Viertels unseres Jahrhunderts ldsst sich
daher feststellen: Das Paradigma der Innovation ist inzwischen fest eta-
bliert — es ist ja so alt wie das Jahrhundert selbst. Innovation muss sich
nicht mehr gegen einen trigen Publikumsgeschmack durchsetzen, son-
dern sie trifft auf eine Erwartungshaltung des Publikums, die durchaus
innovationsliistern genannt werden kann.

Das Verhiltnis zwischen Kiinstler und Publikum hat sich grundlegend
gewandelt. Der revolutionidre Umbruch lasst sich daher nicht bis in alle
Zukunft hinein fortsetzen. Wenn die Revolution vom Publikum schon
erwartet wird, verliert sie ihr Uberraschungsmoment. In einer solchen
Situation bietet es sich an, das Publikum dadurch zu iiberraschen, dass
die erwartete Uberraschung, die Innovation, ausbleibt. Aber diese Idee
ist, genau genommen, nur einmal verwendbar.

Das ist die formale Seite des Problems der modernen Kunst bzw. ihres
Endes.

Die inhaltliche Seite des Problems liegt darin, dass alle moglichen
neuen Inhalte innovativer zukiinftiger Kunst im Prinzip schon gedacht
worden sind. Die einzelnen Kiinstler werden durch die Marktgesetze,
denen auch die Kunst unterworfen ist, dazu getrieben, ihre jeweilige
Erfindung — oder dasjenige dsthetische Effektchen, das sie dafiir ausgeben
— zur kiinstlerischen Monopolidee aufzubauschen. Nun haben die
Kiinstler selbst bemerkt, dass die sich perpetuierende Sensibilitdtserwei-
terung und Suche nach neuen Strukturen zu einem schalen Vergniigen
werden muss. Vom Erhabenen zum Lécherlichen ist nur ein einziger
Schritt. Das Genie, welches beansprucht, der Hohepriester der Kunst zu
sein und seine Gemeinde in das Noch-nie-Dagewesene und Einmalige
verborgener #sthetischer Uberwelten einzufiihren, sinkt unversehens
zum Clown auf der Schickeria-Party herab. Die gewollte Interessantheit,
die gekunstelte Liassigkeit —schon von Baldassare Castiglione im 16. Jahr-
hundert getadelt — wird zum Amusement fiir die Zuschauer und muss in
Lécherlichkeit versinken.

Antikunst — bereits von den Dadaisten als Kampfruf gegen eine sterile
biirgerliche Asthetik verwandt — ist in den 60er Jahren zum Programm
eines Ausbrechens der Kunst aus ihren eigenen Grenzen und hinein in
das Leben verstanden worden. Das Unbehagen der Kiinstler an einer
Kunst, die innerésthetisch bei Verfremdungsphanomenen stehenbleibt

52



und - gesellschaftlich betrachtet — zum Quietiv herabsinkt, artikuliert
sich schliesslich uniibersehbar im sogenannten «erweiterten Kunstbe-
grift», wie thn Beuys anwendet.

Die moderne Kunst erkennt ihr eigenes Ungeniigen und versucht, ihre
Schranken zu iiberwinden, sie transzendiert die Sphire kiinstlerischer
Immanenz und will auf die Wirklichkeit einwirken. «Jeder Mensch ist
ein Kiinstler» als Parole fiir ein politisches Programm fiihrt zuriick auf
Schillers Programm einer dsthetischen Erziehung des Menschen. Ein sol-
ches Programm, in dem Menschen und Kiinstler identisch werden, muss
konsequent alle menschliche Aktivitdt zur Kunst erkldren, der Kiinstler
muss somit den engeren Bereich der Kunst verlassen und gesellschaftlich
tatig werden, zugleich aber mit dem Anspruch, als Kiinstler zu handeln.
So kann dann als konkrete kiinstlerische Aktion die Beuyssche Baum-
pflanzungsaktion sich ergeben, ein Ereignis, das neben seinem Kunst-
charakter in der Welt der Zwecke mit ihren virulent gewordenen dkolo-
gischen Problemen auf jeden Fall mehr Sinn enthilt als die gesamte
librige Dokumenta-Schau von 1982.

Allerdings wird die Kunst, wenn sie in fremden Bereichen, Philoso-
phie, Okonomie, Politik sich betitigt, es sich gefallen lassen miissen, von
den entsprechenden Fachleuten aus den einzelnen Disziplinen kritisch
betrachtet zu werden. Immerhin ist der Beuyssche Aktionismus eine
Weise, implizit das Ende der modernen Kunst zu konstatieren und dar-
aus Folgerungen zu ziehen. Aber Beuys ist durchaus ein Einzelfall des
Versuchs einer positiven Uberwindung des Endes der modernen Kunst.

Die Kiinstler in ihrer iiberwiegenden Mehrzahl fahren — moglichst
jeder in seinem personlichen Stil — darin fort, die ganze Vielfalt der Mog-
lichkeiten — bereits in Riickwendungen — der Moderne zu prisentieren,
und die Kunsthistoriker — ein wenig ratlos — beginnen sich auf einen
neuen Begriff fiir die gegenwirtige Kunst zu einigen: «Post-Moderne».
Dieser Begriff spiegelt das Dilemma des Endes der modernen Kunst
wider: Die moderne Kunst ist zu Ende, alles, was sie zu sagen hatte —und
das war ungeheuer viel in sehr kurzer Zeit — ist gesagt, aber dennoch wird
weiter moderne Kunst geschaffen, die Kunst kann nicht aufthoren, ein
neues Paradigma ist nicht in Sicht, also geht es weiter.

Aber warum gibt es kein neues Paradigma? Ein neues Paradigma
konnte ja nur, nachdem die Innovation bis zum Extrem fortgetrieben
worden ist, in einer neuen Kanonbildung bestehen. Aber das kann in der
Gegenwart nicht geschehen, denn jeder Riickgriff auf einen schon beste-
henden Kanon, jegliche Renaissance eines vergangenen Kunststiles er-
scheint in der Gegenwart nicht moglich. Das liegt an der Wirkungskraft
der Moderne, die ja gegen die wahllose und gleichzeitige Ubernahme
historischer Kunststile polemisierte — wir sind in unserem unmittelbaren

33



Kunstempfinden antihistoristisch. Wir kdnnen uns in jeden vergangenen
Kunststil bis ins letzte einfiihlen, aber diese Einfiihlung bleibt museal:
Die Préasenz vergangener Kunst im Museum verhindert ihr Aktuellwer-
den ausserhalb des Museums. Wollte irgendein Kiinstler allen Ernstes
heute im Stile der Renaissance' oder des Barock malen, wiirde man ihn
sofort des Plagiates, des Manierismus usw. iiberfiihren. Es wiirde eben
heute nicht als originelle Leistung anerkannt werden, im Stil alter Mei-
ster zu malen. Der nach wie vor wirksame Innovationsdruck verhindert
den ernsthaften Riickgriff auf «vormoderne» Kunst.

Aber das Verdringte bricht in Nostalgiewellen, Antik- und Trodelbe-
wegungen und -moden durch: Jedoch sind diese Bewegungen selbst zu
theorielos, um ernsthafter Ausgangspunkt einer kiinstlerischen Erneue-
rung werden zu kénnen, denn in ihnen vermischen sich zu viele unaus-
gegorene Intentionen miteinander:

— ein undifferenziertes Streben nach Originalitdt, das sich im Sammeln
von abstrusem Trodel artikuliert, also von Dingen, die als dsthetische
Geschmacksverirrungen meistenteils zu Recht auf dem Trodel gelan-
det sind;

— ein damit verbundener intellektueller Snobismus, z.B. das «augen-
zwinkernde» teils ernste teils ironische Sammeln von Kitsch, der na-
tiirlich viel preiswerter ist als echte und gute Antiquitéten;

— ein durchaus widerspriichliches Verhiltnis zur Vergangenheit: Neben
dem ungerechtfertigten Sich-lustig-Machen iiber die «gute alte Zeit»
steht unvermittelt die grenzenlose Bewunderung handwerklicher Fa-
higkeiten der Vergangenheit. Wer heute z.B. so zeichnet wie etwa Felix
Mendelsohn-Bartholdy oder Goethe, dem bescheinigt die offentliche
Meinung flugs «altmeisterliches Konnen». Alltagsfahigkeiten vergan-
gener Zeiten avancieren so in der Gegenwart unversehens zu genialem
Konnertum. Das ist allerdings nicht verwunderlich in einer Zeit, in der
aufgrund industrieller Massenfertigung von Ge- und Verbrauchspro-
dukten solides handwerkliches Konnen zur Raritit geworden ist.

Dass solche Bewegungen weite Bevolkerungsschichten erfassen kon-
nen, liegt allerdings an der in der Spatphase der modernen Kunst all-
mahlich entstandenen Vorstellung, dass alles erlaubt sei, wenn es nicht
gewohnlich ist. Wir konnen hier eine Parallele zur Wissenschaftstheorie
sehen. Die normative Wissenschaftstheorie, ausgehend von Positivismus
und analytischer Philosophie, ist iiber die Poppersche These von Theo-
rie- und Methodenpluralismus mit der «anarchistischen» Behauptung
von 9Paul Feyerabend «anything goes» an ihr natiirliches Ende gekom-
men .

? So kénnen wir endlich die Wissenschaftstheorie, die sich zwischen das forschende und

54



Das «anything goes» von Feyerabend gilt auch fiir die gegenwartige
Kunstszene. Damit ist allerdings tatsdchlich die Moderne zur Postmo-
derne geworden, ein zweiter Historismus im Entstehen begriffen. Mit der
Parole «Alles ist erlaubt» wird ein logischer Endpunkt der Moderne
erreicht, zugleich ein Extrempunkt im Spannungsfeld von Innovation
und Kanonbildung. Die Moderne ist antihistoristisch gewesen, sie wird
aber historistisch, da alle innovativen Moglichkeiten ausgeschopft wor-
den sind und nun allenfalls wiederkehren konnen als Neo-Fauvismus,
Neo-Expressionismus, Neo-Dadaismus usw. Die «Postmoderne» hat
also aus dem «Immer weiter» einen Kreislauf gemacht. Die Innovations-
idee ist damit auf natiirliche Weise an ihr Ende gekommen. Es konnte
nun die Gegenbewegung, eine neue Kanonbildung, eine neue Asthetik
des Schonen einsetzen, die die nostalgische Sehnsucht nach dem «scho-
nen» Trodelkitsch ablosen wiirde.

Noch aber ist jegliche Renaissance eines historischen Kanons undenk-
bar, da alle historisch gewordene Kunst im Museum bereits anwesend
und fiir jeden Interessierten somit erfahrbar ist. Eine Renaissance wire
im kiinstlerischen Bewusstsein sogleich als Nachahmung abgestempelt.
So muss das «Alles ist erlaubt» der «Post-Moderne», also der iiber ihr
eigenes Ende hinaus nachwirkenden Moderne, noch so lange weiterge-
hen, bis auch dieser «Pluralismus» ausgeschopft ist. Es spricht einiges
dafiir, dass dieser Zustand noch eine Weile dauern wird, denn Kunst ist
trotz der Forderung des «I’art pour I’art», die in der Moderne sich durch-
gesetzt hat, natiirlich auch in ihrer Verbindung mit den iibrigen geistigen
Hervorbringungen einer Zeit zu sehen. H.Sedlmayrs These vom «Ver-
lust der Mitte»'® als dem Verlust eines Zentrums menschlicher Existenz
durch den Verlust einer allgemein verbindlichen Gottesvorstellung ist in
ihrer Ausfiihrung ein wenig zu <«@bendldndisch hausbacken» geblieben,
aber Sedlmayr hat rein formal eine Korrelation zwischen dem Welt- und
Menschenbild einer Epoche und ihrer Kunst durchaus zutreffend ver-
mutet. In einer Zeit, die von pessimistischen Prognosen beherrscht wird,
in der die negativen Nebenfolgen des technischen Fortschritts sich immer
unangenehmer bemerkbar machen, in der die Humanitit auf dem Riick-
zug und Folter und zynische Menschenschldchterei auf dem Vormarsch

denkende Subjekt und die Wirklichkeit geschoben und immer mehr aufgebliht hatte, ins-
gesamt vergessen und uns wieder naiv der Wirklichkeit als unserem Erkenntnisobjekt
zuwenden, wobei es geniigt, jene ganz diffusen allgemeinen Vorstellungen von Wissen-
schaft als systematisiertem Denken und methodisch sinnvoll konstruierter Erfahrung im
Hinterkopf zu haben, die die Menschen seit der Antike bereits befdhigt hat, erfolgreich
Wissenschaft zu treiben.

Vgl. Hans Sedlmayr, Verlust der Mitte. Die bildende Kunst des 19. und 20. Jahrhunderts
als Symptom und Symbol der Zeit, Frankfurt/M. 1955.

33



zu sein scheinen, in der in den westlichen Industrienationen ein bisher
nicht gekannter allgemeiner Wohlstand weniger das Streben nach Erwei-
terung dieses Zustandes als vielmehr die Furcht vor Verarmung entste-
hen lisst, in der die Vorstellung von der Legitimitét des Gliicksstrebens
des einzelnen im Schlagwort von der pluralistischen Massengesellschaft
sanktioniert wird — in dieser Zeit kann man auch von einer kiinstleri-
schen Avantgarde nicht fordern, dass sie ein allgemeines Ideal fiir eine
zukiinftige Kunst entwickelt.

Interessant ist, dass in denjenigen politischen Systemen, die gewaltsam
ein optimistisches Geschichtsideal vertreten oder vertraten, wie Faschis-
mus und Bolschewismus, die jeweilige regimeergebene Kunst — der
kiinstliche Klassizismus bzw. Realismus dieser Systeme — kaum Kunst-
werke von wirklicher Qualitiat hervorgebracht hat.

Kiinstler und Publikum

Angesichts der komplexen Lage der modernen Kunst ist es schwierig,
eine Handlungsanweisung an die Kiinstler zu geben. Denn: die moderne
Kunst ist am Ende, aber sie kann nicht aufhoren. Sie wird — nach dem
ersten Gossenschen Gesetz — bis zum Punkt der vollkommenen Sittigung
weiter betrieben werden. Wann dieser Punkt erreicht ist, hdngt von der
Entwicklung der Interaktion zwischen Kiinstler und Publikum ab.

Diese Interaktion muss keineswegs so einseitig bleiben, wie sie mo-
mentan ablduft und vorschnell von der sogenannten Rezeptionsisthetik'’
zur Norm erhoben worden ist, ndmlich dergestalt, dass der Kiinstler per
definitionem der Vorldufer fiir die dsthetische Horizonterweiterung ist,
der die asthetisch triage Masse des Publikums mit Gewalt hinter sich her
zieht. Diese Avantgardetheorie der Kunst bzw. des Kiinstlers muss spéte-
stens dann ungiiltig werden, wenn alle Kiinstler sich krampfhaft darum
bemiihen avantgardistisch zu sein.

Wenn man dem Publikum in der dsthetischen Interaktion die Moglich-
keit einer aktiven —also nicht nur reaktiven — Ausserung zubilligt, warum
sollte dann nicht der junge Mann aus Kafkas Erzdhlung «Auf der Gale-
rie» das «Halt!» in die Manege rufen konnen, in der die moderne Kunst
als inzwischen lungensiichtige Kunstreiterin, angefeuert vom hénde-
klatschenden Publikum, um und um getrieben wird. Aber auch wenn das
Publikum in der Gegenwart keine dsthetische Fiihrungsrolle innehat, so

! Vgl. R.Simon-Schaefer, Die Rezeptionsisthetik und das Wertungsproblem in der Kunst,
in: Archiv fiir das Studium der neueren Sprachen und Literaturen Bd.214, 1977,S.1—17.

56



doch die d6konomische Fiihrungsrolle; denn durch sein Interesse am
Besitz von Kunst wird die Produktion von Kunst durch Kaufen oder
Nicht-Kaufen mittelbar gesteuert. Damit aber ist die Kunst in den Wirt-
schaftskreislauf der biirgerlichen Produktions- und Konsumtionsweise
mit einbezogen, sie wird zur Ware mit schwankendem Marktpreis. Ein
grosser Teil des Publikums kauft Kunst als Wertanlage und unterwirft sie
damit den Gesetzen des Aktienmarkts. Der Name des Kiinstlers wird
zum Markenartikel, dessen Kurs an der Kunstborse immer neu bewertet
werden muss. Clevere Fachleute verfassen inzwischen fiir die interessier-
ten Kunstanleger Borseninformationen, so etwa den «Kunstkompass»
des Herrn Bongard, aus denen der «Kunstliebhaber» den momentanen
Kunstwert und steigende oder fallende Tendenz eines jeden der 200
«bedeutendsten» Kiinstler der Gegenwart ablesen kann.

Unter diesen Umstdnden erscheint ein «Schwarzer Freitag» an der
Kunstborse nicht ausgeschlossen, denn die Anleger in Kunstwerten wer-
den sich beim Anzeichen einer Krise nicht weniger hysterisch verhalten,
als Kleinaktiondre das zu tun pflegen. Dieser «Schwarze Freitag» der
modernen Kunst wird dann unausweichlich, wenn offenbar wird, dass
von der zweiten und dritten Generation der Moderne der grosste Teil
zum gegenwartigen Zeitpunkt masslos iiberschitzt wird. Wir kennen die
Mackarts der modernen Kunst noch nicht genau, denn es ist schwierig,
wenn nicht unmdoglich, das Urteil der Nachwelt vorwegzunehmen'?.
Man kann jedoch eine Mutmassung aufstellen: Diejenigen, die am Ende
einer Epoche als die bedeutendsten gelten, die den grossten Erfolg bei
ithrem zeitgenossischen Publikum verbuchen konnen, werden von der
Nachwelt moglicherweise am geringsten bewertet, weil sie eben zu sehr
dem zeitbedingten Geschmack entsprochen haben. Vielleicht wird die
Nachwelt die Rangfolge des «Kunstkompass» umdrehen; sie wird in
jedem Fall die Zahl der kiinstlerischen Genies kriftig dezimieren. Wer
aus der Menge der selbsternannten Genies der Gegenwart, die ihre Ein-
maligkeit vor einem innovationsbegierigen Publikum zelebrieren, iiber-
leben wird, ldsst sich kaum festlegen. Mit Sicherheit werden nur die Klas-
siker der Moderne bestehen konnen, diejenigen also, die durch ihre inno-
vativen Leistungen das Paradigma der Moderne geschaffen haben.

"2 Man kann auch auf Carle van Loo verweisen, Hofmaler Ludwigs XV., zu seiner Zeit von
Diderot geschitzt und in Melchior Grimms literarischer Korrespondenz als bedeutend-
ster Kiinstler der Zeit bezeichnet, heute dagegen flir so durchschnittlich gehalten, dass
ihm Kindlers Malerei-Lexikon nicht einmal einen eigenen Artikel zubilligt, sondern
lediglich Erwahnungen in Artikeln iiber andere Maler der Zeit.

57



	Innovation und Kanonbildung oder das Ende der modernen Kunst

