Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 43 (1984)

Artikel: Comment "le monde vrai" devint, pour finir, une fable : Nietzsche, Le
Crépuscule des idoles

Autor: Schussler, Ingeborg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883140

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

21e Assemblée générale de la SSP /
21. Generalversammlung der SPG

Studia Philosophica 43/1984
INGEBORG SCHUSSLER

Comment e monde vrai» devint, pour finir, une fable
(Nietzsche, Le Crépuscule des idoles)’

S’1l est bien vrai que, dans ces derniéres années, se sont a nouveau
répandus le sentiment d’une perte de sens («Orientierungskrise») et une
atmosphere de déclin, voire de fin du monde ou bien une atmosphere
apocalyptique («Endzeitstimmungy), il ne nous faut pas pour autant nous
en tenir simplement a cette atmosphere, mais il nous faut essayer de saisir
celle-ci de fagon conceptuelle. Ce n’est que par la que nous pourrons
nous libérer du danger de I’irrationalisme et reconnaitre ou nous en
sommes. En cela, Nietzsche peut nous aider. Car la pensée philosophique
de Nietzsche est déterminée par I’expérience de la perte du sens que nous
vivons aujourd’hui. Et Nietzsche comprend cette perte du sens comme le
résultat d’un processus qui s’étend au travers de toute I’histoire de la
pensée occidentale jusqu’a nos jours. Sa thése est la suivante: la perte de
sens que nous éprouvons consiste en fait dans I’expérience du déclin et de
la fin de la vérité propre a I'interprétation traditionnelle du monde.
Ainsi, Nietzsche caractérise son oeuvre tardive, «Le Crépuscule des
1doles», dans les termes suivants:

«Ce qui sur la couverture est appelé idole, c’est tout simplement ce
qu’on nommait vérité jusqu’ici. Crépuscule des 1doles: — dit nettement —
P . Fvy P 2
voici la fin de I’ancienne vérité.»

' La présente contribution est le texte d’une conférence prononcée lors de I’Assemblée
annuelle de la Société Suisse de Philosophie a Lucerne (Suisse), le 4 juin 1983. Le sujet
proposé y était le suivant: «Atmosphere apocalyptique et défaillance de sens».

? Nietzsche, Ecce Homo, KGW VI, 3, S.352/Ocuvres philosophiques complétes, Paris
(cit. OPQC), VIII, 1, p.323 (trad. rev. par I. Schiissler).

Correspondance: Prof.Dr. Ingeborg Schiissler, Chemin du Fau-Blanc 14, CH — 1009 Pully/
Lausanne



L’ancienne vérité c’est, pour Nietzsche, ['étre constant pensé par la
raison, tel que Platon I’avait congu pour la premiere fois dans sa Méta-
physique des idées. Dans la perte du sens se manifeste donc — toujours
selon Nietzsche — la dissolution de la Métaphysique traditionnelle, c’est-
a-dire platonisante. Et Nietzsche lui-méme est profondément touché par
cet événement; il le prend tout a fait au sérieux et en développe les consé-
quences. Voici son point de départ: si, aujourd’hui, I’étre constant de la
Métaphysique a été dissous comme vérité, la seule chose qui, désormais,
peut se présenter comme vérité, c’est cette réalité qui reste apres la dis-
solution de I’étre constant, a savoir le devenir inconstant, le changement,
le mouvement incessant. Partant, la tiche de la philosophie, dans la per-
spective de Nietzsche, c’est de penser ce devenir inconstant comme étant
la veriteé, soit comme étant ce qui est. Se produit alors une inversion
compléte de la Métaphysique traditionnelle: ce qui est en vérité, ce n’est
plus I’étre constant, mais c’est désormais le devenir. Or, — instituer la
philosophie sous la forme d’une telle inversion, c¢’est réaliser la derniere
possibilité de la Métaphysique traditionnelle. On peut dire que c’est cette
derniere possibilité de la Métaphysique traditionnelle que Nietzsche a
accomplie dans son oeuvre philosophique.

La premiere tiche qui se présente a Nietzsche, c’est de faire voir in
concreto le processus au cours duquel la Métaphysique traditionnelle a
perdu progressivement sa vérité jusqu’a s’avérer finalement nulle et non
avenue. Car ce n’est ainsi que son propre point de départ, a savoir le
devenir, pourra étre justifié. Nietzsche a travaillé a cela entre autres dans
le petit écrit du «Crépuscule des idoles» intitulé «Comment le monde
vrai devint, pour finir, une fable. Histoire d’une erreur»’. Nietzsche y
poursuit le processus de la perte de la vérité de la Métaphysique tradi-
tionnelle pour aboutir au commencement de sa propre philosophie, et
cela en six étapes:

lere étape:

«Le monde vrai accessible a I’homme sage, a ’lhomme pieux, a I’hom-
me vertueux —1il vit en lui, i/ est ce monde.»

* Nietzsche, Gétzen-Dammerung, KGW VI, 3, S.74 —75 / OPC VIII, 1, pp.80—81. La
présente contribution est un essai d’interprétation qui suit le texte de Nietzsche. La tra-
duction est revue par I.Schiissler. On trouvera d’autres interprétations, auxquelles celle-
ci doit de précieuses suggestions, de ce méme texte dans M. Heidegger, Nietzsche, I, 2.
Aufl., Pfullingen 1961, S.233 —242/trad. par P.Klossowski, Paris 1971, pp.184 — 189, et
dans K.-H. Volkmann-Schluck, Wie die Idee zur Utopie wurde, in: Literarische Utopie-
entwiirfe, hg. von H.Gniig, Frankfurt a.M. 1982, S.39 —45.

10



«Le monde vrai», c’est le monde des idées tel que Platon 1’a congu pour
la premiére fois.* Les idées forment un monde, un monde a elles, un
monde pour soi, parce qu’elles sont, selon Platon, séparées de tout de-
venir, de I’apparaitre et du disparaitre des phénomeénes sensibles. Et ce
monde des idées est le monde vrai, parce que les idées, au contraire des
phénomeénes sensibles changeants, sont constamment présentes, sans
aucun devenir, sans aucun non-&tre. Ainsi les idées correspondent
pleinement au concept d’étre; c’est en ce sens que le monde des 1dées est
bien le monde vrai. Or ’homme vit, certes, tout d’abord, au milieu des’
phénomeénes sensibles, toutefois le monde des idées lui est accessible.
L’homme peut diriger son regard vers les idées suprasensibles constantes
et, a partir d’elles, s’orienter en toute liberté dans la multiplicité des
phénomenes sensibles changeants. La vue des idées suprasensibles lui
rend le monde transparent et lui ouvre les chemins de la vie. C’est pour-
quoi ce type d’homme, qui se détourne des phénomenes sensibles et
cherche a penser par la seule raison les idées suprasensibles, c’est
I’homme sage. Et les idées, distinctes de toutes choses sensibles, transcen-
dantes, ne pouvant avoir pour provenance que le Divin, le type d’homme
qui, dans sa vie, se soumet a ces idées, c’est ’homme pieux. Et enfin, les
idées étant fermes, constantes et pouvant servir a I’homme d’appui pour
sa vie, le type d’homme qui, dans sa vie, prend appui sur celles-ci, au
milieu du devenir inconstant, adoptera une posture ferme et constante; il
aura I’'nvog, la vertu: ce sera I’homme vertueux. Ainsi le monde des idées
suprasensibles est, certes, distinct du monde sensible; pourtant, il ne lui
est pas soustrait dans un Au-dela, mais il est lui-méme présent dans ce
monde sensible, de fagon effective et méme efficace, a savoir dans la vie
de ceux qui se réglent sur lui. Ainsi, la vie de ceux qui se reglent sur lui
atteste de sa réalité. Rappelons qu’en fait, pour Platon, ’existence de
Socrate a toujours constitué une preuve vivante de la réalité des idées’.

Et Nietzsche ajoute cette remarque critique:

«Forme la plus ancienne de 1’idée; relativement intelligente, simple,
convaincante. Paraphrase de I’énoncé: (Moi, Platon, je suis la vérité>.»

Supposer que le monde des idées suprasensibles constantes accom-
pagne cette vie-ci inconstante et prouver la réalité de ce monde des idées
par la vie de ceux qui se reglent sur lui, — c’est 1a une fagon intelligente
d’assurer a ce monde la réalité. Pourtant elle n’est intelligente que rela-

Y Le paradigme de la philosophie platonicienne selon Nietzsche est avant tout le «Phédon»,
78b—281a,la «2e preuve de 'immortalité de I’Ame».

5 P.Friedlidnder, Platon, I, Berlin 1964, S.144: «. .. der fragende Sokrates war in seiner
Existenz die Antwort, die Platon als Philosophem, doch nie als starres Dogma gab».

11



tivement. Car si, au temps de Platon, les idées ont sans doute formé la vie,
il n’est pas pour autant pertinent de conclure a leur réalité en soi a partir
de leur efficace dans la vie. En effet, de pures illusions également peuvent
étre tres efficaces dans la vie sans étre pourtant réelles. Ce probleme de la
réalité du «monde vrai» va s’aggraver progressivement au cours de 1’his-
toire de la pensée occidentale.

2¢éme étape:

«Le monde vrai, inaccessible maintenant, mais promis a [’homme
sage, a I’homme pieux, a I’homme vertueux (au «pécheur qui fait péni-
tence»).»

L’étape que Nietzsche caractérise ici n’est plus la conception de I’idée
de Platon, mais celle du Platonisme chrétien. La transformation essen-
tielle qu’a subie le monde des idées est la suivante. Le monde vrai n’est
plus accessible dans la vie ici et maintenant, mais il lui est soustrait, en est
¢loigné dans un Au-dela de sorte que cette vie-ci devient I’En-deca. Pour-
tant le monde vrai de I’Au-dela reste en rapport avec I’En-dega. S’il ne
peut plus étre reconnu par la raison dans cette vie ici et maintenant, il est
pourtant promis pour la vie dans I’Au-dela apres la mort. C’est en cette
promesse qu’il faut avoir confiance, c’est en elle qu’il faut croire; et c’est
le monde vrai de I’Au-dela promis pour apres la mort qu’il faut espérer
dans cette vie-ci de I’En-deca. Le rapport au monde vrai n’est donc plus
I’affaire de la raison, mais celle de la confiance, de la croyance et de
lespoir®.

Et Nietzsche ajoute alors cette remarque critique:

«Progreés de I’idée: elle s’affine, devient plus captieuse, plus insaisis-
sable —elle devient femme, elle devient chrétienne.»

Dans le Platonisme chrétien, 1'idée a fait des progrés, soit en tant
qu’idée: n’étant plus elle-méme présente comme force formante, efficace
dans cette vie ici et maintenant, dans le monde des phénomeénes sensibles,
mais s’étant soustraite a celui-ci dans un Au-dela, elle ne participe plus a
la réalité semsible; elle est donc devenue encore plus «idée», plus
«idéelle»; elle s’est «affinée» en tant qu’idée. D’autre part, ce monde-ci,
parce qu’abandonné par I'idée, se présente a ’homme dans sa réalité
brute; et ’homme, dans sa vie quotidienne, est tenu de prendre cette
réalité en considération, de compter avec elle. Ainsi, 1’idée, soit ’Au-
dela, est, certes, objet d’une promesse et de ’espérance (- cela d’ailleurs

° Cf. pour cette caractérisation du «platonisme chrétien» fondé par Augustin; K.-H. Volk-
mann-Schluck, op.cit. (note 3) S.41.

12



seulement pour qui se détourne de I’En-dega, pour le «pécheur qui fait
pénitence»). Mais tout cela n’empéche pas que cette méme idée engage
I’homme a calculer habilement les conditions de vie dans I’En-dega.
L’idée devient ambigué; car elle se présente a la fois comme ceci et
comme cela; elle devient «captieuse», politique; elle devient «femme».

3éme étape:

«Le monde vrai, inaccessible, que I’on ne peut ni prouver ni promettre,
mais qui, du seul fait qu’il est pensé, est consolation, obligation, impé-
ratif.»

C’est la la Métaphysique platonisante dans sa forme moderne chez
Kant. Cette forme est due a la détermination critique, par Kant, de la
portée et des limites de la connaissance humaine, soit a la restriction cri-
tique qui rattache celle-ci a la constitution propre de la subjectivité finie
et humaine. Nous, les hommes, nous pouvons, certes, concevoir par
notre entendement et ses catégories la pensée de I’objet comme tel, soit de
la chose en soi intelligible, mais nous ne pouvons nullement en recon-
naitre la réalité. Car nous, les hommes, nous ne pouvons reconnaitre la
chose que telle qu’elle nous est donnée dans I’intuition sensible selon nos
formes subjectives de I’espace et du temps qui sont attachées a notre
sensibilité humaine, donc non pas la chose telle qu’elle est en so1, la chose
intelligible, mais seulement la chose telle qu’elle nous apparait dans nos
formes de 1’espace et du temps, la chose dans ’apparence sensible’. Le
monde vrai se trouve alors par-dela toute possibilité d’expérience sen-
sible et ne peut pas étre prouvé par celle-ci; il est donc inaccessible a
nous, a notre connaissance théorique. Cependant, nous, les hommes,
selon notre raison pratique, nous avons conscience de ce qui devrait étre,
soit de I’exigence inconditionnée de la loi morale. Cette loi morale n’est
pas réalisée du seul fait qu’elle existe — comme les lois de la nature — mais
elle n’est réalisée qu’a la condition que nous en fassions, par un acte libre,
le principe de nos actions. Mais pour pouvoir faire cela, nous sommes
obliges, du moins de penser, que nous sommes libres. Or, cette liberté ne
serait pas possible si nous n’appartenions qu’au monde sensible, ou tout
est conditionné par la loi temporelle de la causalité; et c’est pourquoi
nous sommes obligés de penser que nous appartenons du méme coup au
monde suprasensible, ou rien n’est conditionné par la consécution tem-
porelle. Ainsi, le «monde vrai» devient pour nous une pensée nécessaire

" Cf. pour cette genése de la distinction entre la chose en soi et la chose dans I’apparence:
Kant, Critique de la raison pure, «Du principe de la distinction de tous les objets en
général en phénomeénes et noumenes», A 235/B 294sqq.

13



dans la mesure ou nous sommes des €tres pratiques. Mais cela signifie que
le monde vrai suprasensible n’est désormais rien d’autre qu’une pensée,
obligation de la raison pratique®. La seule réalité qui, désormais, nous est
connaissable, c’est ce monde sensible, — objet des sciences qui, par un
calcul méthodique et par I’observation empirique, cherchent a en dé-
couvrir les lois hypothétiques. Le «monde vrai» s’est retiré dans I’'incon-
naissable et n’est plus qu’un «impératifyy. C’est en cet impératif purement
pensé que le monde vrai s’est volatilisé. C’est ce que Nletzsche vise dans
la remarque critique:

«Le vieux soleil au fond, mais traversant le brouillard et le scepticisme:
I’idée devenue sublime, bléme, nordique, koenigsbergienne.»

S’ensuit comme une conséquence logique la

4eme étape:

«Le monde vrai — inaccessible? En tout cas pas encore atteint. Et puis-
que non atteint, également inconnu. Ne constitue donc ni une consola-
tion, ni une rédemption, ni une obligation: a quoi quelque chose d’in-
connu pourrait-il nous obliger ?»

C’est la I’étape du Positivisme qui suit immédiatement la fin de la
pensée philosophique de I'idéalisme allemand. A cette étape, on ne
cherche plus a savoir, au travers d’une pensée philosophique, si, oui ou
non, le monde vrai peut étre atteint par ’homme; mais on renonce a cette
problématique spéculative et ne fait que constater que, jusqu’ici, ce
monde vrai n’est pas atteint. C’est 1a le fait fondamental qu’on peut ob-
server. Et c’est de ce fait qu’on tire maintenant les conséquences. Etant
donné que, jusqu’ici, le monde vrai n’est pas atteint par notre connais-
sance, il faut dire que ce monde vrai est quelque chose d’inconnu pour
nous. Or, étant inconnu, le monde vrai ne peut plus étre considéré ni
comme une issue consolatrice dans I’Au-dela de cette vie ici et mainte-
nant — comme dans le Platonisme chrétien — ni comme la pure pensée
d’un impératif qui nous obligerait a prendre résolument position —
comme chez Kant. Ce qui est inconnu ne nous touche pas, ne devrait pas
nous inciter a prendre parti; le seul comportement convenable, c’est
I’abstention. Et la vie, au lieu de se fonder sur cet inconnu, doit se fonder
au contraire sur les faits positifs constatés objectivement par les sciences’.

% Cf. pour la connaissance pratique du monde des noumeénes: Kant, Fondements de la
métaphysique des moeurs, 3e Section, «Passage de la métaphysique des moeurs a la cri-
tique de la raison pure pratique», en part. p.4835, et Critique de la raison pratique, «De la
deductlon des principes de la raison pure pratique», en part. pp.83sqq.

? Le renoncement a toute problématique spéculative et la réduction de la pensée aux faits

14



Appartiennent d’ailleurs a ces faits non seulement les lois et les régula-
rités empiriques des processus naturels et sociaux, mais également ce
qu’on peut faire techniquement sur la base de ces lois scientifiques. Ces
deux choses, le scientifiquement constatable et le techniquement faisable,
sont désormais les fondements de la vie.

Et Nietzsche ajoute alors cette remarque critique:

«Aube grise. Premier baillement de la raison. Chant du coq du Posi-
tivisme.»

Le Positivisme scientifique et technique est donc «l’aube grise», ou
s’éveille enfin la raison comme organe de la connaissance de la réalité
actuelle. La M¢étaphysique, par contre, pour développer cette image,
c’était la nuit, qui jetait son ombre sur ce monde sensible et I’assombris-
sait. Toutefois, le Positivisme n’est pas encore, selon Nietzsche, le grand
jour. Car les faits que le Positivisme reconnait comme le seul réel, — ces
faits constatés objectivement et fixés par un calcul convenable — repré-
sentent, selon Nietzsche, le dernier reflet de 1’étre constant tel que la
M¢étaphysique platonisante 1’a congu dans le monde vrai, soit dans
I’idée'®. Ainsi, le Positivisme, qui, certes, accomplit I’abandon du monde
suprasensible, ne peut pas encore étre le stade de la connaissance de la
réalité a proprement parler. Il ne peut en étre que I’étape préparatoire.

S5éme étape:

«Le @monde vran, une idée qui n’est plus utile a rien, qui n’oblige
méme plus a rien, — une idée, devenue inutile, superflue, par conséquent
une idée réfutée: abolissons-lal»

C’est la I’étape par laquelle commence la pensée de Nietzsche lui-
méme''. Le Positivisme avait déja constaté que le «monde vrai» est in-
connu pour nous, et il concluait de ce fait que ce monde vrai ne devrait
plus toucher la vie. Nietzsche ira plus loin. Le monde vrai, parce
qu’ayant perdu tout efficace pour la vie, est maintenant pour cette vie
quelque chose d’inutile, de superflu de sorte que, pour elle, il ne vaut pas
plus que s’1l n’existait pas du tout. D’autre part, le monde suprasensible a
€té tenu pour /a réalité dans toute la durée de la Métaphysique. Or, ce

positifs sont formulés de fagon programmatique par A.Comte par ex.; cf. Discours sur
I’esprit positif, hg. von I. Fetscher, Hamburg 1956, S.82sqq.

1% Cf. Nietzsche, Nachgelassene Fragmente, KGW VIII, 1 (Herbst 1885 —Herbst 1886),
2(127)4/0PC XII, p.130, et KGW VIII, 2 (Ende 1886 — Friihjahr 1887), 7(60)/OPC XII,
p.304.

' C’est la phase de la pensée de Nietzsche qui s’étend de «Humain trop humain» (rédigé en
1876/1877 et publ. en 1878) jusqu’a avant le «Zarathoustra» (1883 — 1886).

15



qui, pour la vie, est déja une non-réalité, mais qui, d’autre part, a telle-
ment longtemps €té tenu pour la réalité, doit étre explicitement déclare
comme nul et non avenu. Et Nietzsche accomplit cette abolition de la
Métaphysique comme suit'’: en opérant un mouvement de retour dans
I’homme en tant qu’étre vivant, organique, sensible, toujours en dévelop-
pement, il raméne la Métaphysique transcendante a cet homme, tout en
la déduisant a partir de lui. Et cela de la fagon suivante. Pour Nietzsche,
comme pour la tradition, I’homme est d’abord un animal, mais animal
qui a la raison. Toutefois, c’est au sujet de cette raison que Nietzsche se
distingue de la tradition. Pour la Métaphysique platonisante, ¢’était grace
a la raison que I’homme pouvait transcender le monde sensible vers le
monde des idées suprasensibles et qu’il appartenait a celui-ci. Pour
Nietzsche, dans I’horizon moderne, cartésien, la raison, c’est-a-dire
I’activité de penser est essentiellement déterminée par le cogito, par la
conscience de soi, par la réflexion. De plus, selon la tradition de I’idéa-
lisme transcendantal d’un Kant et d’un Fichte, et d’une certaine maniéere
selon I’idéalisme absolu d’un Hegel également, cette raison, déterminée
par la réflexion, opére toujours déja un retour sur soi de telle sorte qu’elle
projette les catégories qu’elle retrouve en elle-méme, dans le monde des
données multiples sensibles, cela pour les objectiver en vue de s’en as-
surer dans une connaissance certaine'. Or, pour Nietzsche, ce mouve-
ment de la raison représente exactement la structure analogue au mouve-
ment opéré par la vie. En effet, depuis Aristote, la vie des étres vivants
organiques consiste dans le mouvement suivant: les &tres vivants, au
travers de leurs organes, se rapportent a quelque chose d’autre, le saisis-
sent, I’assimilent, I’incorporent, le prennent en possession'. Ainsi, pour
Nietzsche, ’homme, précisément dans la mesure ou il a la raison, ne se
distingue pas fondamentalement des autres €tres vivants, organiques,
sensibles, soit des animaux, — si ce n’est qu’au travers de cette méme
raison il accomplit méme le mouvement de la vie au plus haut degré, cela

2 Cf. pour ce qui suit: Nietzsche, Menschliches, allzu Menschliches, I, Erstes Hauptstiick, I,
1, «Chemie der Begriffe und Empfindungen»/OPC 111, 1, p.24. Ce texte a été interprété
par K.-H. Volkmann-Schluck dans «Die metaphysische Reszendenz im Denken
Nietzsches», in: Nietzsche Kontrovers, I, hg. von R. Berlinger und W. Schrader, Wiirzburg
1981, S.77 — 82, interprétation a laquelle nous devons d’utiles indications.

' Pour Kant, cf. CRPu, «Déduction transcendantale des catégories de I’entendement pun»,
B §§ 16—19 et 20—21. Pour Fichte, cf. Versuch einer neuen Darstellung der Wissen-
schaftslehre (1797/1798), «Erste Einleitung in die WL 1797», Hamburg 1975, S.28 —31
(445 —448)/Oeuvres choisies de philosophie premiére, trad. par A.Philonenko, Paris
1972, pp.261 —263.

' Aristote, De Anima, 11, 1, 412a13 —2, 412b22. K.-H. Volkmann-Schluck a proposé une
interprétation de ce passage dans «Die Metaphysik des Aristoteles», Frankfurt a. M. 1979,
S.244 249,

16



parce qu’au travers d’elle, 1l se rapporte au monde dans sa totalité, pour
le saisir, se 1’assimiler, s’en emparer. Par conséquent, — telle est mainte-
nant la conclusion de Nietzsche — I’homme, quand, dans la Métaphy-
sique, il croyait pouvoir transcender par la raison le sensible vers le su-
prasensible, n’a en fait nullement transcendé le sensible; au contraire, 1l
n’en est resté qu’au sensible, soit chez lui-méme en tant qu’étre vivant,
organique, sensible. Car tout ce prétendu monde transcendant des idées
suprasensibles n’est qu’une projection de la raison de ’homme, soit une
projection des catégories propres a la raison, avant tout de celle de 1’étre
constant, originellement retrouvée par la raison dans I’identité du cogito.
Ainsi, la Métaphysique, selon Nietzsche, n’est qu'une manifestation de
I’homme en tant qu’étre vivant, organique, sensible. La Métaphysique
n’est que quelque chose d’«humain». Elle est méme quelque chose de
«trop humain» — a en croire le titre d’un écrit de la méme période:
«Humain, trop humain». Car I’homme, au lieu de se rendre compte de ce
que la Métaphysique a son origine en lui-méme en tant qu’étre vivant,
organique, sensible, a encore transcendé sa propre raison ainsi que le
monde des idées suprasensibles, allant jusqu’a leur attribuer une origine
d’une supréme transcendance. Ici, Nietzsche vise avant tout Platon qui
allait jusqu’a supposer une idée supréme —18é0 To0 dyadod —, mais il vise
également toute la tradition inaugurée par Platon, selon laquelle la Méta-
physique ne pouvait des lors s’accomplir que dans le Uglov, le théolo-
gique. Pour Nietzsche, aller aussi loin, jusqu’a I’4néxewva tfic odoiog de
Platon, ce n’est 1a qu’une «exagération» («Ubertreibung»)”” qui est
typique de ’homme. L’homme, dans la Métaphysique, a donc exageéré sa
distinction d’avec I’animal, au lieu de voir qu’en cela méme, il n’a fait que
s’empétrer davantage en lui-méme en tant qu’animal. — Ainsi, le «monde
vrai» suprasensible ayant ét€ poursuivi jusque dans I’origine qu’il a dans
I’homme sensible, est abol..

6¢éme étape:

«Nous avons aboli le monde vrai: quel monde restait-il? Peut-étre
celui de I’'apparence? . . . Mais non! En méme temps que le monde vrai,
nous avons également aboli le monde des apparences.»

C’est 1a I’étape de cette période de la pensée de Nietzsche ol est déve-
loppée sa philosophie a proprement parler'®. Le monde vrai de I’étre
constant suprasensible étant aboli, la question se pose de savoir quel

'* Platon, Repubhque VI, 509b —c.
'® C’est la phase qui s’étend du «Zarathoustra» j jusqu’aux derniers écrits de Nietzsche («Le
cas Wagner», 1888, et le «Crépuscule des idoles», 1889, etc.).

17



monde reste maintenant comme réalité véritable. Est-ce peut-étre le
monde du devenir inconstant en tant que monde des apparences? Mais
cela est impossible. Car le monde du devenir inconstant ne pourrait se
présenter comme monde des apparences qu’a la condition que le monde
vrai de I’€tre constant en soit la mesure. Or, cette mesure étant caduque,
il n’y a plus de raison de considérer ce monde-ci comme un monde des
apparences. Ne reste alors que le monde du devenir inconstant comme
seul monde réel. Ainsi, au contraire de la Métaphysique platonisante et
dans I’inversion totale de celle-ci, la réalité est située entierement dans le
devenir.

Et Nietzsche caractérise alors sa propre philosophie dans la remarque
suivante:

«Midi: I’heure de I’ombre la plus courte. Fin de la plus longue erreur.
Apogée de ’humanité. Incipit Zarathoustra.»

A I'instant méme ou le devenir est reconnu comme étant désormais la
réalité véritable, apparait Zarathoustra. En effet, Zarathoustra est celui
qui pense cette nouvelle vérité et qui, a force de la penser et d’en déve-
lopper les implications, I’'incorpore progressivement a la vie des hom-
mes, a la volonté intrinséque de celle-ci'’. Le point de départ est celui-ci:
si le devenir est bien maintenant /a réalité, il est désormais ce qui est. Or,
dans ’interprétation traditionnelle métaphysique, qui fait retour chez
Nietzsche, ce qui est, au sens strict du terme, c’est ce qui est sans aucun
Non-étre, donc ce qui reste présent constamment, sans dépérissement,
sans changement, éternellement, de la méme facon. Par conséquent, le
devenir, s’il est bien maintenant ce qui est, doit nécessairement exister de
cette facon. Mais c’est précisément ici que surgit le probléme. Le devenir
est ce qui, advenant de I’avenir, passant au travers de I’instant présent,
tombe dans le passé ou il ne devient plus, ou il n’est pas. Comment donc
le devenir peut-il étre congu comme ce qui est, soit comme ce qui reste
présent constamment, éternellement, de la méme fagon? Il n’y a qu’une
seule solution: le devenir quand il tombe dans le passé, ne doit pas y
tomber dans le Non — devenir, mais doit, a partir de ce passé, précisément
revenir comme avenir — et cela éternellement, de la méme fagon. Il faut
donc que le devenir existe comme éternel retour du méme. Ce n’est
qu’ainsi que le devenir peut désormais étre ce qui est, et cela comme

' Ce processus a lieu dans la 3e partie du «Zarathoustra». On trouvera une interprétation
détaillée de ce processus dans K.-H. Volkmann-Schluck, Die Stufen der Selbstiiberwin-
dung des Lebens: Erlduterungen zum 3.Teil von Nietzsches Zarathustra, in: Nietzsche-
Studien. Internationales Jahrbuch fiir die Nietzsche-Forschung, Bd.2, Berlin/New York
1973,8.137 -156.

18



devenir. Il est évident, que, par la, tout le poids de ’ancien monde supra-
sensible revient désormais sur cette vie sensible. Mais c’est par la égale-
ment que cette vie-ci, en concevant cette pensée et en se I’incorporant, se
saisit, se veut intrinsequement comme /g réalité, cela, parce que, dans
cette pensée, elle dit oui a elle-méme pour [’éternité. La pensée de 1’éter-
nel retour équivaut donc a I’affirmation volontaire, par cette vie ici et
maintenant, de soi-méme, comme étant la réalité véritable. Or, la vie,
dans la mesure ou, pour soi, consciemment, elle tourne désormais dans le
cercle de I’éternel retour, n’aboutit plus a un but final, prédonné de I’ex-
térieur — comme a 1’époque de la Métaphysique, ou le monde vrai des
idées lui était prédonné comme but final. Au contraire, la vie des hom-
mes, tournant maintenant dans ce cercle de I’éternel retour, sans but et
sans fin, se voit précisément /ibérée de tout but final, définitif, prédonné,
de telle sorte qu’elle peut désormais projeter ses buts uniquement de par
elle-méme, et cela toujours de nouveau, sans cesse et sans fin, dans un
processus ou elle transcende chaque but atteint vers une nouvelle fin et
ou elle déploie a profusion sa richesse créatrice. Ainsi, I’lhomme, par
I’affirmation volontaire de la vie opérée par la pensée de I’éternel retour
du méme, libere la vie dans I’abondance de sa productivité créatrice, —
selon laquelle elle se produit, se reproduit méme a chaque instant dans sa
totalité, universellement, cela conformément a cette méme pensée de
I’éternel retour. Et ’homme lui-méme, accomplissant cette vie libérée
dans sa productivité créatrice, ne subit plus I’asservissement par un but
prédonné, mais devient enfin lui-méme le créateur de ses propres fins.
C’est 1a — comme le disait Nietzsche — «/‘apogée de I’humanité» '®. Le type
d’homme qui lui correspond, ce n’est plus ’homme de la Métaphysique
traditionnelle, soit I’avOpwrog, cet animal, qui, pensant par la raison les
idées suprasensibles, assujettissait sa vie a celles-ci; c’est bien plutdt ce
type d’homme, qui a dépassé, surmonté ’homme traditionnel; c’est le
«sur-hommey. Le «sur-homme» est donc celui, au travers de qui la vie,
s’étant volontairement saisie comme la seule réalité, s’étant affirmée en
se concevant comme 1’éternel retour, projette maintenant créativement
ses propres fins, dignes d’étre vécues pour I’éternité”. Ainsi, la vie, sur le
fond de I’affirmation de soi par la pensée du retour éternel, est libérée
dans sa richesse, dans sa productivité, dans sa surabondance créatrice.
Cependant, cette méme vie, pensée ainsi, présente encore un tout autre
aspect que Nietzsche n’a déployé que dans son oeuvre tardive. Dans un

' Cf. Zarathustra, III, «Der Genesende», versets 29 —34, KGW VI, 1, S.272/OPC VI,
p.242.

 Cf. ibid. Le Surhomme est anticipé dans un discours précédent, qui est intitulé «Vom
Gesicht und Ritsel», loc.cit., S. 187 — 189/loc.cit., pp. 1 78 — 179.

19



des Dithyrambes de Dionysos, se trouvant dans ’écrit intitulé «Chez les
filles du désert», ’ombre de Zarathoustra adresse a I’homme, a son
apogée méme, I’avertissement suivant:

«Le désert croit; malheur a qui recele des déserts; pierre contre pierre
crisse, le désert avale et dévore. La monstrueuse mort jette un regard
brun de braise et mache, —sa vie est machement.

Ne I’oublie pas, homme, consumé de volupté c’est toi qui est la pierre,
le désert, c’est toi qui est la mort . . »*°

Ce monde-ci, tournant comme seule réalité dans le cercle de I’éternel
retour, qui, auparavant, apparaissait sous I’aspect de la vie et de sa
surabondance créatrice, apparait maintenant sous I’aspect opposé, celui
du désert, qui n’admet pas la vie, mais qui la consume, la brile et la tue.
Et le méme homme, qui, a son apogée, apparaissait comme celui qui
libérait la vie dans sa surabondance créatrice, a savoir le «sur-homme»,
apparait maintenant comme celui qui répand partout le désert et la mort.
Or, c’est ['ombre de Zarathoustra qui adresse a I’homme cet avertisse-
ment. C’est donc la méme affirmation volontaire de la vie opérée par la
pensée de 1’éternel retour qui produit ces deux aspects sous lesquels se
présente maintenant la vie. En effet, dans 1’exacte mesure ou la vie,
volontairement, est libérée dans la productivité et la surabondance
créatrice, sont répandus par cette méme volonte, le désert et la mort. Car
aucune croissance n’étant possible sans dépérissement, une vie qui est
voulue comme croissance incessante, est également voulue comme dé-
périssement constant. Par conséquent, dans I’exacte mesure ou la vie est
voulue comme ce qui dépasse chaque but a peine atteint par un nouveau
projet, tout ce qui est, par cette méme volonté, au préalable déja, est
destiné a n’exister que pour étre dépassé par un nouveau projet, — destiné
donc a la consommation, a la perte, a ’anéantissement. Et méme, la vie,
tournant dans le cercle de I’éternel retour du méme, au lieu d’y attester de
sa productivité exubérante, cela parce qu’a chaque instant, elle s’y repro-
duit dans sa totalité, — n’y fait plus que reproduire a chaque instant la
monotonie stérile du méme qui la desséche, voire le dépérissement, la
perte, ’anéantissement, et cela a une échelle globale, planétaire®'.

Ces deux aspects opposes, soit la libération de la vie dans sa surabon-
dance créatrice et I’extension de la mort, constituent, selon Nietzsche,

* Dionysos-Dithyramben, «Unter Tochtern der Wiiste», KGW V1, 3, S.385/0PC VIII, 2,
p.35 (trad. rev. par I.Schiissler). K.-H. Volkmann-Schluck a donné une interprétation
détaillée de ce poeme de Nietzsche dans «Nietzsches Gedicht «Die Wiiste wichst, weh
dem, der Wiisten birgt . . »», Frankfurta.M. 1958,

! K.-H. Volkmann-Schluck, op.cit., S.30 —35.

20



l’ambiguité de notre époque. Et cette époque, toujours selon Nietzsche,
tournant sans issue dans le cercle de I’éternel retour, est I’époque ultime
de la Métaphysique. Cependant, savoir si notre épogue, oul ou non, est
I’époque ultime tout simplement, c’est 1a ce qui peut néanmoins se poser
a nous comme question. Certes, selon la détermination que notre époque
a regue de Nietzsche dans I’horizon de I’histoire de la Métaphysique,
notre €époque n’aurait pas a attendre ou a espérer de I’extérieur une quel-
conque issue. Car elle tourne close sur elle-méme. Mais une issue, qui
pourrait s’ouvrir de I'intérieur de cette époque elle-méme ne semble du
moins pas exclue dans les limites de la pensée philosophique. Car ’ambi-
valence des deux aspects sous lesquels, selon Nietzsche, se montre notre
€époque, a savoir la co-présence énigmatique de la consommation et de
I’abondance, de la mort et de la vie, de I’anéantissement et de la créati-
vité, peut devenir 1’affaire d’une pensée philosophique, qui serait post-
métaphysique®.

2 Cf.ibid., S.40—42.

21






	Comment "le monde vrai" devint, pour finir, une fable : Nietzsche, Le Crépuscule des idoles

