Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 42 (1983)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Allgemeine und Grundfragen / Problémes généraux

Arend Kulenkampff (Hg.): Methodologie der Philosophie. (Wege der Forschung, Bd.
CCXVI.) Wiss. Buchgesellschaft, Darmstadt 1979.

«Die vorliegende Textauswahl konnte als Zeugnis unkritischer Pridilektion fiir die
moderne angelsidchsische Philosophie missverstanden werden. Es diirfte jedoch kaum
zweifelhaft sein, dass — abgesehen von den Schriften Husserls und Nelsons, die dem inter-
essierten Leser leicht zugiinglich sind — methodologische Uberlegungen in der deutschen
Philosophie des 20. Jahrhunderts nur eine marginale Rolle spielen. Es ist der «linguistic
turny, der der Methodendiskussion den Weg bereitet hat. Diesem Umstand versucht der
Band gerecht zu werden.» (S. XV)

Kulenkampff geht es nicht darum, das methodologische Selbstverstindnis durch Auf-
sdtze aus dem Bereich der analytischen Philosophie zu belegen, vielmehr kommt es ihm
darauf an, die Frage nach dem Wesen der Philosophie unter methodologischen Aspek-
ten zu erortern. In Bradleys ironischer Bemerkung zur Metaphysik als dem Auffinden
schlechter Griinde fiir das, was wir aus Instinkt glauben, ist eine Tendenz erkennbar, die
sich vollstidndig in der modernen analytischen Philosophie durchsetzt: «Nicht das Auf-
finden von Beweisgriinden fiir unsere Alltagsiiberzeugungen» ist als «philosophisches
Untersuchungsziel» anzusehen, «sondern die Analyse des Sinnes der diese Uberzeugun-
gen wiedergebenden Aussagen» (S.7f.). Wenn Philosophie nicht als eine Wissenschaft zu
verstehen ist, keine Beweisgriinde fiir unsere Uberzeugungen zu geben oder schliesslich
keine Erkenntnis zu vermitteln vermag, dann bleibt wenigstens noch die Méglichkeit,
das Programm der Philosophie gewissermassen post scriptum als analytische Methode
zu rekonstruieren. Die Auswahl der Beitrdge hierzu nimmt Kulenkampff unter zwei Ge-
sichtspunkten vor: 1. «Allgemeine Probleme einer philosophischen Methodologie»
(S.1—178) und 2. «methodologische Einzelfragen» (S.179 —284). Fiir die analytische
oder genauer sprachanalytische Philosophie war die Entwicklung der mathematischen
Logik ausschlaggebend, denn mit ihr war — wie wir den Arbeiten von Peano, Frege und
Russell entnehmen kénnen — die Explikation und Prizisierung grundverschiedener Be-
deutungen von «sein» unvermeidlich geworden. Danach war es anit einem Schlage
moglich, zwischen der Aussage der Existenz, der Subordination und Subsumption ein-
deutig zu unterscheiden. Wie wichtig die logische Analyse der Sprache fiir die Behand-
lung philosophischer Probleme sei, ist von Frege, wohl aber in einem weit grosseren
Ausmasse von Russell gesehen und erkannt worden. Diese Einschiitzung wird von Witt-
genstein in seiner Philosophie der Logik («Tractatus logico-philosophicus») aus syste-
matischen Erwégungen libernommen, wenn er namlich der logischen Struktur der Spra-
che einen ontologischen Status zuschreibt. So ergeben sich grundlegende metaphysische
Fragen im Zusammenhang mit den logischen Mitteln zur Analyse der Sprache. Unter
diesem Aspekt lassen sich die Beitriige von L.S. Stebbing «Analyse in der Metaphysik»,
J.Wisdom «lIst die Analyse in der Philosophie eine niitzliche Methode? und P.F.
Strawson «Analyse, Wissenschaft und Metaphysik» lesen.

Mit den begriindeten Einwidnden gegen den Logizismus verbanden sich schon friih
weitreichende Zweifel an der Leistung oder vermeintlichen Leistung einer idealen Spra-

231



che. In dieser Hinsicht wird eine interessante Auseinandersetzung zwischen 1. M. Copi
und G.Bergmann wiedergegeben und cin weiterer Beitrag von Bergmann «Logischer
Positivismus, Sprache und Rekonstruktion der Metaphysik» hinzugefiigt. Mit der Auf-
gabe der spekulativen Anspriiche an eine ideale Sprache beziehen immer mehr sprach-
analytische Philosophen — vorwiegend unter dem Einfluss von Wittgenstein und Ryle —
die «logische Analyse» auf umgangssprachliche Ausdriicke, Sdtze und Formulierungen.
So ist der Beitrag von F.Waismann «Wie ich Philosophie sehe» programmatisch auf-
schlussreich. Dann ergeben sich aber auch besondere Aspekte fiir die Konzeption philo-
sophischer Argumente, die in Aufsitzen von G.Ryle und W.Bednarowski untersucht
werden, und besondere Arten philosophischer Argumente, die in den Beitrdgen von F.B.
Fitch («Selbstbeziiglichkeit in der Philosophie» und «Universale Metasprache fiir die
Philosophie») und J.Passmore («Der unendliche Regress») zur Geltung kommen.
(Bibliographische Hinweise, ein Namen- und ein Sachregister beschliessen diese Antho-
logie.)

Die Anhéinger vor allem der gegenwirtigen analytischen Sprachphilosophie stimmen
im Gefolge Carnaps weitgehend in ihren Bemiihungen iiberein, philosophische Pro-
bleme durch die Bedeutungsanalyse von Aussagen oder Begriffen zu 16sen oder vielmehr
sogar aufzulGsen. Dieser von Waismann, Ryle u. a. nicht (dagegen von Copi S. 66) vertre-
tene Standpunkt, philosophische Probleme liessen sich {iberhaupt nicht I6sen, sondern
nur aufldsen, ein philosophisches Problem sei mithin ein Scheinproblem und miisse als
solches entlarvt werden, fiihrt indessen zu einer fragwiirdigen Konsequenz. In dem
Masse ndmlich, wie solche Philosophen die Aufdeckung von Pseudoproblemen pro-
grammgemass vorantreiben, kénnten sie sich zwar als Bewdhrungshelfer abenteuerli-
cher Vordenker geehrt fiihlen, miissten allerdings (nach Marquard) diese Kompensa-
tion mit der Hypothek philosophischer Inkompetenz bezahlen. Dieser Aspekt wird den
Anhingern der sprachanalytischen Philosophie vor allem deswegen nicht deutlich, weil
sie immer philosophische Probleme erdrtern oder auflésen, die nicht ihre eigenen, son-
dern diejenigen der nicht sprachanalytisch orientierten Philosophen sind. So typisch
dieses Philosophie-Verstindnis fiir die sprachanalytischen Philosophen auch zu sein
scheint, so handelt es sich dabei doch nicht um deren communis opinio. Gemeinsam ist
ihnen allerdings die Intention der Auflosung, mit der die Pravention der Erorterung sol-
cher Probleme schon mitgegeben ist. —

Betrachtet man eingehender die Erorterung philosophischer Einzelfragen, so er-
scheint der Blickwinkel, unter welchem Kulenkampff diese Aufsidtze zusammengestellt
hat, als ausserordentlich anregend, auch wenn man sich des Eindrucks kaum erwehren
kann, die «analytische Methode» lasse sich nicht als die Methodologie, sondern allen-
falls als eine M(eth)ode der Philosophie begreifen.

S.0.Welding/R.Simon-Schaefer/W.Ch. Zimmerli

Joseph Griinfeld: Method and Language. Griiner Publishing Co., Amsterdam 1982.

Ce livre de M.Grlinfeld, Professeur a I’Université Drexel, comprend une série de
chapitres dont certains sont des articles publiés auparavant dans des revues. Il ne s’agit
pas cependant d’un recueil d’articles traitant de sujets trés divers, car il y a une unité de
matiére: les rapports entre le langage, ordinaire et scientifique, et la réalité ou 'expé-
rience. La majorité des chapitres examine ce probleme dans le cadre de la philosophie
des sciences, en discutant notamment les théses de Feyerabend, Kuhn, Popper, Good-
man et Kripke.

M. Griinfeld est d’accord avec ces modernes critiques des sciences pour dire que ’em-

232



pirisme, qui sépare de maniére tranchée les faits et les théories, et le rationalisme, qui
prétend que le rationnel, la scientificité sont a-temporels, ne sont pas des positions
tenables: le langage des faits est déja empreint de théorie et les concepts de rationalité, de
scientificité sont historiques et culturels. Mais M. Griinfeld se sépare d’eux sur bien des
points.

On voit déja que, lorsqu’il affirme la nature culturelle de la rationalité, il se sépare de
Popper et de sa thése de la réfutabilité des hypothéses scientifiques. Pour Popper, est
rationnel ce qui se soumet a la critique; mais cette affirmation n’est pas elle-méme sou-
mise a la critique, c’est pourquoi M. Griinfeld dit que Popper est en fait platonicien: il
affirme I'a-temporalité de la rationalité, refuse donc son caractére culturel. Par 1a,
comme le note Feyerabend, il reste dogmatique. Pourtant Popper a raison en affirmant
Pimportance de la critique, mais il faut la relativiser en disant qu’elle est importante non
en soi, mais dans la tradition scientifique occidentale.

Cela ne signifie pas néanmoins que I'auteur se range a ’avis de Feyerabend, car on ne
peut critiquer, ¢’est-a-dire argumenter que si I’on se met d’accord sur ce qu’est un argu-
ment. Cet accord fait que la science n’a rien a voir avec la magie, et permet de justifier les
théories scientifiques, voire parfois de les réfuter. Les théories ne sont donc pas incom-
mensurables, sinon au niveau des théories d’objets, du moins au niveau des méta-théo-
ries. De toute maniére, une incommensurabilité radicale est inconcevable, comme I’est
une intraductibilité radicale: un langage — ou une théorie — qui ne saurait étre comparé a
un autre ne saurait &tre reconnu comme langage — comme théorie —. Cela montre aussi
que I’on ne peut rejeter toute «meaning invariance».

L’acceptation des théories est donc affaire de consensus a I'intérieur de la commu-
nauté scientifique; sur ce point, M.Griinfeld est d’accord avec Kuhn. Cela lui permet
encore de critiquer Popper sur un autre sujet: son évolutionisme qui, en ce qu’il veut
fonder les sciences sur ’évolution, entre en contradiction avec son platonisme. Il reste
cependant que I'auteur n’est pas opposé a tout recours au naturalisme, puisqu’il note que
notre critére de simplicité a son origine dans notre mécanisme perceptif, qui tend a voir
le simple et a manquer le complexe.

Ce qui est important, c’est ’aspect culturel, la connaissance d’arriére-fond a partir de
quoi toute théorie est élaborée, qui s’identifie au sens commun, c’est-a-dire qui s’ex-
prime dans le langage ordinaire. On ne peut échapper a cet arriere-fond culturel et lors-
qu’on s’en rend compte, on s’apergoit notamment que ce qu’on appelle «vidence» n’est
que I’habitude a accepter ce que notre systeme culturel nous propose. Cet arriere-fond
propose des problémes a résoudre, problémes qui sont communs aux différentes théories
scientifiques, ce que n’ont pas vu Feyerabend et Kuhn.

Toute théorie, toute affirmation dépendent du langage dans lequel elles sont formu-
Iées — ce que Quine et Ryle n’ont pas vraiment vu, puisqu’ils affirment a tort, I'un que les
phrases d’observation ont une signification immuable, I'autre que le dualisme cartésien
est réfutable en ce qu’il repose sur une «category mistake». Or toute erreur de catégorie
n’est telle que dans un langage, si bien que I'admission de I’esprit parmi les entités dont
on pose ['existence réelle ou son exclusion dépend du langage adopté —. Mais cela ne
signifie pas que «Everything goes». Goodman, dans «Ways of Worldmaking» essaic
d’échapper a ce slogan; mais, selon M. Griinfeld, il n’y parvient que par des métaphores,
C’est-a-dire qu’il n’y parvient pas, et de plus, si I'on accepte sa solution, on ne pourra plus
distinguer les faits de la fiction, vu que, pour Goodman, en définitive, la vérité n’est
qu’une affaire de langage.

Kripke essaie aussi d’échapper a ce slogan par sa distinction du sens et de la référence
qui revient a affirmer, selon M. Griinfeld, que I’on peut connaitre comment est le monde

233



indépendamment de la maniére dont on le décrit dans le langage. Mais cela ne va pas non
plus, car on ne peut déterminer la référence indépendamment de tout sens. L’auteur
analyse aussi longuement la théorie que Kripke propose des mondes possibles et I’essen-
tialisme qu’elle implique. S’il est critique a son sujet, il reconnait pourtant qu’'un monde
sans possibilités non réalisées ne serait plus un monde humain.

Comme ce compte-rendu le montre, M. Griinfeld s’attache surtout a examiner et a
critiquer les positions de certains philosophes, cela dans un style qui ne recourt a aucun
usage du formalisme, bien qu’il soit assez laconique. L’auteur ne prend que rarement
position explicitement, mais, comme on peut le voir lors de ses critiques, sa position est
toute en nuances. Est-elle vague? A cela M. Griinfeld répond que ’on doit reconnaitre
que le vague du langage ordinaire — et donc des problémes et de leurs solutions tels que ce
langage permet de les énoncer — n’est pas un défaut que I’on devrait éliminer, mais une
condition qui permet d’appliquer des concepts déja existants a des circonstances impre-
vues (p.23), qui permet donc a notre connaissance de progresser. Bernard Baertschi

Franz von Kutschera: Grundfragen der Erkenntnistheorie. Verlag Walter de Gruyter.
Berlin/New York 1982.

Kutscheras Buch versteht sich nicht als Einfiihrung in die Erkenntnistheorie, die er
eigentlich passender als «Erkenntniskritik» bezeichnen mochte: Man fragt sich, warum
er das nicht tut. Er behandelt daher auch Grundfragen dieser Disziplin nicht bloss refe-
rierenderweise, versucht vielmehr, «zu einer sachlichen Klirung der Fragen beizutra-
gen» (XV). Der Wert dieses Buches liegt denn m. E. auch darin, dass es einen klassifizie-
renden Uberblick — der zudem Theoreme der Sprachphilosophie, Wissenschaftstheorie,
Ethnologie, Psychologie und Physik integriert — iiber die systematischen Ansitze bictet,
diese gleichzeitig prdgnant kritisiert und neue Wege vorschligt. Erkenntnistheoretiker
aller Provenienzen werden also kaum an der Lektiire dieses umfang- und inhaltsreichen
Buches vorbeikommen.

Die 9 Kapitel sind thematisch zweigeteilt: Im 1. und 2. Kapitel versucht der Autor,
den Erkenntnisbegriff im allgemeinen zu erértern (Wissen und Verstehen), um daran im
3.—9. Kapitel eine Diskussion der Erfahrungserkenntnis anzuschliessen, die sich an der
im engeren Sinne erkenntnistheoretischen Frage nach dem Gegenstand der Erkenntnis
und an der ontologischen Frage des Verhiltnisses von Leib und Seele orientiert.

Zu Beginn der Untersuchung bestimmt Kutschera mittels der von Hintikka inaugu-
rierten epistemischen Logik den Wissensbegriff implizite durch Wissensaxiome. Das
Habit der Wissenschaftlichkeit, das diese Bestimmung trigt, passt nicht unbedingt zu der
im Vorwort festgelegten Erklarung, dass Erkenntnistheorie «Reflexion des Denkens auf
sich selbst» se1 und dass demzufolge «ihre eigenen Einsichten Teil thres Gegenstandes»
bildeten (X); denn eine Theorie des Wissens sollte die «Standards der Wissenschaftlich-
keit» (25 u. 433) nicht unbesehen iibernehmen, zumal der Autor von der These ausgeht,
dass die Wahl einer Sprache die Ontologie bestimme und eben diese Standards doch
wohl eine Sprachwahl préjudizieren. Dieses Abschneiden der Reflexion verhindert viel-
leicht auch einen genuineren Zugang zur ontologischen Fragestellung, denn — wie flr
Quine - befasst sich fiir Kutschera Ontologie mit externen Existenzfragen von der Art:
«Gibt es Dinge der und der Art?» (162). Die «Wahl» einer Ontologie rechtfertige sich
zudem durch den Wert einer Sprache (224). Diese pragmatische Attitlide, die sich wohl
auf einen bloss noch nominalen Ontologiebegriff bezieht, zeigt sich in einem Gedanken-
gang des Autors zur Position des Realismus, der in seiner Folgerichtigkeit dem physiko-
theologischen Argument fiir Gottes Sein dhnlich ist: «Diese Welt existiert .., seit ca.

234



13 Milliarden Jahren. Die Erde . .. ist nur ca. 5 Milliarden Jahre alt, und Menschen
gibtes. .. erstseit etwa 1,5 Millionen Jahren. . .. Angesichts der ungeheuren zeitlichen
und rdumlichen Dimensionen . . . und den vergleichsweise engen Grenzen, auf die sich
menschliches Leben beschrinkt, erscheint es als absurd, Existenz und Beschaffenheit
der physischen Natur als abhingig von der Existenz und Beschaffenheit menschlicher
Erfahrung anzusehen. Aufgrund dieser Argumente wird man insbesondere physikali-
sche Sachverhalte als objektiv ansehen und einen Realismus bzgl. der physischen Welt
vertreten.» (181)

Gegenitiber der exakten Begrifflichkeit des ersten Teils ist der Hauptteil des Buches,
der iiber die Erfahrungserkenntnis handelt, begrifflich oft weit weniger prizis. So mutet
es fast wie eine Ironie an, wenn im Rahmen der Diskussion des psycho-physischen Ver-
hiltnisses Kutschera fiir eine Polaritit dieser Relate votiert und «Polaritdt» mittels des
«Grossen Brockhaus» definiert (377), oder wenn er von einer «rationalen Vernunft»
(391) spricht. Letzteres tut er vielleicht deshalb, weil er das rationale Handeln auf die
pragmatische Bestimmung reduziert: «Eine Handlung ist genau dann rational, wenn der
Erwartungswert des Nutzens bei ihr maximal ist» (125). Ausverkauf der Ratio und eo
ipso Qual der Wahl einer Ontologic?

Nach einer Diskussion der Wahrnehmung und des Realismus bespricht er die onto-
logisch-erkenntnistheoretischen Positionen des Idealismus, Phinomenalismus, Physi-
kalismus und des Dualismus. Dabei geht er mit dem Idealismus hart ins Gericht und
wirft ihm vor, er verstehe unter «Idee» promiscue sowohl beobachtete Eigenschaften als
auch Attribute von Beobachtungen dieser Eigenschaften. Dabei vergreift er sich aller-
dings mindestens verbal in der historischen Einschdtzung, wenn er etwa von Descartes’
Reprisentationstheorie als von einer «Umnachtung der Vernunft» (221) spricht und
dem Idealismus «analytische Inkompetenz» (432) vorwirft. Den monistischen und duali-
stischen Positionen hilt er in den Schlusskapiteln 8 und 9 eine «eigene Alternative»
(337) entgegen, ein holistisches Konzept, das von einem polaren Verstidndnis des psycho-
physischen Verhiltnisses ausgeht. Dabei soll es sich nicht um eine Theorie handeln, son-
dern ganz bescheiden um einen «Vorschlag» (395), der aber immerhin so geartet ist, dass
«das Leib-Seele-Problem keine prinzipiellen Verstindnisschwierigkeiten mehr auf-
wirft» (394). Grundpfeiler dieser im Ganzen innovativen und sehr bedenkenswerten
Position ist die m.E. gelungene erkenntnistheoretische Interpretation der Relativitats-
theorie und der Quantenphysik. Peter Schulthess

Geschichte der Philosophie / Histoire de la philosophie

Otfried Hdfje (Hg.): Klassiker der Philosophie, Bd. 1. Von den Vorsokratikern bis David
Hume; Bd. II. Immanuel Kant bis Jean-Paul Sartre, Verlag C. H. Beck, Miinchen 1981.
In vierzig Artikeln, verfasst von 36 namhaften Experten, hat O. Hoffe eine hervorra-
gende Prisentation der Philosophie herausgegeben. Mit fiinf Artikeln, ndmlich {iber die
Vorsokratiker, die Stoa, die franzosischen Aufklirer, die amerikanischen Pragmatisten
und tiber Horkheimer und Adorno werden philosophische Bemiihungen in einem histo-
rischen Zusammenhang dargestellt, wihrend 35 Artikel einzelnen Philosophen gewid-
met sind, die jeweils durch eine biographische Skizze mit einem Bild vorgestellt werden.
Die Artikel haben durchschnittlich den Umfang von etwa 30 Seiten. Zu jedem Artikel

235



gehort eine sorgfiltig gearbeitete Auswahlbibliographie, die den Leser iiber die wichtig-
ste Primir- und Sekundérliteratur nach dem heutigen Stand informiert. Ein Namen-,
Sach-, Abbildungs- und Autorenregister beschliesst jeden Band. Die Artikel sind allge-
meinverstiandlich geschrieben und daher fiir Laien, Schiiler, Studenten und Lehrer aus-
serordentlich zu empfehlen. Schliesslich diirften diese Beitrége auch fiir philosophische
Experten anregend und interessant sein, und zwar nicht zuletzt im Hinblick auf die Be-
wertung und Wiirdigung der Philosophie eines Philosophen durch einen anerkannten
Fachkollegen.

Angesichts der ausserordentlich grossen Vielfalt philosophischen Denkens diirfte es
kaum moglich sein, bindende Kriterien fiir einen «Klassiker der Philosophie» zu ent-
wickeln. Die allgemeinen Ausfliihrungen von Hoéffe stiitzen sich auf Masstibe, die man
sich zunéichst sicher zu eigen machen kann, so z.B. wenn Héfte bemerkt: «Zugleich
schwingt im Ausdruck «Klassiken der Aspekt hervorragender Qualitdt mit. Wie im anti-
ken Rom die Classici die Angehérigen der hochsten Steuergruppe waren, so gehdren nur
diejenigen zu den Klassikern, die in vorziiglicher Weise das flir die Philosophie spezifi-
sche Denken realisiert haben. Weil die Klassiker die Sache der Philosophie beispielge-
bend verwirklicht haben, sind sie es, bei denen man am besten eine Auskunft iiber die
Aufgaben, die Chancen und nicht zuletzt die Grenzen der Philosophie erfahrt. Ebenso
sind es die Klassiker, die uns wichtige Stufen in der Entwicklung des abendlidndischen
Geistes zeigen und damit die Herkunft jener Grundbegritfe, Methoden und Einstellun-
gen vergegenwirtigen, die oft genug — sei es unmittelbar oder als Negativfolie — unser
Denken bis heute bestimmen.» (Bd. I, S.9f.) Man sollte indes trotz dieser anerkennens-
werten Masstibe, die nur richtungsweisend sein konnen, nicht aber Entscheidungskri-
terien an die Hand geben, einrdumen, dass eine solche Auswahl weit mehr standortbezo-
gen ausfillt, als man gemeinhin annehmen wiirde. Wie lasst sich die Standpunktbezo-
genheit Hoffes in der Auswahl der Klassiker niaher charakterisieren?

Sehen wir von den flinf themenzentrierten Artikeln ab, so finden vier griechische
Philosophen der Antike, fiinf Philosophen des Mittelalters und 26 Philosophen seit der
Friihen Neuzeit (wenn man sie mit Bacon beginnen ldsst) Aufnahme in dieser Antholo-
gie. Diese 26 Philosophen verteilen sich wie folgt: Holland (1), Ddnemark (1), Frank-
reich (4), England (7); 13 Philosophen entfallen auf den deutschen Sprachbereich, dem
mithin jeder zweite philosophische Klassiker der Neuzeit zuzurechnen wire. Man fragt
sich, wie es denn mdoglich sei, dass kein Philosoph aus den Mittelmeerldndern diese
Wertschitzung erfahrt, wenn man von Philosophen aus anderen Teilen Europas einmal
absicht. Schliesslich fragt man sich, warum eigentlich Philosophen anderer Kultur-
kreise, etwa Konfutse oder Vives, nicht aufeenommen wurden: Auch wenn sie nicht die
Bezeichnung «Philosoph» tragen, wird man heute doch ohne weiteres zugeben miissen,
dass auch sie philosophische Fragen und Probleme tiefgriindig erdrtert haben. Da fragt
sich der Leser denn, was Hoffe meint, wenn er sagt, er versuche, «gewissen Tendenzen
zur Einseitigkeit entgegenzuwirken und die Unterbewertung ... der weder deutsch-
noch englischsprachigen Philosophie der Neuzeit etwas zu korrigieren» (S.10). Der
Standort dieser Auswahl ist sowohl kultur- als auch sprachzentriert. Diese Art von
Standortbezogenheit lidsst sich nun — man mag dies bedauern — in deutsch-, franzdsisch-
und englischsprachigen philosophischen Abhandlungen bis zur Gegenwart wiederfin-
den. So wiirde eine franzdsisch- oder englischsprachige Auswahl hervorragender Philo-
sophen vermutlich genau so sprachzentriert ausfallen: Von den deutschen Philosophen
wiirden sie wahrscheinlich Fichte, Schelling, Schopenhauer und Dilthey nicht aufneh-
men, umstritten wéren vielleicht Nietzsche, Frege, Husserl, Heidegger und Carnap,
wahrend danach von den 13 deutschen Philosophen nur Leibniz, Kant, Hegel und Marx
unumstritten wiren.

236



Hoffes Auswahl ist jedoch in einer anderen Hinsicht ausserordentlich wichtig und
anregend: Nicht die Frage nationaler Reprasentanz oder einer unverbindlich ausglei-
chenden Wertschitzung von Philosophen moglichst vieler Liander oder sogar Kulturbe-
reiche, sondern vielmehr der gegenwiirtige Stand philosophischer Erdrterungen, Bestre-
bungen und Bemiihungen vorzugsweise in Deutschland scheint diese Auswahl bestimmt
zu haben. Zeitgendssische Auseinandersetzungen —und zwar nicht nur in Deutschland -
mit dem Deutschen Idealismus, mit der Philosophie des 19. Jahrhunderts, mit der Phi-
nomenologie, Existenzphilosophie, der Hermeneutik, Logik und der analytischen Philo-
sophie machen gerade auch die Auswahl der deutschen Philosophen plausibel.

Schliesslich ist ein Gesichtspunkt noch erwidhnenswert: seit Hegel wird es, wie ent-
sprechende Diskussionen gezeigt haben, zunehmend schwieriger, Ubereinstimmung
liber die <K lassizitdt> von Philosophen zu erzielen. Betrachtet man einzelne philosophi-
sche Disziplinen oder Problemstellungen, so kann man immer wieder feststellen, dass
wichtige und grundlegende Arbeiten in zunehmendem Masse von Philosophen stam-
men, die sich durch hervorragende Leistungen in philosophischen Spezialdisziplinen
oder Problemstellungen auszeichnen. Die vielseitige philosophische Bedeutsamkeit, die
noch den Werken Platons, Aristoteles’, Kants oder Hegels zugestanden wurde, ist bei
neueren Autoren kaum mehr unumstritten zu finden. Wenn man berticksichtigt, dass
nicht die Philosophen selbst, sondern nur ihre Werke als <klassisch» bewertet werden, so
wird man ohne weiteres zugeben, dass wir zwar mehr <klassische> philosophische Auf-
sdtze und Abhandlungen von mehr Philosophen, aber immer weniger «Klassiker der Phi-
losophie» ausmachen konnen. Daher sollte man in zunehmendem Masse, insbesondere
flir die Philosophie des 20. Jahrhunderts, eher in der Frage der <klassischen» Werke als in
der Frage der «Klassiken der Philosophie eine Ubereinstimmung zu erreichen suchen.

Will man schliesslich die Qualitdt der einzelnen Beitriige bewerten, gerdt man in
andersgeartete Schwierigkeiten: Das unterschiedliche, aber fast durchgingig hohe Ni-
veau der Darstellungen sowie die nahezu iiberall erreichte Allgemeinverstindlichkeit
machen eine gesonderte Behandlung einzelner Aufsitze problematisch. So seien im fol-
genden nur die Beitrdge von Mittelstrass, der Platon auf eine erfrischend unkonventio-
nell epistemologische Weise abhandelt, sowie von Krohn genannt, der Bacon vollig zu-
treffend von der Verantwortung fiir die technologische Verunstaltung unserer gegenwér-
tigen Welt freispricht. Dass die Artikel von Specht zu Decartes und Spinoza qualitativ
hervorragend und kenntnisreich sind, bedarf ebenso wenig der Erwiahnung wie die Sub-
tilitéit der Hobbes-Darstellung von R6d oder des Leibniz-Essays von Poser. Das Kunst-
stiick. auf 30 Seiten die Philosophie Hegels auf dem neuesten Forschungsstand nicht nur
zu skizzieren, sondern auch kritisch zu beleuchten, gelingt Fulda, wenn auch in einer fiir
Laien weniger verstandlichen Sprache. Im Vergleich dazu wiiren besonders hervorzuhe-
ben der Artikel von Siep iiber Fichte und von Birnbacher tiber Mill. Dass allerdings die
Behandlung der Gegenwartsphilosophie stets grosse Probleme mit sich bringt, belegt
auch dieser Band iiberdeutlich, nimmt man die unpriitenzigsen Ausfiihrungen Patzigs
zu Frege und die gelungene Nietzsche-Darstellung Simons einmal aus.

S.O. Welding/R. Simon-Schaefer/W. Ch. Zimmerli

Fritz-Peter Hager: Plato Paedagogus. Aufsitze zur Geschichte und Aktualitét des pad-
agogischen Platonismus. Verlag Paul Haupt, Bern und Stuttgart 1981,

Die tibergreifende Zielsetzung der vom Ziircher Professor fiir Padagogik systema-
tisch-historischer Richtung, Fritz-Peter Hager, neu eréffneten Reihe «Studien zur Ge-

237



schichte der Padagogik und Philosophie der Erziehungy ist die Erhellung der Relevanz
einer philosophischen Begriindung der Padagogik. Angesichts der seit der «realistischen
Wendung in der Padagogischen Forschung» (H.Roth) weit fortgeschrittenen Verselb-
stindigung der Piddagogik aus dem Gesamtverband der Philosophie zur empirischen
(psychologisch und soziologisch fundierten) Erziehungswissenschaft sieht Hager heute
ein neues Bediirfnis unter jiingeren Forschern und Studenten nach philosophischer und
historischer Reflexion innerhalb der Padagogik erwacht.

Unter dem Titel «Plato Paedagogus» skizziert Hager im ersten Band dieser Reihe in
vier Aufsdtzen die «Geschichte und Aktualitdt des pddagogischen Platonismus». Die
Aufsitze sind die schriftliche Fassung von Vortrdagen aus den Jahren 1977 bis 1980, die
sich inhaltlich teilweise tiberschneiden.

Es ist Hagers leitende Grundauffassung des Verhiltnisses zwischen Philosophie und
Pidagogik, «dass jedes bedeutende Konzept liber Erzichung und Bildung des Menschen,
wie sehr es im Rahmen seiner dusseren Erscheinung einen spezifisch piddagogischen
Charakter zeigen mag, doch auf einer bestimmten Philosophie, d.h. einer bestimmten
Metaphysik und Weltanschauung, einer philosophischen Anthropologie und Ethik be-
ruht» (98).

Die Piadagogik, heisst das, bedarf nach Hager notwendigerweise der philosophischen
und der historischen Reflexion, wenn sie nicht blind sein will gegeniiber ihren eigenen
metaphysisch-ontologischen und historisch gewordenen pragmatischen Voraussetzun-
gen. Diese «Unverdusserlichkeit der historischen und der philosophischen Dimension in
der Piddagogik» ist das Thema des ersten Beitrags, der den prinzipiellen philosophischen
Sinn der historisch-padagogischen Interpretationsarbeit in den drei andern Aufsidtzen
umreisst: «Die historische Betrachtung eréffnet den unerldsslichen Ausblick auf das
geschichtliche Gewordensein der konkreten Erziehungswirklichkeit in ihrer geistigen
Entwicklung, die philosophische Deutung zeigt den Menschen in seiner Ausrichtung auf
ewige Grundwerte seines Seins, im Hinblick auf die allein Erziehung und Bildung ihren
eigentlichen Sinn finden» (28). Die philosophische Anerkennung ewiger Grundwerte
menschlichen Seins, an denen sich echtes pddagogisches Tun orientiert, geht auf Platos,
im Rahmen seiner Staatsphilosophie konzipierte, Paideia zurlick.

In seinem zweiten Aufsatz weist Hager, in Abhebung etwa zur Plato-Interpretation
K. Poppers, nach, dass die platonische Paideia nicht zum Ziele hat, moglichst effiziente
Regenten, Verwalter und Wichter des Staates heranzubilden, sondern die «geistige Be-
freiung des Menschen zu seiner urspriinglichen goéttlichen Bestimmung» (59). Hager
mochte diesen Gedanken als Kern der Erziehungslehre Platos bewahrt wissen.

Dieses philosophische Verstdndnis des Bildungsanspruches sieht Hager, wie er in sei-
nem dritten Beitrag belegt, auch bei Rousseau als die eine Wurzel — neben den Impul-
sen der Aufklarungsphilosophie — seines dualistischen Menschenbildes und seiner Erzie-
hungslehre wirksam. Rousseaus Dualismus dokumentiert sich in piddagogischer Hin-
sicht einerseits in der im «Emile» paradigmatisch dargestellten individuellen Privater-
ziechung —eine Notwendigkeit aufkldrerischen Denkens angesichts der zur blossen Zivili-
sation verkommenen Gemeinschaftskultur, wie sie Rousseau im zweiten Discours be-
schreibt — und andererseits in der 6ffentlich-politischen Erziehung, die Rousseau in den
spiteren politischen Schriften nach antikem Vorbild als Poliserziehung konzipiert.

Im vierten Aufsatz schliesslich unternimmt Hager den wichtigen und lange vernach-
lassigten Versuch, die von Plato herausgestellte Bedeutung der Philosophie fiir die Pdd-
agogik auch noch bei jenen Denkern — exemplarisch bei Dilthey und Nohl — freizulegen,
die die Padagogik als von der Philosophie emanzipierte Geisteswissenschaft etablieren
wollten. Die beiden letzten grossen piadagogischen Konzeptionen der Moderne wenden

238



sich zwar ausdriicklich gegen die Tradition, aber Hager weist nach, dass auch bei ithnen
noch die alten Themen des von Platon urspriinglich inaugurierten, sich aus einem philo-
sophischen Gesamtverstindnis des Menschen nidhrenden pddagogischen Denkens an-
klingen — bei Dilthey etwa im Gedanken des teleologischen Sinnes der seelischen Struk-
tur und bei Nohl im pddagogischen Bezug zwischen Erzieher und Zogling. Dieser letzte
Beitrag Hagers ist deshalb besonders aufschlussreich, weil er auch ein Licht auf die histo-
rische Genese der modernen Erziehungswissenschaft wirft, als deren Vorlaufer Hager
die geisteswissenschaftliche Pddagogik sicht.

Die mit Hagers eigenen Beitridgen eroffnete Reihe scheint innerhalb der Piddagogik
eine dhnliche hoffnungsvolle Neubesinnung anzukiindigen, wie sie sich etwa auch im
vermehrten Bediirfnis der empirischen Psychologie nach philosophischer Erhellung
ithrer anthropologischen Voraussetzungen und ihrer historischen Wurzeln dokumen-
tiert. Allein, es bleibt zu fragen, ob sich die von Hager skizzierte Unveridusserlichkeit der
philosophischen Dimension in der Piddagogik nur im platonischen Sinne, das heisst im
Rekurs auf transzendente «Werte und Normeny, die «in sich selbst ewig und unbedingt
sind» (28, Anm. 28) rechtfertigen ldsst. (Bezeichnenderweise interpretiert Hager die mit
Platons Begriff der Paideia verbundene Anamnesislehre im streng aprioristischen Sinne,
die Ideenschau also als das geistige Sehen von Wahrheiten, die «von jedem Menschen
jederzeit ohne Riickgriff auf die Erfahrung reproduziert werden kénneny», 45.) Kénnte
demgegeniiber nicht auch der rein innerweltlich und endlich verstandene Moglichkeits-
charakter des Menschen (Heidegger, Kunz) — also ohne die «Verankerung des Mensch-
seins in einem absoluten Grund» (22) — die Notwendigkeit nahelegen, philosophisch
nach dem Sein menschlicher Moglichkeiten und dem sich mit diesen u.a. in der Pddago-
gik bekundenden Problem der humanen Normbediirftigkeit zu fragen? Jedenfalls ist
heute der Ewigkeitsanspruch von Normen und Werten sowohl wie deren philosophische
Begriindung fragwiirdig geworden — ein Faktum, das sich schwerlich mit dem Riickgriff
auf den historischen Platonismus beseitigen lasst. Solange wir nicht iiber eine inhaltlich
einigermassen verbindliche Antwort auf die Frage nach dem «Sein» des Menschen und
damit nach dem «Grundsinn» von Erziehung und Bildung verfligen, solange muss die
philosophische Reflexion sich auch gegeniiber jenen piadagogischen Erneuerungsbewe-
gungen offen halten, die sich faktisch ausserhalb der platonischen Tradition stellen. Sie
sind kaum pauschal jener von Hager so genannten «Tendenz zu liberbordenden padago-
gischen Reformen» zu iiberantworten, die «im Gefolge der Studentenrevolte von 1968
anfangs der siebziger Jahre oft eine Abwendung von der Geschichte, von den histori-
schen Wurzeln und Griinden philosophischen und piddagogischen Denkens und Han-
delns zur Folge [hatte], welche an Barbarei grenzte» (16, Anm. 5). Max Herzog

Albertus Magnus: Ausgewiihlte Texte. Lateinisch-Deutsch. Hg. und iibers. v. Albert
Fries, mit einer Kurzbiographie von Willehad Paul Eckert, Wiss. Buchgesellschaft,
Darmstadt 1981.

Die vorliegende Anthologie, die 281 ausgewihlte Textstellen von Albertus Magnus
ediert, ist wohl auf das Jubeljahr 1980 (700jdhriger Todestag) geplant gewesen, erst aber
ein Jahr darauferschienen. Die sorgfiltige, stets auf die Quellen (Editio Coloniensis oder
sonst mit Bezug auf Handschriften) verweisende Ausgabe wird durch eine Bibliographie
und durch W.P. Eckerts — der ganzen Personlichkeit des Doctor universalis gerecht wer-
dende — Biographie ergiinzt. Das Konzept der Ausgabe ist denn auch aufdiese Universa-
litédit Alberts des Grossen ausgerichtet und geeignet, ein allzu einseitiges Philosophenbild
zu korrigieren: Albert als Lehrer von Thomas, als grosser Protagonist der Synthese von

239



Aristoteles und Theologie, als Aristoteleskommentator und als Anreger der fiir die mit-
telalterliche Sprachphilosophie wegweisenden Dacier. Fiir die Wissenschaftsgeschichte
etwa ist der Abdruck einiger Reflexionen zur Methode der Naturphilosophie bedeutsam
(z.B. «Quace probatio [per sensum] in naturis certissima est, et plus dignitatis habet quam
ratio sine experimento», S.4), nicht minder aber auch die naturphilosophischen Texte
selbst, etwa zur Biologie, Chemie und Alchimie, Astronomie und Astrologie. Den Band
beschliessen Textproben zur Philosophie und Theologie. Die Ausrichtung des Bandes
auf die Universalitit des Studium generale macht ithn auch in hohem Masse geeignet als
Einfiihrung in Inhalt und Methode, Wissensstand und Spektrum der Wissenschaften der
Hochscholastik. Unverstindlich scheint mir, dass dem Band kein Sachregister beigege-
ben wurde. Peter Schulthess

Antonio Negri: Die wilde Anomalie. Spinozas Entwurf einer freien Gesellschaft. Verlag
Klaus Wagenbach, Berlin 1982.

Der erste, der die Demokratie und ihre Theorie auf eine philosophische Grundlage
gestellt hat, nimlich auf eine Ontologie, die als eminent politische anzusprechen ist, ist
Spinoza. Es ist deshalb bemerkenswert, dass Spinoza bisher weder in den Mittelpunkt
des Interesses demokratischer Tradition getreten ist, noch dass sein Denken Anlass zur
systematischen Analyse seiner Metaphysik als Politik gegeben hat. Der spezifisch spino-
zanische Ansatz hat im Gegenteil Befremden, Ablehnung und im besten Fall mehr oder
weniger gewaltsame Uminterpretation erfahren. Das wire von nur anekdotischer Be-
deutung, wenn es nicht Konsequenz einer nun schon drei Jahrhunderte wahrenden irre-
geleiteten Rezeption Spinozas wire, die ihrerseits als Indikator des Aufkldrungsprozes-
ses und vor allem des Aufklarungswiderstandes tiber die Jahrhunderte hinweg verstan-
den werden muss. So gesehen dringte sich eine Untersuchung von Spinozas Philosophie
als sich konsequent politisch begreifende Lehre schon seit jeher auf.

Diese Frage endlich erkannt und aufgenommen zu haben, ist das Verdienst des Bu-
ches von Antonio Negri, wenn es auch, wie nicht anders zu erwarten, sehr eigenwillige
Antworten gibt. Denn Negri, dem im Zusammenhang mit der Ermordung Aldo Moros
1979 verhafteten Paduaner Ordinarius fiir Staatslehre und Chefideologen der «Auto-
nomi», geht es primér nicht um akademische Explikation, sondern um Befragung Spino-
zas auf seine Aktualitidt hin. In den Gefingnissen von Rovigo, Rebibbia, Palmi und
Trani geschrieben, triagt das Buch zweifellos Spuren seiner Entstehung: «Es ist ein wenig
mein geheimes Tagebuch und kdénnte mein Bildungsroman werden», schreibt Negri am
31. Mai 1979 aus dem Gefangnis (Toni Negri, Sabotage. Mit Briefen und Schriften aus
dem Gefédngnis, Miinchen 1979). Unruhe, Spannung und «revolutionires Bewusstsein»
haben aufdie Lesbarkeit nicht eben vorteilhaft gewirkt.

Doch Negris These wird im Durchgang durch die verschiedenen Entwicklungsphasen
in Spinozas Werken und Briefen eindriicklich belegt: «Die wahre Politik Spinozas ist
seine Metaphysik». Die Intention dieser Metaphysik, in Abhebung vom zeitgendssi-
schen Neuplatonismus und Mechanizismus, als eigenstidndiges Denken jenseits iiber-
nommener Kategorien das Wissen des Seins selbst zu konstruieren, und so das Handeln
frei zu konstituieren, wird hier deutlich herausgearbeitet. Als Resultat ergibt sich eine
philosophische Alternative von uniiberholter Zukiinftigkeit. Gegen Hobbes— Rous-
seau — Hegel stellt Negri die Entwicklungslinie Machiavelli — Spinoza — Marx. Beide Li-
nien sind freilich ziemlich willkiirlich konstruiert, deuten aber auf Richtiges hin: dass
die Geschichte der Philosophie zumindest aus zwei sich widersprechenden Stringen be-
steht. Diese Erkenntnis wirkt tiberaus befreiend und vermag vieles erst einer addquaten

240



Deutung ndherzubringen. So bietet beispielsweise Spinozas Staats- und Rechtsphiloso-
phie, wenn sie bloss unter dem Aspekt der Vertragstheorie betrachtet wird, uniiberwind-
liche Interpretationsschwierigkeiten, die sich nur bei Zuhilfenahme von Spinozas Meta-
physik beheben lassen.

Wird ndmlich die «Ethik» vor allem als eine «Axiomatik fiir eine Phadnomenologie
der konstitutiven Praxis» gelesen, wie das Negri tut, so fiihrt gerade ihre Bestimmung des
Seins als produktives und konstitutives zur Begriindung der Autonomie aller Menschen.
Mit dem Begriff der multitudo hat Spinoza diese Erkenntnis zum Grundstein seiner
Politik gemacht. Multitudo heisst nicht Mehrheit, die zuletzt nur wieder Eingestdndnis
des Primats des Begriffs des Individuums wire, sondern Inbegriff aller Menschen zusam-
men, ausnahmslos. Sie ist die positive Voraussetzung der Selbstkonstituierung des
Rechts. An die Stelle des Vertrags tritt der Konsens, die Ubereinstimmung, an die des
isolierten Individuums die multitudo integra: «Das spinozanische Staatsrecht zerstort
das Naturrecht, zerstort jedwede isolierte Bestimmung des Gesetzes, bringt die Normati-
vitdt wieder in die konstitutive Prozesshaftigkeit des Menschlichen ein . .. Bei Spinoza
wird nicht einmal das Gesetz angenommen. Der Positivismus Spinozas ist die juristische
Kreativitdt — nicht des Gesetzes, sondern des Konsenses, des Verhiltnisses, der Konsti-
tution.» — «Die Zerstorung jeglicher Autonomie des Politischen und die Bekriftigung der
Vorherrschaft und der Autonomie der kollektiven Massen: darin besteht die ausseror-
dentliche Modernitit der politischen Konstitution des Wirklichen bei Spinoza.»

Von Spinoza heisst es, er habe sich in einem Selbstportrit in der Tracht des Masa-
niello, Schreckbildes des Revolutiondrs im 17. Jahrhundert, dargestellt. Die Uberliefe-
rung ist glaubwiirdig. Und ihren Kommentar hat Negri geschrieben. Weist auch seine
Untersuchung schwerwiegende Mingel auf, dic vor allem seinem neomarxistischen Jar-
gon der Uneigentlichkeit zuzuschreiben sind, der manches eher ver- als entwirrt, womit
sich natiirlich auch die eine und andere Hintertiir, je nachdem, 6ffnet oder schliesst, so
kann doch nicht geleugnet werden, dass Negri hier einen Zugang zum Werk Spinozas er-
offnet hat, der allzu lange verschiittet und verdréngt, seiner Entdeckung harrte. Negri 1st
es gelungen, den Kern der Aktualitdt Spinozas herauszuarbeiten. Spinoza zeigt sich von
daher, auf der Hohe seines Philosophierens ernst genommen, keineswegs als der vielbe-
schworene lammfromme Asket vom Haag, sondern als der Philosoph der Emanzipation,
Befreiung und Aufkliarung.

Freilich benutzt Negri Spinoza bewusst. Im Vorwort zu «Sabotage» wird in der «An-
eignung» das «ausreichende — und ontologisch priagnante — Moment des Prozesses» des
Ubergangs zum Kommunismus gesehen. «Das Problem der Konstitution der Aneig-
nung, d. h. das Problem der Analyse des autonomen und einzelnen Mechanismus, inner-
halb dessen diec Revolution und ihre proletarische Beschaffenheit zum Ablauf kommt»,
stellt Negri neben dem «Problem des Krieges» als nun zu untersuchende Programm-
punkte auf. Das Spinoza-Buch stellt die ausfiihrliche Analyse des ersten Punktes dar,
wobei der Leser der Ubersetzung nicht erfiahrt, was der Leser von «Sabotage» nur zu
deutlich vom Ubersetzer (und vom Autor) zu erfahren bekommt: dass «Aneignungy» fiir
«autovalorizzazione» steht! So verwundert es denn kaum noch, wenn in einem Brief
Negris vom 4. Juni 1979 zu lesen ist: «Spinoza ist das einzige, was reguldr vorangeht: es
1st mehr als desen» — ich habe den Eindruck, dass es sich um ein Terrain von Bestitigung
meiner fixen Ideen handelt.»

Das ist das hier bei Negri Enttduschende, denn mit seiner ideologischen Brille gelin-
gen trotzdem tatsdchlich aufschlussreiche Einblicke in Spinozas Denken, die auch ohne
«Fixierung» der Ideen ihre weitreichende Bedeutung haben. Denn die Philosophie findet
sich durch diese politisierende Spinozadeutung auf ihrem eigensten Gebiet in Frage ge-

241



stellt. Ob und wie sie diese Herausforderung an- und aufnimmt, daran wird sich zu zei-
gen haben, wo sie selber steht. Willi Goetschel

Herbert H. Knecht: La logique chez Leibniz. Essai sur le rationalisme baroque. «Dialec-
tica», L’Age d’Homme, Lausanne 1981.

Leibniz, «un visionnaire rationnely», Ces termes cristallisent une tension dans laquelle
notre conscience moderne ne peut pas ne pas voir comme un paradoxe: que I'auteur de
la «Théodicéex soit aussi I'inventeur de la logique-calcul! Or c’est a dégager, dans ["oeu-
vre logique méme de Leibniz, I'union intime de projets en apparence si ¢loignés. voire
antagoniques, que M. Knecht consacre son livre. L’apparence se dissipe en effet lorsque.
en historien, on peut rapporter cette oeuvre a son contexte, celui du monde du dix-sep-
tieme siecle finissant, le monde de la «polygraphie baroque».

«La logique chez Leibniz» est remarquable a plus d’un titre. Le livre frappe d’abord
par son érudition: la bibliographie (qui ne contient pourtant que les ouvrages consultés
par 'auteur), 'appareil des notes qui terminent chaque chapitre sont considérables
d’ampleur et de détail. En ce sens c’est une somme, une référence indispensable. Mais ce
souci d’étre complet n’est pas uniquement voué, dans son contenu, aux aspects les plus
arides de la raison logicienne. On touche a I’ensemble de la sensibilité culturelle d’'une
époque, avec, de plus, une sorte de mimétisme entre 1’écriture du livre et I’encyclopé-
disme curieux, le discours multiforme qui caractérise I’époque décrite. Le polytechni-
cien qu’est M. Knecht s’est fait styliste baroque!

Enfin, la méthode choisie vaut d’étre soulignée. L’auteur s’en justifie dans une intro-
duction limpide. Le but est historiographique et non apologétique ou critique: parler de
la logique «chez» Leibniz et non «de» Leibniz (p. 10), c’est d’emblée indiquer une diver-
gence par rapport aux histoires de la logique et, concernant Leibniz, a celle qu'un Coutu-
rat par exemple lui a consacrée. 11 s’agit de comprendre «la position de la Raison a I'épo-
que baroque» (p.12) en utilisant les textes de Leibniz comme un document parmi d’au-
tres; il n’est donc plus question de voir dans la logique de Leibniz un produit fini — ce
qu’elle n’a jamais été — dont on évaluerait le «progrés» par rapport a la tradition, dont on
soulignerait les «anticipations» de ce qui deviendra, au vingtiéme siécle, la logique-cal-
cul moderne, c’est-a-dire de faire une histoire normée par un état actuel de la science.

Le point de vue du livre est a la fois empirique et synchronique; il rompt ainsi avec
une pratique trop souvent présente en histoire des sciences qui consiste a isoler celle-ci
des autres histoires et a voir dans le développement du savoir une suite linéaire et cumu-
lative de «réussites». Le lecteur est alors invité a trouver dans le dix-septiéme siecle
scientifique non pas seulement le germe, I'origine de «notre» pensée, mais également une
pensée «autre», qu’il faut prendre dans ce qu’elle est et dans ce que, «d’ailleurs», elle
nous dit. Aussi, si 'auteur est amené a se référer a la logique contemporaine, notamment
a la métalogique, c’est en tant qu’instrument d’analyse et non comme a une norme de ré-
férence. L’intelligence baroque peut en effet nous enseigner beaucoup de choses tou-
chant au sens et aux limites de la raison-calcul, de la raison-machine, theme central du
discours leibnizien sur la logique.

Le livre comporte huit chapitres. Aprés avoir décrit I’esprit baroque et les rapports de
Leibniz avec ce milieu intellectuel, aprés avoir dégagé les traits essentiels de la concep-
tion leibnizienne de la logique — sa nature, sa visée, sa place parmi les autres sciences —
I’auteur s’attache & montrer combien «la logique est un elément constitutif d’un vaste et
complexe systeme de relations», un «point nodal» des autres branches du savoir, méme
1a ou elle devient mathématique (p.92). Cette systématique est mise 4 jour successive-

242



ment dans I'idée d’une «Mathesis universalis», dans le formalisme leibnizien (caractéris-
tique, théorie du signe, combinatoire, langue et écriture universelle), puis dans les
aspects métathéoriques de cette réflexion — et Ia M. Knecht met en oeuvre de fagon origi-
nale les concepts les plus spécifiques de la logique mathématique contemporaine — dans
’encyclopédisme de Leibniz enfin, et dans son idéal de la «vraye méthode».

Les constantes de I’esprit baroque dirigent une lecture de I’oeuvre leibnizienne en
logique; inversement, les multiples faces du projet leibnizien incarnent et illustrent cet
esprit. L’auteur montre de fagon trés claire comment, en opérant le «transfert d’'une syn-
taxe moderne sur un vocabulaire traditionnel» (p.355), Leibniz obéit a cette tendance
propre a la rationalité baroque qui est de chercher I’équilibre des tensions et de vouloir
intégrer modernité — celle du mécanisme, de la pensée relationnelle et opératoire — et tra-
dition — celle de la pensée qualitative, analogique et finaliste. Dans un vaste projet totali-
sant, I'aspect dynamique des rapports entre apparence et réalité, entre mobilité et per-
manence, 'unification du pouvoir magique et de la puissance opérationnelle du symbole
sont pensés a la limite de ce que la raison la plus aigué et la plus consciente d’elle-méme
peut opérer. Aux «points de concours des contraires» ou s’identifient réel, raison et
logique, c’est une rationalité supérieure qui est visée dans laquelle s’expriment de fagon
multiple la perfection dans le relatif, et le tout dans la singularité. = Marie-Jeanne Borel

Philosophie des 20. Jahrhunderts / Philosophie au 20e si¢cle

Jirg Salaquarda (Hg.): Nietzsche. (Wege der Forschung Bd. 521.) Wiss. Buchgesell-
schaft, Darmstadt 1981.

Es kann wohl kaum mehr bezweifelt werden: die Philosophie Nietzsches geht einer
neuen Renaissance entgegen. Wo eindimensionale Rationalitdt und engstirnige Empirie
so fraglos Schiffbruch erlitten haben, wo Kulturpessimismus um sich greift und — im
gleichen — evolutionire Konzepte (zumal unter Laien) Hochkonjunktur haben, weil sie
Remedur zu schaffen scheinen, da miissen die Gedanken des «klaren Dunklen» aus dem
preussischen Sachsen, des «Alten von den Engadiner Bergen», dessen, der «mit dem
Hammer philosophiert», auf einen fruchtbaren, weil dornigen Boden fallen. Und gerade
in solchen Situationen kommt es darauf an, den wirkungsreichsten Anwalt des Irratio-
nalen, der Evolution und der ganz radikalen «Wertfreiheit» rational zu bewaltigen. Hier-
zu bietet die Kritische Gesamtausgabe von Nietzsches Schriften (hg. von G.Colli und
M.Montinari) die Grundlage und die vorliegende Dokumentation der Rezeptionsge-
schichte seit 1945 einen behutsamen Zugang.

Der Herausgeber Jorg Salaquarda, selbst ein profilierter Nietzsche-Forscher, hatte die
Qual der Wahl aus zirka 6000 Arbeiten iiber Nietzsche (die internationale Nietzsche-
Bibliographie mit zwei Nachtrigen verzeichnet allein bis 1973 5300 Titel!). Salaquarda
hat sich entschlossen, nur solche Arbeiten aufzunehmen, die a) «nach Beendigung des
Zweiten Weltkrieges (. . .) zum ersten Mal veréffentlicht» wurden, die b) «den Philoso-
Phen Nietzsche und seinen Einfluss auf heutiges Philosophieren» betreffen und die c)
«auf Deutsch, Englisch oder Franzdsisch» (S.2) abgefasst wurden. Innerhalb dieses
Spielraums versucht Salaquarda, dem Reihentitel «Wege der Forschung» entsprechend,
Entwicklungslinien der wissenschaftlichen Diskussion iiber Nietzsche nachzuzeichnen.
Dabei fungiert der Beginn der historisch-kritischen philologischen Arbeit an der Edition

243



der Schriften Nietzsches als Einschnitt und Orientierungspunkt. Die Zeit vor dieser
historisch-philologischen Phase ist gekennzeichnet durch die grossen Theorieentwiirfe,
die Nietzsche stédrker als Folie fiir ihre eigene Philosophie denn als zu interpretierenden
Philosophen auffassten, in dessen Dienst sich die Interpretation zu stellen hat. Diese
Richtung ist durch Texte von Heidegger, Jaspers und Lukacs vertreten. Nicht vertreten
1st hingegen Lowith und seine «These, derzufolge Nietzsches Denken den Héhepunkt
der neuzeitlichen Auseinandersetzung zwischen den beiden Wurzeln des abendldndi-
schen Philosophierens darstelle, nimlich zwischen der griechischen und der christlichen
Wurzel» (S.5). Warum - das geht aus Salaquardas Texten nicht hervor. Hier klafft die
erste empfindliche Liicke in der Textzusammenstellung.

Den Beginn der historisch-kritischen Beschiftigung mit Nietzsche machen die Bemii-
hungen Karl Schlechtas, die denn auch in den fiinfziger Jahren zu der viel benutzten
Hanser-Ausgabe gefiihrt haben. Der zentrale Punkt, um den es Schlechta ging, war die
Zerstorung der durch E.Forster-Nietzsche inaugurierten Legende, der Nachlass stelle
das eigentliche Hauptwerk Nietzsches, den viel diskutierten «Willen zur Macht» dar.
Die Einsicht in die chronologische Inkohirenz dieses Konvoluts aus Nachlassaphoris-
men sowie die Erkenntnis der verantwortungslosen Art, in der Nietzsches Schwester mit
dem Nachlass ihres Bruders umgegangen war, verfiihrten Schlechta zu der liberspannten
These, der Nachlass sei philosophisch vollig irrelevant, eine These, die aufs schéarfste mit
Heideggers Ansatz im Widerspruche stand. Lowith hat deswegen Schlechta vorgewor-
fen, er ersetze die alte Nietzsche-Legende durch eine neue. Die sich daraus ergebende
Auseinandersetzung ist in dem vorliegenden Band durch Schlechtas «Offenen Brief an
Karl Lowith» dokumentiert. Die historisch-philologische Lésung des Nachlass-Pro-
blems aufgrund der Arbeiten an den Manuskripten des Nachlasses stellt einer der beiden
Herausgeber der kritischen Ausgabe, Mazzino Montinari, in einer diesen Band be-
schliessenden Ubersicht tiber den Nachlass von 1885 bis 1888 eingehend dar. Es ist zu
unterscheiden zwischen dem Theorem des «Willens zur Macht», dem literarischen Pro-
jekt Nietzsches und der «unter diesem Titel bekannten Kompilation aus dem Nachlass,
die 1906 in ihrer endgiiltigen zum Teil auch heute noch kanonischen Form erschien»
(S.323). Der Nachlass als solcher behilt zwar seine interessante Stellung in bezug auf die
Entwicklung des Nietzscheschen Denkens, aber: «Was den «Willen zur Macht» betrifft,
so ist nach der philologischen Erschliessung des Nachlasses von 1885 bis 1888 der Streit
um das angebliche Hauptwerk gegenstandslos geworden» (S. 348).

Eine weitere Kontroverse, die in den beginnenden sechziger Jahren ausgetragen wur-
de, war die um die Legitimitit einer psychologischen Interpretation Nietzsches. Wih-
rend E.F. Podach, ebenfalls als Herausgeber Nietzschescher Schriften bekannt, obwohl
er an der kritischen Ausgabe nicht teilnahm, in Kritik an Heidegger versuchte, eine psy-
chologische Interpretation Nietzsches vorzulegen, opponierte E.Heftrich mit seinem
hier ebenfalls abgedruckten Beitrag unter dem sprechenden Titel «Die Grenzen der psy-
chologischen Nietzsche-Erklarung» gegen dieses Unterfangen. Abgesehen von dieser
Debatte kann man dagegen heute im Rahmen der Forschung eine weitgehend am Para-
digma historisch-kritischer Interpretation ausgerichtete Beschiftigung mit Nietzsche im
deutschen Sprachbereich konstatieren. Dass diese Tendenz im deutschen Sprachbereich
in den verschiedensten Schulen sich findet, zeigt die Zusammenstellung von Nietzsche-
Aufsitzen aus der Feder von Alfred Schmidt, J.Simon, W.Miiller-Lauter sowie vom
Herausgeber J.Salaquarda selbst. Die franzosische Beschiftigung mit Nietzsche ist nur
durch G.Bataille und A.Camus vertreten; hier wire mindestens ein Reprasentant der
neuesten post-strukturalistischen Rezeption (Deleuze, Derrida u.a.) zu beriicksichtigen
gewesen. Dass, wie Salaquarda behauptet, die Auffassungen dieser Autoren «wenig

244



Reaktionen im deutschen Sprachraum» zeitigten, trifft zum einen nicht zu und wire
zum anderen, wenn es zutrdfe, kein Argument gegen, sondern ein Argument fiir die Auf-
nahme eines solchen Autors in diese Dokumentation. Ahnlich steht es mit Arbeiten aus
dem angelséiichsischen Bereich. Hier figuriert — zu Recht — Walter Kaufmann als <Klassi-
ken angelsdchsischer Nietzsche-Rezeption mit einem Teil seines Nietzsche-Buches, der
zuvor bereits 1948 als Aufsatz erschienen war. Dass dariiber hinaus aber nur Bernd
Magnus mit einer — zugegebenermassen sehr luziden — Arbeit tiber die Wiederkunfts-
lehre die ausgesprochen breite angelsdchsische Beschiftigung mit Nietzsche vertritt,
mag an der in gewissem Sinne kaum zu iibersehenden Voreingenommenheit Salaquar-
das fiir philologische Interpretationsverfahren liegen. Danto hitte sich hier ebenso auf-
gedringt.

Nun ist es miissig, einem Sammelband all das vorzurechnen, was nicht in ihn aufge-
nommen ist, zumal in einem Fall wie diesem, da die Moglichkeiten fast unerschépflich
sind. Ausserdem kann sich der Leser hier ja mit anderen Dokumentationen (z. B. «Nietz-
sche: Aujourd’hui», 1973, oder «Nietzsche: A Collection of critical Essays», 1973) be-
helfen. Indessen muss festgehalten werden, dass der durch die Salaquarda-Auswahl re-
prisentierte Nietzsche nicht der einzige ist. Nach der Lektiire dieses — fiir jeden Seminar-
betrieb unabdingbaren — Sammelbandes dringen sich folgende Desiderate geradezu auf:

Es wire zu wiinschen, dass — auch im Sinne einer besseren Bewdltigung der jiingeren
Vergangenheit — die nationalsozialistische Nietzsche-Rezeption in dhnlicher Weise kri-
tisch dokumentiert wiirde. Des weiteren miisste die in diesem Band nicht beriicksichtigte
Auswirkung Nietzsches auf Strukturalismus und Poststrukturalismus, unterdessen dem
deutschsprachigen Leser schon nicht mehr so fremd wie noch 1980, besser zuganglich
gemacht werden. Schliesslich ist die evolutionstheoretisch-naturwissenschaftliche Seite
des Denkens Nietzsches, die in vielen angelsidchsischen Arbeiten thematisiert wird, auch
im deutschen Sprachbereich zu forcieren. Aus dem Kreise der Nietzsche-Forscher ist zu
horen, dass hier Vorbereitungsarbeiten im Gange sind. — Die Nietzsche-Forschung geht
weliter, W.Ch. Zimmerli/R.Simon-Schaefer/S. O. Welding

Hermann Cohen: Werke Bd. 7. Ethik des reinen Willens, 5. Aufl. (Nachdruck der 2.
revid. Aufl. 1907 mit einem Variantenverzeichnis.) Georg Olms Verlag, Hildesheim
1981.

Im Rahmen der vom Hermann-Cohen-Archiv an der Universitdt Ziirich unter der
Leitung von Helmut Holzhey herausgegebenen Cohen-Werkausgabe liegt mit dem sieb-
ten Band, der «Ethik des reinen Willens», nun der zweite Teil von Cohens «System der
Philosophie» vor. Es ist ein Nachdruck der zweiten 1907 bei Bruno Cassirer erschiene-
nen Auflage, welcher die Seitenzahlen der ersten (1904) beigedruckt sind. Ein Varianten-
verzeichnis, von Peter Schulthess zusammengestellt, schliesst den Band ab.

Von Steven Schwarzschild stammt die «Introduction»; bedauerlicherweise auf eng-
lisch. Schwarzschild, der «could have reverted to the language of his childhood», be-
merkt dazu: «The contrast between the two languages in this volume, therefore mirrors,
in the first place, an historical reality. In the second place, it might be hoped that when
Cohen is brought to German readers in part in a foreign language he might be given a
more conscientious hearing (!) and that in the English-speaking world he will be given,
also by Jews, what will amount to the first serious, systematically philosophical atten-
tion.» Dieser Begriindung fiir eine englischsprachige Einleitung in einer deutschen Ge-
samtausgabe kann ich nicht folgen.

Schwarzschild jedenfalls bringt auch auf englisch nichts Neues, dafiir einiges, das der

245



Erwiderung bedarf. Vorher sei freilich kurz das Spezifische von Cohens Ethikansatz
skizziert.

Ganz im Anschluss an Kant geht es Cohen darum, die Ethik auf transzendentalphilo-
sophische Weise zu begriinden, wobei Cohen darunter eine aprioristische Begriindungs-
weise versteht, wie er sie methodisch schon in Platons Lehre von der Idee als Hypothese
vorgezeichnet findet. Im Bestreben, Kants Kritiken konsequenter als Kant selber weiter-
zufilihren, legt Cohen den Grund der Ethik im Begriff des reinen Willens, der, «sofern er
ein reiner ist, gemass und vermoge der Methode der Reinheit seinen gesamten Inhalt sich
erst zu erzeugen hat» (142). Nun bilde Kants Philosophie ein System, und wer es in der
Ethik zerschlage, der habe es auch in der Logik zerbrochen. Die transzendentale Me-
thode kénne deshalb nicht fiir die Logik angenommen, aber fiir die Ethik verworfen wer-
den, wie das Kant getan hat. Gegen Kant und fiir sein System erhebt Cohen so die Forde-
rung, dass, wie die Physik in der Logik wurzle, «so . . . auch das Recht in der Ethik seine
Wurzel haben» muss; «so muss daher auch aus der Rechtswissenschaft die Ethik ermit-
telt und in ihr begriindet werden» (227). Dabei ist freilich festgehalten, dass die Rechts-
wissenschaft der Ethik zu ihrer eigenen Grundlegung bedarf: «Es darf in keiner Weise
zugestanden werden, was der Gedanke des Richtigen Rechtes unternimmt, das Recht
richtig zu machen, ohne den Grund der Richtigkeit unzweideutig in der Ethik zu suchen,
zu legen und festzuhalten. Das ist Aufgeben, Preisgeben der Ethik und der Philosophie.
Es darf nicht zugestanden werden, dass selbstidndig und schlechterdings unabhingig das
Recht seine eigenen Wege ginge; und dass, sei es vorher, oder hinterher, eine Ethik kom-
men diirfte, als die Ethik des Individuums und der Gesinnung . . . Denn es gibt . . . kein
Individuum im ethischen Sinne ohne Rechtsgemeinschaft» (225). So wird der Neben-
mensch zum Anderen als dem Ursprung des Ich (212). Der Eine und der Andere «sind
aufeinander bezogen und bilden in dieser Korrelation das Selbstbewusstsein» (213). Der
Vertrag schliesslich, auf den alles Recht riickfiihrbar ist, wird so als Anspruch an den
Anderen begriffen: «Der Vertrag macht nun aus dem Anspruch die Ansprache. Und
daher verwandelt sich der Andere zum Ich und Du. Du ist nicht Er. Er wire der Andere.
Er kommt in Gefahr auch als Es behandelt zu werden. Du und Ich gehéren schlechter-
dings zusammen» (248). Ihre Einheit ist die Aufgabe des Selbstbewusstseins (249), und
dieses nennt Cohen Staat: «Unter der Leitung des Staatsbegriffs der juristischen Person
lerne ich es verstehen und ausiiben, . . . dass ich . . . mein Ich nur in der Korrelation von
Ich und Du denken und wollen lerne» (256). — «Das Ich ist nur ein Teil, eine Seite, eine
Richtung des Du. Es gibt im reinen Wollen kein Ich ohne Du» (258). Nun bestehen die
Handlungen des Staates in Gesetzen (261), und das Gesetz ist Grundlegung und Leitstern
des Selbstbewusstseins (266f.). Es wird dabei nicht vergessen, dass die Ethik «ihre Unab-
hidngigkeit von der historischen Materie des Rechts dadurch zu beweisen (hat), dass sie
an den grossen Rechtsinstituten ihre methodische Kritik libt, und dass sie diese Kritik
positiv fruchtbar zu machen sucht in der Forderung solcher Rechtsinstitute, welche dem
unnachlasslichen Sittengesetze schlechterdings gerechtwerden» (270). Dies beweist
Cohen nicht zuletzt mit seiner Stellungnahme gegen Kants unbedingtes Verdikt der Not-
liige sowie dessen Einstellung zur Todesstrafe, welche Cohen als in sich widerrechtlich
begreift.

Das Gesetz steht ganz im Zeichen der Zukunft und wird als «Emanzipation von Ver-
gangenheit und Gegenwart» (281) verstanden; sie i1st das Moment des Gesetzes (282).
Nimmt man so den kategorischen Imperativ nicht nur in der ersten Bedeutung, sondern
auch in den anderen Fassungen, so deklariert er «die Idee der Menschheit und die politi-
sche Idee des Sozialismus» (319). Kants Begriff der Autonomie, des Selbstbewusstseins
setzt sich zusammen aus Selbstgesetzgebung, Selbstbestimmung, Selbstverantwortung

246



und Selbsterhaltung. Cohen zieht Selbsterhaltung seiner Prizision wegen dem Begriff
der Menschenwitirde vor.

Die Zukunft ist das spezifische Merkmal des Willens: «der Wille ist immer Wollen der
Zukunft» (400). Deshalb liegt auch im prophetischen Messianismus eine «sittliche Ur-
kraft» (406). Auf eine «mdogliche Verséhnung der reinen Ethik mit einer tieferen Reli-
giositdt» (388) weist Cohen explizit hin. Absicht und Methode seines Systems sieht er
darin, dass «der echte Idealismus . .. nicht fiir Wolkenkukuksheim spekulieren (will),
sondern mit dem Wirklichkeitssinn, der dem wahrhaften Idealismus eigen ist, die Wirk-
lichkeit umklammern, um sie zu bindigen, zu meistern, zu verwandeln. Der tiefste Sinn
der Reinheit liegt in der Anwendbarkeit . . .» (391).

Zurtick zur Einleitung von Schwarzschild! Er weist auf den Zusammenhang vom phi-
losophischen Gesetzesbegriff einerseits und der Halacha, dem jiidischen Gesetz andrer-
seits bei Cohen hin, auf Cohens Identifikation von Gott und Wahrheit als «one extended
philosophical commentary on the famous talmudic dictum that <the seal of God is
truthy», sowie auf Cohens Gleichsetzung des Seins des reinen Willens, des Ideals, mit
dem prophetischen Messianismus: «the usually implicit Jewish allusions in Cohen’s
own writings probably escaped most people’s notice but would, today, deserve un-
capping». Aber, ist hier anzumerken: Fiir Cohens Selbstverstdndnis als Philosoph wie
Jude von ungleich wichtigerer Bedeutung sind die biblischen, insbesondere die propheti-
schen, Schriften. Zu Recht weist Schwarzschild darauf hin, dass die Geschichte der jiidi-
schen Cohenrezeption eine bemerkenswerte Geschichte des Denkens im 20. Jahrhun-
dert darstellen wiirde, gibt selber aber zu wenig deutliche Belege dieser These an. Schade
auch, dass die Frage von Rosenzweigs Verhiltnis zu Cohen nur eben obenhin gestreift
wird. Die Behauptung aber «Martin Buber extracted Cohen’s entire ethico-epistemolog-
ical vocabulary of d and Thow from the «Ethics»», ist eben so ungenau wie irrefiihrend.
Bildet zwar gerade der Ubergang von Cohen zu Rosenzweig und zu Buber ein besonders
interessantes Kapitel der Geistesgeschichte von hoher Relevanz auch fiir die an sie an-
schliessende «Philosophie als Dialogik». so ist es andrerseits systematisch noch viel zu
wenig erforscht. Die These jedenfalls der blossen Ubernahme von Cohens Vokabular
durch Buber ist schon deshalb nicht fruchtbar, weil Bubers Ansatz ein wesentlich ande-
rer ist als der Cohensche der transzendentalphilosophischen Erzeugung der BegrifTe.
Buber verstand sich selbst als Phiinomenologe. Sein «Ich und Du» war urspriinglich als
Teil seiner Religionsphidnomenologie geplant (vgl. dazu meine Rezension zu Rivka Hor-
witz, Buber’s Way to «l and Thou», in: Studia Philos. 39/1980, 242f.). Ausser auf Rosen-
zwelg, Buber und dadurch auf die Entwicklung des dialogischen Denkens hat Cohen
zweifelsohne auch auf Ernst Bloch gewirkt. Cohens Ethik und Rechtsphilosophie, die in
threm reinen Idealismus ganz auf die Zukunft hin orientiert ist und von ihr ihre Grund-
legung erfihrt, muss auf Bloch besondere Anziehung ausgetibt haben. Noch 1967 hat
Bloch in einem Gesprich mit Iring Fetscher und Georg Lukdcs darauf hingewiesen. Von
Berlin heisst es: «Dort kam dann die Freundschaft mit Simmel . . . Er war fast der einzige
lebende Philosoph, der mich weiterhin interessierte; obwohl ich, mit einigem betroffe-
nen Respekt, einige Neukantianer, an der Spitze Hermann Cohen und die Marburger
Schule, mitgenommen habe . . .» (Ernst Bloch, Tendenz— Latenz— Utopie, Frankfurt
a.M. 1978, 372). Zu kldren, was dieses «mitgenommen haben» genau heisst, wiirde be-
deuten, Cohens Rezeption auch hier nachzuzeichnen.

Dank ihrem kantischen Ansatz steht Cohens Rechtsphilosophie jenseits der Disjunk-
tion von Naturrecht versus Positivismus. Dass eine konsequent durchgefiihrte transzen-
dentale Deduktion des Rechts — wenn auch inzwischen scheinbar in Vergessenheit gera-
ten — immer noch uniiberholte Aktualitit besitzt, zeigt sich gerade angesichts von

247



Cohens Entwurf einer «Ethik des reinen Willens» auf eindriickliche Weise. Es mutet
geradezu seltsam an, dass die Rechtswissenschaft sie noch immer nicht entdeckt hat.
Willi Goetschel

Max Scheler: Ges. Werke Bd. 11. Schriften aus dem Nachlass, Bd. II. Erkenntnislehre
und Metaphysik, hg. mit einem Anhang von M.S. Frings, Francke Verlag, Bern und
Miinchen 1979.

Mehr als 50 Jahre nach Schelers Tod sind endlich wichtige Nachlass-Manuskripte zu
seiner Spatmetaphysik erschienen. Bisher war man, was seine vielkritisierte Abkehr von
den metaphysischen Vorstellungen des Christentums betriftt, allein auf wissenssoziolo-
gische und anthropologische Analysen angewiesen. Jetzt liegen, wenigstens als Fragment
und z.T. im Notizenstil, die substantiell entscheidenden Thesen in einem systemati-
schen Aufriss vor. Schwerpunktmaéssig umfasst der erste Teil a) eine Abgrenzung der
Metaphysik gegeniiber andern Wissensformen wie Mystik, Kunst, Wissenschaft, natiirli-
che Weltanschauung und Ethik und b) eine Erkenntnis- und Methodenlehre der Meta-
physik. Der zweite Teil enthilt a) wichtige Analysen zu den Metaszienzien, ndmlich zu
den metaphysischen Implikaten der Physik (Kraft, Raum, Zeit, Materie usw.) und der
Biologie sowie b) Notizen zur Lehre vom Grunde aller Dinge (Drang und Geist, Welt-
werden, Deitas). Die ungeheure Spannweite der Analyse liberrascht und fasziniert den
Leser immer wieder von neuem. Der unbekiimmerte Sprachgebrauch, der sozusagen
alle traditionellen Begriffe der Metaphysik gegen ihren traditionellen Gebrauch einsetzt,
ohne dieses Gegendenken immer zu markieren (so spricht Scheler z.B. unbekiimmert
von «Wesen» und meint damit meistens lediglich einen « Werdeentwurf»), erschwert das
Verstandnis jedoch massiv. Wer sich trotz terminologischer Schwierigkeiten auf die An-
schauungen Schelers einldsst, begegnet in diesem Buch einer Fiille von Phanomenen und
einer Erfahrung des Metaphysischen, welche alle vorgingigen grossen Modelle der Me-
taphysik entgrenzt. Die grosste Nihe hilt diese noch zu den Modellen von Spinoza und
von Schelling. Im Zentrum steht die Erfahrung: Metaphysik ist Realerkenntnis. Die
Worter «Realitidt» und «Erkenntnis» werden aber nach einer neuen Semantik gebraucht,
wonach erstere dynamisch, im Werden begriffen («Werdesein») verstanden wird und
letztere eine Teilhabe (im wortlichen Sinn des Habens eines Teiles), also ein Angertihrt-
sein meint. Scheler unternimmt den von der gegebenen Struktur der indogermanischen
Sprachen her in sich widerspriichlichen Versuch, Wirklichkeit und Erkennen metaphy-
sisch in statu nascendi zu beschreiben. Wer so ansetzt, sieht in den unscheinbarsten
Regungen der Physis, des Bios, der Psyche, des Nous das «absolut Wirkliche» am Werk.
Klar, dass dieses absolut Wirkliche nun nicht mehr jenseitig residiert. Vorgestellt, sofern
diese Redensweise noch einen Sinn macht, wird es von seiner Wirksamkeit her als Span-
nung, lapidar und missverstandlich, weil dualistisch, ausgedriickt als eine Spannung von
«Drang» und «Geist». Wirklich ist nimlich, von der untersten materiellen bis zur héch-
sten geistigen Realitit, also vom Atomteilchen bis zu Gott, jeweils nur eine «Mischung»,
eine «Kombination», eine «Durchdringung» beider. Ich kenne keinen metaphysischen
Ansatz, der bei allen Relikten des alten Dualismus eine griossere Konkretion (von con-
crescere: zusammen-wachsen) einholte, ohne dabei einem billigen Monismus zu verfal-
len. Jedoch gibt es sehr wohl begrifflich stabilere Modelle, die aber nach wie vor mit
«Hinterwelten» arbeiten. Scheler hingegen analysiert in vielen Anldufen und in sprach-
lich eruptiver Form Weltwerdung, Menschwerdung und Gottwerdung als einen einzigen
Prozess. Fruchtbare Anregungen aufjeder Seite wird derjenige in diesem Nachlass-Band
finden, welcher sich heute noch auf den metaphysischen Diskurs einldsst.

248



Was die Edition dieser Nachlass-Manuskripte betrifft, ist leider eine unverzeihliche
Sorglosigkeit seitens des Herausgebers und seitens des Verlags zu beklagen. Nicht nur
entsprechen die vom Herausgeber im Nachwort genannten Prinzipien nicht modernen
Anforderungen einer textkritischen Ausgabe (schon wenige Stichproben in der Hand-
schriftenabteilung der Bayerischen Staatsbibliothek haben zudem ergeben, dass der Her-
ausgeber beachtliche Eingriffe im Text der Manuskripte vorgenommen hat, ohne diese
durch Klammern anzuzeigen), sondern auch die meisten der riesigen Zahl von Schreib-
fehlern, dic jede Rezeption {iber das ertrigliche Mass behindern, gehen aufs Konto des
Herausgebers und des Lektors. Es ist zu hoffen, dass sich die Verantwortlichen rasch zu
einer textkritischen Neuauflage der Spatmetaphysik Schelers entschliessen konnen.

Paul Good

Lebenswelt und System — Kommunikative Rationalitit als
Masstab der Kritik

Jiirgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns. Band I. Handlungsrationali-
tdt und gesellschaftliche Rationalisierung; Band II. Zur Kritik der funktionalistischen
Vernunft, Suhrkamp, Frankfurta. M. 1981.

Filir Habermas ist die Organisierung des Erkenntnisbereiches durch das praktische
Interesse an Emanzipation geleitet. Bezeichnenderweise wird dieses Interesse durch Kri-
sen inauguriert. An die Stelle des geschichtsphilosophischen Vernunftbegriffs der dlteren
Kritischen Theorie ist die Begriindung universeller Vernunft als kommunikativer Ver-
nunft getreten. Der Masstab kommunikativer Rationalitdt, an dem nun der Verdingli-
chungsgrad einer Gesellschaft gemessen wird, ist formal und radikal zugleich. Seine For-
malitdt schliesst ndmlich aus, dass gesellschaftlich wirksame Einschrinkungen mogli-
cher Diskurse tiberhaupt noch inhaltlich legitimiert werden konnen. Inwiefern dieses
philosophische Legitimationsprinzip, das alle inhaltlichen Prijudizierungen praktischer
Vernunft abgestreift hat und nicht auf der analytischen Ebene gesellschaftlicher Organi-
sationsformen formuliert ist, einen nicht-leeren Standard der Gesellschaftskritik enthalt
— das ist die eigentliche Frage an eine kritische Gesellschaftstheorie, die als Kommuni-
kationstheorie konzipiert ist.

Was die Reflexion auf den Zusammenhang von Kritik und Krise betrifft, verbleibt
Habermas in der Problemkontinuitédt der Kritischen Theorie; er unterscheidet sich indes
von ihr darin, dass sich das Programm nunmehr an anderem empirischen und theoreti-
schen Material abarbeitet und hineingestellt ist in eine andere politische Perspektive.
Fiir Habermas gibt es nimlich keinen Zweifel, dass politische Losungsmdoglichkeiten im
blirgerlichen Rechts- und Verfassungssystem implementiert sind. Die gegenwirtigen
Krisen entstehen an den Schnittstellen einer kommunikativ strukturierten Lebenswelt
und der losgelassenen Eigendynamik von Systemen, die als sdkulare Bedrohung in Sphi-
ren eindringt, in denen Menschen noch immer gemeinsam handeln mitissen (Bereiche
der kulturellen Uberlieferung, der sozialen Integration, der Sozialisation): Die System-
funktionalitit droht so den Eigensinn kommunikativer Rationalitit zu instrumentalisie-
ren. Zur Verdeutlichung dieser Theorie der Krise soll hier zunichst versucht werden, die
Theorie kommunikativen Handelns zu situieren. Zweitens ist sodann auf die Doppel-
funktion kommunikativer Rationalitét als eines empirischen und normativen Schliissel-
begriffs einzugehen, anschliessend auf Lebenswelt und System, auf die Krisendiagnose
und auf das Projekt der Moderne, dessen Aufhellung und Verteidigung gegeniiber der
neokonservativen Kulturkritik Habermas’ jiingste Veroffentlichungen gelten.

249



1.

Habermas gewinnt die Kategorien fiir seine Theorie der Rationalitdt nach dem Vor-
bild von Webers Begriindung der Soziologie und Marx” Bestimmung des universalen
Charakters abstrakter Arbeit. Marxisch getont ist die Aussage, dass unter Bedingungen
erweiterter Kontingenzspielraume komplexer Gesellschaften der Eigensinn kommuni-
kativen Handelns «praktisch wahr» und in eins mit den Lebensweltpathologien zuging-
lich werde (11/593). Um die Rationalititsstrukturen der modernen Gesellschaft explorie-
ren zu konnen, hilt sich Habermas aber zunichst an die von Max Weber vorgegebene
Richtschnur. Weber gewinnt seine Kategorien aus einer Formanalyse des sich irresistibel
liber alle «substantiellen Rationalititen» hinweg ausbreitenden Rationalititsmusters der
abendlindischen Entwicklung. In der Blirokratie-Form verschwistert sich diese Ent-
wicklung mit der von Marx herausgearbeiteten Herrschaft der Kapitalform. Im Licht
einer Theorie kommunikativer Rationalitit soll nun iiber beide methodischen Ansitze
hinaus, den sozialhistorisch gewandelten Erfahrungsgehalten entsprechend (formale Or-
ganisation als dominantes Sozialsystem. Keynesianismus als politisches Prinzip. sozial-
staatlicher Kompromiss), ein breiteres Spektrum von Indifferenz-Beziehungen in den
Focus der Analyse kommen.

Die Theorie kommunikativen Handelns nimmt die sprachlich verfasste Intersubjek-
tivitdt systematisch in Anspruch; zugleich rechnet Habermas mit zwei Richtungen der
Dynamisierung von Rationalitit: der gesellschaftlichen Arbeit einerseits, der eine in-
strumentelle Vernunft inhdriert, und dem kommunikativen Handeln andererseits. bel
dem die Rationalisierung dem Muster der Verstidndigung von Subjekten folgt und Aus-
dehnung herrschaftsfreier Kommunikation bedeutet. Unter Verdinglichungsdruck wird
kommunikative Rationalitit zwar angegriffen, aber als notwendige humanspezifische
Vergesellschaftungsform nicht zerstért. Durch alle systemisch induzierten Sozialstruk-
turen hindurch greift Habermas auf Verstindigungsprozesse als Ort praktischer Ver-
wirklichung von Kritischer Theorie zuriick; er begriindet sie in der Konstellation von
Kommunikation, Zwangszusammenhang und Emanzipation.

Um auch Handlungen, dic Weber ausser acht liess. unter Rationalitdtsaspekten be-
handeln zu konnen, entwickelt Habermas eine Handlungstheorie, die vom speziellen
Typ der Sprechhandlungen ausgeht. Die zentrale Intuition dabei ist, dass der Sprache ein
Telos der Verstindigung innewohnt (1/387), was freilich nicht besagt, dass die aktuelle
Rede diesem Ziel in Permanenz folgen wiirde. Das Konzept des verstindigungsorientier-
ten Handelns ist bei Habermas indessen fiir die Zwecke der Gesellschaftsanalyse zentral,
und die Universalpragmatik findet demgemass ithre Hauptaufgabe zunichst darin, die
allgemeinen Voraussetzungen von konsensuellen Sprechhandlungen zu rekonstruieren.
Die in den Strukturen sprachlicher Verstidndigung steckenden Universalien sollen die
neuen Kritikmasstibe hergeben. Die Losung heisst deswegen formalpragmatisch, weil
keinen inhaltlichen Normen mehr Verbindlichkeit zukommt, «nachdem alle substan-
tiellen Vernunftbegriffe kritizistisch aufgelost worden sind» (1/340).

Die Erweiterung der philosophischen Handlungstheorie durch die Ubernahme der
Sprechakttheorie findet ihre Rechtfertigung darin, dass mit diesem Instrumentarium die
gesellschaftlichen Rationalisierungsprozesse in threr ganzen Breite untersucht und beur-
teilt werden konnen. Die handlungstheoretischen Engpédsse Max Webers werden da-
durch iiberwunden. Marcuse und Habermas haben in ihrer Weber-Rezeption schon friih
neben der Zweckrationalitit ein weiteres Rationalitdtsideal postuliert, um die Voraus-
setzungen zweckrationalen Handelns legitimieren und sein Umschlagen in selbstent-
fremdetes Handeln kritisieren zu konnen: Wihrend Marcuse Sinnlichkeit ins Spiel

250



bringt, die sich zu einer neuen Sittlichkeit bilden soll, rekurriert Habermas auf Legitima-
tionsverfahren, die von einem intersubjektiven Rationalititsideal geleitet sind, das ei-
nem hermeneutischen Rechtfertigungsdiskurs standhalten kann, wie es auch diesen sei-
nerseits erst ermdglicht. Als Explorationsgrundlage bringt Habermas am Beginn seiner
genuinen Theoriebildung deshalb «Interaktion» ins Spiel.

Durch den skizzierten Situierungsversuch sollte deutlich werden, dass in der «Theo-
ric kommunikativen Handelns» der Entwurf der Interaktion nunmehr kommunika-
tionstheoretisch elaboriert vorliegt und dass gleichermassen die richtungweisende Be-
zugnahme auf Weber theoretisch entfaltet worden ist. Das riickt die Theorie, nach den
Ausarbeitungen der letzten zehn Jahre, insgesamt wieder starker in eine soziologische
Perspektive, deren Fluchtpunkt die Aufhellung der Pathologien der Moderne ist. Dieser
Grundzug wird noch dadurch verstirkt, dass der energische Versuch unternommen
wird, die systemtheoretische Begrifflichkeit Luhmanns, die einen konkurrierenden An-
spruch auf Erfassung gesellschaftlicher Totalitit stellt, zu adaptieren und ihr gleichzeitig
einen kritischen Sinn zu geben. Hierin sehe ich das eigentlich Herausfordernde dieser
zwel Binde: Sie sind ein Gegenentwurf zur Systemtheorie. Allerdings ist hier sogleich
auf eine Ambivalenz dieser neuen Komplexitatsstufe Kritischer Theorie hinzuweisen.
Die Komplementierung der Kommunikationstheorie durch eine Quasi-Systemtheorie
ldsst sich ndmlich in zwei Richtungen auslegen. Einerseits kann der Habermassche Ver-
such als eine der Komplexitidt der modernen Gesellschaft adidquate Differenzierung der
Kritischen Theorie begriisst werden, andererseits ist es aber moglich, die Ubernahme
analytischer Mittel aus dem gegnerischen Lager (Konzept der Systemdifferenzierung,
der Medientheorie) als Depotenzierung der Kritischen Theorie zu denunzieren, die nun
ihren Stachel verloren habe.

2.

Habermas unterscheidet — iiber Weber hinausgehend — drei Rationalitdtsdimensionen.
Die Analyse des kommunikativen Handlungsmodells ergibt: « Kommunikationsteilneh-
mer, die sich miteinander liber etwas verstindigen, nehmen nicht nur eine Beziehung zu
der einen objektiven Welt auf, wie es das im Empirismus herrschende prikommunika-
tive Modell nahelegt. Sie beziechen sich keineswegs nur auf etwas, das in der objektiven
Welt statthat oder eintreten bzw. hervorgebracht werden kann, sondern auch auf etwas
in der sozialen oder in der subjektiven Welt. Sprecher und Horer handhaben ein System
gleichurspriinglicher Welten» (1/126).

Die Dezentrierung, d. h. das Auseinandertreten in die drei verschiedenen Geltungsan-
spriiche will Habermas zunachst im Rahmen des symbolischen Interaktionismus von
Mead rekonstruieren. Mead kann ndmlich erkliren, wie durch Einstellungsiibernahmen
aus der gestenvermittelnden Interaktion, der Gebiirdensprache, die symbolisch vermit-
telte Interaktion hervorgeht, die Signalsprache, und sich dabei eine Bedeutungskonven-
tion herausbildet (11/22 —29). Allerdings geht Mead sodann kurzerhand vom symbolver-
mittelten zum normativ geregelten Handeln iiber, wobei er die Linie vernachléssigt, die
zu einer «ausdifferenzierten sprachlichen Kommunikation fiihrt» (1I/41). Diese Linie
verfolgt nun aber Habermas. Er gelangt dabei zu der fiir die Theorie kommunikativen
Handelns tragenden Einsicht: «Das Rationalititspotential verstindigungsorientierten
Handelns kann in dem Masse entbunden und in die Rationalisierung der Lebenswelten
sozialer Gruppen umgesetzt werden, wie die Sprache Funktionen der Verstdndigung, der
Handlungskoordinierung und der Vergesellschaftung von Individuen erfiillt und da-
durch zu einem Medium wird, liber das sich kulturelle Reproduktion, soziale Integra-
tion und Sozialisation vollzieht» (11/132). — Meads Theorie hinterldsst zudem in der

251



sozialen Rationalitidtsdimension eine Liicke: Er kann ndmlich nicht zeigen, wie aus der
symbolisch vermittelten Interaktion Normen hervorgehen. Deshalb zieht Habermas die
Norm- und Konsensustheorie Durkheims bei, die zu seinen friihesten soziologischen In-
spirationsquellen zu zdhlen ist, und interpretiert das evolutionstheoretische Theorem
des Ubergangs von der mechanischen zur organischen Solidaritit mit Hilfe des Begriffs
der kommunikativen Rationalitidt. Durkheim kann aufzeigen, wie mit der Rationalisie-
rung auf der Basis der Kommunikation die Aura des Heiligen in die Geltung von morali-
schen Regeln libergeht: «Die bannende Kraft des Heiligen wird zur bindenden Kraft kri-
tisierbarer Geltungsanspriiche zugleich sublimiert und veralltdglicht» (I1/119). Durk-
heim spricht in den «Legons de sociologie» sogar von der Einrichtung der diskursiven
Willensbildung in der Demokratie als Herrschaft der Reflexion: Die Worte der Staats-
biirger selbst sind es, «die den bindenden Konsens hervorbringen» (11/126). Die gewich-
tige These der Versprachlichung des Sakralen besagt mithin. dass kulturelle Uberliefe-
rung, soziale Ordnung und Personlichkeit immer mehr von der rational motivierten,
kommunikativen Verstdndigung abhéngig sind. so dass sie sich im Idealfall auf den
«zwanglosen Zwang des besseren Arguments» stiitzen miissen.

Bevor wir den Begriff der Lebenswelt und anschliessend sein Gegensttick. das System,
kurz erldutern, wollen wir zusammenfassend festhalten, worin Habermas die Vorteile
seiner Grundlegung der Handlungstheorie sieht:

Erstens lassen sich am kommunikativen Handeln diejenigen Aspekte der Handlungs-
rationalitdt ablesen, die es uns erlauben, gesellschaftliche Rationalisierung nicht mehr
nur unter dem selektiven Gesichtspunkt der Institutionalisierung zweckrationalen Han-
delns zu erfassen.

In engem Zusammenhang damit macht es uns ferner die an Sprechakten ansetzende
Theorie kommunikativen Handelns moglich, die Normativitit der Kritik in einem glei-
chermassen exoterischen wie universellen Verfahren wiederzugewinnen.

Drittens wird gesellschaftliche Rationalisierung damit auf die Lebenswelt zuriickbe-
zogen und nicht einem Fortschritt im Singular, der Steigerung sei es der Produktivkrifte,
sel es der Systemkomplexitit einfach ausgeliefert (sofern die gesellschaftliche Evolution
den Prellbock der Universalpragmatik nicht schon umgefahren hat, wovon die system-
theoretische Konzeptualisierung ausgeht).

B

Lebenswelt steht fiir das, was a tergo in die kooperativen Deutungsprozesse eingeht,
und sie entzieht sich der Auskundschaftung bis in den letzten Winkel. Zum einen ist sie
Hintergrundwissen, woraus Weltdeutungen und Situationseinschitzungen geschipft
werden, zum anderen reprisentiert sie in Form explizit gemachten Wissens den Grund
aller Griinde, mit denen wir allenfalls Geltungsanspriiche verteidigen oder verwerfen.
Fragloses Verstandigtsein und Verstandigung sind mithin die Hauptcharakteristika der
informellen Lebenswelt. Die intersubjektiv geteilte Lebenswelt ist der Raum, in dem die
Akteure als Subjekte auftreten, denen es um ihr Anerkanntsein als Subjekte geht: Denn
in der Interaktion, die sich im herrschaftsfreien Diskurs vollendet, vollzieht sich Haber-
mas’ Theorie zufolge die Emanzipation des praktischen Subjekts. Sicherlich bleibt vieles
in den Winkeln des Biihnenraums, ebenso gewiss ist aber, dass der lebensweltliche Hand-
lungsraum eine andere Qualitdt hat als der formal organisierte Handlungsbereich (Def.
11/257 und 454), in dem aufgrund des Primats der Systemfunktionalitit die Handlungs-
indifferenz bei weitgehender Systemdifferenzierung des Sozialen zur Programmstruktur
fiir die Subjekte wird.

Habermas geht prinzipiell von einem handlungstheoretischen Ansatz aus, muss nun

252



aber erkldren, wie Systeme zustandekommen, die jenseits der Lebenswelt eine versach-
lichte, «normfreie» Realitit bilden, die — anders als die Lebenswelt — Personlichkeits-
systeme und systemische Ordnung nicht mehr iiber normativ-sinnhafte Handlungs-
strukturen vermittelt. Das Konzept der Systemintegration setzt an Handlungseffekten
an: Aggregativ tragen die Handlungen «objektiv»-teleologisch zur Erhaltung des Sy-
stembestandes bei. Die unter Systemaspekten funktional notwendige Zuordnung von
Handlungseffekten, die allein dem kontraintuitiven Wissen der systemtheoretischen
Aussenbetrachtung zuginglich ist. greift dabei durch die Handlungsorientierungen der
Subjekte hindurch. Wiirde dieser stumme Zwang der Verhaltnisse, der sich durch funk-
tionale Verhaltensanforderungen reproduziert, durch das analytische Raster hindurch-
fallen, verfiele man der hermeneutischen Fiktion, die Gesellschaft als transparente Le-
benswelt auffassen zu konnen. Gesellschaften stellen vielmehr «systemisch stabilisierte
Handlungszusammenhinge sozial integrierter Gruppen» dar (II/228). Habermas geht
nun nicht so weit wie die Systemtheorie, die sich in evolutionstheoretischen Annahmen
zurechtlegt, dass die Tendenz der Formalisierung das Soziale aufgesogen hat. Fiir ihn
stellt sich die Problematik anders dar: Der kommunikativ-strukturierte und der formal-
organisierte Handlungsbereich treten einander als widerspriichliche Integrationsanfor-
derungen gegeniiber. Dabei setzen die Steuerungsmedien in formal-organisierten Hand-
lungsbereichen den flir soziale Integration konstitutiven Mechanismus der sprachlichen
Verstandigung partiell ausser Kraft. Um nicht wieder auf das Geleise der Kritik der
instrumentellen Vernunft zu geraten, hilt Habermas jedoch Rationalisierung der Le-
benswelt und Verselbstindigung der Subsysteme zweckrationalen Handelns analytisch
scharfauseinander.

Die Medien der Systemtheorie représentieren eine neue Art der Handlungskoordi-
nierung; innerhalb der durch sie induzierten Sozialstrukturen werden Handlungen in
erweiterten Kontingenzspielrdiumen konditioniert (z.B. durch Geld- und Machtan-
reize). Habermas zufolge {iben sie aber nicht per se schon Verdinglichungsdruck aus.
Den Verdinglichungsbegriff fiihrt er erst auf der Ebene einer Theorie der Mediatisierung
von Handlungszusammenhingen, und nicht schon auf der Ebene von Handlungsorien-
tierungen, ein. Der Theorie der Mediatisierung, die sich an den formalen Bedingungen
kommunikativen Handelns, der Verstindigungsform, ablesen lassen soll, und nicht
mehr an einer Subjektphilosophie, deren Subjekt die Gesamtheit der zerrissenen Welt
reprdsentiert, wie in Varianten eines «hegelianisierenden» Marxismus, fillt nunmehr die
Aufgabe zu, Indifferenzbeziehungen als strukturelle Herrschaft zu dechiffrieren. Auf
dieser Linie liegt die Kritik der funktionalistischen Vernuntt.

Wenn Lebenswelt der «horizontbildende Kontext von Verstindigungsprozessen»
(11/205) ist, aus dem heraus die Kommunikationsteilnehmer ihre Verstandigungspro-
bleme betreiben und in dem sich das ganze kulturelle, gesellschaftliche und personlich-
keitsbildende Wissen spiegelt (11/209), miissen komplexer werdende Gesellschaften zwei
Risiken zu vermeiden suchen: das Risiko des fehlschlagenden Handlungsplanes und das
Risiko der verungliickenden Verstandigung, d.h. Misserfolg und Dissens (11/194).

Das Risiko fehlgehender Verstandigung wird durch Kommunikationsmedien im all-
tagsweltlichen Verstdndnis, durch Massenmedien, Druck und Schrift abgefangen. Das
Risiko des fehlschlagenden Handlungsplanes wird durch Steuerungsmedien wie Geld
und Macht abgefangen. Die Medien unseres Alltags verbleiben im lebensweltlichen
Kontext, obgleich sie die Offentlichkeit entprovinzialisieren und deren Inhalte «fiir ver-
vielfiltigte Kontexte verflighar» (I1/573) machen. Steuerungsmedien hingegen konnen
sich gegeniiber der Lebenswelt verselbstindigen, indem sie zundchst deren Assimila-
tionskraft herausfordern, sie sodann mediatisieren (das Paradox der Rationalisierung)
oder gar, wie die kritische These lautet, kolonialisieren.

253



Wie Steuerungsmedien entstehen, lernt Habermas von Parsons (11/395. 418). Uber
Parsons hinausgehend versucht er, eine handlungstheoretische Medientheorie zu ent-
wickeln, die zwischen Steuerungsmedien (Geld, Macht) und Formen generalisierter
Kommunikation (Einfluss, moralische Autoritit) unterscheidet. Dieses Theoriestiick ist
von strategischer Bedeutung. Habermas’ Kritik am systemtheoretischen Universalismus
setzt an der konkurrierenden Medientheorie Luhmanns an, die sich aus der Parsons-
Schule heraus entwickelt hat. Sie ist blind fiir den Sachverhalt, dass die Struktur der
Sprache dem Ausdifferenzierungsprozess beliebiger Steuerungsmedien Grenzen setzt
(11/391). Habermas spricht an dieser Stelle von verstindigungsorientiertem Handeln als
Grundmedium und stellt die These auf, dass sich nur die Funktionsbereiche der mate-
riellen Reproduktion tiber Steuerungsmedien aus der Lebenswelt ausdifferenzieren las-
sen (I1/391). Behalten wir ferner im Auge, dass Habermas den «Primat der sozial inte-
grierten Handlungsbereiche gegeniiber den versachlichten Systemzusammenhingen»
(11/461f.) behauptet, wofiir er als Begriindung den Umstand anfiihrt, «dass die Steue-
rungsmedien Geld und Macht in der Lebenswelt institutionell verankert sein miissen»
(11/461), Geld ndmlich tiber die Institutionen des biirgerlichen Privatrechts, Macht hin-
gegen tber die Legitimation einer Herrschaftsordnung. Damit zeichnet sich diesseits von
hermeneutischem Idealismus und systemtheoretischem Universalismus ein realistischer
Idealismus ab, der Kantisch in der Struktur der Sprache mit dem ihr einwohnenden
Telos der Verstindigung, eingelassen in die symbolische Reproduktion der Lebenswelt,
die Vernunftbasis der Geschichte festzuhalten glaubt.

Fassen wir zusammen: Die ontologische Signifikanz von Systemen ist durch die ent-
sprachlichten Medien Geld und Macht gegeben. Systeme erfordern weder fragloses Ver-
standigtsein noch Verstindigung in Kommunikation und Diskurs. Die Kommunika-
tionsmedien sind generalisierte Motivationsmittel, die die Teilnahme an sozialen Syste-
men sicherstellen. Personen werden als Mitglieder von Organisationen in die Erwartbar-
keit systeminternen Handelns eingespannt, ohne ihr Handeln aus sich selbst heraus mo-
tiviert zu sehen; komplexe soziale Systeme sitzen gleichsam einer «opportunistischen»
Motivationsstruktur auf. Habermas’ Kritiktheorie setzt demgegeniiber beim reflexiven
Subjekt an, das Griinde fordert fiir das, was von ihm gefordert wird: Es betitigt sich in
der gegen den Zwangszusammenhang der Systemreproduktion (Teilnehmerrollen) abge-
schotteten lebensweltlichen Kommunikation, in der seine Griinde zahlen.

Fiir Habermas ist klar, dass Lebenswelt kein System ist und dass die komplexen So-
zialgebilde der Systeme sich in Abhidngigkeit von der Differenzierung der Lebenswelt
geschichtlich entwickelt haben, deren Wandel wiederum dem Eigensinn kommunikati-
ver Rationalisierung folgt (11/258).

4.

So wie die Technisierung der Lebenswelt durch Steuerungsmedien sowohl Kommu-
nikation wie gesellschaftliche Konsensfindung entlastet, so greifen heute diese Organisa-
tionsmittel hochkomplexer Gesellschaften die kommunikative Struktur der Lebenswelt
selber an. An diesem Punkt gerit die rationalisierte Lebenswelt in die Abhingigkeit von
formal organisierten Handlungsbereichen wie Okonomie und Staatsverwaltung, wobei
sich die Abhédngigkeit in der Monetarisierung und Biirokratisierung niederschldgt. In
dieser Situation wird Lebenswelt normativ aufgeladen und macht Karriere als neuer
Masstab der Kritik. Gemiss Habermas’ Krisendiagnose haben die hochentwickelten
Gesellschaften diesen Punkt erreicht.

Der Kreis hat sich damit wieder geschlossen, denn wir haben uns bei der Zusammen-
fassung davon leiten lassen, dass Habermas seinen Erkenntnisbereich im Hinblick aufzu

254



interpretierende, mehr oder weniger noch diffus bleibende Krisensituationen hin organi-
siert.

Die Krise besteht fiir Habermas darin, dass die Grundlagen einer bereits rationalisier-
ten Lebenswelt angegriffen werden. Weil die Imperative einer kapitalistischen Moderni-
sierung nur durch ein Wuchern der Komplexitétssteigerung in den monetidren und ad-
ministrativen Sektoren tiberhaupt erfiillt werden konnen, erleidet die Lebenswelt einen
overspill des Systems auch in den Bereichen, die darauf angewiesen sind, dass sie tiber
das Medium des kommunikativen Handelns zusammengehalten werden. Die Konflikte
nehmen deshalb heute eher eine sozialpsychologische Gestalt an, oder — vorsichtiger —
neben die ebenfalls im Ansteigen begriffenen traditionellen Konflikte (strukturelle Ar-
beitslosigkeit, Rationalisierungswellen im Arbeitsbereich) treten neue Konfliktlinien.
Die Rede vom Ubergriff des Systems (im Singular) verweist auf die marxistische Wurzel
auch der horizontal angelegten Krisentheorie von System und Lebenswelt, d. h. das kapi-
talistische Modernisierungsmuster wird als Ursache 1n letzter Instanz benannt, deren
Wirkungen zwar verschoben und vielfaltig prismatisch gebrochen, aber nicht aufgeho-
ben werden konnen. Der fundamentale Widerspruch der funktionalistisch gefassten Ab-
hiingigkeit des Politischen von den Regularititen des Okonomischen ldsst denn auch die
Komplexitiat auswuchern.

5.

Die neu entstandenen Krisen weisen der Verdnderung auch eine Richtung. Die kom-
munikative Infrastruktur ist von zwei Tendenzen bedroht. Habermas nennt sie systema-
tisch induzierte Verdinglichung (Webers These des Freiheitsverlusts) und kulturelle Ver-
armung (Webers These des Sinnverlusts). Zum einen bilden sich auf den Gebieten der
Wissenschaft, der Kunst und Kunstkritik, der Moral und des Rechts Expertenkulturen
heraus, die nicht mit der kommunikativen Alltagspraxis verbunden sind (kulturelle Ver-
armung). Zum anderen kolonialisieren die verselbstdndigten Subsysteme Bereiche, die
sich der Umstellung auf die Medien Macht und Geld widersetzen, weil sie auf Verstiandi-
gung als Mechanismus der Handlungskoordinierung angewiesen sind (die Reformulie-
rung des Verdinglichungsthemas der Kritischen Theorie). An den Nahtstellen zwischen
Lebenswelt und System wichst so zunehmend ein Kollisionspotential heran, das ge-
richtet ist «gegen die Monetarisierung von Diensten, Beziehungen und Zeiten, gegen die
konsumistische Umdefinition von privaten Lebensbereichen und persénlichen Lebens-
stilen» (I1/581). Ziel des Protestes miisste es dariiber hinaus sein, auf zwei Fragen eine
Antwort geben zu konnen, ob nidmlich die objektiv in ihre Momente auseinandergefal-
lene Vernunft noch eine Einheit wahren konne, und wie die Expertenkulturen mit der
Alltagspraxis vermittelt werden konnten (11/585). Auf die erste Frage lautet die Antwort
von Habermas, dass «eine in ihre Momente zerfallende Vernunft ihre Einheit in Gestalt
prozeduraler Rationalitit sehr wohl wahren kann» (I11/451). Die neue Ausdeutung des
Vernunftbegriffs, der die Einfiihrung der idealen Sprechsituation ebenso wie die Konsen-
sustheorie der Wahrheit dienen, die beide in diesem Stellenwert gesehen werden miissen
und nicht kurzschliissig mit utopischen Mustern einer emanzipierten Gesellschaft ver-
wechselt werden diirfen, erlaubt es Habermas, liber die Kritik der instrumentellen Ver-
nunft von Horkheimer und Adorno hinauszugehen. Selbst wenn Sinnverlust ein irrever-
sibler Prozess sein sollte, so wird doch auf der formell-argumentativen Ebene die Einheit
der Vernunft durch die Logik jener kommunikativen Strukturen gewahrt, mittels deren
sich hypothetische Geltungsanspriiche einldsen lassen. Das Vernunftpotential wird mit-
hin in die autonom gewordene posttraditionale Alltagskommunikation gelegt (11/486).
Das Projekt der Moderne schopft daraus: es ist die Antwort auf die zweite der gestellten
Fragen.

255



Habermas spricht vom «unvollendeten Projekt der Moderne», da die Aufgabe, die
ausdifferenzierten Wertsphiren in ihrem jeweiligen Spezialismus zu forcieren und
gleichzeitig fiir die Lebensverhiltnisse fruchtbar zu machen, zunehmend schwerer
durchzustehen ist. Soll die Vitalitit unserer Lebensverhiltnisse derweil nicht verkiim-
mern, ist es indes unerldsslich, dass die spezialistisch verwalteten Momente des Kogni-
tiven, Moralisch-Praktischen und Expressiven interpenetrieren. Das Ziel bestlinde in
einer Praxis, die von Vereinseitigungen durch eine Rationalititsform befreit wire. Die
Herrschaft der kognitiv-instrumentellen Rationalitédt steht dem als Hindernis im Wege:
dieselbe Engfiihrung der Praxis hat Habermas friiher am technokratischen Bewusstsein,
das die moralisch-praktische Rationalitit verlernt, festgemacht.

Im Anstreben dieses Ziels vollzoge sich der Prozess der Aufkldrung (im Unterschied
zur intellektuellen Aufkldrungspraxis, welche darin besteht, Vernunft in die Wissen-
schaft zu bringen und kritische Offentlichkeit zu schaffen). Aus diesem Blickwinkel be-
trachtet, sind wir noch nicht in einen Zustand «nach der Aufkldrung» eingetreten; viel-
mehr findet die intellektuelle Praxis der Aufkldrung ihre vordringliche Aufgabe darin,
Regressionen im Prozess der Aufklarung entgegenzutreten, wie sie vielfdltig z. B. in Irra-
tionalismus, autoritdren Entwicklungen im Rechtsstaat, im Abbau des Wohlfahrtsstaa-
tes, in pddagogischem Konservativismus, in der Kélte des politischen und psychologi-
schen Macchiavellismus, der kommunikativ nicht mit sich reden ldsst, zum Ausdruck
kommen., Heinz Kleger

Rhetorik

Rhetorik. Ein internationales Jahrbuch, hg. von Joachim Dyck, Bd. 2/1981, Friedrich
Frommann Verlag Giinther Holzboog, Stuttgart-Bad Canstatt 1981,

Der Band enthélt 7 Hauptartikel, 5 Diskussionsbeitridge, 7 Rezensionen. Zusammen
mit «Rhetorik 1» (1980) bieten die beiden ersten Biande bereits einen bemerkenswerten
Querschnitt durch den immensen, aber stummen Fundus der Rhetorik: die Ausschnitte
aus dem breiten Spektrum zeitgendssischer. wissenschaftlich fundierter und praktisch
orientierter Forschungsbereiche machen iliberzeugend deutlich, dass es sich lohnt, den
Redeschatz zu heben und den Redesubjekten heute, von weit her abgestiitzt, an die Hand
zu gehen, um ihnen ihr «Andersseinkénnen» zu ermdoglichen. «Rhetorik 2» macht deut-
lich und zugleich ertrdglich, dass die Kommunikationskonflikte kein mit raffinierter
Redetechnik und mit formal-taktischem Training zu Meidendes sind, sondern dass sie,
wie die Kehrseite zur Medaille, zur Verstindigung gehéren. Die beiden Biande sind /ni-
tialen zu einem kiinftigen, innerphilosophischen Thema. Es muss heissen: Was i1st mit
der Wahrheit, die sich dussern will?

Die Argumentation ist, teils ausdriicklich teils in obliquo, das beherrschende Thema
der theoretischen Beitrage und der Diskussion, die sich um den «Streifzug durch das Feld
von Rhetorik und Linguistik» von J. Dyck («Rhetorik I») dreht. Kontext der Beitridge
bilden entweder die Kommunikationslehre von J. Habermas oder historisch abgegrenzte
Epochen der Rhetorik. P.Jehn geht kritisch auf Habermas ein. Er kommt zum Schluss,
dass ein rhetorisch konzipiertes Unterrichtsmodell fiir praxisbezogene Argumentation
sich ldnger «am Bereich des <reinen kommunikativen Handelns» als Leitmodell» nicht
mehr orientieren kann. Arbeit und Zeit, Interesse und Leiblichkeit habe Habermas aus

256



der Sprechsituation ausgegrenzt. In einem theoretischen Entwurf zur Ausbildung einer
institutionell abgestiitzten und in der tatsichlichen Lebenswelt sich vollziehenden
Sprach- und Handlungskompetenz miissen die konfliktuellen Interessen als Momente
des Redens selbst wieder beriicksichtigt werden.

J. Kopperschmidt rezipiert Quintilian und Habermas. Am ersteren interessieren die
Materialien der Argumentationslehre des Rémers, an die ein durchaus heterogenes
Interesse an «Argumentationslehre» herangetragen wird; am letzteren kommt die re-
flektierte Spannung zwischen dem «faktischen Konsens» und dem «wahren Konsens»
zum Vorschein. Kopperschmidt fiihrt beispielhaft vor, wie man sich der Beispiele aus
der Wissensgeschichte bedienen und wie man sich ihrer erwehren soll. Keine Rekon-
struktion ohne Materialien; aber Materialien gibt es nur, wenn man die alten Gebiude
abgetragen hat: so etwa geht Kopperschmidt vor. Quintilians Argumentationslehre wird
nur dekonstruktiv deutlich und nur zerlegt kommt sie zum Vorschein. Fiir die Argu-
mentationslehre, die Kopperschmidt vorschwebt (wozu er Wichtiges schon beigesteuert
hat) gibt es aus Quintilian nichts zu reaktivieren. Quintilian holte die Rechtfertigung zur
Verstdndigung letztlich aus der Verfassung (virtus) des «Verstdndigen» (vir bonus) selbst.
Kopperschmidt geniigt dieser Rekurs auf die «moralische Instanz» nicht: er macht die
Verstidndigung selbst zum Gegenstand der rhetorischen Theorie. Die Bedingungen der
moglichen Verstiandigung miissen in jedem Geltungsanspruch als bereits eingeldst und
erfiillt unterstellt werden. Kopperschmidt greift auf ein Totales zuriick, das er die «so-
ziale Verstindigung» nennt. Sie ist ihm Norm und Kriterium dafiir, ob es zum wahren
Konsens kommt oder bloss zur faktischen Ubereinstimmung darin, dass die Gesprichs-
partner in nichts miteinander tibereinkommen,

R.L. Bytwerk untersucht an der Figur von Fritz Reinhardt die Rednerschule der
NSDAP. — R.Lachmann erschliesst die Zusammenhinge zwischen Cicero und Peter
dem Grossen, die Feofan Prokpovic, ein enthusiastischer Reformer, rhetorisch (1705 —
1707 in Kiev) vermittelt hat: die Techne-Seite der Rhetorik schlug er zum Bildungser-
werb, die Honestas-Utilitas-Seite hat er rein politisch investiert. — «Der Zwerg auf den
Schultern des Riesen»: eine minutidose Recherche fiihrt P. Kapitza vom Ursprungsort
der Metapher, dem Chartres des Bernardus Carnotensis, Kanzler der Schule von 1119
bis 1126, zu den Etappen ihrer Rezeptionsgeschichte in England und im Deutschland
der Aufklidrung bis zu ihrem «Ende», wenn der Zwerg eine Brille aufsetzt (Heine). — Uber
die juristische Rhetorik in Mitteleuropa, in romanischen und angelsdchsischen Lin-
dern, im sowjetischen Einflussbereich sowie in China informiert H. Rodingen.

B. Vickers’ Literaturschau zur Rhetorik der Renaissance und des Mittelalters ist ein
Musterbeispiel der Gattung. Statt materiell hier auf den Bericht einzugehen — den sich
die Renaissanceforscher keinesfalls entgehen lassen diirfen — sei auf die rhetorische Qua-
litdt des Aufsatzes von Vickers hingewiesen. Das an einer jeden Sache Glaubliche ist mit
dusserster Akribie vorgestellt (bis und mit Seitenzahl der jeweiligen Druckfehler der
rezensierten Biicher); dem Leser wird gerade soviel zugemutet, dass er auch als Nicht-
Spezialist an der Renaissance Interesse und Gefallen findet; der Berichterstatter schreibt
sich selber in seinen Text ein: er beteuert, keinerlei Genuss bei einer solchen Arbeit des
Berichtens verspiirt zu haben. Diese negative Emotion wird nun aber «rhetorisch» in
kritische Lese- und Urteilsenergie umgesetzt.

Aristoteles’ Rhetorik wurde neuerdings von Franz G. Sieveke iibersetzt und erldutert.
W. Ax hat nachgepriift und ist zu einem bedenkenswert kritischen Resultat gekommen.

Gonsalv K. Mainberger

257



Festschriften / Hommages

Ingrid Craemer-Ruegenberg (Hg.): Pathos, Affekt, Gefiihl. Philosophische Beitrdge von
Karl Albert u.a. (Alber-Broschur Philosophie.) Verlag Karl Alber, Freiburg/Miinchen
1981.

An der Dominikaner-Hochschule Deutschlands hat P.Paulus Engelhardt 25 Jahre
lang die Tagungen der Philosophisch-theologischen Arbeitsgemeinschaft in Walberberg
organisiert, mit geradezu seiltinzerischer Eleganz geleitet und in perfekter Urbanitét die
Teilnehmer liber die Klippen des kontroversen Argumentierens sowie liber die Abgriin-
de der mit dem wissenschaftlichen Diskurs untrennbar verbundenen Affekte hintiber-
gebracht. In Anerkennung dieser Leistung ist fiir Paulus Engelhardt eine Festgabe zu-
standegekommen: «Pathos, Affekt, Gefiihl». Die Eingeweihten und Habitués der Wal-
berberger Tagungen konnen aus dem vorliegenden Sammelband etwas von dem er-
ahnen, was in den vielen Jahren, wihrend jeweils zehn Oktobertagen, in ganz anderen
Besetzungen, mit deutlichen Schwerpunkten und daraus resultierenden abrupten Ab-
grenzungen aufgearbeitet worden ist. Ein signifikanter Topos freilich fehlt diesmal: die
gotische Lebenswelt. Sie fungierte in der Walberberger Arbeitsgemeinschaft jeweils wie
eine grosse Klammer, deren Griffigkeit sich an den Quaestiones und Quodlibeta eines
Thomas und eines Scotus bewihrte. Sowoh! der Angelicus wie der Subtilis hatten den
fritheren Tagungen ihren unverwechselbaren Stil und Inhalt gegeben. Dieses Traditions-
gut erscheint gar nicht mehr im Sammelband; es i1st damit noch prekirer, noch rarer,
noch schwindender geworden. Es wird bald einmal Sondergut von ein paar unverstindli-
chen Spezialisten geworden sein. Dies ist umso bedauerlicher, als im franzdsischen For-
schungs- und Lehrbetrieb sich nicht nur eine erhéhte Aufmerksamkeit fiirs Mittelalter
feststellen lasst, sondern eine wahre Renaissance der Gotik stattfindet, die weite Kreise
erfasst.

«Pathos, Affekt, Gefiihl» 1st von W.Eckert vorgestellt und von I.Craemer-Ruegen-
berg eingeleitet. Die 14 Beitrige sind reprasentativ fiir die teils historisch, teils «systema-
tisch», teils sprach-, teils naturphilosophisch orientierten Interessen am Thema «Ge-
fiihl». «Eine zufillige Sammlung, wie sie hier entstanden ist» (Einleitung) — was soll in
einem Bericht iiber das, was die Referenten selber streckenweise auch nur berichtend
weitergeben, stehen? Eine generelle Einstellung tritt zu Tage., wissenstheoretische Anre-
gungen sind angeboten, Korrektive zu inzwischen herrschenden modischen Trends auf
dem philosophischen Tummelplatz der Irrationalitit sind hier formuliert. Das soll auch
angezeigt werden.

Beim Lesen fillt auf, dass sich die Referenten durchwegs vor den Gefiihlen in acht
nehmen. Keiner reitet eine saubere Attacke gegen sie: keiner verficht die «Religion des
Gefiihls». Alle befleissigen sich der zuriickhaltenden, vornehm-abstinenten Haltung.
Das war 1979. Verstandlicherweise kann die Tagung kein Damm sein gegen die Stro-
mung, die jetzt auf uns zukommt. Die Schleusen der Irrationalitit sind weit offen und
Duerrs Produktionsmaschine fiir Phantasmagorien lduft auf Hochtouren. Gerade unter
dem Druck der inflationédren Gefiihlsphilosophien scheint es hilfreich, sich an den Mo-
dellen der Tradition zu orientieren, die ihrerseits vorzeigen, wie Gefiihle entstehen, wie
sie sprachlich zum Ausdruck kommen, wie sie gewertet und gereinigt werden sollen.

Das Referat tiber die Stoische Affektlehre (K. Bormann) setzt mit der Logos- und See-
lenlehre ein, um die Affektreinigung und -heilung — das Proprium der Alten Stoa — ver-
standlich zu machen. Der Lehrgang beginnt mit der Logos-Lehre und dem erstrangigen
Korrolarium dazu: alles weltlich Seiende i1st Auspriagung des Logos; der Mensch steht

258



unter seinem Gesetz, behilt aber die Entscheidungsfreiheit, logoskonform oder aber per-
vers zu leben. In die Zeit der Alten Stoa fdllt die Entdeckung des Nervensystems und die
damit verbundene Bedeutung des Gehirns fiir die Seelenlehre. Herophilos’ empirische
Daten fiihrten zu einem ausgekliigelten Modell der Seelenteile und -vermogen. Fazit: die
Stoiker fordern nicht, die Gemiitsbewegungen seien zu exstirpieren; wohl aber sind sie,
gegen Aristoteles, der Meinung, es gebe keine Mirte im Umgang mit den Affekten. Diese
sind, in jedem Falle, perturbationes animae, Storfaktoren im Seelenhaushalt. «Geistes-
verwirrungen oder Geisteskrankheiten sollen wie jede Krankheit nicht auf ein «rechtes
Mass» reduziert werden, sondern sind tunlichst zu beseitigen« (95).

In einer Art Sehschule fiir Philosophen werden, am Beispiel von Paul Rubens’
Oecuvre, die literarischen, politischen und lyrischen Momente des Zustandekommens
von Affekten explizit gemacht (W.Eckert). Eine Schliisselfigur zum Verstidndnis Rubens’
ist Justus Lipsius, dessen Neostoizismus (liber die synkretistische Senecarezeption) die
Affektproblematik thematisierbar werden ldsst. Da indes die epistolarische Rhetorik
unberiicksichtigt bleibt, kommt das dem friithen 17. Jahrhundert eigentiimliche «Huma-
nismusprofil» nicht mit der wiinschenswerten Deutlichkeit zum Vorschein. Die Aufkli-
rung war es dann, die die Rhetorik als Formalprinzip aller sprachlichen Produktionen
eingeholt hat. «Die Geschichte» reflektierte, in eigener Regie, iiber den Anteil der stili-
stischen Darstellung beim Referat und bei der Rekonstruktion des Faktischen. Die Dar-
stellung von Affekten, bislang von der Rhetorik theoretisch gebunden, ist im Zuge dieses
methodischen Aufklirungsschubes als Asthetik freigesetzt worden. Wie es, im 18. Jahr-
hundert, zur philosophischen Relevanz der Urteilskraft, deren Fundament das Gefiihl
ist, kam, zeigt der Beitrag von U. Franke.

Jakob Bohmes «Welterfahrung und Gottesbild» wird dargestellt (P. Steinacker), ohne
expliziten Hinweis darauf, dass die Selbstexploration des Subjektes im Willen zugleich
die dusserste, der Philosophie iiberhaupt erreichbare Spitze der affektiven Aufmerksam-
keit sein konnte. Die Pointe ist, dass erst die als Geschichte reflektierte Philosophie des
Gefiihls den Zugang zu einer Selbstoffenbarung Gottes freigibt, der «anders geworden
(1st), als er gewesen ist» (202). Bleibt die Esoterik Bohmes in diesem Beitrag trotz Verste-
henszuschiissen esoterisch, ist es beim Beitrag tiber Spinoza gerade umgekehrt. Die me-
thodischen Zuschiisse, die Baruch Spinozas «Selbsterkenntnis als Gotteserkenntnis»
ausweisen sollen (H.-G. Heimbrock), sind als «Instrumentarien» aus der Psychoanalyse
an den Philosophen herangetragen. Umstandslos und ohne weitere Auskiinfte (ausser
unzureichend referierten bibliographischen Hinweisen) wird Spinoza in Zusammen-
hang mit dem Narzissos-Modell gebracht. Die Formel, Spinozas Philosophie sei Aus-
druck der «narzisstischen Grandiositit» (227), bietet sich wie von selber an und 16st sich
dann, bel genauerem Lesen, als reduktionistisches Zauberwort wie von selber wieder
auf.

Die Beitrige zur Sprache des Gefiihls aus psychoanalytischer Sicht (M. Bauer; H. Tel-
lenbach) machen deutlich, dass Sprache von Gefiihl nicht zu trennen ist und Therapie
die Wiederherstellung der gesperrten oder verzerrten Kommunikation zu ihrem Ziel
hat. — Zum Problemkreis des Ubersetzens gibt F. Paepcke zusammen mit Ubersetzungs-
proben zugleich theoretische Anleitungen dazu, wie beim Ubersetzen der Umgang mit
dem Andern gepflegt wird und in welchem Masse die Erfahrung mit der «spezifischen
Ungenauigkeit» (ein aristotelischer Topos des poiein) theoretisierbar bleiben muss. Die
Beispiele: «De Nouveaux Visages», ein Text von Pierre Vianson-Ponté aus Le Monde
17./18. September 1978, geschrieben nach der Sedisvakanz von Paul VI.; Paul Valéry,
II;es Pas (1921), mit Ubersetzungsvergleichen von F. Paepcke, Rainer M. Rilke und Hugo

riedrich.

239



Die beiden Beitrdge zu Aristoteles (K.Jacobi; M.H. Worner) werten den Sammel-
band merklich auf. Jacobi zeigt, dass zwei Minimalforderungen filir addquates Sprechen
iiber Gefiihle — verstandlich sprechen; nicht zensurierend, sondern zulassend sprechen —
dank Aristoteles einldsbar sind. Worner hat den massgeblichen epistemologischen Ort
fiirs Thema im Blick, wenn er sich der Aristotelischen Rhetorik zuwendet. Die Affekte
als Grund und Mittel des Uberzeugens, des rhetorischen Argumentierens, des sach- und
personbezogenen Vermutens einzusetzen bedeutet, 1. die Disposition des Affekttrigers
kennen, 2. den Gegenstand des Gefiihls erfassen, 3. den Grund angeben konnen, weswe-
gen ein Gefiihl im Kontext der Rede geweckt werden soll (und darf). Die rhetorische
Theorie stellt u.a. die Topoi der Gefiihle zusammen, die dem Horer als Ausgangspunkte
dafiir dienen kénnen, dass er Gesagtes addquat verstehen kann. Dazu gehdrt seine eigene
Betroffenheit — sei sie nun als Vor-Verstdndnis schon da, sei sie erst eigens im Redepro-
zess hergestellt worden. Sie ist, in jedem Fall, angesichts ihrer an die Rede gebundenen
Herkunft, kein Blitz aus heiterem Himmel, auch kein sprachunabhingiger Leidens-
druck, sondern sprachbedingtes und redebedingendes Moment der Argumentation. Be-
troffenheit als Gefiihlsvorschuss ist genau so verniinftig, «wie die durch die Rede vermit-
telten Annahmen, Meinungen und Bewertungen es sind. Mehr noch: Es ist verniinftig,
affektiv betroffen zu sein» (78).

Hiatte man Paulus Engelhardt einen «reprisentativeren», einen magistralen Jubi-
laumsband wiinschen mogen? Die vom Affekt gesteuerte Aufmerksamkeit des Philoso-
phen zeigt in anderer Richtung. Sie einzuschlagen und weiterzugehen I4dt dieser Band
ein. Gonsalv K. Mainberger

Redliches Denken. Festschrift flir Gerd-Giinther Grau zum 60. Geburtstag, hg. v. F. W
Korff. Fr. Frommann Verlag G.Holzboog, Stuttgart-Bad Canstatt 1981.

Der Band dokumentiert, wie und warum das Genre «Festschrift» um Kredit und
Interesse gekommen ist. Der sympathische Adressat — urspriinglich Naturwissenschaft-
ler, in seinen Publikationen iiber Nietzsche und Kierkegaard der Spannung von christ-
lichem Glauben und Philosophie verpflichtet, kritisch gegeniiber allen Absolutheitsan-
spriichen, heute Philosophieprofessor in Hannover und Herausgeber der «Allgemeinen
Zeitschrift flir Philosophie» — ist offensichtlich weder, auch nicht im weiteren Sinne,
Subjekt noch Objekt der 14 Beitrége; er leht, wie der Hg. im Vorwort festhilt, «in Lehre
und Forschung ein Paradigma vor, das sich in keine Doktrin fassen ldsst». Die Ordnung
der Sammlung ist die alphabetische der Verfassernamen. Die Erwartung, dass ein Buch
irgendeinen einheitlichen Gesichtspunkt haben wiirde, unter dem es geschrieben ist,
geht fehl. Auch destruiert oder persifliert wird nicht. Gemeinsam ist den Autoren allen-
falls die Einstellung metaphysikkritischer, moderierter Verniinftigkeit.

Je nach Interessenlage wird der Leser unter den Beitrdgen zweifelsohne Anziehendes
finden. Mir scheinen die wichtigeren Aufsitze, die — so wird man sagen miissen — in die-
ser Festschrift versteckt wurden, auch noch hidufig zu kurz geraten. K. Hiibner gibt auf
11 Seiten strukturelle Analogien zwischen dem physikalischen und dem mythischen
Zeitbegriff an, beide abgesetzt vom Zeitbegriff unseres Alltags. Etwas mehr Platz bean-
sprucht W. Rod flir das wahrhaft buchtrichtige Thema «Die Anfinge der Philosophie
bei den Griechen», das wiederum dem Verhiltnis von Mythos und Logos nachzugehen
veranlasst. Die philosophiegeschichtlichen Aufsitze des Bandes betreffen weiter: die
zweite Hypothese in Platons «Parmenides» (M. Puder), Chr. Wolfjs Teleologie (H.
Poser), Kants «soziomorphe Begriindung des Gottespostulats» (H. Lenk) und sein
Rechtsverstiandnis (W. Kersting), die Nietzsche-Rezeption bei Heidegger (W. Miiller-
Lauter) und heute (R. Maurer). — F.W. Korffs Erzahlung «Kierkegaards Nachtmiitze»

260



steht m.E. dem philosophischen «Stil> des geehrten G.-G. Grau am nichsten. Der Aus-
legung von Kafkas Prosastiick «Der Kreisel» durch W. Ries mangelt hingegen literari-
sche Sensibilitdt. — Unter den systematischen Beitrdgen fillt die gediegene Prosa auf, in
der G. Patzig fur die Unterschiedenheit von Kunstwerk und physischem Gegenstand
argumentiert — gegen ihre Losreissung sei es in Gestalt einer Asthetik des Kiinstlers und
seiner Intuition, sei es in Form einer radikalen Rezeptionsisthetik. — G. Vollmer beant-
wortet die Frage, ob es von einmaligen Ereignissen eine Wissenschaft geben kann, posi-
tiv. H. Liibbe zeigt am Werturteilsstreit, wie sich die 6ffentliche Stellung der Wissen-
schaften in den letzten Jahren veridndert hat. W. Becker diskutiert schliesslich Erforder-
nisse gelingender Rechtfertigung der liberalen Grundfreiheiten. Eine solche Uberlegung
dringt sich angesichts der Differenz zwischen starker (Produzenten-) und schwacher
(Konsumenten-)Freiheit auf. Der liberalistisch-individualistische Legitimationsrahmen
hat wohl in der Idee des Konsens eine theoretische Alternative, Becker erachtet sie
jedoch fiir praktisch unanwendbar. Die Rechtfertigung der liberalen Grundfreiheiten
vollzieht sich faktisch iiber Ideologie- und Sozialpolitik. Die politisch angestrebte soziale
Gleichstellung muss sich, soll sie den Rahmen liberaler Demokratie nicht sprengen, an
einem vagen Begriff sozialer Gleichheit orientieren. Helmut Holzhey

261



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

