
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 42 (1983)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Allgemeine und Grundfragen / Problèmes généraux

Arend Kulenkampjf (Hg.): Methodologie der Philosophie. (Wege der Forschung, Bd.

CCXV1.) Wiss. Buchgesellschaft. Darmstadt 1979.
«Die vorliegende Textauswahl könnte als Zeugnis unkritischer Prädilektion für die

moderne angelsächsische Philosophie missverstanden werden. Es dürfte jedoch kaum
zweifelhaft sein, dass-abgesehen von den Schriften Husserls und Nelsons, die dem
interessierten Leser leicht zugänglich sind - methodologische Überlegungen in der deutschen
Philosophie des 20. Jahrhunderts nur eine marginale Rolle spielen. Es ist der dinguistic
turn>. der der Methodendiskussion den Weg bereitet hat. Diesem Umstand versucht der
Band gerecht zu werden.» (S. XV)

Kulenkampffgeht es nicht darum, das methodologische Selbstverständnis durch
Aufsätze aus dem Bereich der analytischen Philosophie zu belegen, vielmehr kommt es ihm
darauf an, die Frage nach dem Wesen der Philosophie unter methodologischen Aspekten

zu erörtern. In Bradleys ironischer Bemerkung zur Metaphysik als dem Auffinden
schlechter Gründe für das, was wir aus Instinkt glauben, ist eine Tendenz erkennbar, die
sich vollständig in der modernen analytischen Philosophie durchsetzt: «Nicht das
Auffinden von Beweisgründen für unsere Alltagsüberzeugungen» ist als «philosophisches
Untersuchungsziel» anzusehen, «sondern die Analyse des Sinnes der diese Überzeugungen

wiedergebenden Aussagen» (S. 7 f.). Wenn Philosophie nicht als eine Wissenschaft zu
verstehen ist. keine Beweisgründe für unsere Überzeugungen zu geben oder schliesslich
keine Erkenntnis zu vermitteln vermag, dann bleibt wenigstens noch die Möglichkeit,
das Programm der Philosophie gewissermassen post scriptum als analytische Methode
zu rekonstruieren. Die Auswahl der Beiträge hierzu nimmt Kulenkampff unter zwei
Gesichtspunkten vor: 1. «Allgemeine Probleme einer philosophischen Methodologie»
(S. 1 — 178) und 2. «methodologische Einzelfragen» (S. 179-284). Für die analytische
oder genauer sprachanalytische Philosophie war die Entwicklung der mathematischen
Logik ausschlaggebend, denn mit ihr war - wie wir den Arbeiten von Peano. Frege und
Russell entnehmen können - die Explikation und Präzisierung grundverschiedener
Bedeutungen von «sein» unvermeidlich geworden. Danach war es <mit einem Schlage>
möglich, zwischen der Aussage der Existenz, der Subordination und Subsumption
eindeutig zu unterscheiden. Wie wichtig die logische Analyse der Sprache für die Behandlung

philosophischer Probleme sei, ist von Frege, wohl aber in einem weit grösseren
Ausmasse von Russell gesehen und erkannt worden. Diese Einschätzung wird von
Wittgenstein in seiner Philosophie der Logik («Tractatus logico-philosophicus») aus
systematischen Erwägungen übernommen, wenn er nämlich der logischen Struktur der Sprache

einen ontologischen Status zuschreibt. So ergeben sich grundlegende metaphysische
Fragen im Zusammenhang mit den logischen Mitteln zur Analyse der Sprache. Unter
diesem Aspekt lassen sich die Beiträge von L. S. Stebbing «Analyse in der Metaphysik»,
J.Wisdom «Ist die Analyse in der Philosophie eine nützliche Methode?» und P.F.
Strawson «Analyse, Wissenschaft und Metaphysik» lesen.

Mit den begründeten Einwänden gegen den Logizismus verbanden sich schon früh
weitreichende Zweifel an der Leistung oder vermeintlichen Leistung einer idealen Spra-

231



che. In dieser Hinsicht wird eine interessante Auseinandersetzung zwischen I. M. Copi
und G. Bergmann wiedergegeben und ein weiterer Beitrag von Bergmann «Logischer
Positivismus, Sprache und Rekonstruktion der Metaphysik» hinzugefügt. Mit der
Aufgabe der spekulativen Ansprüche an eine ideale Sprache beziehen immer mehr
sprachanalytische Philosophen - vorwiegend unter dem Einfluss von Wittgenstein und Ryle -
die «logische Analyse» auf umgangssprachliche Ausdrücke, Sätze und Formulierungen.
So ist der Beitrag von F.Waismann «Wie ich Philosophie sehe» programmatisch
aufschlussreich. Dann ergeben sich aber auch besondere Aspekte für die Konzeption
philosophischer Argumente, die in Aufsätzen von G.Ryle und W. Bednarowski untersucht
werden, und besondere Arten philosophischer Argumente, die in den Beiträgen von F. B.

Fitch («Selbstbezüglichkeit in der Philosophie» und «Universale Metasprache für die
Philosophie») und J. Passmore («Der unendliche Regress») zur Geltung kommen.
(Bibliographische Hinweise, ein Namen- und ein Sachregister beschliessen diese Anthologie.)

Die Anhänger vor allem der gegenwärtigen analytischen Sprachphilosophie stimmen
im Gefolge Carnaps weitgehend in ihren Bemühungen überein, philosophische
Probleme durch die Bedeutungsanalyse von Aussagen oder Begriffen zu lösen oder vielmehr
sogar aufzulösen. Dieser von Waismann, Ryle u. a. nicht (dagegen von Copi S. 66) vertretene

Standpunkt, philosophische Probleme liessen sich überhaupt nicht lösen, sondern
nur auflösen, ein philosophisches Problem sei mithin ein Scheinproblem und müsse als
solches entlarvt werden, führt indessen zu einer fragwürdigen Konsequenz. In dem
Masse nämlich, wie solche Philosophen die Aufdeckung von Pseudoproblemen pro-
grammgemäss vorantreiben, könnten sie sich zwar als Bewährungshelfer abenteuerlicher

Vordenker geehrt fühlen, müssten allerdings (nach Marquard) diese Kompensation

mit der Hypothek philosophischer Inkompetenz bezahlen. Dieser Aspekt wird den

Anhängern der sprachanalytischen Philosophie vor allem deswegen nicht deutlich, weil
sie immer philosophische Probleme erörtern oder auflösen, die nicht ihre eigenen,
sondern diejenigen der nicht sprachanalytisch orientierten Philosophen sind. So typisch
dieses Philosophie-Verständnis für die sprachanalytischen Philosophen auch zu sein
scheint, so handelt es sich dabei doch nicht um deren communis opinio. Gemeinsam ist
ihnen allerdings die Intention der Auflösung, mit der die Prävention der Erörterung
solcher Probleme schon mitgegeben ist. -

Betrachtet man eingehender die Erörterung philosophischer Einzelfragen, so
erscheint der Blickwinkel, unter welchem Kulenkampff diese Aufsätze zusammengestellt
hat, als ausserordentlich anregend, auch wenn man sich des Eindrucks kaum erwehren
kann, die «analytische Methode» lasse sich nicht als die Methodologie, sondern allenfalls

als eine M(eth)ode der Philosophie begreifen.
S. O. Welding/R. Simon-Schaefer/W. Ch. Zimmerli

Joseph Grünfeld: Method and Language. Grüner Publishing Co., Amsterdam 1982.

Ce livre de M. Grünfeld, Professeur à l'Université Drexel, comprend une série de

chapitres dont certains sont des articles publiés auparavant dans des revues. Il ne s'agit
pas cependant d'un recueil d'articles traitant de sujets très divers, car il y a une unité de
matière: les rapports entre le langage, ordinaire et scientifique, et la réalité ou l'expérience.

La majorité des chapitres examine ce problème dans le cadre de la philosophie
des sciences, en discutant notamment les thèses de Feyerabend, Kuhn, Popper, Goodman

et Kripke.
M. Grünfeld est d'accord avec ces modernes critiques des sciences pour dire que l'em-

232



pirisme, qui sépare de manière tranchée les faits et les théories, et le rationalisme, qui
prétend que le rationnel, la scientificité sont a-temporels, ne sont pas des positions
tenables: le langage des faits est déjà empreint de théorie et les concepts de rationalité, de
scientificité sont historiques et culturels. Mais M.Grünfeld se sépare d'eux sur bien des
points.

On voit déjà que, lorsqu'il affirme la nature culturelle de la rationalité, il se sépare de
Popper et de sa thèse de la réfutabilité des hypothèses scientifiques. Pour Popper, est
rationnel ce qui se soumet à la critique; mais cette affirmation n'est pas elle-même
soumise à la critique, c'est pourquoi M.Grünfeld dit que Popper est en fait platonicien; il
affirme l'a-temporalité de la rationalité, refuse donc son caractère culturel. Par là,
comme le note Feyerabend. il reste dogmatique. Pourtant Popper a raison en affirmant
l'importance de la critique, mais il faut la relativiser en disant qu'elle est importante non
en soi, mais dans la tradition scientifique occidentale.

Cela ne signifie pas néanmoins que l'auteur se range à l'avis de Feyerabend, car on ne
peut critiquer, c'est-à-dire argumenter que si l'on se met d'accord sur ce qu'est un
argument. Cet accord fait que la science n'a rien à voiravec la magie, et permet de justifier les
théories scientifiques, voire parfois de les réfuter. Les théories ne sont donc pas
incommensurables, sinon au niveau des théories d'objets, du moins au niveau des méta-théo-
ries. De toute manière, une incommensurabilité radicale est inconcevable, comme l'est
une intraductibilité radicale: un langage - ou une théorie - qui ne saurait être comparé à

un autre ne saurait être reconnu comme langage - comme théorie -, Cela montre aussi

que l'on ne peut rejeter toute «meaning invariance».
L'acceptation des théories est donc affaire de consensus à l'intérieur de la communauté

scientifique; sur ce point, M.Grünfeld est d'accord avec Kuhn. Cela lui permet
encore de critiquer Popper sur un autre sujet: son évolutionisme qui, en ce qu'il veut
fonder les sciences sur l'évolution, entre en contradiction avec son platonisme. Il reste
cependant que l'auteur n'est pas opposé à tout recours au naturalisme, puisqu'il note que
notre critère de simplicité a son origine dans notre mécanisme perceptif, qui tend à voir
le simple et à manquer le complexe.

Ce qui est important, c'est l'aspect culturel, la connaissance d'arrière-fond à partir de
quoi toute théorie est élaborée, qui s'identifie au sens commun, c'est-à-dire qui
s'exprime dans le langage ordinaire. On ne peut échapper à cet arrière-fond culturel et
lorsqu'on s'en rend compte, on s'aperçoit notamment que ce qu'on appelle <évidence> n'est
que l'habitude à accepter ce que notre système culturel nous propose. Cet arrière-fond
propose des problèmes à résoudre, problèmes qui sont communs aux différentes théories
scientifiques, ce que n'ont pas vu Feyerabend et Kuhn.

Toute théorie, toute affirmation dépendent du langage dans lequel elles sont formulées

- ce que Quine et Ryle n'ont pas vraiment vu, puisqu'ils affirment à tort, l'un que les

phrases d'observation ont une signification immuable, l'autre que le dualisme cartésien
est réfutable en ce qu'il repose sur une «category mistake». Or toute erreur de catégorie
n'est telle que dans un langage, si bien que l'admission de l'esprit parmi les entités dont
on pose l'existence réelle ou son exclusion dépend du langage adopté- Mais cela ne
signifie pas que «Everything goes». Goodman, dans «Ways of Worldmaking» essaie

d'échapper à ce slogan; mais, selon M.Grünfeld, il n'y parvient que par des métaphores,
c'est-à-dire qu'il n'y parvient pas, et de plus, si l'on accepte sa solution, on ne pourra plus
distinguer les faits de la fiction, vu que, pour Goodman, en définitive, la vérité n'est
qu'une affaire de langage.

Kripke essaie aussi d'échapper à ce slogan par sa distinction du sens et de la référence
qui revient à affirmer, selon M.Grünfeld, que l'on peut connaître comment est le monde

233



indépendamment de la manière dont on le décrit dans le langage. Mais cela ne va pas non
plus, car on ne peut déterminer la référence indépendamment de tout sens. L'auteur
analyse aussi longuement la théorie que Kripke propose des mondes possibles et l'essen-
tialisme qu'elle implique. S'il est critique à son sujet, il reconnaît pourtant qu'un monde
sans possibilités non réalisées ne serait plus un monde humain.

Comme ce compte-rendu le montre, M.Grünfeld s'attache surtout à examiner et à

critiquer les positions de certains philosophes, cela dans un style qui ne recourt à aucun
usage du formalisme, bien qu'il soit assez laconique. L'auteur ne prend que rarement
position explicitement, mais, comme on peut le voir lors de ses critiques, sa position est
toute en nuances. Est-elle vague? A cela M.Grünfeld répond que l'on doit reconnaître
que le vague du langage ordinaire- et donc des problèmes et de leurs solutions tels que ce
langage permet de les énoncer - n'est pas un défaut que l'on devrait éliminer, mais une
condition qui permet d'appliquer des concepts déjà existants à des circonstances imprévues

(p. 23), qui permet donc à notre connaissance de progresser. Bernard Baertschi

Franz von Kutschern: Grundfragen der Erkenntnistheorie. Verlag Walter de Gruyter,
Berlin/New York 1982.

Kutscheras Buch versteht sich nicht als Einführung in die Erkenntnistheorie, die er
eigentlich passender als «Erkenntniskritik» bezeichnen möchte: Man fragt sich, warum
er das nicht tut. Er behandelt daher auch Grundfragen dieser Disziplin nicht bloss refe-
rierenderweise, versucht vielmehr, «zu einer sachlichen Klärung der Fragen beizutragen»

(XV). Der Wert dieses Buches liegt denn m. E. auch darin, dass es einen klassifizierenden

Überblick - der zudem Theoreme der Sprachphilosophie, Wissenschaftstheorie,
Ethnologie, Psychologie und Physik integriert - über die systematischen Ansätze bietet,
diese gleichzeitig prägnant kritisiert und neue Wege vorschlägt. Erkenntnistheoretiker
aller Provenienzen werden also kaum an der Lektüre dieses umfang- und inhaltsreichen
Buches vorbeikommen.

Die 9 Kapitel sind thematisch zweigeteilt: Im 1. und 2. Kapitel versucht der Autor,
den Erkenntnisbegriff im allgemeinen zu erörtern (Wissen und Verstehen), um daran im
3.-9. Kapitel eine Diskussion der Erfahrungserkenntnis anzuschliessen, die sich an der
im engeren Sinne erkenntnistheoretischen Frage nach dem Gegenstand der Erkenntnis
und an der ontologischen Frage des Verhältnisses von Leib und Seele orientiert.

Zu Beginn der Untersuchung bestimmt Kutschera mittels der von Hintikka inaugurierten

epistemischen Logik den Wissensbegriff implizite durch Wissensaxiome. Das
Habit der Wissenschaftlichkeit, das diese Bestimmung trägt, passt nicht unbedingt zu der
im Vorwort festgelegten Erklärung, dass Erkenntnistheorie «Reflexion des Denkens auf
sich selbst» sei und dass demzufolge «ihre eigenen Einsichten Teil ihres Gegenstandes»
bildeten (X); denn eine Theorie des Wissens sollte die «Standards der M'menschaftlich-
keit» (25 u. 433) nicht unbesehen übernehmen, zumal der Autor von der These ausgeht,
dass die Wahl einer Sprache die Ontologie bestimme und eben diese Standards doch
wohl eine Sprachwahl präjudizieren. Dieses Abschneiden der Reflexion verhindert
vielleicht auch einen genuineren Zugang zur ontologischen Fragestellung, denn - wie für
Quine - befasst sich für Kutschera Ontologie mit externen Existenzfragen von der Art:
«Gibt es Dinge der und der Art?» (162). Die «Wahl» einer Ontologie rechtfertige sich
zudem durch den Wert einer Sprache (224). Diese pragmatische Attitüde, die sich wohl
auf einen bloss noch nominalen Ontologiebegriff bezieht, zeigt sich in einem Gedankengang

des Autors zur Position des Realismus, der in seiner Folgerichtigkeit dem physiko-
theologischen Argument für Gottes Sein ähnlich ist: «Diese Welt existiert seit ca.

234



13 Milliarden Jahren. Die Erde ist nur ca. 5 Milliarden Jahre alt, und Menschen
gibt es erst seit etwa 1,5 Millionen Jahren. Angesichts der ungeheuren zeitlichen
und räumlichen Dimensionen und den vergleichsweise engen Grenzen, auf die sich
menschliches Leben beschränkt, erscheint es als absurd, Existenz und Beschaffenheit
der physischen Natur als abhängig von der Existenz und Beschaffenheit menschlicher
Erfahrung anzusehen. Aufgrund dieser Argumente wird man insbesondere physikalische

Sachverhalte als objektiv ansehen und einen Realismus bzgl. der physischen Welt
vertreten.»(181)

Gegenüber der exakten Begrifflichkeit des ersten Teils ist der Hauptteil des Buches,
der über die Erfahrungserkenntnis handelt, begrifflich oft weit weniger präzis. So mutet
es fast wie eine Ironie an, wenn im Rahmen der Diskussion des psycho-physischen
Verhältnisses Kutschera für eine Polarität dieser Relate votiert und «Polarität» mittels des
«Grossen Brockhaus» definiert (377), oder wenn er von einer «rationalen Vernunft»
(391) spricht. Letzteres tut er vielleicht deshalb, weil er das rationale Handeln auf die
pragmatische Bestimmung reduziert: «Eine Handlung ist genau dann rational, wenn der
Erwartungswert des Nutzens bei ihr maximal ist» (125). Ausverkauf der Ratio und eo
ipso Qual der Wahl einer Ontologie?

Nach einer Diskussion der Wahrnehmung und des Realismus bespricht er die onto-
logisch-erkenntnistheoretischen Positionen des Idealismus, Phänomenalismus,
Physikalismus und des Dualismus. Dabei geht er mit dem Idealismus hart ins Gericht und
wirft ihm vor, er verstehe unter «Idee» promiscue sowohl beobachtete Eigenschaften als
auch Attribute von Beobachtungen dieser Eigenschaften. Dabei vergreift er sich allerdings

mindestens verbal in der historischen Einschätzung, wenn er etwa von Descartes'
Repräsentationstheorie als von einer «Umnachtung der Vernunft» (221) spricht und
dem Idealismus «analytische Inkompetenz» (432) vorwirft. Den monistischen und
dualistischen Positionen hält er in den Schlusskapiteln 8 und 9 eine «eigene Alternative»
(337) entgegen, ein holistisches Konzept, das von einem polaren Verständnis des psycho-
physischen Verhältnisses ausgeht. Dabei soll es sich nicht um eine Theorie handeln,
sondern ganz bescheiden um einen «Vorschlag» (395), der aber immerhin so geartet ist, dass
«das Leib-Seele-Problem keine prinzipiellen Verständnisschwierigkeiten mehr
aufwirft» (394). Grundpfeiler dieser im Ganzen innovativen und sehr bedenkenswerten
Position ist die m.E. gelungene erkenntnistheoretische Interpretation der Relativitätstheorie

und der Quantenphysik. Peter Schulthess

Geschichte der Philosophie / Histoire de la philosophie

Otfried Höffe (Hg.): Klassiker der Philosophie, Bd. I. Von den Vorsokratikern bis David
Hume; Bd. II. Immanuel Kant bis Jean-Paul Sartre. Verlag C. H. Beck, München 1981.

In vierzig Artikeln, verfasst von 36 namhaften Experten, hat O.Höffe eine hervorragende

Präsentation der Philosophie herausgegeben. Mit fünf Artikeln, nämlich über die
Vorsokratiker, die Stoa. die französischen Aufklärer, die amerikanischen Pragmatisten
und über Horkheimer und Adorno werden philosophische Bemühungen in einem
historischen Zusammenhang dargestellt, während 35 Artikel einzelnen Philosophen gewidmet

sind, die jeweils durch eine biographische Skizze mit einem Bild vorgestellt werden.
Die Artikel haben durchschnittlich den Umfang von etwa 30 Seiten. Zu jedem Artikel

235



gehört eine sorgfaltig gearbeitete Auswahlbibliographie, die den Leser über die wichtigste

Primär- und Sekundärliteratur nach dem heutigen Stand informiert. Ein Namen-,
Sach-, Abbildungs- und Autorenregister beschliesst jeden Band. Die Artikel sind
allgemeinverständlich geschrieben und daher für Laien, Schüler, Studenten und Lehrer
ausserordentlich zu empfehlen. Schliesslich dürften diese Beiträge auch für philosophische
Experten anregend und interessant sein, und zwar nicht zuletzt im Hinblick auf die

Bewertung und Würdigung der Philosophie eines Philosophen durch einen anerkannten
Fachkollegen.

Angesichts der ausserordentlich grossen Vielfalt philosophischen Denkens dürfte es

kaum möglich sein, bindende Kriterien für einen «Klassiker der Philosophie» zu
entwickeln. Die allgemeinen Ausführungen von Höffe stützen sich auf Masstäbe, die man
sich zunächst sicher zu eigen machen kann, so z. B. wenn Höffe bemerkt: «Zugleich
schwingt im Ausdruck <Klassiker> der Aspekt hervorragender Qualität mit. Wie im antiken

Rom die Classici die Angehörigen der höchsten Steuergruppe waren, so gehören nur
diejenigen zu den Klassikern, die in vorzüglicher Weise das für die Philosophie spezifische

Denken realisiert haben. Weil die Klassiker die Sache der Philosophie beispielgebend

verwirklicht haben, sind sie es, bei denen man am besten eine Auskunft über die
Aufgaben, die Chancen und nicht zuletzt die Grenzen der Philosophie erfährt. Ebenso
sind es die Klassiker, die uns wichtige Stufen in der Entwicklung des abendländischen
Geistes zeigen und damit die Herkunft jener Grundbegriffe, Methoden und Einstellungen

vergegenwärtigen, die oft genug - sei es unmittelbar oder als Negativfolie - unser
Denken bis heute bestimmen.» (Bd. I, S.9f.) Man sollte indes trotz dieser anerkennenswerten

Masstäbe, die nur richtungsweisend sein können, nicht aber Entscheidungskriterien

an die Hand geben, einräumen, dass eine solche Auswahl weit mehr standortbezogen

ausfällt, als man gemeinhin annehmen würde. Wie lässt sich die Standpunktbezo-
genheit Höffes in der Auswahl der Klassiker näher charakterisieren?

Sehen wir von den fünf themenzentrierten Artikeln ab, so finden vier griechische
Philosophen der Antike, fünf Philosophen des Mittelalters und 26 Philosophen seit der
Frühen Neuzeit (wenn man sie mit Bacon beginnen lässt) Aufnahme in dieser Anthologie.

Diese 26 Philosophen verteilen sich wie folgt: Holland (1), Dänemark (1), Frankreich

(4), England (7); 13 Philosophen entfallen auf den deutschen Sprachbereich, dem
mithin jeder zweite philosophische Klassiker der Neuzeit zuzurechnen wäre. Man fragt
sich, wie es denn möglich sei, dass kein Philosoph aus den Mittelmeerländern diese

Wertschätzung erfährt, wenn man von Philosophen aus anderen Teilen Europas einmal
absieht. Schliesslich fragt man sich, warum eigentlich Philosophen anderer Kulturkreise,

etwa Konfutse oder Vives, nicht aufgenommen wurden: Auch wenn sie nicht die
Bezeichnung «Philosoph» tragen, wird man heute doch ohne weiteres zugeben müssen,
dass auch sie philosophische Fragen und Probleme tiefgründig erörtert haben. Da fragt
sich der Leser denn, was Höffe meint, wenn er sagt, er versuche, «gewissen Tendenzen
zur Einseitigkeit entgegenzuwirken und die Unterbewertung der weder deutsch-
noch englischsprachigen Philosophie der Neuzeit etwas zu korrigieren» (S. 10). Der
Standort dieser Auswahl ist sowohl kultur- als auch sprachzentriert. Diese Art von
Standortbezogenheit lässt sich nun - man mag dies bedauern - in deutsch-, französisch-
und englischsprachigen philosophischen Abhandlungen bis zur Gegenwart wiederfinden.

So würde eine französisch- oder englischsprachige Auswahl hervorragender
Philosophen vermutlich genau so sprachzentriert ausfallen: Von den deutschen Philosophen
würden sie wahrscheinlich Fichte, Schelling, Schopenhauer und Dilthey nicht aufnehmen,

umstritten wären vielleicht Nietzsche, Frege, Husserl, Heidegger und Carnap,
während danach von den 13 deutschen Philosophen nur Leibniz, Kant, Hegel und Marx
unumstritten wären.

236



Höffes Auswahl ist jedoch in einer anderen Hinsicht ausserordentlich wichtig und
anregend: Nicht die Frage nationaler Repräsentanz oder einer unverbindlich
ausgleichenden Wertschätzung von Philosophen möglichst vieler Länder oder sogar Kulturbereiche,

sondern vielmehr der gegenwärtige Stand philosophischer Erörterungen,
Bestrebungen und Bemühungen vorzugsweise in Deutschland scheint diese Auswahl bestimmt
zu haben. Zeitgenössische Auseinandersetzungen - und zwar nicht nur in Deutschland -
mit dem Deutschen Idealismus, mit der Philosophie des 19. Jahrhunderts, mit der
Phänomenologie, Existenzphilosophie, der Hermeneutik, Logik und der analytischen
Philosophie machen gerade auch die Auswahl der deutschen Philosophen plausibel.

Schliesslich ist ein Gesichtspunkt noch erwähnenswert: seit Hegel wird es, wie
entsprechende Diskussionen gezeigt haben, zunehmend schwieriger, Übereinstimmung
über die <Klassizität> von Philosophen zu erzielen. Betrachtet man einzelne philosophische

Disziplinen oder Problemstellungen, so kann man immer wieder feststellen, dass

wichtige und grundlegende Arbeiten in zunehmendem Masse von Philosophen stammen,

die sich durch hervorragende Leistungen in philosophischen Spezialdisziplinen
oder Problemstellungen auszeichnen. Die vielseitige philosophische Bedeutsamkeit, die
noch den Werken Piatons, Aristoteles', Kants oder Hegels zugestanden wurde, ist bei
neueren Autoren kaum mehr unumstritten zu finden. Wenn man berücksichtigt, dass

nicht die Philosophen selbst, sondern nur ihre Werke als <klassisch> bewertet werden, so
wird man ohne weiteres zugeben, dass wir zwar mehr <klassische> philosophische
Aufsätze und Abhandlungen von mehr Philosophen, aber immer weniger (Klassiker der
Philosophie) ausmachen können. Daher sollte man in zunehmendem Masse, insbesondere
für die Philosophie des 20. Jahrhunderts, eher in der Frage der (klassischen) Werke als in
der Frage der (Klassiken der Philosophie eine Übereinstimmung zu erreichen suchen.

Will man schliesslich die Qualität der einzelnen Beiträge bewerten, gerät man in
andersgeartete Schwierigkeiten: Das unterschiedliche, aber fast durchgängig hohe
Niveau der Darstellungen sowie die nahezu überall erreichte Allgemeinverständlichkeit
machen eine gesonderte Behandlung einzelner Aufsätze problematisch. So seien im
folgenden nur die Beiträge von Mittelstrass, der Piaton auf eine erfrischend unkonventionell

epistemologische Weise abhandelt, sowie von Krohn genannt, der Bacon völlig
zutreffend von der Verantwortung für die technologische Verunstaltung unserer gegenwärtigen

Welt freispricht. Dass die Artikel von Specht zu Decartes und Spinoza qualitativ
hervorragend und kenntnisreich sind, bedarf ebenso wenig der Erwähnung wie die Sub-
tilität der Hobbes-Darstellung von Rod oder des Leibniz-Essays von Poser. Das Kunststück,

auf 30 Seiten die Philosophie Hegels auf dem neuesten Forschungsstand nicht nur
zu skizzieren, sondern auch kritisch zu beleuchten, gelingt Fulda, wenn auch in einer für
Laien weniger verständlichen Sprache. Im Vergleich dazu wären besonders hervorzuheben

der Artikel von Siep über Fichte und von Birnbacher über Mill. Dass allerdings die
Behandlung der Gegenwartsphilosophie stets grosse Probleme mit sich bringt, belegt
auch dieser Band überdeutlich, nimmt man die unprätenziösen Ausführungen Patzigs
zu Frege und die gelungene Nietzsche-Darstellung Simons einmal aus.

S. O. Welding/R. Simon-Schaefer/W. Ch. Zimmerli

Fritz-Peter Hager: Plato Paedagogus. Aufsätze zur Geschichte und Aktualität des
pädagogischen Piatonismus. Verlag Paul Haupt, Bern und Stuttgart 1981.

Die übergreifende Zielsetzung der vom Zürcher Professor für Pädagogik
systematisch-historischer Richtung, Fritz-Peter Hager, neu eröffneten Reihe «Studien zur Ge-

237



schichte der Pädagogik und Philosophie der Erziehung» ist die Erhellung der Relevanz
einer philosophischen Begründung der Pädagogik. Angesichts der seit der «realistischen
Wendung in der Pädagogischen Forschung» (H.Roth) weit fortgeschrittenen
Verselbständigung der Pädagogik aus dem Gesamtverband der Philosophie zur empirischen
(psychologisch und soziologisch fundierten) Erziehungswissenschaft sieht Hager heute
ein neues Bedürfnis unter jüngeren Forschern und Studenten nach philosophischer und
historischer Reflexion innerhalb der Pädagogik erwacht.

Unter dem Titel «Plato Paedagogus» skizziert Hager im ersten Band dieser Reihe in
vier Aufsätzen die «Geschichte und Aktualität des pädagogischen Piatonismus». Die
Aufsätze sind die schriftliche Fassung von Vorträgen aus den Jahren 1977 bis 1980. die
sich inhaltlich teilweise überschneiden.

Es ist Hagers leitende Grundauffassung des Verhältnisses zwischen Philosophie und
Pädagogik, «dass jedes bedeutende Konzept über Erziehung und Bildung des Menschen,
wie sehr es im Rahmen seiner äusseren Erscheinung einen spezifisch pädagogischen
Charakter zeigen mag, doch auf einer bestimmten Philosophie, d.h. einer bestimmten
Metaphysik und Weltanschauung, einer philosophischen Anthropologie und Ethik
beruht» (98).

Die Pädagogik, heisst das, bedarf nach Hager notwendigerweise der philosophischen
und der historischen Reflexion, wenn sie nicht blind sein will gegenüber ihren eigenen
metaphysisch-ontologischen und historisch gewordenen pragmatischen Voraussetzungen.

Diese «Unveräusserlichkeit der historischen und der philosophischen Dimension in
der Pädagogik» ist das Thema des ersten Beitrags, der den prinzipiellen philosophischen
Sinn der historisch-pädagogischen Interpretationsarbeit in den drei andern Aufsätzen
umreisst: «Die historische Betrachtung eröffnet den unerlässlichen Ausblick auf das

geschichtliche Gewordensein der konkreten Erziehungswirklichkeit in ihrer geistigen
Entwicklung, die philosophische Deutung zeigt den Menschen in seiner Ausrichtung auf
ewige Grundwerte seines Seins, im Hinblick auf die allein Erziehung und Bildung ihren
eigentlichen Sinn finden» (28). Die philosophische Anerkennung ewiger Grundwerte
menschlichen Seins, an denen sich echtes pädagogisches Tun orientiert, geht auf Piatos,
im Rahmen seiner Staatsphilosophie konzipierte, Paideia zurück.

In seinem zweiten Aufsatz weist Hager, in Abhebung etwa zur Plato-lnterpretation
K. Poppers, nach, dass die platonische Paideia nicht zum Ziele hat. möglichst effiziente
Regenten, Verwalter und Wächter des Staates heranzubilden, sondern die «geistige
Befreiung des Menschen zu seiner ursprünglichen göttlichen Bestimmung» (59). Hager
möchte diesen Gedanken als Kern der Erziehungslehre Piatos bewahrt wissen.

Dieses philosophische Verständnis des Bildungsanspruches sieht Hager, wie er in
seinem dritten Beitrag belegt, auch bei Rousseau als die eine Wurzel - neben den Impulsen

der Aufklärungsphilosophie - seines dualistischen Menschenbildes und seiner
Erziehungslehre wirksam. Rousseaus Dualismus dokumentiert sich in pädagogischer
Hinsicht einerseits in der im «Emile» paradigmatisch dargestellten individuellen Privaterziehung

- eine Notwendigkeit aufklärerischen Denkens angesichts der zur blossen Zivilisation

verkommenen Gemeinschaftskultur, wie sie Rousseau im zweiten Discours
beschreibt - und andererseits in der öffentlich-politischen Erziehung, die Rousseau in den

späteren politischen Schriften nach antikem Vorbild als Poliserziehung konzipiert.
Im vierten Aufsatz schliesslich unternimmt Hagerden wichtigen und lange vernachlässigten

Versuch, die von Plato herausgestellte Bedeutung der Philosophie für die
Pädagogik auch noch bei jenen Denkern - exemplarisch bei Dilthey und Nohl - freizulegen,
die die Pädagogik als von der Philosophie emanzipierte Geisteswissenschaft etablieren
wollten. Die beiden letzten grossen pädagogischen Konzeptionen der Moderne wenden

238



sich zwar ausdrücklich gegen die Tradition, aber Hager weist nach, dass auch bei ihnen
noch die alten Themen des von Piaton ursprünglich inaugurierten, sich aus einem
philosophischen Gesamtverständnis des Menschen nährenden pädagogischen Denkens
anklingen - bei Dilthey etwa im Gedanken des teleologischen Sinnes der seelischen Struktur

und bei Nohl im pädagogischen Bezug zwischen Erzieher und Zögling. Dieser letzte
Beitrag Hagers ist deshalb besonders aufschlussreich, weil er auch ein Licht auf die
historische Genese der modernen Erziehungswissenschaft wirft, als deren Vorläufer Hager
die geisteswissenschaftliche Pädagogik sieht.

Die mit Hagers eigenen Beiträgen eröffnete Reihe scheint innerhalb der Pädagogik
eine ähnliche hoffnungsvolle Neubesinnung anzukündigen, wie sie sich etwa auch im
vermehrten Bedürfnis der empirischen Psychologie nach philosophischer Erhellung
ihrer anthropologischen Voraussetzungen und ihrer historischen Wurzeln dokumentiert.

Allein, es bleibt zu fragen, ob sich die von Hager skizzierte Unveräusserlichkeit der
philosophischen Dimension in der Pädagogik nur im platonischen Sinne, das heisst im
Rekurs auf transzendente «Werte und Normen», die «in sich selbst ewig und unbedingt
sind» (28, Anm. 28) rechtfertigen lässt. (Bezeichnenderweise interpretiert Hager die mit
Piatons Begriff der Paideia verbundene Anamnesislehre im streng aprioristischen Sinne,
die Ideenschau also als das geistige Sehen von Wahrheiten, die «von jedem Menschen
jederzeit ohne Rückgriff auf die Erfahrung reproduziert werden können», 45.) Könnte
demgegenüber nicht auch der rein innerweltlich und endlich verstandene Möglichkeitscharakter

des Menschen (Heidegger, Kunz) - also ohne die «Verankerung des Menschseins

in einem absoluten Grund» (22) - die Notwendigkeit nahelegen, philosophisch
nach dem Sein menschlicher Möglichkeiten und dem sich mit diesen u.a. in der Pädagogik

bekundenden Problem der humanen Normbedürftigkeit zu fragen? Jedenfalls ist
heute der Ewigkeitsanspruch von Normen und Werten sowohl wie deren philosophische
Begründung fragwürdig geworden - ein Faktum, das sich schwerlich mit dem Rückgriff
auf den historischen Piatonismus beseitigen lässt. Solange wir nicht über eine inhaltlich
einigermassen verbindliche Antwort auf die Frage nach dem «Sein» des Menschen und
damit nach dem «Grundsinn» von Erziehung und Bildung verfügen, solange muss die
philosophische Reflexion sich auch gegenüber jenen pädagogischen Erneuerungsbewegungen

offen halten, die sich faktisch ausserhalb der platonischen Tradition stellen. Sie

sind kaum pauschal jener von Hager so genannten «Tendenz zu überbordenden pädagogischen

Reformen» zu überantworten, die «im Gefolge der Studentenrevolte von 1968

anfangs der siebziger Jahre oft eine Abwendung von der Geschichte, von den historischen

Wurzeln und Gründen philosophischen und pädagogischen Denkens und
Handelns zur Folge [hatte], welche an Barbarei grenzte» (16, Anm. 5). Max Herzog

Albertus Magnus: Ausgewählte Texte. Lateinisch-Deutsch. Hg. und übers, v. Albert
Fries, mit einer Kurzbiographie von Willehad Paul Eckert, Wiss. Buchgesellschaft,
Darmstadt 1981.

Die vorliegende Anthologie, die 281 ausgewählte Textstellen von Albertus Magnus
ediert, ist wohl auf das Jubeljahr 1980 (700jähriger Todestag) geplant gewesen, erst aber
ein Jahr darauf erschienen. Die sorgfaltige, stets auf die Quellen (Editio Coloniensis oder
sonst mit Bezug auf Handschriften) verweisende Ausgabe wird durch eine Bibliographie
und durch W. P. Eckerts - der ganzen Persönlichkeit des Doctor universalis gerecht
werdende - Biographie ergänzt. Das Konzept der Ausgabe ist denn auch auf diese Universalität

Alberts des Grossen ausgerichtet und geeignet, ein allzu einseitiges Philosophenbild
zu korrigieren: Albert als Lehrer von Thomas, als grosser Protagonist der Synthese von

239



Aristoteles und Theologie, als Aristoteleskommentator und als Anreger der für die
mittelalterliche Sprachphilosophie wegweisenden Dacier. Für die Wissenschaftsgeschichte
etwa ist der Abdruck einiger Reflexionen zur Methode der Naturphilosophie bedeutsam
(z. B. «Quae probatio [per sensum] in naturis certissima est, et plus dignitatis habet quam
ratio sine experimento», S.4), nicht minder aber auch die naturphilosophischen Texte
selbst, etwa zur Biologie, Chemie und Alchimie, Astronomie und Astrologie. Den Band
beschliessen Textproben zur Philosophie und Theologie. Die Ausrichtung des Bandes
auf die Universalität des Studium generale macht ihn auch in hohem Masse geeignet als

Einführung in Inhalt und Methode, Wissensstand und Spektrum der Wissenschaften der
Hochscholastik. Unverständlich scheint mir, dass dem Band kein Sachregister beigegeben

wurde. Peter Schulthess

Antonio Negri: Die wilde Anomalie. Spinozas Entwurf einer freien Gesellschaft. Verlag
Klaus Wagenbach. Berlin 1982.

Der erste, der die Demokratie und ihre Theorie auf eine philosophische Grundlage
gestellt hat, nämlich auf eine Ontologie, die als eminent politische anzusprechen ist, ist
Spinoza. Es ist deshalb bemerkenswert, dass Spinoza bisher weder in den Mittelpunkt
des Interesses demokratischer Tradition getreten ist, noch dass sein Denken Anlass zur
systematischen Analyse seiner Metaphysik als Politik gegeben hat. Der spezifisch spmo-
zanische Ansatz hat im Gegenteil Befremden, Ablehnung und im besten Fall mehr oder
weniger gewaltsame Uminterpretation erfahren. Das wäre von nur anekdotischer
Bedeutung, wenn es nicht Konsequenz einer nun schon drei Jahrhunderte währenden
irregeleiteten Rezeption Spinozas wäre, die ihrerseits als Indikator des Aufklärungsprozesses

und vor allem des Aufklärungswiderstandes über die Jahrhunderte hinweg verstanden

werden muss. So gesehen drängte sich eine Untersuchung von Spinozas Philosophie
als sich konsequent politisch begreifende Lehre schon seit jeher auf.

Diese Frage endlich erkannt und aufgenommen zu haben, ist das Verdienst des
Buches von Antonio Negri, wenn es auch, wie nicht anders zu erwarten, sehr eigenwillige
Antworten gibt. Denn Negri, dem im Zusammenhang mit der Ermordung Aldo Moros
1979 verhafteten Paduaner Ordinarius für Staatslehre und Chefideologen der «Auto-
nomi», geht es primär nicht um akademische Explikation, sondern um Befragung Spinozas

auf seine Aktualität hin. In den Gefangnissen von Rovigo, Rebibbia, Palmi und
Trani geschrieben, trägt das Buch zweifellos Spuren seiner Entstehung: «Es ist ein wenig
mein geheimes Tagebuch und könnte mein Bildungsroman werden», schreibt Negri am
31. Mai 1979 aus dem Gefängnis (Toni Negri, Sabotage. Mit Briefen und Schriften aus
dem Gefängnis, München 1979). Unruhe, Spannung und «revolutionäres Bewusstsein»
haben aufdie Lesbarkeit nicht eben vorteilhaft gewirkt.

Doch Negris These wird im Durchgang durch die verschiedenen Entwicklungsphasen
in Spinozas Werken und Briefen eindrücklich belegt: «Die wahre Politik Spinozas ist
seine Metaphysik». Die Intention dieser Metaphysik, in Abhebung vom zeitgenössischen

Neuplatonismus und Mechanizismus, als eigenständiges Denken jenseits
übernommener Kategorien das Wissen des Seins selbst zu konstruieren, und so das Handeln
frei zu konstituieren, wird hier deutlich herausgearbeitet. Als Resultat ergibt sich eine
philosophische Alternative von unüberholter Zukünftigkeit. Gegen Hobbes—Rousseau—

Hegel stellt Negri die Entwicklungslinie Machiavelli — Spinoza — Marx. Beide
Linien sind freilich ziemlich willkürlich konstruiert, deuten aber auf Richtiges hin: dass

die Geschichte der Philosophie zumindest aus zwei sich widersprechenden Strängen
besteht. Diese Erkenntnis wirkt überaus befreiend und vermag vieles erst einer adäquaten

240



Deutung näherzubringen. So bietet beispielsweise Spinozas Staats- und Rechtsphilosophie,

wenn sie bloss unter dem Aspekt der Vertragstheorie betrachtet wird, unüberwindliche

Interpretationsschwierigkeiten, die sich nur bei Zuhilfenahme von Spinozas
Metaphysik beheben lassen.

Wird nämlich die «Ethik» vor allem als eine «Axiomatik für eine Phänomenologie
der konstitutiven Praxis» gelesen, wie das Negri tut, so führt gerade ihre Bestimmung des
Seins als produktives und konstitutives zur Begründung der Autonomie aller Menschen.
Mit dem Begriff der multitudo hat Spinoza diese Erkenntnis zum Grundstein seiner
Politik gemacht. Multitudo heisst nicht Mehrheit, die zuletzt nur wieder Eingeständnis
des Primats des Begriffs des Individuums wäre, sondern Inbegriff aller Menschen zusammen,

ausnahmslos. Sie ist die positive Voraussetzung der Selbstkonstituierung des

Rechts. An die Stelle des Vertrags tritt der Konsens, die Übereinstimmung, an die des

isolierten Individuums die multitudo intégra: «Das spinozanische Staatsrecht zerstört
das Naturrecht, zerstört jedwede isolierte Bestimmung des Gesetzes, bringt die Normativität

wieder in die konstitutive Prozesshaftigkeit des Menschlichen ein Bei Spinoza
wird nicht einmal das Gesetz angenommen. Der Positivismus Spinozas ist die juristische
Kreativität - nicht des Gesetzes, sondern des Konsenses, des Verhältnisses, der
Konstitution.»-«Die Zerstörung jeglicher Autonomie des Politischen und die Bekräftigung der
Vorherrschaft und der Autonomie der kollektiven Massen: darin besteht die
ausserordentliche Modernität der politischen Konstitution des Wirklichen bei Spinoza.»

Von Spinoza heisst es, er habe sich in einem Selbstporträt in der Tracht des Masa-
niello, Schreckbildes des Revolutionärs im 17. Jahrhundert, dargestellt. Die Überlieferung

ist glaubwürdig. Und ihren Kommentar hat Negri geschrieben. Weist auch seine

Untersuchung schwerwiegende Mängel auf, die vor allem seinem neomarxistischen Jargon

der Uneigentlichkeit zuzuschreiben sind, der manches eher ver- als entwirrt, womit
sich natürlich auch die eine und andere Hintertür, je nachdem, öffnet oder schliesst, so

kann doch nicht geleugnet werden, dass Negri hiereinen Zugang zum Werk Spinozas
eröffnet hat, der allzu lange verschüttet und verdrängt, seiner Entdeckung harrte. Negri ist
es gelungen, den Kern der Aktualität Spinozas herauszuarbeiten. Spinoza zeigt sich von
daher, auf der Höhe seines Philosophierens ernst genommen, keineswegs als der
vielbeschworene lammfromme Asket vom Haag, sondern als der Philosoph der Emanzipation,
Befreiung und Aufklärung.

Freilich benutzt Negri Spinoza bewusst. Im Vorwort zu «Sabotage» wird in der
«Aneignung» das «ausreichende - und ontologisch prägnante - Moment des Prozesses» des
Übergangs zum Kommunismus gesehen. «Das Problem der Konstitution der Aneignung,

d. h. das Problem der Analyse des autonomen und einzelnen Mechanismus, innerhalb

dessen die Revolution und ihre proletarische Beschaffenheit zum Ablauf kommt»,
stellt Negri neben dem «Problem des Krieges» als nun zu untersuchende Programmpunkte

auf. Das Spinoza-Buch stellt die ausführliche Analyse des ersten Punktes dar,
wobei der Leser der Übersetzung nicht erfährt, was der Leser von «Sabotage» nur zu
deutlich vom Übersetzer (und vom Autor) zu erfahren bekommt: dass «Aneignung» für
«autovalorizzazione» steht! So verwundert es denn kaum noch, wenn in einem Brief
Negris vom 4. Juni 1979 zu lesen ist: «Spinoza ist das einzige, was regulär vorangeht: es
ist mehr als <lesen> - ich habe den Eindruck, dass es sich um ein Terrain von Bestätigung
meiner fixen Ideen handelt.»

Das ist das hier bei Negri Enttäuschende, denn mit seiner ideologischen Brille gelingen

trotzdem tatsächlich aufschlussreiche Einblicke in Spinozas Denken, die auch ohne
«Fixierung» der Ideen ihre weitreichende Bedeutung haben. Denn die Philosophie findet
sich durch diese politisierende Spinozadeutung auf ihrem eigensten Gebiet in Frage ge-

241



stellt. Ob und wie sie diese Herausforderung an- und aufnimmt, daran wird sich zu zeigen

haben, wo sie selber steht. Willi Goetschel

Herbert H. Knecht: La logique chez Leibniz. Essai sur le rationalisme baroque. «Diabetica»,

L'Age d'Homme, Lausanne 1981.

Leibniz, «un visionnaire rationnel». Ces termes cristallisent une tension dans laquelle
notre conscience moderne ne peut pas ne pas voir comme un paradoxe: que l'auteur de

la «Théodicée» soit aussi l'inventeur de la logique-calcul! Or c'est à dégager, dans l'oeuvre

logique même de Leibniz, l'union intime de projets en apparence si éloignés, voire
antagoniques, que M. Knecht consacre son livre. L'apparence se dissipe en effet lorsque,
en historien, on peut rapporter cette oeuvre à son contexte, celui du monde du dix-septième

siècle finissant, le monde de la «polygraphie baroque».
«La logique chez Leibniz» est remarquable à plus d'un titre. Le livre frappe d'abord

par son érudition: la bibliographie (qui ne contient pourtant que les ouvrages consultés

par l'auteur), l'appareil des notes qui terminent chaque chapitre sont considérables
d'ampleur et de détail. En ce sens c'est une somme, une référence indispensable. Mais ce
souci d'être complet n'est pas uniquement voué, dans son contenu, aux aspects les plus
arides de la raison logicienne. On touche à l'ensemble de la sensibilité culturelle d'une
époque, avec, de plus, une sorte de mimétisme entre l'écriture du livre et l'encyclopédisme

curieux, le discours multiforme qui caractérise l'époque décrite. Le polytechnicien

qu'est M. Knecht s'est fait styliste baroque!
Enfin, la méthode choisie vaut d'être soulignée. L'auteur s'en justifie dans une

introduction limpide. Le but est historiographique et non apologétique ou critique: parler de
la logique «chez» Leibniz et non «de» Leibniz (p. 10), c'est d'emblée indiquer une divergence

par rapport aux histoires de la logique et, concernant Leibniz, à celle qu'un Coutu-
rat par exemple lui a consacrée. Il s'agit de comprendre «la position de la Raison à l'époque

baroque» (p. 12) en utilisant les textes de Leibniz comme un document parmi d'autres;

il n'est donc plus question de voir dans la logique de Leibniz un produit fini - ce

qu'elle n'a jamais été-dont on évaluerait le «progrès» par rapport à la tradition, dont on
soulignerait les «anticipations» de ce qui deviendra, au vingtième siècle, la logique-calcul

moderne, c'est-à-dire de faire une histoire normée par un état actuel de la science.
Le point de vue du livre est à la fois empirique et synchronique: il rompt ainsi avec

une pratique trop souvent présente en histoire des sciences qui consiste à isoler celle-ci
des autres histoires et à voir dans le développement du savoir une suite linéaire et cumulative

de «réussites». Le lecteur est alors invité à trouver dans le dix-septième siècle
scientifique non pas seulement le germe, l'origine de «notre» pensée, mais également une
pensée «autre», qu'il faut prendre dans ce qu'elle est et dans ce que, «d'ailleurs», elle
nous dit. Aussi, si l'auteur est amené à se référer à la logique contemporaine, notamment
à la métalogique, c'est en tant qu'instrument d'analyse et non comme à une norme de
référence. L'intelligence baroque peut en effet nous enseigner beaucoup de choses
touchant au sens et aux limites de la raison-calcul, de la raison-machine, thème central du
discours leibnizien sur la logique.

Le livre comporte huit chapitres. Après avoir décrit l'esprit baroque et les rapports de

Leibniz avec ce milieu intellectuel, après avoir dégagé les traits essentiels de la conception

leibnizienne de la logique - sa nature, sa visée, sa place parmi les autres sciences-
l'auteur s'attache à montrer combien «la logique est un élément constitutif d'un vaste et

complexe système de relations», un «point nodal» des autres branches du savoir, même
là où elle devient mathématique (p. 92). Cette systématique est mise à jour successive-

242



ment dans l'idée d'une «Mathesis universalis», dans le formalisme leibnizien (caractéristique,

théorie du signe, combinatoire, langue et écriture universelle), puis dans les

aspects métathéoriques de cette réflexion - et là M. Knecht met en oeuvre de façon originale

les concepts les plus spécifiques de la logique mathématique contemporaine - dans
l'encyclopédisme de Leibniz enfin, et dans son idéal de la «vraye méthode».

Les constantes de l'esprit baroque dirigent une lecture de l'oeuvre leibnizienne en
logique; inversement, les multiples faces du projet leibnizien incarnent et illustrent cet
esprit. L'auteur montre de façon très claire comment, en opérant le «transfert d'une syntaxe

moderne sur un vocabulaire traditionnel» (p. 355), Leibniz obéit à cette tendance
propre à la rationalité baroque qui est de chercher l'équilibre des tensions et de vouloir
intégrer modernité - celle du mécanisme, de la pensée relationnelle et opératoire-et
tradition - celle de la pensée qualitative, analogique et finaliste. Dans un vaste projet totalisant,

l'aspect dynamique des rapports entre apparence et réalité, entre mobilité et
permanence, l'unification du pouvoir magique et de la puissance opérationnelle du symbole
sont pensés à la limite de ce que la raison la plus aiguë et la plus consciente d'elle-même
peut opérer. Aux «points de concours des contraires» où s'identifient réel, raison et
logique, c'est une rationalité supérieure qui est visée dans laquelle s'expriment de façon
multiple la perfection dans le relatif, et le tout dans la singularité. Marie-Jeanne Borel

Philosophie des 20. Jahrhunderts / Philosophie au 20e siècle

Jörg Salaquarda (Hg.): Nietzsche. (Wege der Forschung Bd. 521.) Wiss. Buchgesellschaft.

Darmstadt 1981.
Es kann wohl kaum mehr bezweifelt werden: die Philosophie Nietzsches geht einer

neuen Renaissance entgegen. Wo eindimensionale Rationalität und engstirnige Empirie
so fraglos Schiffbruch erlitten haben, wo Kulturpessimismus um sich greift und - im
gleichen - evolutionäre Konzepte (zumal unter Laien) Hochkonjunktur haben, weil sie

Remedur zu schaffen scheinen, da müssen die Gedanken des «klaren Dunklen» aus dem
preussischen Sachsen, des «Alten von den Engadiner Bergen», dessen, der «mit dem
Hammer philosophiert», auf einen fruchtbaren, weil dornigen Boden fallen. Und gerade
in solchen Situationen kommt es darauf an, den wirkungsreichsten Anwalt des Irrationalen,

der Evolution und der ganz radikalen «Wertfreiheit» rational zu bewältigen. Hierzu

bietet die Kritische Gesamtausgabe von Nietzsches Schriften (hg. von G.Colli und
M.Montinari) die Grundlage und die vorliegende Dokumentation der Rezeptionsgeschichte

seit 1945 einen behutsamen Zugang.
Der Herausgeber Jörg Salaquarda, selbst ein profilierter Nietzsche-Forscher, hatte die

Qual der Wahl aus zirka 6000 Arbeiten über Nietzsche (die internationale Nietzsche-
Bibliographie mit zwei Nachträgen verzeichnet allein bis 1973 5300 Titel!). Salaquarda
hat sich entschlossen, nur solche Arbeiten aufzunehmen, die a) «nach Beendigung des
Zweiten Weltkrieges zum ersten Mal veröffentlicht» wurden, die b) «den Philosophen

Nietzsche und seinen Einfluss auf heutiges Philosophieren» betreffen und die c)
«auf Deutsch, Englisch oder Französisch» (S.2) abgefasst wurden. Innerhalb dieses
Spielraums versucht Salaquarda, dem Reihentitel «Wege der Forschung» entsprechend,
Entwicklungslinien der wissenschaftlichen Diskussion über Nietzsche nachzuzeichnen.
Dabei fungiert der Beginn der historisch-kritischen philologischen Arbeit an der Edition

243



der Schriften Nietzsches als Einschnitt und Orientierungspunkt. Die Zeit vor dieser
historisch-philologischen Phase ist gekennzeichnet durch die grossen Theorieentwürfe,
die Nietzsche stärker als Folie für ihre eigene Philosophie denn als zu interpretierenden
Philosophen auffassten, in dessen Dienst sich die Interpretation zu stellen hat. Diese

Richtung ist durch Texte von Fleidegger, Jaspers und Lukâcs vertreten. Nicht vertreten
ist hingegen Löwith und seine «These, derzufolge Nietzsches Denken den Höhepunkt
der neuzeitlichen Auseinandersetzung zwischen den beiden Wurzeln des abendländischen

Philosophierens darstelle, nämlich zwischen der griechischen und der christlichen
Wurzel» (S.5). Warum - das geht aus Salaquardas Texten nicht hervor. Hier klafft die
erste empfindliche Lücke in der Textzusammenstellung.

Den Beginn der historisch-kritischen Beschäftigung mit Nietzsche machen die
Bemühungen Karl Schlechtas, die denn auch in den fünfziger Jahren zu der viel benutzten
Hanser-Ausgabe geführt haben. Der zentrale Punkt, um den es Schlechta ging, war die

Zerstörung der durch E.Förster-Nietzsche inaugurierten Legende, der Nachlass stelle
das eigentliche Hauptwerk Nietzsches, den viel diskutierten «Willen zur Macht» dar.
Die Einsicht in die chronologische Inkohärenz dieses Konvoluts aus Nachlassaphorismen

sowie die Erkenntnis der verantwortungslosen Art, in der Nietzsches Schwester mit
dem Nachlass ihres Bruders umgegangen war, verführten Schlechta zu der überspannten
These, der Nachlass sei philosophisch völlig irrelevant, eine These, die aufs schärfste mit
Heideggers Ansatz im Widerspruche stand. Löwith hat deswegen Schlechta vorgeworfen,

er ersetze die alte Nietzsche-Legende durch eine neue. Die sich daraus ergebende
Auseinandersetzung ist in dem vorliegenden Band durch Schlechtas «Offenen Brief an
Karl Löwith» dokumentiert. Die historisch-philologische Lösung des Nachlass-Pro-
blems aufgrund der Arbeiten an den Manuskripten des Nachlasses stellt einer der beiden
Herausgeber der kritischen Ausgabe, Mazzino Montinari, in einer diesen Band be-
schliessenden Übersicht über den Nachlass von 1885 bis 1888 eingehend dar. Es ist zu
unterscheiden zwischen dem Theorem des «Willens zur Macht», dem literarischen Projekt

Nietzsches und der «unter diesem Titel bekannten Kompilation aus dem Nachlass,
die 1906 in ihrer endgültigen zum Teil auch heute noch kanonischen Form erschien»
(S. 323). Der Nachlass als solcher behält zwar seine interessante Stellung in bezug auf die
Entwicklung des Nietzscheschen Denkens, aber: «Was den <Willen zur Macht> betrifft,
so ist nach der philologischen Erschliessung des Nachlasses von 1885 bis 1888 der Streit
um das angebliche Hauptwerk gegenstandslos geworden» (S. 348).

Eine weitere Kontroverse, die in den beginnenden sechziger Jahren ausgetragen wurde,

war die um die Legitimität einer psychologischen Interpretation Nietzsches. Während

E. F. Podach, ebenfalls als Herausgeber Nietzschescher Schriften bekannt, obwohl
er an der kritischen Ausgabe nicht teilnahm, in Kritik an Heidegger versuchte, eine
psychologische Interpretation Nietzsches vorzulegen, opponierte E.Heftrich mit seinem
hier ebenfalls abgedruckten Beitrag unter dem sprechenden Titel «Die Grenzen der
psychologischen Nietzsche-Erklärung» gegen dieses Unterfangen. Abgesehen von dieser
Debatte kann man dagegen heute im Rahmen der Forschung eine weitgehend am
Paradigma historisch-kritischer Interpretation ausgerichtete Beschäftigung mit Nietzsche im
deutschen Sprachbereich konstatieren. Dass diese Tendenz im deutschen Sprachbereich
in den verschiedensten Schulen sich findet, zeigt die Zusammenstellung von Nietzsche-
Aufsätzen aus der Feder von Alfred Schmidt, J.Simon, W.Müller-Lauter sowie vom
Herausgeber J. Salaquarda selbst. Die französische Beschäftigung mit Nietzsche ist nur
durch G.Bataille und A.Camus vertreten; hier wäre mindestens ein Repräsentant der
neuesten post-strukturalistischen Rezeption (Deleuze, Derrida u.a.) zu berücksichtigen
gewesen. Dass, wie Salaquarda behauptet, die Auffassungen dieser Autoren «wenig

244



Reaktionen im deutschen Sprachraum» zeitigten, trifft zum einen nicht zu und wäre
zum anderen, wenn es zuträfe, kein Argument gegen, sondern ein Argument für die
Aufnahme eines solchen Autors in diese Dokumentation. Ähnlich steht es mit Arbeiten aus
dem angelsächsischen Bereich. Hier figuriert - zu Recht - Walter Kaufmann als <Klassi-
ker> angelsächsischer Nietzsche-Rezeption mit einem Teil seines Nietzsche-Buches, der
zuvor bereits 1948 als Aufsatz erschienen war. Dass darüber hinaus aber nur Bernd
Magnus mit einer - zugegebenermassen sehr luziden - Arbeit über die Wiederkunftslehre

die ausgesprochen breite angelsächsische Beschäftigung mit Nietzsche vertritt,
mag an der in gewissem Sinne kaum zu übersehenden Voreingenommenheit Salaquar-
das für philologische Interpretationsverfahren liegen. Danto hätte sich hier ebenso
aufgedrängt.

Nun ist es müssig, einem Sammelband all das vorzurechnen, was nicht in ihn
aufgenommen ist, zumal in einem Fall wie diesem, da die Möglichkeiten fast unerschöpflich
sind. Ausserdem kann sich der Leser hier ja mit anderen Dokumentationen (z. B. «Nietzsche:

Aujourd'hui», 1973, oder «Nietzsche: A Collection of critical Essays», 1973) be-
helfen. Indessen muss festgehalten werden, dass der durch die Salaquarda-Auswahl
repräsentierte Nietzsche nicht der einzige ist. Nach der Lektüre dieses-für jeden Seminarbetrieb

unabdingbaren - Sammelbandes drängen sich folgende Desiderate geradezu auf:
Es wäre zu wünschen, dass - auch im Sinne einer besseren Bewältigung der jüngeren

Vergangenheit - die nationalsozialistische Nietzsche-Rezeption in ähnlicher Weise
kritisch dokumentiert würde. Des weiteren müsste die in diesem Band nicht berücksichtigte
Auswirkung Nietzsches auf Strukturalismus und Poststrukturalismus, unterdessen dem
deutschsprachigen Leser schon nicht mehr so fremd wie noch 1980, besser zugänglich
gemacht werden. Schliesslich ist die evolutionstheoretisch-naturwissenschaftliche Seite
des Denkens Nietzsches, die in vielen angelsächsischen Arbeiten thematisiert wird, auch
im deutschen Sprachbereich zu forcieren. Aus dem Kreise der Nietzsche-Forscher ist zu
hören, dass hier Vorbereitungsarbeiten im Gange sind. - Die Nietzsche-Forschung geht
weiter. W. Ch. Zimmerli/R. Simon-Schaefer/S. O. Welding

Hermann Cohen: Werke Bd. 7. Ethik des reinen Willens, 5. Aufl. (Nachdruck der 2.

revid. Aufl. 1907 mit einem Variantenverzeichnis.) Georg Olms Verlag, Hildesheim
1981.

Im Rahmen der vom Hermann-Cohen-Archiv an der Universität Zürich unter der
Leitung von Helmut Holzhey herausgegebenen Cohen-Werkausgabe liegt mit dem siebten

Band, der «Ethik des reinen Willens», nun der zweite Teil von Cohens «System der
Philosophie» vor. Es ist ein Nachdruck der zweiten 1907 bei Bruno Cassirer erschienenen

Auflage, welcher die Seitenzahlen der ersten 1904) beigedruckt sind. Ein
Variantenverzeichnis, von Peter Schulthess zusammengestellt, schliesst den Band ab.

Von Steven Schwarzschild stammt die «Introduction»; bedauerlicherweise auf
englisch. Schwarzschild, der «could have reverted to the language of his childhood»,
bemerkt dazu: «The contrast between the two languages in this volume, therefore mirrors,
in the first place, an historical reality. In the second place, it might be hoped that when
Cohen is brought to German readers in part in a foreign language he might be given a

more conscientious hearing and that in the English-speaking world he will be given,
also by Jews, what will amount to the first serious, systematically philosophical
attention.» Dieser Begründung für eine englischsprachige Einleitung in einer deutschen
Gesamtausgabe kann ich nicht folgen.

Schwarzschild jedenfalls bringt auch auf englisch nichts Neues, dafür einiges, das der

245



Erwiderung bedarf. Vorher sei freilich kurz das Spezifische von Cohens Ethikansatz
skizziert.

Ganz im Anschluss an Kant geht es Cohen darum, die Ethik auf transzendentalphilosophische

Weise zu begründen, wobei Cohen darunter eine aprioristische Begründungsweise

versteht, wie er sie methodisch schon in Piatons Lehre von der Idee als Hypothese
vorgezeichnet findet. Im Bestreben, Kants Kritiken konsequenter als Kant selber
weiterzuführen, legt Cohen den Grund der Ethik im Begriff des reinen Willens, der, «sofern er
ein reiner ist, gemäss und vermöge der Methode der Reinheit seinen gesamten Inhalt sich
erst zu erzeugen hat» (142). Nun bilde Kants Philosophie ein System, und wer es in der
Ethik zerschlage, der habe es auch in der Logik zerbrochen. Die transzendentale
Methode könne deshalb nicht für die Logik angenommen, aber für die Ethik verworfen werden,

wie das Kant getan hat. Gegen Kant und für sein System erhebt Cohen so die Forderung,

dass, wie die Physik in der Logik wurzle, «so auch das Recht in der Ethik seine
Wurzel haben» muss; «so muss daher auch aus der Rechtswissenschaft die Ethik ermittelt

und in ihr begründet werden» (227). Dabei ist freilich festgehalten, dass die
Rechtswissenschaft der Ethik zu ihrer eigenen Grundlegung bedarf: «Es darf in keiner Weise
zugestanden werden, was der Gedanke des Richtigen Rechtes unternimmt, das Recht
richtig zu machen, ohne den Grund der Richtigkeit unzweideutig in der Ethik zu suchen,
zu legen und festzuhalten. Das ist Aufgeben, Preisgeben der Ethik und der Philosophie.
Es darf nicht zugestanden werden, dass selbständig und schlechterdings unabhängig das

Recht seine eigenen Wege ginge; und dass, sei es vorher, oder hinterher, eine Ethik kommen

dürfte, als die Ethik des Individuums und der Gesinnung Denn es gibt. kein
Individuum im ethischen Sinne ohne Rechtsgemeinschaft» (225). So wird der
Nebenmensch zum Anderen als dem Ursprung des Ich (212). Der Eine und der Andere «sind
aufeinander bezogen und bilden in dieser Korrelation das Selbstbewusstsein» (213). Der
Vertrag schliesslich, auf den alles Recht rückführbar ist, wird so als Anspruch an den
Anderen begriffen: «Der Vertrag macht nun aus dem Anspruch die Ansprache. Und
daher verwandelt sich der Andere zum Ich und Du. Du ist nicht Er. Er wäre der Andere.
Er kommt in Gefahr auch als Es behandelt zu werden. Du und Ich gehören schlechterdings

zusammen» (248). Ihre Einheit ist die Aufgabe des Selbstbewusstseins (249), und
dieses nennt Cohen Staat: «Unter der Leitung des Staatsbegriffs der juristischen Person
lerne ich es verstehen und ausüben,... dass ich mein Ich nur in der Korrelation von
Ich und Du denken und wollen lerne» (256). - «Das Ich ist nur ein Teil, eine Seite, eine

Richtung des Du. Es gibt im reinen Wollen kein Ich ohne Du» (258). Nun bestehen die

Handlungen des Staates in Gesetzen (261 und das Gesetz ist Grundlegung und Leitstern
des Selbstbewusstseins (266f.). Es wird dabei nicht vergessen, dass die Ethik «ihre
Unabhängigkeit von der historischen Materie des Rechts dadurch zu beweisen (hat), dass sie

an den grossen Rechtsinstituten ihre methodische Kritik übt, und dass sie diese Kritik
positiv fruchtbar zu machen sucht in der Forderung solcher Rechtsinstitute, welche dem
unnachlasslichen Sittengesetze schlechterdings gerechtwerden» (270). Dies beweist
Cohen nicht zuletzt mit seiner Stellungnahme gegen Kants unbedingtes Verdikt der Notlüge

sowie dessen Einstellung zur Todesstrafe, welche Cohen als in sich widerrechtlich
begreift.

Das Gesetz steht ganz im Zeichen der Zukunft und wird als «Emanzipation von
Vergangenheit und Gegenwart» (281) verstanden; sie ist das Moment des Gesetzes (282).
Nimmt man so den kategorischen Imperativ nicht nur in der ersten Bedeutung, sondern
auch in den anderen Fassungen, so deklariert er «die Idee der Menschheit und die politische

Idee des Sozialismus» (319). Kants Begriff der Autonomie, des Selbstbewusstseins
setzt sich zusammen aus Selbstgesetzgebung, Selbstbestimmung, Selbstverantwortung

246



und Selbsterhaltung. Cohen zieht Selbsterhaltung seiner Präzision wegen dem Begriff
der Menschenwürde vor.

Die Zukunft ist das spezifische Merkmal des Willens: «der Wille ist immer Wollen der
Zukunft» (400). Deshalb liegt auch im prophetischen Messianismus eine «sittliche Ur-
kraft» (406). Auf eine «mögliche Versöhnung der reinen Ethik mit einer tieferen
Religiosität» (388) weist Cohen explizit hin. Absicht und Methode seines Systems sieht er
darin, dass «der echte Idealismus nicht für Wolkenkukuksheim spekulieren (will),
sondern mit dem Wirklichkeitssinn, der dem wahrhaften Idealismus eigen ist, die
Wirklichkeit umklammern, um sie zu bändigen, zu meistern, zu verwandeln. Der tiefste Sinn
der Reinheit liegt in der Anwendbarkeit. .»(391).

Zurück zur Einleitung von Schwarzschild! Er weist auf den Zusammenhang vom
philosophischen Gesetzesbegriff einerseits und der Halacha, dem jüdischen Gesetz andrerseits

bei Cohen hin, auf Cohens Identifikation von Gott und Wahrheit als «one extended
philosophical commentary on the famous talmudic dictum that <the seal of God is

truth)», sowie auf Cohens Gleichsetzung des Seins des reinen Willens, des Ideals, mit
dem prophetischen Messianismus: «the usually implicit Jewish allusions in Cohen's
own writings probably escaped most people's notice but would, today, deserve
uncapping». Aber, ist hier anzumerken: Für Cohens Selbstverständnis als Philosoph wie
Jude von ungleich wichtigerer Bedeutung sind die biblischen, insbesondere die prophetischen,

Schriften. Zu Recht weist Schwarzschild daraufhin, dass die Geschichte der
jüdischen Cohenrezeption eine bemerkenswerte Geschichte des Denkens im 20. Jahrhundert

darstellen würde, gibt selber aber zu wenig deutliche Belege dieser These an. Schade
auch, dass die Frage von Rosenzweigs Verhältnis zu Cohen nur eben obenhin gestreift
wird. Die Behauptung aber «Martin Buber extracted Cohen's entire ethico-epistemolog-
ical vocabulary of <1 and Thou> from the <Ethics>», ist eben so ungenau wie irreführend.
Bildet zwar gerade der Übergang von Cohen zu Rosenzweig und zu Buberein besonders
interessantes Kapitel der Geistesgeschichte von hoher Relevanz auch für die an sie

anschliessende «Philosophie als Dialogik», so ist es andrerseits systematisch noch viel zu
wenig erforscht. Die These jedenfalls der blossen Übernahme von Cohens Vokabular
durch Buber ist schon deshalb nicht fruchtbar, weil Bubers Ansatz ein wesentlich anderer

ist als der Cohensche der transzendentalphilosophischen Erzeugung der Begriffe.
Buber verstand sich selbst als Phänomenologe. Sein «Ich und Du» war ursprünglich als
Teil seiner Religionsphänomenologie geplant (vgl. dazu meine Rezension zu Rivka Hor-
witz, Buber's Way to «1 and Thou», in: Studia Philos. 39/1980. 242 f.). Ausser auf Rosenzweig,

Buber und dadurch auf die Entwicklung des dialogischen Denkens hat Cohen
zweifelsohne auch auf Ernst Bloch gewirkt. Cohens Ethik und Rechtsphilosophie, die in
ihrem reinen Idealismus ganz auf die Zukunft hin orientiert ist und von ihr ihre Grundlegung

erfährt, muss auf Bloch besondere Anziehung ausgeübt haben. Noch 1967 hat
Bloch in einem Gespräch mit Iring Fetscher und Georg Lukâcs daraufhingewiesen. Von
Berlin heisst es: «Dort kam dann die Freundschaft mit Simmel. Er war fast der einzige
lebende Philosoph, der mich weiterhin interessierte; obwohl ich, mit einigem betroffenen

Respekt, einige Neukantianer, an der Spitze Hermann Cohen und die Marburger
Schule, mitgenommen habe. .» (Ernst Bloch, Tendenz —Latenz —Utopie, Frankfurt
a. M. 1978, 372). Zu klären, was dieses «mitgenommen haben» genau heisst, würde
bedeuten, Cohens Rezeption auch hier nachzuzeichnen.

Dank ihrem kantischen Ansatz steht Cohens Rechtsphilosophie jenseits der Disjunktion

von Naturrecht versus Positivismus. Dass eine konsequent durchgeführte transzendentale

Deduktion des Rechts - wenn auch inzwischen scheinbar in Vergessenheit geraten

- immer noch unüberholte Aktualität besitzt, zeigt sich gerade angesichts von

247



Cohens Entwurf einer «Ethik des reinen Willens» auf eindrückliche Weise. Es mutet
geradezu seltsam an, dass die Rechtswissenschaft sie noch immer nicht entdeckt hat.

Willi Goetschel

Max Scheler: Ges. Werke Bd. 11. Schriften aus dem Nachlass, Bd. II. Erkenntnislehre
und Metaphysik, hg. mit einem Anhang von M.S. Frings, Francke Verlag, Bern und
München 1979.

Mehr als 50 Jahre nach Schelers Tod sind endlich wichtige Nachlass-Manuskripte zu
seiner Spätmetaphysik erschienen. Bisher war man, was seine vielkritisierte Abkehr von
den metaphysischen Vorstellungen des Christentums betrifft, allein auf wissenssoziologische

und anthropologische Analysen angewiesen. Jetzt liegen, wenigstens als Fragment
und z.T. im Notizenstil, die substantiell entscheidenden Thesen in einem systematischen

Aufriss vor. Schwerpunktmässig umfasst der erste Teil a) eine Abgrenzung der
Metaphysik gegenüber andern Wissensformen wie Mystik, Kunst, Wissenschaft, natürliche

Weltanschauung und Ethik und b) eine Erkenntnis- und Methodenlehre der
Metaphysik. Der zweite Teil enthält a) wichtige Analysen zu den Metaszienzien, nämlich zu
den metaphysischen Implikaten der Physik (Kraft, Raum, Zeit, Materie usw.) und der
Biologie sowie b) Notizen zur Lehre vom Grunde aller Dinge (Drang und Geist,
Weltwerden, Deitas). Die ungeheure Spannweite der Analyse überrascht und fasziniert den
Leser immer wieder von neuem. Der unbekümmerte Sprachgebrauch, der sozusagen
alle traditionellen Begriffe der Metaphysik gegen ihren traditionellen Gebrauch einsetzt,
ohne dieses Gegendenken immer zu markieren (so spricht Scheler z.B. unbekümmert
von «Wesen» und meint damit meistens lediglich einen «Werdeentwurf»), erschwert das

Verständnis jedoch massiv. Wer sich trotz terminologischer Schwierigkeiten auf die
Anschauungen Schelers einlässt, begegnet in diesem Buch einer Fülle von Phänomenen und
einer Erfahrung des Metaphysischen, welche alle vorgängigen grossen Modelle der
Metaphysik entgrenzt. Die grösste Nähe hält diese noch zu den Modellen von Spinoza und
von Schelling. Im Zentrum steht die Erfahrung: Metaphysik ist Realerkenntnis. Die
Wörter «Realität» und «Erkenntnis» werden aber nach einerneuen Semantik gebraucht,
wonach erstere dynamisch, im Werden begriffen («Werdesein») verstanden wird und
letztere eine Teilhabe (im wörtlichen Sinn des Habens eines Teiles), also ein Angerührtsein

meint. Scheler unternimmt den von der gegebenen Struktur der indogermanischen
Sprachen her in sich widersprüchlichen Versuch, Wirklichkeit und Erkennen metaphysisch

in statu nascendi zu beschreiben. Wer so ansetzt, sieht in den unscheinbarsten
Regungen der Physis, des Bios, der Psyche, des Nous das «absolut Wirkliche» am Werk.
Klar, dass dieses absolut Wirkliche nun nicht mehr jenseitig residiert. Vorgestellt, sofern
diese Redensweise noch einen Sinn macht, wird es von seiner Wirksamkeit her als Spannung,

lapidar und missverständlich, weil dualistisch, ausgedrückt als eine Spannung von
«Drang» und «Geist». Wirklich ist nämlich, von der untersten materiellen bis zur höchsten

geistigen Realität, also vom Atomteilchen bis zu Gott, jeweils nur eine «Mischung»,
eine «Kombination», eine «Durchdringung» beider. Ich kenne keinen metaphysischen
Ansatz, der bei allen Relikten des alten Dualismus eine grössere Konkretion (von con-
crescere: zusammen-wachsen) einholte, ohne dabei einem billigen Monismus zu verfallen.

Jedoch gibt es sehr wohl begrifflich stabilere Modelle, die aber nach wie vor mit
«Hinterwelten» arbeiten. Scheler hingegen analysiert in vielen Anläufen und in sprachlich

eruptiver Form Weltwerdung, Menschwerdung und Gottwerdung als einen einzigen
Prozess. Fruchtbare Anregungen aufjeder Seite wird derjenige in diesem Nachlass-Band
finden, welcher sich heute noch auf den metaphysischen Diskurs einlässt.

248



Was die Edition dieser Nachlass-Manuskripte betrifft, ist leider eine unverzeihliche
Sorglosigkeit seitens des Herausgebers und seitens des Verlags zu beklagen. Nicht nur
entsprechen die vom Herausgeber im Nachwort genannten Prinzipien nicht modernen
Anforderungen einer textkritischen Ausgabe (schon wenige Stichproben in der
Handschriftenabteilung der Bayerischen Staatsbibliothek haben zudem ergeben, dass der
Herausgeber beachtliche Eingriffe im Text der Manuskripte vorgenommen hat, ohne diese
durch Klammern anzuzeigen), sondern auch die meisten der riesigen Zahl von Schreibfehlern,

die jede Rezeption über das erträgliche Mass behindern, gehen aufs Konto des

Herausgebers und des Lektors. Es ist zu hoffen, dass sich die Verantwortlichen rasch zu
einer textkritischen Neuauflage der Spätmetaphysik Schelers entschliessen können.

Paul Good

Lebenswelt und System - Kommunikative Rationalität als

Masstab der Kritik

Jürgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns. Band I. Handlungsrationalität
und gesellschaftliche Rationalisierung; Band II. Zur Kritik der funktionalistischen

Vernunft, Suhrkamp, Frankfurt a. M. 1981.

Für Habermas ist die Organisierung des Erkenntnisbereiches durch das praktische
Interesse an Emanzipation geleitet. Bezeichnenderweise wird dieses Interesse durch Krisen

inauguriert. An die Stelle des geschichtsphilosophischen Vernunftbegriffs der älteren
Kritischen Theorie ist die Begründung universeller Vernunft als kommunikativer
Vernunft getreten. Der Masstab kommunikativer Rationalität, an dem nun der Verdingli-
chungsgrad einer Gesellschaft gemessen wird, ist formal und radikal zugleich. Seine
Formalität schliesst nämlich aus, dass gesellschaftlich wirksame Einschränkungen möglicher

Diskurse überhaupt noch inhaltlich legitimiert werden können. Inwiefern dieses

philosophische Legitimationsprinzip, das alle inhaltlichen Präjudizierungen praktischer
Vernunft abgestreift hat und nicht auf der analytischen Ebene gesellschaftlicher
Organisationsformen formuliert ist, einen nicht-leeren Standard der Gesellschaftskritik enthält

- das ist die eigentliche Frage an eine kritische Gesellschaftstheorie, die als
Kommunikationstheorie konzipiert ist.

Was die Reflexion auf den Zusammenhang von Kritik und Krise betrifft, verbleibt
Habermas in der Problemkontinuität der Kritischen Theorie; er unterscheidet sich indes
von ihr darin, dass sich das Programm nunmehr an anderem empirischen und theoretischen

Material abarbeitet und hineingestellt ist in eine andere politische Perspektive.
Für Habermas gibt es nämlich keinen Zweifel, dass politische Lösungsmöglichkeiten im
bürgerlichen Rechts- und Verfassungssystem implementiert sind. Die gegenwärtigen
Krisen entstehen an den Schnittstellen einer kommunikativ strukturierten Lebenswelt
und der losgelassenen Eigendynamik von Systemen, die als säkulare Bedrohung in Sphären

eindringt, in denen Menschen noch immer gemeinsam handeln müssen (Bereiche
der kulturellen Überlieferung, der sozialen Integration, der Sozialisation): Die
Systemfunktionalität droht so den Eigensinn kommunikativer Rationalität zu instrumentalisieren.

Zur Verdeutlichung dieser Theorie der Krise soll hier zunächst versucht werden, die
Theorie kommunikativen Handelns zu situieren. Zweitens ist sodann auf die
Doppelfunktion kommunikativer Rationalität als eines empirischen und normativen Schlüsselbegriffs

einzugehen, anschliessend auf Lebenswelt und System, auf die Krisendiagnose
und auf das Projekt der Moderne, dessen Aufhellung und Verteidigung gegenüber der
neokonservativen Kulturkritik Habermas'jüngste Veröffentlichungen gelten.

249



1.

Habermas gewinnt die Kategorien für seine Theorie der Rationalität nach dem Vorbild

von Webers Begründung der Soziologie und Marx' Bestimmung des universalen
Charakters abstrakter Arbeit. Marxisch getönt ist die Aussage, dass unter Bedingungen
erweiterter Kontingenzspielräume komplexer Gesellschaften der Eigensinn kommunikativen

Handelns «praktisch wahr» und in eins mit den Lebensweltpathologien zugänglich

werde (11/593). Um die Rationalitätsstrukturen der modernen Gesellschaft explorie-
ren zu können, hält sich Habermas aber zunächst an die von Max Weber vorgegebene
Richtschnur. Weber gewinnt seine Kategorien aus einer Formanalyse des sich irresistibel
über alle «substantiellen Rationalitäten» hinweg ausbreitenden Rationalitätsmusters der
abendländischen Entwicklung. In der Bürokratie-Form verschwistert sich diese
Entwicklung mit der von Marx herausgearbeiteten Herrschaft der Kapitalform. Im Licht
einer Theorie kommunikativer Rationalität soll nun über beide methodischen Ansätze
hinaus, den sozialhistorisch gewandelten Erfahrungsgehalten entsprechend (formale
Organisation als dominantes Sozialsystem. Keynesianismus als politisches Prinzip,
sozialstaatlicher Kompromiss), ein breiteres Spektrum von Indifferenz-Beziehungen in den
Focus der Analyse kommen.

Die Theorie kommunikativen Handelns nimmt die sprachlich verfasste Intersubjek-
tivität systematisch in Anspruch; zugleich rechnet Habermas mit zwei Richtungen der
Dynamisierung von Rationalität: der gesellschaftlichen Arbeit einerseits, der eine
instrumenteile Vernunft inhäriert, und dem kommunikativen Handeln andererseits, bei
dem die Rationalisierung dem Muster der Verständigung von Subjekten folgt und
Ausdehnung herrschaftsfreier Kommunikation bedeutet. Unter Verdinglichungsdruck wird
kommunikative Rationalität zwar angegriffen, aber als notwendige humanspezifische
Vergesellschaftungsform nicht zerstört. Durch alle systemisch induzierten Sozialstrukturen

hindurch greift Habermas auf Verständigungsprozesse als Ort praktischer
Verwirklichung von Kritischer Theorie zurück; er begründet sie in der Konstellation von
Kommunikation. Zwangszusammenhang und Emanzipation.

Um auch Handlungen, die Weber ausser acht liess, unter Rationalitätsaspekten
behandeln zu können, entwickelt Habermas eine Handlungstheorie, die vom speziellen
Typ der Sprechhandlungen ausgeht. Die zentrale Intuition dabei ist, dass der Sprache ein
Telos der Verständigung innewohnt (1/387), was freilich nicht besagt, dass die aktuelle
Rede diesem Ziel in Permanenz folgen würde. Das Konzept des verständigungsorientier-
ten Handelns ist bei Habermas indessen für die Zwecke der Gesellschaftsanalyse zentral,
und die Universalpragmatik findet demgemäss ihre Hauptaufgabe zunächst darin, die
allgemeinen Voraussetzungen von konsensuellen Sprechhandlungen zu rekonstruieren.
Die in den Strukturen sprachlicher Verständigung steckenden Universalien sollen die
neuen Kritikmasstäbe hergeben. Die Lösung heisst deswegen formalpragmatisch, weil
keinen inhaltlichen Normen mehr Verbindlichkeit zukommt, «nachdem alle substantiellen

Vernunftbegriffe kritizistisch aufgelöst worden sind» (1/340).
Die Erweiterung der philosophischen Handlungstheorie durch die Übernahme der

Sprechakttheorie findet ihre Rechtfertigung darin, dass mit diesem Instrumentarium die
gesellschaftlichen Rationalisierungsprozesse in ihrer ganzen Breite untersucht und beurteilt

werden können. Die handlungstheoretischen Engpässe Max Webers werden
dadurch überwunden. Marcuse und Habermas haben in ihrer Weber-Rezeption schon früh
neben der Zweckrationalität ein weiteres Rationalitätsideal postuliert, um die
Voraussetzungen zweckrationalen Handelns legitimieren und sein Umschlagen in
selbstentfremdetes Handeln kritisieren zu können: Während Marcuse Sinnlichkeit ins Spiel

250



bringt, die sich zu einerneuen Sittlichkeit bilden soll, rekurriert Habermas auf
Legitimationsverfahren, die von einem intersubjektiven Rationalitätsideal geleitet sind, das

einem hermeneutischen Rechtfertigungsdiskurs standhalten kann, wie es auch diesen
seinerseits erst ermöglicht. Als Explorationsgrundlage bringt Habermas am Beginn seiner
genuinen Theoriebildung deshalb «Interaktion» ins Spiel.

Durch den skizzierten Situierungsversuch sollte deutlich werden, dass in der «Theorie

kommunikativen Handelns» der Entwurf der Interaktion nunmehr
kommunikationstheoretisch elaboriert vorliegt und dass gleichermassen die richtungweisende
Bezugnahme auf Weber theoretisch entfaltet worden ist. Das rückt die Theorie, nach den
Ausarbeitungen der letzten zehn Jahre, insgesamt wieder stärker in eine soziologische
Perspektive, deren Fluchtpunkt die Aufhellung der Pathologien der Moderne ist. Dieser
Grundzug wird noch dadurch verstärkt, dass der energische Versuch unternommen
wird, die systemtheoretische Begrifflichkeit Luhmanns, die einen konkurrierenden
Anspruch auf Erfassung gesellschaftlicher Totalität stellt, zu adaptieren und ihr gleichzeitig
einen kritischen Sinn zu geben. Hierin sehe ich das eigentlich Herausfordernde dieser
zwei Bände: Sie sind ein Gegenentwurf zur Systemtheorie. Allerdings ist hier sogleich
auf eine Ambivalenz dieser neuen Komplexitätsstufe Kritischer Theorie hinzuweisen.
Die Komplementierung der Kommunikationstheorie durch eine Quasi-Systemtheorie
lässt sich nämlich in zwei Richtungen auslegen. Einerseits kann der Habernrassche
Versuch als eine der Komplexität der modernen Gesellschaft adäquate Differenzierung der
Kritischen Theorie begrüsst werden, andererseits ist es aber möglich, die Übernahme
analytischer Mittel aus dem gegnerischen Lager (Konzept der Systemdifferenzierung,
der Medientheorie) als Depotenzierung der Kritischen Theorie zu denunzieren, die nun
ihren Stachel verloren habe.

2.

Habermas unterscheidet - über Weber hinausgehend - drei Rationalitätsdimensionen.
Die Analyse des kommunikativen Handlungsmodells ergibt: «Kommunikationsteilnehmer,

die sich miteinander über etwas verständigen, nehmen nicht nur eine Beziehung zu
der einen objektiven Welt auf, wie es das im Empirismus herrschende präkommunikative

Modell nahelegt. Sie beziehen sich keineswegs nur auf etwas, das in der objektiven
Welt statthat oder eintreten bzw. hervorgebracht werden kann, sondern auch auf etwas
in der sozialen oder in der subjektiven Welt. Sprecher und Hörer handhaben ein System
gleichursprünglicher Welten» (1/126).

Die Dezentrierung, d. h. das Auseinandertreten in die drei verschiedenen Geltungsansprüche

will Habermas zunächst im Rahmen des symbolischen Interaktionismus von
Mead rekonstruieren. Mead kann nämlich erklären, wie durch Einstellungsübernahmen
aus der gestenvermittelnden Interaktion, der Gebärdensprache, die symbolisch vermittelte

Interaktion hervorgeht, die Signalsprache, und sich dabei eine Bedeutungskonvention
herausbildet (11/22 — 29). Allerdings geht Mead sodann kurzerhand vom symbolver-

mittelten zum normativ geregelten Handeln über, wobei er die Linie vernachlässigt, die
zu einer «ausdifferenzierten sprachlichen Kommunikation führt» (11/41). Diese Linie
verfolgt nun aber Habermas. Er gelangt dabei zu der für die Theorie kommunikativen
Handelns tragenden Einsicht: «Das Rationalitätspotential verständigungsorientierten
Handelns kann in dem Masse entbunden und in die Rationalisierung der Lebenswelten
sozialer Gruppen umgesetzt werden, wie die Sprache Funktionen der Verständigung, der
Handlungskoordinierung und der Vergesellschaftung von Individuen erfüllt und
dadurch zu einem Medium wird, über das sich kulturelle Reproduktion, soziale Integration

und Sozialisation vollzieht» (11/132). - Meads Theorie hinterlässt zudem in der

251



sozialen Rationalitätsdimension eine Lücke: Er kann nämlich nicht zeigen, wie aus der
symbolisch vermittelten Interaktion Normen hervorgehen. Deshalb zieht Habermas die
Norm- und Konsensustheorie Dürkheims bei, die zu seinen frühesten soziologischen
Inspirationsquellen zu zählen ist, und interpretiert das evolutionstheoretische Theorem
des Übergangs von der mechanischen zur organischen Solidarität mit Hilfe des Begriffs
der kommunikativen Rationalität. Dürkheim kann aufzeigen, wie mit der Rationalisierung

auf der Basis der Kommunikation die Aura des Heiligen in die Geltung von moralischen

Regeln übergeht: «Die bannende Kraft des Heiligen wird zur bindenden Kraft
kritisierbarer Geltungsansprüche zugleich sublimiert und veralItäglicht» (11/119). Dürkheim

spricht in den «Leçons de sociologie» sogar von der Einrichtung der diskursiven
Willensbildung in der Demokratie als Herrschaft der Reflexion: Die Worte der
Staatsbürger selbst sind es, «die den bindenden Konsens hervorbringen» (11/126). Die gewichtige

These der Versprachlichung des Sakralen besagt mithin, dass kulturelle Überlieferung,

soziale Ordnung und Persönlichkeit immer mehr von der rational motivierten,
kommunikativen Verständigung abhängig sind, so dass sie sich im Idealfall auf den

«zwanglosen Zwang des besseren Arguments» stützen müssen.
Bevor wir den Begriff der Lebenswelt und anschliessend sein Gegenstück, das System,

kurz erläutern, wollen wir zusammenfassend festhalten, worin Habermas die Vorteile
seiner Grundlegung der Handlungstheorie sieht:

Erstens lassen sich am kommunikativen Handeln diejenigen Aspekte der Handlungsrationalität

ablesen, die es uns erlauben, gesellschaftliche Rationalisierung nicht mehr
nur unter dem selektiven Gesichtspunkt der Institutionalisierung zweckrationalen
Handelns zu erfassen.

In engem Zusammenhang damit macht es uns ferner die an Sprechakten ansetzende
Theorie kommunikativen Handelns möglich, die Normativität der Kritik in einem glei-
chermassen exoterischen wie universellen Verfahren wiederzugewinnen.

Drittens wird gesellschaftliche Rationalisierung damit auf die Lebenswelt zurückbezogen

und nicht einem Fortschritt im Singular, der Steigerung sei es der Produktivkräfte,
sei es der Systemkomplexität einfach ausgeliefert (sofern die gesellschaftliche Evolution
den Prellbock der Universalpragmatik nicht schon umgefahren hat, wovon die
systemtheoretische Konzeptualisierung ausgeht).

3.

Lebenswelt steht für das, was a tergo in die kooperativen Deutungsprozesse eingeht,
und sie entzieht sich der Auskundschaftung bis in den letzten Winkel. Zum einen ist sie

Hintergrundwissen, woraus Weltdeutungen und Situationseinschätzungen geschöpft
werden, zum anderen repräsentiert sie in Form explizit gemachten Wissens den Grund
aller Gründe, mit denen wir allenfalls Geltungsansprüche verteidigen oder verwerfen.
Fragloses Verständigtsein und Verständigung sind mithin die Hauptcharakteristika der
informellen Lebenswelt. Die intersubjektiv geteilte Lebenswelt ist der Raum, in dem die
Akteure als Subjekte auftreten, denen es um ihr Anerkanntsein als Subjekte geht: Denn
in der Interaktion, die sich im herrschaftsfreien Diskurs vollendet, vollzieht sich Habermas'

Theorie zufolge die Emanzipation des praktischen Subjekts. Sicherlich bleibt vieles
in den Winkeln des Bühnenraums, ebenso gewiss ist aber, dass der lebensweltliche
Handlungsraum eine andere Qualität hat als der formal organisierte Handlungsbereich (Def.
11/257 und 454), in dem aufgrund des Primats der Systemfunktionalität die Handlungsindifferenz

bei weitgehender Systemdifferenzierung des Sozialen zur Programmstruktur
für die Subjekte wird.

Habermas geht prinzipiell von einem handlungstheoretischen Ansatz aus, muss nun

252



aber erklären, wie Systeme Zustandekommen, die jenseits der Lebenswelt eine versachlichte,

«normfreie» Realität bilden, die - anders als die Lebenswelt - Persönlichkeitssysteme

und systemische Ordnung nicht mehr über normativ-sinnhafte Handlungsstrukturen

vermittelt. Das Konzept der Systemintegration setzt an Handlungseffekten
an: Aggregativ tragen die Handlungen «objektiv»-teIeologisch zur Erhaltung des
Systembestandes bei. Die unter Systemaspekten funktional notwendige Zuordnung von
Handlungseffekten, die allein dem kontraintuitiven Wissen der systemtheoretischen
Aussenbetrachtung zugänglich ist, greift dabei durch die Handlungsorientierungen der
Subjekte hindurch. Würde dieser stumme Zwang der Verhältnisse, der sich durch
funktionale Verhaltensanforderungen reproduziert, durch das analytische Raster hindurchfallen,

verfiele man der hermeneutischen Fiktion, die Gesellschaft als transparente
Lebenswelt auffassen zu können. Gesellschaften stellen vielmehr «systemisch stabilisierte
Handlungszusammenhänge sozial integrierter Gruppen» dar (11/228). Habermas geht
nun nicht so weit wie die Systemtheorie, die sich in evolutionstheoretischen Annahmen
zurechtlegt, dass die Tendenz der Formalisierung das Soziale aufgesogen hat. Für ihn
stellt sich die Problematik anders dar: Der kommunikativ-strukturierte und der
formalorganisierte Handlungsbereich treten einander als widersprüchliche Integrationsanforderungen

gegenüber. Dabei setzen die Steuerungsmedien in formal-organisierten Hand-
lungsbereichcn den für soziale Integration konstitutiven Mechanismus der sprachlichen
Verständigung partiell ausser Kraft. Um nicht wieder auf das Geleise der Kritik der
instrumenteilen Vernunft zu geraten, hält Habermas jedoch Rationalisierung der
Lebenswelt und Verselbständigung der Subsysteme zweckrationalen Handelns analytisch
scharf auseinander.

Die Medien der Systemtheorie repräsentieren eine neue Art der Handlungskoordinierung:

innerhalb der durch sie induzierten Sozialstrukturen werden Handlungen in
erweiterten Kontingenzspielräumen konditioniert (z.B. durch Geld- und Machtanreize).

Habermas zufolge üben sie aber nicht per se schon Verdinglichungsdruck aus.
Den Verdinglichungsbegriff führt er erst auf der Ebene einer Theorie der Mediatisierung
von Handlungszusammenhängen, und nicht schon auf der Ebene von Handlungsorientierungen,

ein. Der Theorie der Mediatisierung, die sich an den formalen Bedingungen
kommunikativen Handelns, der Verständigungsform, ablesen lassen soll, und nicht
mehr an einer Subjektphilosophie, deren Subjekt die Gesamtheit der zerrissenen Welt
repräsentiert, wie in Varianten eines «hegelianisierenden» Marxismus, fällt nunmehr die
Aufgabe zu, Indifferenzbeziehungen als strukturelle Herrschaft zu dechiffrieren. Auf
dieser Linie liegt die Kritik derfunktionalistischen Vernunft.

Wenn Lebenswelt der «horizontbildende Kontext von Verständigungsprozessen»
(11/205) ist, aus dem heraus die Kommunikationsteilnehmer ihre Verständigungsprobleme

betreiben und in dem sich das ganze kulturelle, gesellschaftliche und
persönlichkeitsbildende Wissen spiegelt (11/209), müssen komplexer werdende Gesellschaften zwei
Risiken zu vermeiden suchen: das Risiko des fehlschlagenden Handlungsplanes und das
Risiko der verunglückenden Verständigung, d.h. Misserfolg und Dissens (II/194).

Das Risiko fehlgehender Verständigung wird durch Kommunikationsmedien im
alltagsweltlichen Verständnis, durch Massenmedien, Druck und Schrift abgefangen. Das
Risiko des fehlschlagenden Handlungsplanes wird durch Steuerungsmedien wie Geld
und Macht abgefangen. Die Medien unseres Alltags verbleiben im lebensweltlichen
Kontext, obgleich sie die Öffentlichkeit entprovinzialisieren und deren Inhalte «für
vervielfältigte Kontexte verfügbar» (11/573) machen. Steuerungsmedien hingegen können
sich gegenüber der Lebenswelt verselbständigen, indem sie zunächst deren
Assimilationskraft herausfordern, sie sodann mediatisieren (das Paradox der Rationalisierung)
oder gar, wie die kritische These lautet, kolonialisieren.

253



Wie Steuerungsmedien entstehen, lernt Habermas von Parsons (11/395, 418). Über
Parsons hinausgehend versucht er, eine handlungstheoretische Medientheorie zu
entwickeln, die zwischen Steuerungsmedien (Geld, Macht) und Formen generalisierter
Kommunikation (Einfluss, moralische Autorität) unterscheidet. Dieses Theoriestück ist
von strategischer Bedeutung. Habermas' Kritik am systemtheoretischen Universalismus
setzt an der konkurrierenden Medientheorie Luhmanns an, die sich aus der Parsons-
Schule heraus entwickelt hat. Sie ist blind für den Sachverhalt, dass die Struktur der
Sprache dem Ausdifferenzierungsprozess beliebiger Steuerungsmedien Grenzen setzt
(11/391). Habermas spricht an dieser Stelle von verständigungsorientiertem Handeln als
Grundmedium und stellt die These auf, dass sich nur die Funktionsbereiche der
materiellen Reproduktion über Steuerungsmedien aus der Lebenswelt ausdifferenzieren lassen

(11/391). Behalten wir ferner im Auge, dass Habermas den «Primat der sozial
integrierten Handlungsbereiche gegenüber den versachlichten Systemzusammenhängen»
(U/461 f.) behauptet, wofür er als Begründung den Umstand anführt, «dass die
Steuerungsmedien Geld und Macht in der Lebenswelt institutionell verankert sein müssen»
(11/461), Geld nämlich über die Institutionen des bürgerlichen Privatrechts, Macht
hingegen über die Legitimation einer Herrschaftsordnung. Damit zeichnet sich diesseits von
hermeneutischem Idealismus und systemtheoretischem Universalismus ein realistischer
Idealismus ab, der Kantisch in der Struktur der Sprache mit dem ihr einwohnenden
Telos der Verständigung, eingelassen in die symbolische Reproduktion der Lebenswelt,
die Vernunftbasis der Geschichte festzuhalten glaubt.

Fassen wir zusammen: Die ontologische Signifikanz von Systemen ist durch die
entsprachlichten Medien Geld und Macht gegeben. Systeme erfordern weder fragloses
Verständigtsein noch Verständigung in Kommunikation und Diskurs. Die Kommunikationsmedien

sind generalisierte Motivationsmittel, die die Teilnahme an sozialen Systemen

sicherstellen. Personen werden als Mitglieder von Organisationen in die Erwartbar-
keit systeminternen Handelns eingespannt, ohne ihr Handeln aus sich selbst heraus
motiviert zu sehen; komplexe soziale Systeme sitzen gleichsam einer «opportunistischen»
Motivationsstruktur auf. Habermas' Kritiktheorie setzt demgegenüber beim reflexiven
Subjekt an, das Gründe fordert für das, was von ihm gefordert wird: Es betätigt sich in
der gegen den Zwangszusammenhang der Systemreproduktion (Teilnehmerrollen)
abgeschotteten lebensweltlichen Kommunikation, in der seine Gründe zählen.

Für Habermas ist klar, dass Lebenswelt kein System ist und dass die komplexen
Sozialgebilde der Systeme sich in Abhängigkeit von der Differenzierung der Lebenswelt
geschichtlich entwickelt haben, deren Wandel wiederum dem Eigensinn kommunikativer

Rationalisierung folgt (11/258).

4.

So wie die Technisierung der Lebenswelt durch Steuerungsmedien sowohl Kommunikation

wie gesellschaftliche Konsensfindung entlastet, so greifen heute diese
Organisationsmittel hochkomplexer Gesellschaften die kommunikative Struktur der Lebenswelt
selber an. An diesem Punkt gerät die rationalisierte Lebenswelt in die Abhängigkeit von
formal organisierten Handlungsbereichen wie Ökonomie und Staatsverwaltung, wobei
sich die Abhängigkeit in der Monetarisierung und Bürokratisierung niederschlägt. In
dieser Situation wird Lcbenswelt normativ aufgeladen und macht Karriere als neuer
Masstab der Kritik. Gemäss Habermas' Krisendiagnose haben die hochentwickelten
Gesellschaften diesen Punkt erreicht.

Der Kreis hat sich damit wieder geschlossen, denn wir haben uns bei der Zusammenfassung

davon leiten lassen, dass Habermas seinen Erkenntnisbereich im Hinblick auf zu

254



interpretierende, mehr oder weniger noch diffus bleibende Krisensituationen hin organisiert.

Die Krise besteht für Habermas darin, dass die Grundlagen einer bereits rationalisierten

Lebenswelt angegriffen werden. Weil die Imperative einer kapitalistischen Modernisierung

nur durch ein Wuchern der Komplexitätssteigerung in den monetären und
administrativen Sektoren überhaupt erfüllt werden können, erleidet die Lebenswelt einen
overspill des Systems auch in den Bereichen, die darauf angewiesen sind, dass sie über
das Medium des kommunikativen Handelns zusammengehalten werden. Die Konflikte
nehmen deshalb heute eher eine sozialpsychologische Gestalt an, oder - vorsichtiger -
neben die ebenfalls im Ansteigen begriffenen traditionellen Konflikte (strukturelle
Arbeitslosigkeit, Rationalisierungswellen im Arbeitsbereich) treten neue Konfliktlinien.
Die Rede vom Ubergriff des Systems (im Singular) verweist auf die marxistische Wurzel
auch der horizontal angelegten Krisentheorie von System und Lebenswelt, d. h. das
kapitalistische Modernisierungsmuster wird als Ursache in letzter Instanz benannt, deren
Wirkungen zwar verschoben und vielfaltig prismatisch gebrochen, aber nicht aufgehoben

werden können. Der fundamentale Widerspruch der funktionalistisch gefassten
Abhängigkeit des Politischen von den Regularitäten des Ökonomischen lässt denn auch die

Komplexität auswuchern.

5.

Die neu entstandenen Krisen weisen der Veränderung auch eine Richtung. Die
kommunikative Infrastruktur ist von zwei Tendenzen bedroht. Habermas nennt sie systematisch

induzierte Verdinglichung (Webers These des Freiheitsverlusts) und kulturelle
Verarmung (Webers These des Sinnverlusts). Zum einen bilden sich auf den Gebieten der
Wissenschaft, der Kunst und Kunstkritik, der Moral und des Rechts Expertenkulturen
heraus, die nicht mit der kommunikativen Alltagspraxis verbunden sind (kulturelle
Verarmung). Zum anderen kolonialisieren die verselbständigten Subsysteme Bereiche, die
sich der Umstellung auf die Medien Macht und Geld widersetzen, weil sie auf Verständigung

als Mechanismus der Handlungskoordinierung angewiesen sind (die Reformulie-
rung des Verdinglichungsthemas der Kritischen Theorie). An den Nahtstellen zwischen
Lebenswelt und System wächst so zunehmend ein Kollisionspotential heran, das
gerichtet ist «gegen die Monetarisierung von Diensten, Beziehungen und Zeiten, gegen die
konsumistische Umdefinition von privaten Lebensbereichen und persönlichen Lebensstilen»

(11/581). Ziel des Protestes müsste es darüber hinaus sein, auf zwei Fragen eine
Antwort geben zu können, ob nämlich die objektiv in ihre Momente auseinandergefallene

Vernunft noch eine Einheit wahren könne, und wie die Expertenkulturen mit der
Alltagspraxis vermittelt werden könnten (11/585). Aufdie erste Frage lautet die Antwort
von Habermas, dass «eine in ihre Momente zerfallende Vernunft ihre Einheit in Gestalt
prozeduraler Rationalität sehr wohl wahren kann» (11/451). Die neue Ausdeutung des

Vernunftbegriffs, der die Einführung der idealen Sprechsituation ebenso wie die
Konsensustheorie der Wahrheit dienen, die beide in diesem Stellenwert gesehen werden müssen
und nicht kurzschlüssig mit utopischen Mustern einer emanzipierten Gesellschaft
verwechselt werden dürfen, erlaubt es Habermas, über die Kritik der instrumentellen
Vernunft von Horkheimer und Adorno hinauszugehen. Selbst wenn Sinnverlust ein irreversibler

Prozess sein sollte, so wird doch auf der formell-argumentativen Ebene die Einheit
der Vernunft durch die Logik jener kommunikativen Strukturen gewahrt, mittels deren
sich hypothetische Geltungsansprüche einlösen lassen. Das Vernunftpotential wird mithin

in die autonom gewordene posttraditionale Alltagskommunikation gelegt (11/486).
Das Projekt der Moderne schöpft daraus; es ist die Antwort auf die zweite der gestellten
Fragen.

255



Habermas spricht vom «unvollendeten Projekt der Moderne», da die Aufgabe, die
ausdifferenziertcn Wertsphären in ihrem jeweiligen Spezialismus zu forcieren und
gleichzeitig für die Lebensverhältnisse fruchtbar zu machen, zunehmend schwerer
durchzustehen ist. Soll die Vitalität unserer Lebensverhältnisse derweil nicht verkümmern,

ist es indes unerlässlich, dass die spezialistisch verwalteten Momente des Kognitiven,

Moralisch-Praktischen und Expressiven interpenetrieren. Das Ziel bestünde in
einer Praxis, die von Vereinseitigungen durch eine Rationalitätsform befreit wäre. Die
Herrschaft der kognitiv-instrumentellen Rationalität steht dem als Hindernis im Wege;
dieselbe Engführung der Praxis hat Habermas früher am technokratischen Bewusstsein,
das die moralisch-praktische Rationalität verlernt, festgemacht.

Im Anstreben dieses Ziels vollzöge sich der Prozess der Aufklärung (im Unterschied
zur intellektuellen Aufklärungspraxis, welche darin besteht, Vernunft in die Wissenschaft

zu bringen und kritische Öffentlichkeit zu schaffen). Aus diesem Blickwinkel
betrachtet, sind wir noch nicht in einen Zustand «nach der Aufklärung» eingetreten;
vielmehr findet die intellektuelle Praxis der Aufklärung ihre vordringliche Aufgabe darin,
Regressionen im Prozess der Aufklärung entgegenzutreten, wie sie vielfaltig z. B. in
Irrationalismus, autoritären Entwicklungen im Rechtsstaat, im Abbau des Wohlfahrtsstaates,

in pädagogischem Konservativismus, in der Kälte des politischen und psychologischen

Macchiavellismus, der kommunikativ nicht mit sich reden lässt, zum Ausdruck
kommen. Heinz Kleger

Rhetorik

Rhetorik. Ein internationales Jahrbuch, hg. von Joachim Dyck, Bd. 2/1981, Friedrich
Frommann Verlag Günther Holzboog, Stuttgart-Bad Canstatt 1981.

Der Band enthält 7 Hauptartikel, 5 Diskussionsbeiträge, 7 Rezensionen. Zusammen
mit «Rhetorik 1» (1980) bieten die beiden ersten Bände bereits einen bemerkenswerten
Querschnitt durch den immensen, aber stummen Fundus der Rhetorik; die Ausschnitte
aus dem breiten Spektrum zeitgenössischer, wissenschaftlich fundierter und praktisch
orientierter Forschungsbereiche machen überzeugend deutlich, dass es sich lohnt, den
Redeschatz zu heben und den Redesubjekten heute, von weit her abgestützt, an die Hand
zu gehen, um ihnen ihr «Andersseinkönnen» zu ermöglichen. «Rhetorik 2» macht deutlich

und zugleich erträglich, dass die Kommunikationskonflikte kein mit raffinierter
Redetechnik und mit formal-taktischem Training zu Meidendes sind, sondern dass sie,
wie die Kehrseite zur Medaille, zur Verständigung gehören. Die beiden Bände sind
Initialen zu einem künftigen, mnerphilosophischen Thema. Es muss heissen: Was ist mit
der Wahrheit, die sich äussern will?

Die Argumentation ist, teils ausdrücklich teils in obliquo, das beherrschende Thema
der theoretischen Beiträge und der Diskussion, die sich um den «Streifzug durch das Feld
von Rhetorik und Linguistik» von J.Dyck («Rhetorik 1») dreht. Kontext der Beiträge
bilden entweder die Kommunikationslehre von J. Habermas oder historisch abgegrenzte
Epochen der Rhetorik. P.Jehn geht kritisch auf Habermas ein. Er kommt zum Schluss,
dass ein rhetorisch konzipiertes Unterrichtsmodell für praxisbezogene Argumentation
sich länger «am Bereich des meinen kommunikativen Handelns) als Leitmodell» nicht
mehr orientieren kann. Arbeit und Zeit, Interesse und Leiblichkeit habe Habermas aus

256



der Sprechsituation ausgegrenzt. In einem theoretischen Entwurf zur Ausbildung einer
institutionell abgestützten und in der tatsächlichen Lebenswelt sich vollziehenden
Sprach- und Handlungskompetenz müssen die konfliktuellen Interessen als Momente
des Redens selbst wieder berücksichtigt werden.

J. Kopperschmidt rezipiert Quintilian und Habermas. Am ersteren interessieren die
Materialien der Argumentationslehre des Römers, an die ein durchaus heterogenes
Interesse an «Argumentationslehre» herangetragen wird; am letzteren kommt die
reflektierte Spannung zwischen dem «faktischen Konsens» und dem «wahren Konsens»
zum Vorschein. Kopperschmidt führt beispielhaft vor, wie man sich der Beispiele aus
der Wissensgeschichte bedienen und wie man sich ihrer erwehren soll. Keine
Rekonstruktion ohne Materialien; aber Materialien gibt es nur, wenn man die alten Gebäude
abgetragen hat: so etwa geht Kopperschmidt vor. Quintilians Argumentationslehre wird
nur dekonstruktiv deutlich und nur zerlegt kommt sie zum Vorschein. Für die
Argumentationslehre, die Kopperschmidt vorschwebt (wozu er Wichtiges schon beigesteuert
hat) gibt es aus Quintilian nichts zu reaktivieren. Quintilian holte die Rechtfertigung zur
Verständigung letztlich aus der Verfassung (virtus) des «Verständigen» (vir bonus) selbst.
Kopperschmidt genügt dieser Rekurs auf die «moralische Instanz» nicht: er macht die
Verständigung selbst zum Gegenstand der rhetorischen Theorie. Die Bedingungen der
möglichen Verständigung müssen in jedem Geltungsanspruch als bereits eingelöst und
erfüllt unterstellt werden. Kopperschmidt greift auf ein Totales zurück, das er die
«soziale Verständigung» nennt. Sie ist ihm Norm und Kriterium dafür, ob es zum wahren
Konsens kommt oder bloss zur faktischen Übereinstimmung darin, dass die Gesprächspartner

in nichts miteinander übereinkommen.
R. L. Bytwerk untersucht an der Figur von Fritz Reinhardt die Rednerschule der

NSDAP. - R. Lachmann erschliesst die Zusammenhänge zwischen Cicero und Peter
dem Grossen, die Feofan Prokpovic, ein enthusiastischer Reformer, rhetorisch 1705 —

1707 in Kiev) vermittelt hat: die Techne-Seite der Rhetorik schlug er zum Bildungserwerb,

die Honestas-Utilitas-Seite hat er rein politisch investiert. - «Der Zwerg auf den
Schultern des Riesen»; eine minutiöse Recherche führt P. Kapitza vom Ursprungsort
der Metapher, dem Chartres des Bernardus Carnotensis, Kanzler der Schule von 1119
bis 1126, zu den Etappen ihrer Rezeptionsgeschichte in England und im Deutschland
der Aufklärung bis zu ihrem «Ende», wenn der Zwerg eine Brille aufsetzt (Heine). - Über
die juristische Rhetorik in Mitteleuropa, in romanischen und angelsächsischen
Ländern, im sowjetischen Einflussbereich sowie in China informiert H. Rodingen.

B. Vickers' Literaturschau zur Rhetorik der Renaissance und des Mittelalters ist ein
Musterbeispiel der Gattung. Statt materiell hier auf den Bericht einzugehen - den sich
die Renaissanceforscher keinesfalls entgehen lassen dürfen - sei auf die rhetorische Qualität

des Aufsatzes von Vickers hingewiesen. Das an einer jeden Sache Glaubliche ist mit
äusserster Akribie vorgestellt (bis und mit Seitenzahl der jeweiligen Druckfehler der
rezensierten Bücher); dem Leser wird gerade soviel zugemutet, dass er auch als
NichtSpezialist an der Renaissance Interesse und Gefallen findet; der Berichterstatter schreibt
sich selber in seinen Text ein: er beteuert, keinerlei Genuss bei einer solchen Arbeit des
Berichtens verspürt zu haben. Diese negative Emotion wird nun aber «rhetorisch» in
kritische Lese- und Urteilsenergie umgesetzt.

Aristoteles' Rhetorik wurde neuerdings von Franz G. Sieveke übersetzt und erläutert.
W. Ax hat nachgeprüft und ist zu einem bedenkenswert kritischen Resultat gekommen.

Gonsalv K.Mainberger

257



Festschriften / Hommages

Ingrid Craemer-Ruegenberg(Hg.): Pathos, Affekt, Gefühl. Philosophische Beiträge von
Karl Albert u.a. (Alber-Broschur Philosophie.) Verlag Karl Alber, Freiburg/München
1981.

An der Dominikaner-Hochschule Deutschlands hat P. Paulus Engelhardt 25 Jahre
lang die Tagungen der Philosophisch-theologischen Arbeitsgemeinschaft in Walberberg
organisiert, mit geradezu seiltänzerischer Eleganz geleitet und in perfekter Urbanität die
Teilnehmer über die Klippen des kontroversen Argumentierens sowie über die Abgründe

der mit dem wissenschaftlichen Diskurs untrennbar verbundenen Affekte
hinübergebracht. In Anerkennung dieser Leistung ist für Paulus Engelhardt eine Festgabe
zustandegekommen: «Pathos, Affekt, Gefühl». Die Eingeweihten und Habitués der
Walberberger Tagungen können aus dem vorliegenden Sammelband etwas von dem
erahnen, was in den vielen Jahren, während jeweils zehn Oktobertagen, in ganz anderen
Besetzungen, mit deutlichen Schwerpunkten und daraus resultierenden abrupten
Abgrenzungen aufgearbeitet worden ist. Ein signifikanter Topos freilich fehlt diesmal: die
gotische Lebenswelt. Sie fungierte in der Walberberger Arbeitsgemeinschaft jeweils wie
eine grosse Klammer, deren Griffigkeit sich an den Quaestiones und Quodlibeta eines
Thomas und eines Scotus bewährte. Sowohl der Angelicus wie der Subtilis hatten den
früheren Tagungen ihren unverwechselbaren Stil und Inhalt gegeben. Dieses Traditionsgut

erscheint gar nicht mehr im Sammelband; es ist damit noch prekärer, noch rarer,
noch schwindender geworden. Es wird bald einmal Sondergut von ein paar unverständlichen

Spezialisten geworden sein. Dies ist umso bedauerlicher, als im französischen For-
schungs- und Lehrbetrieb sich nicht nur eine erhöhte Aufmerksamkeit fürs Mittelalter
feststellen lässt, sondern eine wahre Renaissance der Gotik stattfindet, die weite Kreise
erfasst.

«Pathos, Affekt, Gefühl» ist von W.Eckert vorgestellt und von I.Craemer-Ruegen¬
berg eingeleitet. Die 14 Beiträge sind repräsentativ für die teils historisch, teils «systematisch»,

teils sprach-, teils naturphilosophisch orientierten Interessen am Thema
«Gefühl». «Eine zufallige Sammlung, wie sie hier entstanden ist» (Einleitung) - was soll in
einem Bericht über das, was die Referenten selber streckenweise auch nur berichtend
weitergeben, stehen? Eine generelle Einstellung tritt zu Tage, wissenstheoretische
Anregungen sind angeboten, Korrektive zu inzwischen herrschenden modischen Trends auf
dem philosophischen Tummelplatz der Irrationalität sind hier formuliert. Das soll auch
angezeigt werden.

Beim Lesen fallt auf, dass sich die Referenten durchwegs vor den Gefühlen in acht
nehmen. Keiner reitet eine saubere Attacke gegen sie; keiner verficht die «Religion des
Gefühls». Alle befleissigen sich der zurückhaltenden, vornehm-abstinenten Haltung.
Das war 1979. Verständlicherweise kann die Tagung kein Damm sein gegen die
Strömung, die jetzt auf uns zukommt. Die Schleusen der Irrationalität sind weit offen und
Duerrs Produktionsmaschine für Phantasmagorien läuft auf Hochtouren. Gerade unter
dem Druck der inflationären Gefühlsphilosophien scheint es hilfreich, sich an den
Modellen der Tradition zu orientieren, die ihrerseits vorzeigen, wie Gefühle entstehen, wie
sie sprachlich zum Ausdruck kommen, wie sie gewertet und gereinigt werden sollen.

Das Referat über die Stoische Affektlehre (K. Bormann) setzt mit der Logos- und
Seelenlehre ein, um die Affektreinigung und -heilung - das Proprium der Alten Stoa -
verständlich zu machen. Der Lehrgang beginnt mit der Logos-Lehre und dem erstrangigen
Korrolarium dazu: alles weltlich Seiende ist Ausprägung des Logos; der Mensch steht

258



unter seinem Gesetz, behält aber die Entscheidungsfreiheit, logoskonform oder aber
pervers zu leben. In die Zeit der Alten Stoa fällt die Entdeckung des Nervensystems und die
damit verbundene Bedeutung des Gehirns für die Seelenlehre. Herophilos' empirische
Daten führten zu einem ausgeklügelten Modell der Seelenteile und -vermögen. Fazit: die
Stoiker fordern nicht, die Gemütsbewegungen seien zu exstirpieren; wohl aber sind sie,

gegen Aristoteles, der Meinung, es gebe keine Mitte im Umgang mit den Affekten. Diese
sind, in jedem Falle, perturbationes animae, Störfaktoren im Seelenhaushalt.
«Geistesverwirrungen oder Geisteskrankheiten sollen wie jede Krankheit nicht auf ein <rechtes
Mass> reduziert werden, sondern sind tunlichst zu beseitigen« (95).

In einer Art Sehschule für Philosophen werden, am Beispiel von Paul Rubens'
Oeuvre, die literarischen, politischen und lyrischen Momente des Zustandekommens
von Affekten explizit gemacht (W.Eckert). Eine Schlüsselfigur zum Verständnis Rubens'
ist Justus Lipsius, dessen Neostoizismus (über die synkretistische Senecarezeption) die
Alfektproblematik thematisierbar werden lässt. Da indes die epistolarische Rhetorik
unberücksichtigt bleibt, kommt das dem frühen 17. Jahrhundert eigentümliche
«Humanismusprofil» nicht mit der wünschenswerten Deutlichkeit zum Vorschein. Die Aufklärung

war es dann, die die Rhetorik als Formalprinzip aller sprachlichen Produktionen
eingeholt hat. «Die Geschichte» reflektierte, in eigener Regie, über den Anteil der
stilistischen Darstellung beim Referat und bei der Rekonstruktion des Faktischen. Die
Darstellung von Affekten, bislang von der Rhetorik theoretisch gebunden, ist im Zuge dieses
methodischen Aufklärungsschubes als Ästhetik freigesetzt worden. Wie es, im 18.

Jahrhundert, zur philosophischen Relevanz der Urteilskraft, deren Fundament das Gefühl
ist, kam, zeigt der Beitrag von U. Franke.

Jakob Böhmes «Welterfahrung und Gottesbild» wird dargestellt (P.Steinacker), ohne
expliziten Hinweis darauf, dass die Selbstexploration des Subjektes im Willen zugleich
die äusserste. der Philosophie überhaupt erreichbare Spitze der affektiven Aufmerksamkeit

sein könnte. Die Pointe ist, dass erst die als Geschichte reflektierte Philosophie des

Gefühls den Zugang zu einer Selbstoffenbarung Gottes freigibt, der «anders geworden
(ist), als er gewesen ist» (202). Bleibt die Esoterik Böhmes in diesem Beitrag trotz Verste-
henszuschüssen esoterisch, ist es beim Beitrag über Spinoza gerade umgekehrt. Die
methodischen Zuschüsse, die Baruch Spinozas «Selbsterkenntnis als Gotteserkenntnis»
ausweisen sollen (H.-G. Heimbrock), sind als «Instrumentarien» aus der Psychoanalyse
an den Philosophen herangetragen. Umstandslos und ohne weitere Auskünfte (ausser
unzureichend referierten bibliographischen Hinweisen) wird Spinoza in Zusammenhang

mit dem Narzissos-Modell gebracht. Die Formel, Spinozas Philosophie sei
Ausdruck der «narzisstischen Grandiosität» (227), bietet sich wie von selber an und löst sich
dann, bei genauerem Lesen, als reduktionistisches Zauberwort wie von selber wieder
auf.

Die Beiträge zur Sprache des Gefühls aus psychoanalytischer Sicht (M. Bauer; H. Tel-
lenbach) machen deutlich, dass Sprache von Gefühl nicht zu trennen ist und Therapie
die Wiederherstellung der gesperrten oder verzerrten Kommunikation zu ihrem Ziel
hat. - Zum Problemkreis des Übersetzens gibt F. Paepcke zusammen mit Übersetzungsproben

zugleich theoretische Anleitungen dazu, wie beim Übersetzen der Umgang mit
dem Andern gepflegt wird und in welchem Masse die Erfahrung mit der «spezifischen
Ungenauigkeit» (ein aristotelischer Topos des poiein) theoretisierbar bleiben muss. Die
Beispiele: «De Nouveaux Visages», ein Text von Pierre Vianson-Ponté aus Le Monde
17./18. September 1978, geschrieben nach der Sedisvakanz von Paul VI.; Paul Valéry,
Les Pas (1921 mit Übersetzungsvergleichen von F. Paepcke, Rainer M. Rilke und Hugo
Friedrich.

259



Die beiden Beiträge zu Aristoteles (K.Jacobi; M.H. Wörner) werten den Sammelband

merklich auf. Jacobi zeigt, dass zwei Minimalforderungen für adäquates Sprechen
über Gefühle - verständlich sprechen; nicht zensurierend, sondern zulassend sprechen -
dank Aristoteles einlösbar sind. Wörner hat den massgeblichen epistemologischen Ort
fürs Thema im Blick, wenn er sich der Aristotelischen Rhetorik zuwendet. Die Affekte
als Grund und Mittel des Überzeugens, des rhetorischen Argumentierens, des sach- und
personbezogenen Vermutens einzusetzen bedeutet, 1. die Disposition des Affektträgers
kennen, 2. den Gegenstand des Gefühls erfassen, 3. den Grund angeben können, weswegen

ein Gefühl im Kontext der Rede geweckt werden soll (und darf). Die rhetorische
Theorie stellt u.a. die Topoi der Gefühle zusammen, die dem Hörerais Ausgangspunkte
dafür dienen können, dass er Gesagtes adäquat verstehen kann. Dazu gehört seine eigene
Betroffenheit - sei sie nun als Vor-Verständnis schon da, sei sie erst eigens im Redepro-
zess hergestellt worden. Sie ist, in jedem Fall, angesichts ihrer an die Rede gebundenen
Herkunft, kein Blitz aus heiterem Himmel, auch kein sprachunabhängiger Leidensdruck,

sondern sprachbedingtes und redebedingendes Moment der Argumentation.
Betroffenheit als Gefühlsvorschuss ist genau so vernünftig, «wie die durch die Rede vermittelten

Annahmen, Meinungen und Bewertungen es sind. Mehr noch: Es ist vernünftig,
affektiv betroffen zu sein» (78).

Hätte man Paulus Engelhardt einen «repräsentativeren», einen magistralen
Jubiläumsband wünschen mögen? Die vom Affekt gesteuerte Aufmerksamkeit des Philosophen

zeigt in anderer Richtung. Sie einzuschlagen und weiterzugehen lädt dieser Band
ein. Gonsalv K.Mainberger

Redliches Denken. Festschrift für Gerd-Günther Grau zum 60. Geburtstag, hg. v. F. W.

Korff. Fr. Frommann Verlag G. Holzboog, Stuttgart-Bad Canstatt 1981.

Der Band dokumentiert, wie und warum das Genre «Festschrift» um Kredit und
Interesse gekommen ist. Der sympathische Adressat - ursprünglich Naturwissenschaftler,

in seinen Publikationen über Nietzsche und Kierkegaard der Spannung von
christlichem Glauben und Philosophie verpflichtet, kritisch gegenüber allen Absolutheitsan-
sprüchen, heute Philosophieprofessor in Hannover und Herausgeber der «Allgemeinen
Zeitschrift für Philosophie» - ist offensichtlich weder, auch nicht im weiteren Sinne,
Subjekt noch Objekt der 14 Beiträge; er lebt, wie der Hg. im Vorwort festhält, «in Lehre
und Forschung ein Paradigma vor, das sich in keine Doktrin fassen lässt». Die Ordnung
der Sammlung ist die alphabetische der Verfassernamen. Die Erwartung, dass ein Buch
irgendeinen einheitlichen Gesichtspunkt haben würde, unter dem es geschrieben ist,
geht fehl. Auch destruiert oder persifliert wird nicht. Gemeinsam ist den Autoren allenfalls

die Einstellung metaphysikkritischer, moderierter Vernünftigkeit.
Je nach Interessenlage wird der Leser unter den Beiträgen zweifelsohne Anziehendes

finden. Mir scheinen die wichtigeren Aufsätze, die - so wird man sagen müssen - in dieser

Festschrift versteckt wurden, auch noch häufig zu kurz geraten. K. Hübner gibt auf
11 Seiten strukturelle Analogien zwischen dem physikalischen und dem mythischen
Zeitbegriff an, beide abgesetzt vom Zeitbegriff unseres Alltags. Etwas mehr Platz
beansprucht W. Rod für das wahrhaft buchträchtige Thema «Die Anfange der Philosophie
bei den Griechen», das wiederum dem Verhältnis von Mythos und Logos nachzugehen
veranlasst. Die philosophiegeschichtlichen Aufsätze des Bandes betreffen weiter: die
zweite Hypothese in Piatons «Parmenides» (M. Puder), Chr. Wolffs Teleologie (H.
Poser), Kants «soziomorphe Begründung des Gottespostulats» (H. Lenk) und sein
Rechtsverständnis (W. Kersting), die Metzsc/ie-Rezeption bei Heidegger (W. Müller-
Lauter) und heute (R. Maurer). - F.W. Korffs Erzählung «Kierkegaards Nachtmütze»

260



steht m.E. dem philosophischen <Sti!> des geehrten G.-G. Grau am nächsten. Der
Auslegung von Kafkas Prosastück «Der Kreisel» durch W. Ries mangelt hingegen literarische

Sensibilität. - Unter den systematischen Beiträgen fällt die gediegene Prosa auf, in
der G. Patzig für die Unterschiedenheit von Kunstwerk und physischem Gegenstand
argumentiert - gegen ihre Losreissung sei es in Gestalt einer Ästhetik des Künstlers und
seiner Intuition, sei es in Form einer radikalen Rezeptionsästhetik. -G. Vollmer
beantwortet die Frage, ob es von einmaligen Ereignissen eine Wissenschaft geben kann, positiv.

H. Lübbe zeigt am Werturteilsstreit, wie sich die öffentliche Stellung der
Wissenschaften in den letzten Jahren verändert hat. W. Becker diskutiert schliesslich Erfordernisse

gelingender Rechtfertigung der liberalen Grundfreiheiten. Eine solche Überlegung
drängt sich angesichts der Differenz zwischen starker (Produzenten-) und schwacher
(Konsumenten-)Freiheit auf. Der liberalistisch-individualistische Legitimationsrahmen
hat wohl in der Idee des Konsens eine theoretische Alternative, Becker erachtet sie

jedoch für praktisch unanwendbar. Die Rechtfertigung der liberalen Grundfreiheiten
vollzieht sich faktisch über Ideologie- und Sozialpolitik. Die politisch angestrebte soziale
Gleichstellung muss sich, soll sie den Rahmen liberaler Demokratie nicht sprengen, an
einem vagen Begriffsozialer Gleichheit orientieren. Helmut Holzhey

261


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

