
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 42 (1983)

Buchbesprechung: Ergebnisse des Lessing-Mendelssohn-Jahrs

Autor: Goetschel, Willi

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlung / Etude critique

WILLI GOETSCHEL

Ergebnisse des Lessing-Mendelssohn-Jahrs

Die Frage, was denn Aufklärung sei, hat schon die Aufklärer selbst beschäftigt. Und
Aufklärung über Aufklärung steht so am Anfang jeder Selbstverständigung sowie
Erforschung dessen, was sich als Aufklärung bezeichnet.

Angesichts der Vielfalt von Aufklärungstheorien, die uns in den letzten Jahren grosszügig

mit Antworten zur Frage, was und wozu Aufklärung da sei, <versorgt> haben,
drängte sich der Ruf «ad fontes!» schon lange auf. Ihm entgegengestellt hat sich freilich
sogleich das schwerwiegende Problem der «verspäteten Nation» Deutschlands, deren
«politische Verführbarkeit bürgerlichen Geistes» bis in die Gegenwart eine nahezu lük-
kenlose Tradition aufweist. «Das für Deutschland grundlegende Missverhältnis zur
Frühaufklärung» (Helmuth Plessner1) ist nun zwar eingestanden. Aber wiederum
verspätet. Nimmt sich so die Forschung seiner mit der ihr eigentümlichen Zeitverschiebung
an, so ist auch dies nicht unproblematisch: weil es anzeigt, dass das Problem gewisser-
massen aus dem öffentlichen Verkehr gezogen ist, nun wissenschaftlicher Untersuchung
vorbehalten.

Die Sache hat ihre Dialektik, muss sie haben angesichts einer jahrhundertealten
Fehlentwicklung. Nicht von heute auf morgen, sondern nur auf lange Frist vermag
Forschung das eigene Geschichtsbewusstsein zu vertiefen, bis hieraus wirklich Konsequenzen

gezogen werden.

Mendelssohns geschichtliche Bedeutung

So ist denn jede neu zugänglich gemachte Quelle und jede sorgfältige Quellenstudie
nur zu begrüssen. Von der in den zwanziger Jahren begonnenen Moses Mendelssohn-
Jubiläumsausgabe, die seit 1971 unter der Leitung von Alexander Altmann fortgesetzt
wird, sind nun mit den Teilbänden VI/1 und 2 kleinere, aber wichtige Schriften und
Beiträge wissenschaftlich neu erschlossen: zahlreiche Noten und Voten zur Frage «was
heisst aufklären?», sprachphilosophische Schriften, einige Gedichte und Übersetzungen2.

1

Helmuth Plessner, Die verspätete Nation. Jetzt: Gesammelte Schriften VI, Suhrkamp
Verlag, Frankfurta.M. 1982, S. 18.

2
Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften, Bd. 6, Kleinere Schriften I, bearb. von
A.Altmann, und II, bearb. von E.J. Engel, Friedrich Frommann Verlag/Günther
Holzboog. Stuttgart-Bad Cannstatt 1981.

Korrespondenzadresse: lic.phil. Willi Goetschel, German Dept., Bovlston Hall, Harvard
Univ., Cambridge (Mass.) 02138, USA

223



Mendelssohn unterscheidet deutlich zwischen Aufklärung und «Afteraufklärung»,
«da jedermann schale Weisheit im Munde führet, wovon der Geist schon lange verduftet
ist» (VI/1. 139): «Die Bestimmung des Menschen überhaupt ist: die Vorurtheile nicht zu
unterdrücken, sondern sie zu beleuchten» (S. 140). Damit ist in einem Satz Mendelssohns

Aufklärungstheorie zusammengefasst: dass dem Menschen Aufklärung sein eigenster

Lebenszweck sein soll, Aufklärung aber nicht bloss neue, jetzt umgekehrte
Herrschaft sei, auch keine Erleuchtung, sondern: Beleuchtung der Vorurteile. Denn «nicht
das Denken, am wenigsten unser künstliches Denken, in soweit es die Fähigkeiten eines
Wilden oder eines einfältigen Landmannes übersteigt, gehört zur Bestimmung aller
Menschen. Entwickelung und Ausbildung menschlicher Anlagen und Fähigkeiten, ist
die Bestimmung aller Menschen überhaupt, und diese kann allenfalls ohne künstliches
Denken erhalten werden» (S. 51 ): «Aufdem dunkeln Pfade, den der Mensch hier zu wandeln

hat, ist ihm gerade so viel Licht beschieden, als zu den nächsten Schritten, die er
thun soll, nöthig ist» (S. 41

Es ist diese differenzierte, von reicher Erfahrung getragene Einstellung, die gerade
heute in ihrer Bedeutung wieder erkannt wird. Es ist der ganze Mensch, den Mendelssohn

im Blick hat, wenn er von der Bestimmung des Menschen, das heisst dem Sinn des

Lebens, spricht. Schon 1756/1757 schreibt er im Fragment gebliebenen «Lehrgedicht
über die Natur des Menschen»:

Itzt liegt derträge Schwärm von steten Qualen matt.
Nachlässig hingestreckt, auf weicher Lagerstatt.
Das Thierische ist todt, Empfindung, Sinn, Bestreben
Hört plötzlich auf, nur die Pflanze hat noch Leben.
Der rege Trieb entschläft, der sie durchs Leben jagt.
Als Pflanze ruht der Mensch, als Mensch ist er geplagt.
Wer niemals denkt, wer sich (nur so) wie Thiere weidet.
Verfehlt des Schöpfers Zweck, wer immer denkt, der leidet.
Die steinerne Vernunft wetzt jenen Stachel ab.
Der uns zum Fühlen reizt, und wird der Freuden Grab (VI/2,249).

Vom «immer regen Trieb nach Wahrheit» ist schon hier die Rede - und von seiner
Beschränktheit. Zeigt sich so gerade auch in Mendelssohns politischen Äusserungen
aufgrund seiner Aufklärungsposition eine überaus zukunftsträchtige Haltung, die sich
selbst vor der Feststellung nicht scheut, dass «jeder Zwang an und für sich ein Übel» ist

(VI/1, 132) und ein leidenschaftliches Bekenntnis zur Demokratie einschliesst (S. 133), so
erweisen seine Übersetzungen die Breite seiner Interessen. Mit der ersten deutschen
Übersetzung von Rousseaus zweitem Discours gleich nach Erscheinen 1756, die noch in
der neuesten Rousseau-Ausgabe zugrundegelegt worden ist3, hat Mendelssohn, teils
durch Lessing veranlasst, den entscheidenden Beitrag zur Rousseau-Rezeption in
Deutschland geleistet. Mendelssohn hat seine Übersetzung begleitende Kommentare zu
Rousseau verfasst, und Rousseaus Gedanken scheinen an manchen Stellen in seinen
Schriften durch. Weiter sind Fragmente von Übersetzungen der platonischen Politeia I
und der pseudoplatonische Alkibiades II sowie von Shaftesburys Essay «Sensus communis,

or the Freedom of Wit and Humour» zu erwähnen. Für das Selbstverständnis
Mendelssohns und seiner an dem unausgeführt gebliebenen Übersetzungsprojekt der Schriften

Shaftesburys beteiligten Freunde ist hier Aufschlussreiches zu finden. Shaftesburys

3

Jean-Jacques Rousseau, Sozialphilosophische und Politische Schriften, Bd. 4, Winkler

Verlag, München 1981.

224



nachdrückliche Betonung der Wichtigkeit der freien Unterredung und des Dialogs, als

Denktraining wie als echte Möglichkeit der Begegnung, dürfte für den Freundeskreis von
hoher Anziehungskraft und Bestätigung gewesen sein.

Die unüberholte Aktualität Moses Mendelssohns hat breite Würdigung erst seit 1979

gefunden, als des mit Lessing im gleichen Jahr Geborenen aus Anlass seines 250.
Geburtstages gedacht wurde. Die damals gehaltenen Reden und Vorträge liegen jetzt im
Druck vor. Sie sind eindrückliche Dokumentationen einer erneut in Angriff genommenen

Erforschung des grundlegenden Beitrags Mendelssohns für die Philosophie und
Literaturkritik Deutschlands. Auf«Moses Mendelssohns geschichtliche Bedeutung» hat
zusammenfassend Hermann Levin Goldschmidt aufmerksam gemacht: «Mendelssohn
hatte sein Volk in den gerade vor sich gehenden Verlauf der Weltgeschichte hineingestellt

und mit der in dieser Geschichtsstunde brennendsten Menschheitsfrage verknüpft.
Der eigene jüdische Anspruch und jedes Eintreten für ihn - das wird wieder in das Be-
wusstsein gehoben - gelten weder nur etwas Vergangenem, noch bloss einer Ausnahme,
sondern befinden sich auf der Höhe sowohl der Zeit, als auch jeden Fortschritts: an der
Front des Freiheitskampfes von allen, für alle!»4 Mendelssohns Beitrag zur Aufklärung
ist der von Norbert Hinske herausgegebene Band, der Beiträge der Hamburger Gedenkfeier

zusammenfasst, gewidmet5. «Die geistige und kulturelle Verarmung, die der
Nationalsozialismus über Deutschland gebracht hat, ist dem Herausgeber nie schmerzlicher
bewusst geworden», schliesst das Vorwort.

In seinem Beitrag «Mendelssohns Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? oder
über die Aktualität Mendelssohns» kennzeichnet N. Hinske die Philosophie Mendelssohns

als «eine Philosophie der Balance» (S.93, 102, 109). Aufklärung ist für Mendelssohn

so nur ein Wert neben anderen. Der Mensch als Mensch ist letztes Kriterium:
«Kultur und Aufklärung sind so weit auseinandergetreten, dass uns heute selbst der Ansatz

Mendelssohns kaum noch verständlich ist. Aber vielleicht könnte eine Rückbesinnung

auf Mendelssohn mit dazu beitragen, jene Balance wiederzufinden, die uns in letzter

Minute vor dem Absturz bewahrt» (S. 117). J. Brackers Aufsatz «Moses Mendelssohn,
ein Gegenbild des <Ewigen Juden>» zeichnet aufgrund kunstgeschichtlicher und literarischer

Analysen das zeitgenössische Mendelssohn-Bild nach. Sokrates und der sagenhafte
Ewige Jude bilden die Pole, zwischen denen die Zeitgenossen den «Juden von Berlin»
irgendwo einzuordnen versuchten.

Lessing und Mendelssohn

Aus Anlass der 250. Geburtstage Lessings und Mendelssohns fanden nicht zuletzt
auch Symposien in Tel Aviv und Los Angeles statt. Im Band «Deutsche Aufklärung und
Judenemanzipation» sind die im Dezember 1979 in Tel Aviv vorgetragenen Aufsätze
gesammelt6.

4 Moses Mendelssohn 1729 1979. Reden der Wolfenbütteler Gedenkfeier anlässlich
seines 250. Geburtstages im September 1979, Lessing-Akademie, Wolfenbüttel 1980,

s

S. 11 —28, zit. S.23.
Norbert Hinske (Hg.), Ich handle mit Vernunft. Moses Mendelssohn und die europäische

Aufklärung, Felix Meiner Verlag, Hamburg 1981.
Walter Grab (Hg.), Deutsche Aufklärung und Judenemanzipation. Jahrbuch des
Instituts für deutsche Geschichte, Beiheft 3, Universität Tel Aviv, 1980.

225



A. Funkenstein stellt Mendelssohn in den Zusammenhang der Geschichte der politischen

Theorie der jüdischen Emanzipation, wie er sie in den Stationen von Mendelssohns

«Jerusalem», Marx' «Zur Judenfrage» und Herzls «Der Judenstaat» vorgezeichnet
findet: «he has not yet reached the point where assimilation or at least accomodation
even of religious tenets seemed a necessary price for emancipation into the state, because
the state he conceived of was not yet the national state of the early 19th century, itself a

surrogate for religious fervor. And, for the same reason, he could not yet see the gap
between political and social integration»(S.22).

Zwi Batschas Untersuchung «Zur Aufklärungsproblematik in Salomon Maimons
<Lebensgeschichte>»gibt einen guten Einblick in die unmittelbar von der Theorie betroffenen

Praxis des ein einziges Leben umspannenden Übergangs von der noch mittelalterlich

geprägten Umwelt polnischen Judentums zur äussersten Grenze neuzeitlich eben
erst errungenen Denkens. Maimons tragisches Leben ist eindrückliche Illustration, mit
welcher Gewalt die Aufklärung tatsächlich auf die noch weitgehend mittelalterliche
Welt prallte. Batscha weist ferner auch auf die Antizipation der «Dialektik der Aufklärung»

in Mendelssohns Aufklärungskonzeption hin. Den sozialen und historischen
Hintergrund beleuchten weiter F. Kopitzsch (Lessing und seine Zeitgenossen im Spannungsfeld

von Toleranz und Intoleranz), H.Möller (Ursprung und Wirkung von Dohms
Schrift «Über die bürgerliche Verbesserung der Juden»), J. Karniel (Die Toleranzpolitik
Kaiser Josef IL), J. Schoeps (Die Moses Mendelssohn-Rezeption im Zionismus). W. Grab
(Deutscher Jakobinismus undjüdische Emanzipation) u.a.

Unter der Überschrift «Humanität und Dialog» hat die Lessing Society als Beiheft
zum Lessing Yearbook die Beiträge zum Lessing-Mendelssohn-Symposium im November

1979 in Los Angeles herausgegeben7.
Wie wenig wir von Lessings Persönlichkeit wissen, führt K. S. Guthkes Aufsatz «Lessing

zwischen heute und morgen: Expeditionen in die Region der offenen Fragen» vor
Augen. Fest jedenfalls steht Lessings unbändige «Lust am Widerspruch» (S. 33).

Die Bedeutung Spinozas für Moses Mendelssohns Identitätsbildung betont S.Gilman:
«It is not merely that Spinoza provided Mendelssohn with a model of a Jew as speculative

philosopher, Spinoza also provided Mendelssohn with a model of the Jew who was
able to reject the modes of thought and expression which were associated with the Jew in
the Diaspora» (S. 78). Die Argumentationsweise Mendelssohns für die Unterscheidung
des «guten» vom «schlechten» Juden hat ihre Parallele in den Integrations- und
Assimilationsprozessen der wenigen europäisierten Schwarzen der Aufklärungszeit: «For the
model of Friday, taught first to serve and then to speak, could well be applied to the German

Jew. Mendelssohn's implicit acceptance of the dominant value system of Prussian
society in the eighteenth century created for him an explicit distinction between the
acceptable and the unacceptable images of the Jew» (S. 79). Dass die «Basis des
tragischen Vorgangs die Antinomie von absolutistischer Öffentlichkeit und tugendhafter
Privatexistenz» in Lessings Dramen ist, ist die These von H.-G. Werners Analyse. Die
Austragung dieses Widerspruchs, als zentraler Aspekt verstanden, eröffnet eine fruchtbare
Interpretationshilfe für die Intention Lessingschen Theaters als Institut der Aufklärung.
Lessings Denkstrukturen untersuchen R.Heitner, J.Desch, S.Martinson. K.Berghahn
und G.Hillen. Dem Lessingschen «Begriff eines konsequenten Rationalismus» geht
Desch nach: «Die aus dem Begriff deduzierte Wahrheit erweist sich als Schein. Die an

7 E.Bahr —E.P. Harris—L.G. Lyon (Hg.), Humanität und Dialog. Lessing und
Mendelssohn in neuer Sicht. Beiheft zum Lessing Yearbook, Wayne State University
Press. Detroit und edition text + kritikGmbFI, München 1982.

226



der Erfahrung orientierte Vernunft ist der abstrakten, wenngleich konsequenten Logik
überlegen und verhöhnt sie, indem sie deren <Wahrheit> in Frage stellt und zerstört»
(S. 134). - «Unvereinbar treten sich hier der begriffsorientierte abstrakt-logische
Rationalismus und eine an der Wirklichkeit orientierte Vernünftigkeit gegenüber; und ihrer
nimmt sich Lessing an» (S. 135). Martinson hält fest, dass Lessings bürgerliche Trauerspiele

als «dissonant variations on the theme of authority and criticism» (S. 150) zu
verstehen sind. Aufden sozialen Gehalt von Lessings Dramaturgie, nämlich «wie sich in der
Idee einer kritischen literarischen Öffentlichkeit die Egalitätsforderungen des Bürgertums

ankündigen» (S. 162), macht Berghahn aufmerksam. In «Der späte Lessing und die
junge Generation» zeichnet W. Köpke eine kleine Skizze der Geschichte des Spinozis-
mus nach Lessing bei Schiller, Jean Paul, Fichte, Schelling, Novalis, Schleiermacherund
Hegel. Dem kontroversen Thema Lessing und Spinoza hat H. Allison eine bemerkenswerte

Studie gewidmet. In «Lessing's Spinozistic Exercises» versucht er den Nachweis zu
erbringen, dass die beiden frühen Fragmente Lessings «Durch Spinoza ist Leibniz nur
auf die Spur der vorherbestimmten Elarmonie gekommen» und «Über die Wirklichkeil
der Dinge ausser Gott» die spinozistische Position vertreten und verteidigen. Die Bedeutung

Mendelssohns für die Entstehung der deutschen Literaturkritik hebt E.Engel hervor,

insbesondere seinen Einfluss auf Herder und den Sturm und Drang, etwa bei der
Bestimmung des Geniebegriffs. D. Kumpels Untersuchung über «Das anthropologische
Konzept in literaturästhetischen Schriften Lessings und Mendelssohns» arbeitet die
Funktion der Korrelation des Allgemeinen und des Besonderen heraus, womit
hierarchische Gliederung überwunden und dem Dialog Bahn gebrochen ist: «Lessings Dramen

sind von der Toleranz des stets neu zu gewinnenden Gemeinsinns oder sensus
communis unwandelbar geprägt.. Dieser sensus communis mit seinen erfahrungskritischen

und moralkritischen Initiativen ist zugleich das formale Prinzip, nach dem
Mendelssohn und Lessing im Gespräch wie selbstverständlich miteinander verfuhren»
(S. 284 f.).

An die Verwandtschaft von Lessings Geschichtsbild mit dem gegenwärtiger
Geschichtstheorie erinnert H.Seeba. «Wie aufgeklärt waren Aufklärer im Bezug auf die
Juden?» fragt kritisch K.Carmely. Und dass das frühe Lessing-Stück «Die Juden» ohne
versöhnenden Schluss vielleicht «zeitiger» sei als «Nathan der Weise», bemerkt W.
Barner.

Diese hier nur angedeuteten Forschungsergebnisse mögen wenigstens deutlich
machen, wie fruchtbar eine vertiefte Erforschung Lessings und Mendelssohns sein kann.

Jaspers über Lessing

Hinzuweisen ist hier denn auch auf die erst jetzt veröffentlichte bedeutende Lessing-
Abhandlung, die Jaspers für sein opus magnum «Die Grossen Philosophen» verfasst
hat8. Mit Pascal, Kierkegaard und Nietzsche wird Lessing von Jaspers zu den grossen
Erweckern gerechnet: «Lessing ist erweckender Philosoph, sein Denken erleuchtet und
lässt keine Ruhe, teilt aber nicht mit, was die Wahrheit sei, in der Ruhe und Geborgenheit

möglich wäre Er selber vermag systematisch streng zu denken Aber er wehrt
sich, wo eine Gestalt, ein System sich absolut setzt» (S. 368). Sein Denken ist «versuchendes

Denken», ist «hypothetisches Denken» des Wenn-Dann: «Weil seine Wahrheitsauf-

Karl Jaspers, Die grossen Philosophen. Nachlass 1 und 2, hg. von Hans Saner,
R. Piper& Co. Verlag, München 1981.

227



fassung ein System ausschliesst, weil aber das Denken als solches systematisch ist, und
wenn es sich im System entwickelt, Grundsätze fordert, verwandelt sich für Lessing das

System in eine Fülle von Entwürfen, von Möglichkeiten. Am Ende steht nicht das
System, sondern die Frage» (S.369). Jede Art von besitzergreifender Interpretation ist so
bloss wieder, wogegen Lessing sein Leben lang ankämpfte: «vergebliche Pedanterie»
(S. 745). Nun wird die Beweglichkeit Lessingscher Vernunft oft als Dialektik begriffen (so

trotz eingeräumter Offenheit des Schlusses wieder bei Desch, a. a. O. (Anm. 7), S. 133 ; so
schon etwa bei W. Ritzel (Kant-Studien 57, 1966, S. 1551T.) und P. Heller, der das Les-

sing-Kapitel in seinem Buch «Dialectics and Nihilism», 1966, mit «The Virtuoso of
Dialectic» überschreibt). Der Begriff der Dialektik ist aber in so starkem Masse belastet,
dass darunter wohl kaum jemand lediglich die Fähigkeit, ein Gespräch zu führen, verstehen

dürfte. Statt Dialektik ist der Begriff der Dialogik präziser und trifft Lessings Denkweise

sehr viel genauer9.
Die Parallelität von Lessing und Kant - an die auch Jaspers nachdrücklich erinnert -

wird etwa besonders augenscheinlich bei Lektüre des nur zu empfehlenden Buches
«Kant als Herausforderung an die Gegenwart» von Norbert Hinske10.

Mendelssohn im Umkreis der jüdischen Aufklärung

Die bisher zu wenig beachtete Rolle Mendelssohns als «guide and symbol of Jewish
Enlightenment» und als «the spiritual leader of the Hebrew enlighteners in Germany»
im Umkreis der Maskilim, der Vorkämpfer der hebräischen Aufklärung (Haskalah).
arbeitet M. Pelli in seinem Buch «The Age of Haskalah. Studies in Hebrew Literature of
the Enlightenment in Germany»11 heraus. Gerade weil er auch «the conservative
Mendelssohn» blieb, konnte er eine integrative Gestalt werden, was etwa Spinoza wie vielen
späteren aus Gründen radikaler Progressivität nicht gelang. Zu dem Bemerkenswertesten

von Pellis Untersuchung gehört die Analyse der Argumentation der Selbstrechtfertigung

der hebräischen Aufklärer. Die Maskilim beziehen sich nämlich auf den Talmud
in durchaus positiver Weise als ein aufgeklärtes Werk. Das Vorbild des Aufklärers
finden sie gerade in der Beschreibung des talmudischen Weisen. Die Pointe der Kritik am
bestehenden Judentum liegt in ihrer Differenziertheit. Den Traditionalisten wird
vorgeworfen, nicht dass das Judentum überholt sei, sondern dass sie es heruntergebracht hätten.

Die Maskilim dagegen, merkt Pelli an, «searched, and found, the tenets of
Enlightenment within Judaism». Eine gewisse Ambivalenz sowohl gegenüber Tradition
wie Aufklärung rührt von der zwischen den Fronten errichteten Stellung der Maskilim
her. So sind sie «half heretic and half believer». Aus dieser Unsicherheit heraus ist es zu
erklären, weshalb eine Gestalt wie Moses Mendelssohn eine so wichtige Bedeutung
erhielt. Biographien zu seinem Leben - bereits kurz nach seinem Tod erscheinen die ersten

- werden zur Vita des Maskil erhoben. Isaac Euchels «guiding concept of Mendelssohn
as being a neo-religious leader of his people» etwa feiert ihn als «Licht unserer Genera-

9 Hermann Levin Goldschmidt, Von der Toleranz zur Dialogik - Lessings und
Mendelssohns Herausforderung zum christlich-jüdischen Gespräch, in: E.Lamm (Hg.),
Frieden ohne Menschenrechte?, Einhard-Verlag, Aachen 1981, S. 186— 199.

10 Norbert Hinske, Kant als Herausforderung an die Gegenwart, Verlag Karl Alber,
Freiburg/Miinchen 1980.

11 Moshe Pelli, The Age of Haskalah. Studies in Hebrew Literature Of The Enlightenment

in Germany, E.J. Brill Verlag, Leiden 1979.

228



tion» (S.214f.). Ähnelt in Euchels «Igrot Meschulam ben Urijah», einem Briefroman,
der auf die «Lettres persanes» Montesquieus anspielt, der Vater des jungen Reisenden
Mendelssohn, so muss im Reisebegleiter, einem Marranen, der geradezu als Vorbild des

aufgeklärten Juden vorgestellt wird, wie wir vermuten, niemand anders als Spinoza
dargestellt sein (S.216-224).

Altmann über Mendelssohn

Mendelssohn selbst sind zwei Aufsatzsammlungen des Mendelssohn-Forschers
Alexander Altmann gewidmet. Seine «Essays in Jewish Intellectual History» enthalten vier
im jüdischen Zusammenhang interessierende Studien zu Mendelssohn12. Unter der
Uberschrift «Die trostvolle Aufklärung» sind Altmanns verstreut erschienene Untersuchungen

zu Metaphysik und politischer Theorie gesammelt13.
Dass Mendelssohns Begriff der Aufklärung «unverkennbar die Züge der trostvollen

Aufklärung» trage, heisst es in dem diesen Band krönenden Vortrag «Aufklärung und
Kultur: Zur geistigen Gestalt Moses Mendelssohns» (derselbe Vortrag bildet die Einleitung

zu dem in Anm. 4 angeführten Band). Im Bewusstsein der Grenzen der Aufklärung,

vor denen vor allem Rousseau schon warnte, unterscheidet Mendelssohn klar
zwischen Aufklärung und Kultur. Charakteristisch an Mendelssohns Idee der Aulklärung
ist so «die eminent wichtige Rolle, die die Religion, d.h. die natürliche Religion, in ihr
spielt. Aufklärung, so könnte man im Hinblick auf die ursprünglich metereologische
Bedeutung dieses Wortes sagen, bezeichnet die Aufhellung, Aufheiterung des menschlichen

Horizontes durch die trostvollen, beruhigenden Wahrheiten, die Metaphysik und
natürliche Religion gemeinsam haben» (S.278f.). Mendelssohns zentrale Rolle für die
politische Philosophie in Deutschland führen die hier vereinten Aufsätze eindrücklich
vor Augen. Sein Begriff von Naturrecht und Naturzustand, seine Fundierung der
Menschenrechte und so seine Stellung zu Gewissensfreiheit und Toleranz, sowie ein
Vergleich seiner politischen Theorie mit der Kants, weisen die Bedeutung seines Denkens
im zeitgenössischen Zusammenhang nach. Zusammenfassend wird dies in Altmanns
Beitrag «The Quest for Liberty in Moses Mendelssohn's Political Philosophy» deutlich:
«It was not merely the new German prose created by Lessing and Mendelssohn, the
young Kant and Moser that enabled Svarez to write the new Law What Mendelssohn
contributed touched its very substance. His place in the development of German political

theory in the late 18th century seems to be assured» (a.a.O., Anm. 7, S.59). Von
Spinoza heisst es in «Moses Mendelssohn on Leibniz and Spinoza»; «Spinoza had been
his first thought as a young writer. Spinoza was also his last.» Aber in der
begriffsgeschichtlichen Untersuchung über Gewissensfreiheit und Toleranz bringt Altmann es

fertig, mit Ausnahme einer marginalen Fussnote, Spinozas bahnbrechenden Beitrag und
seine kaum zu überschätzende Rolle für Mendelssohn vollständig auszuklammern14.

12
Alexander Altmann. Essays in Jewish Intellectual History, University Press of New
England. Hannover and London 1981.
Alexander Altmann, Die trostvolle Aufklärung. Studien zur Metaphysik und politischen

Theorie Moses Mendelssohns, Friedrich Frommann Verlag (Günther Holz-
boog), Stuttgart-Bad Cannstatt 1982.
Zur Bedeutung Spinozas vgl. Vf., Die politische Philosophie der jüdischen Neuzeit
seit Spinoza, in: Bulletin des Freien Jüdischen Seminars, III, Zürich 1983, S. 31 — 39.

229



Dass Altmanns grundlegende Mendelssohn-Forschung hier zuweilen selbst in eine
Dialektik der Aufklärung umschlägt, liegt an den vielen Wiederholungen der ursprünglich

separat publizierten Beiträge, welche für eine Buchveröffentlichung hätten zusam-
mengefasst werden dürfen (sie sind auch nicht einmal sprachlich einheitlich, teils
deutsch, teils englisch), wie auch an der geradezu erschöpfenden Detailgelehrtheit, die es

dem Leser erschwert, die grossen Linien im Auge zu behalten. Als Arbeitsinstrument für
den wissenschaftlichen Gebrauch bietet Altmann allerdings wichtige Hilfe für die
Aufarbeitung des Gedankenguts eines der grossen Repräsentanten deutscher Aufklärungsgeschichte.

Was Jaspers abschliessend von Lessing gesagt hat, kann nicht genug - wenn auch
unter Miteinbeziehung jetzt Mendelssohns und der gesamten Aufklärung - betont werden:

«Lessing ist nicht historisch geworden, er und seine Aufgabe sind noch ganz
gegenwärtig-, er ist Überwinder der blossen Aufklärung - die Höhe echter Vernunft»
(S. 761 f.).

230


	Ergebnisse des Lessing-Mendelssohn-Jahrs

