Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 42 (1983)

Artikel: Une nouvelle image de la pensée : philosophie des machines
désirantes

Autor: Calame, Christophe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883159

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 42/1983
CHRISTOPHE CALAME

Une nouvelle image de la pensée

Philosophie des machines désirantes

Ce n’est pas sans hésitation et sans prudence qu’il faut parler de
«Mille Plateaux», deuxieme volume de «Capitalisme et schizophré-
niew, dont le premier volume paru était «L’Anti-Oedipe»'. Ces livres
sont issus d’une intention et d’une «veine» philosophique entiérement
stratégiques. Ce sont des «machines de guerre», selon I'aveu de leurs
propres auteurs. Machines de quelle guerre? Ces deux auteurs,
comme tant d’autres, ont révé d’amener a la conscience de soi, ou de
faire accéder a la culture, les mouvements sociaux des années 70, et
leur style propre. D’armer les opposants divers de ces temps d’une
antiphilosophie de combat. Le sort social de ces livres est donc lié a
celul de ces mouvements, mais cela concerne plutdt I’historien des
mentalités que celui des idées. Pour nous, il s’agit de présenter quel-
ques mythes modernes, issus des convulsions propres d’une longue
histoire, celle de la philosophie.

A la faveur d’un contexte stratégique, ou I’on attend des idées une
pression décisive sur «l’adversaire», et une auto-explicitation puis-
sante, il s’est fait en France une opposition farouche a tout ce qui
semblait «établi». Les 1dées dont nous allons parler, critique de la
rationalité, «autre pensée», métamorphose, nomadisme, machines dé-
sirantes, etc., supposent toutes un renversement et une valorisation
paradoxale d’un certain nombre de «positions» ou de «qualités», dont

' «Capitalisme et schizophrénie», de Gilles Deleuze et Félix Guattari, est donc une
«somme» composée de deux volumes: a) «L’Anti-Oedipe», Paris 1972, et b) «Mille
Plateaux», Paris 1980. Ces deux livres sont abrégés ci-aprés AO et MP.

Correspondance: M. Christophe Calame, 2, av. Schnetzler, CH — 1003 Lausanne

147



le rationalisme faisait tres traditionnellement «l’autre» de la raison.
Ainsi la folie, I’enfance, la féminité, ’'animalité, la barbarie vont-ils
pouvoir €tre tenus comme autant de recours contre la raison, contre
ce qui est «établin.

Dans ce catalogue des altérités, 1l est singulier de voir venir figurer /a
machine. «Instrument indépendant», comme dit Hegel, la machine
fascine depuis longtemps: dans toute machine, 1l réside une contradic-
tion bien déterminée entre la soumission (I'instrumentalité) et 'indé-
pendance (theme de la machine «folle»). Si I'instrumentalité prédo-
mine en effet, la machine s’arréte, perd toute «vie», n’est plus qu’un
outil privé de mouvement propre. Mais si le mouvement indépendant
vient a prédominer, la machine incontrélable semble se révolter con-
tre son auteur, contre son conducteur, pour le tuer ou le mutiler. Ainsi,
peu apres avoir, pendant la nuit, agencé un faux miracle, Zorba le
Grec doit-1] assister, le lendemain, a l’auto-anéantissement de sa
machine, devant le village et les moines, pourtant dupés la nuit précé-
dante’. Innombrables sont les exemples d’émergences de quasi-volon-
tés de ce type dans les machines.

Mais si, depuis longtemps, ’art se plaisait a évoquer les rapports du
désir avec la machine’, et les sursauts subits d’autonomie dans les
machines, Freud lui, en traitant du désir a travers la représentation, et
I'interprétation de la représentation, va considérer la machine comme
un fantasme, ainsi d’ailleurs qu’il le fera de toutes les «altérités» dont
nous avons parlé, les enfants, les femmes, les animaux, les barbares,
etc. Deleuze et Guattari, dans le contexte stratégique évoque ci-dessus,
ont voulu renverser ce traitement, et prendre le fantasme au contraire
comme une machine. C’est le baptéme, en 1972, avec I’Anti-Oedipe,
des «machines désirantes». Il y a la une contraction trés vive du plan
social et du plan subjectif. La société est «machine», tant machinique
que machinée; la subjectivité s’insére en elle par son désir machinique
aussi. Ce discours suppose une unité de la sociologie et de la psycho-
logie accélérée par la métaphore. Wilhelm Reich déja avait cherché,
avant de se tourner vers la biologie®, une certaine explication des phé-

? Nikos Kazantzaki, Alexis Zorba, Pariss.d.

* Cf. & ce sujet 'exposition et le catalogue: H. Szeeman, Les machines célibataires,
Venise 1975.

* Cf. Wilhelm Reich, La psychologie de masse du fascisme, trad. frang., Paris 1972.

148



nomenes sociaux dans la psychanalyse, et lur aussi pensait dans un
contexte stratégique. Avec Deleuze et Guattari, 1l n’est plus question
d’interpréter les phénomenes sociaux, mais d’affirmer leur continuité
totale avec les phénomenes psychologiques, et inversément (contre la
psychanalyse bien sur). Ainsi la schizophrénie, dans les deux volumes
de cette oeuvre dont le titre général est «Capitalisme et schizophré-
niey, peut-elle étre posée en tant que tendance originelle de toutes les
sociétés humaines, comme valeur révolutionnaire dans un contexte
stratégique, et comme science «exacte» puisque le delire dit le vrai,
contre tous ses interprétes. La folie clinique cependant sera présentée
comme un échec, une chute sur le chemin de la schizophrénie.

La vérité que le délire contient, ¢’est la vision des machines désiran-
tes a 'oeuvre, si on peut dire. Qu’est-ce qu'une machine désirante?
Deleuze et Guattari vont faire voler I'idée hégélienne d’«instrument
indépendant» en supprimant tout caractére instrumental a ces machi-
nes. Les machines désirantes ne sont pas les instruments d’une finalité
extrinséque a elles, ne servent donc rien ni personne. Elles ne sont pas
non plus fabriguées; les hommes les explorent peut-étre, mais ne les
¢difient pas. Ce qui est donc décrit et métaphorisé dans cette expres-
sion n’est ni I'instrumentalité ni ’artificialité, mais bien plutot I'indé-
pendance, c’est-a-dire une marche a-subjective, automatique. Si la
subjectivité se définit par sa finitude et son intermittence, la machine
lui supplée par sa constance, sa continuité. L’action de la subjectivité
n’a jamais été définie par la régularité, la continuité, la positivité. Tout
dans le travail humain, méme le travail des masses, est ponctuel,
momentané, négatif, au principe d’une altération du donné. Pour
qu’apparaisse le concept d’un désir privé de tout mangque, sans doute
fallait-1l aussi étendre, durcir et renforcer le sujet. La métaphore qui
surgit presque naturellement est alors précisément celle de la ma-
chine.

Il faut s’étonner qu’un lecteur de Bergson ait pu proposer une telle
métaphore, réduisant apparemment le vivant a du mécanique. Mais il
faut préciser que le sujet n’est pas une machine. Tout d’abord, seul le
deésir, comme libido a I'oeuvre dans le champs social, peut faire exister
des machines désirantes, tandis que seules les machines peuvent étre
désirées. Ensuite, elles supposent toujours I'insertion du sujet désirant
en elles, en tant que partie d’un agencement, piéce d’un certain dispo-

149



sitif, rouage utile d’une certaine production. Puisqu’elles ne sont pas
des fantasmes qu’on devrait interpréter, elles sont la réalité méme du
monde économique et social, leur devenir est le mouvement méme de
I’histoire. Rien n’existe qui ne soit produit par une machine désirante.
Méme la répression et le refoulement (méme la psychanalyse!) sont
des machines désirantes, dont les intensités particuliéres sont répres-
sives et réductrices. Répression et réduction sont des intensités, des
objets de désir, produits machiniquement.

De quoi une machine désirante est-elle constituée? Plusieurs élé-
ments s’assemblent pour produire son dispositif particulier. Il y a
d’abord le «décor, le fond, le lieu, le sol, «grande stase inengendrée»’
—ainsi: la brousse, le désert, la grande ville, le mur blanc, les registres
de I’Etat, la signifiance des signes, etc. —ouvrant un plan de continuite,
de consistance, sur lequel les agencements machiniques viennent con-
courir, échanger, produire. Les deux auteurs appellent ce plan le
«corps sans organe». Pour prouver que le corps n’est pas fondamen-
talement organique, ils citent un poeme d’Antonin Artaud: «Le corps
est le corps/il est seul/et n’a pas besoin d’organe/le corps n’est jamais
un organisme/les organismes sont les ennemis du corps»’. C’est sur ce
corps sans organes que vont se produire ces couplages, ces développe-
ments relatifs et corrélatifs, ces «noces», entre organes et flux élémen-
taires, entre animaux et humains, entre humains et machines. Ainsi
les couplages de I'orchidée et de la guépe, des lévres et du sein (spéci-
figuement humains tous deux), mais aussi du cavalier, des étriers et
du cheval; ou le char d’assaut, couplage de la tranchée et de la mobi-
lite. Une machine désirante est naturellement productive, soit de
maticre, soit de mouvement, soit de signes. Les machines désirantes
s’alimentent mutuellement. Ainsi un flux de matiére sera-t-il mis en
rapport avec des signes ou du mouvement, dans un échange toujours
doté d’une certaine constance, d’une certaine permanence, dont la
métaphore machinique est le garant, si I’on peut dire.

Dans chaque délire, 1l y a des machines désirantes, sous la forme de
couplages actifs a la surface d’un corps sans organe. Le désir se réfere
donc a des agencements machiniques qu’il investit ou qu’il projette

* AOp.57.
® Citéin: AO p.15.

150



d’établir. Désirer, ¢’est étre capable d’agencer, diront Deleuze et Guat-
tari, non sans allusion au spinozisme. Mais dans ce sens justement, le
schizophreéne interné, le fou d’hoépital, qui n’est plus capable d’agencer
encore, est un explorateur brisé, entravé, échoue. Ce n’est donc pas le
malade qui est au centre de la schizo-analyse; ce discours n’est pas
clinique, et ne vise pas a servir la guérison, ou la thérapie. Ce discours
ne vise pas le malade, mais bien son inspiration initiale, sa maladie
méme, ou encore cette activité si génerale et si partagée que I’¢lément
de privation (par rapport a la «santé») en disparait. Le désir est le
principe d’une maladie mentale sans rivages, collective, agencente et
machinante, la «Révolution», dont la maladie mentale individuelle
n’est jamais que I'impasse particulieére ou spécifique, par rapport a la
dérive générale.

S’il faut parler de «dérive», c’est que nul principe organique ne
vient présider aux articulations, aux couplages, aux connexions des
machines désirantes. Kant définissait I’organisme par la production
naturelle des parties; les machines désirantes ne se produisent pas
mutuellement, ne s’entretiennent pas les unes les autres. Jamais leurs
«noces» ponctuelles et limitées ne se réferent a une téléologie ou a une
finalité. La production d’une machine désirante n’a pas de but. La
production générale de toutes les machines désirantes pas plus. Une
machine désirante peut bien en alimenter une autre, mais ce fonction-
nement ne peut pas étre évalué par une adéquation a un but. Dans le
discours des deux auteurs, i1l y a toujours un niveau ou la machine dé-
sirante devient une intensité, un «bloc d’enfance», ou la finalité s’en-
gloutit dans le pur déploiement, le pur mouvement. Le regard porté
sur les machines n’est pas celui d’un ingénieur, c’est peut-&tre celui
d’un artiste ou celui d’un enfant.

Nous sommes donc trés loin de toute cybernétique. L’idée d’une
machine qui se donne des buts, comme un organisme, qui se pilote ou
qui nous pilote, qui se référe a une certaine finalité qu’elle intégre (en
lieu et place de la pure instrumentalité), est tres loin de I'idée d’une
machine désirante, qui n’intégre a aucun niveau de finalité détermi-
nante. Nous ne disons pas que, dans un certain délire, les noces d’un
savant fou et d’'un robot invincible ne puissent constituer une machine
désirante, mais il est sir que la sagesse que 1’on voudrait apprendre
aux machines est bien ce dont Deleuze et Guattari voudraient nous

151



délivrer. Les machines désirantes peuvent-elles méme fonctionner?
Mal naturellement, les deux auteurs le disent: «Les machines désiran-
tes ne marchent que détraquées, en se détraquant sans cesse»’. Il n’y a
donc pas de bonne marche de ces machines, pas plus que de finalite
déterminante. Il y a mouvement continu et production constante,
meéme désastreuse, méme dangereuse, méme mortelle. Nous voyons se
conjoindre 1déologie du désir et fantasme du mouvement perpétuel.

La philosophie des machines désirantes s’ouvre tout naturellement
sur la pratique politique. Ainsi le parti révolutionnaire a-t-i1l pu étre
présenté par les deux auteurs comme une machine désirante dont les
investissements libidinaux devaient étre orientés vers la schizophre-
nie, plutot que vers la paranoia®. Mais c¢’était compter sans les «lignes
d’abolition» qui, de I'intérieur du mouvement issu de Mai 68 ont
mené la «marginalité» a la criminalité, la «psychédélie» a la toxico-
manie, la détermination révolutionnaire au terrorisme, comme elles
avaient conduit toutes les sociétés révolutionnées a la barbarie. En
1980, quand parait «Mille Plateaux», gros livre trés savant, bourré de
références, au droéle de titre fou, son public s’est dissout, marginalisé,
restreint. L’Université de Vincennes (Paris VIII), ou enseigne De-
leuze, a ét¢ exilée dans la lointaine banlicue de Paris, et la gauche tra-
ditionnelle va monter au pouvoir. Les «nouveaux-philosophes» ont
popularisé I'idée anti-totalitaire. Les deux auteurs font figure d’intel-
lectuels pervers, attardés, totalitaires. Ils sont trop savants pour les
nouveaux émeutiers «punk» (ceux de Zurich), et trop révolutionnai-
res pour tous leurs pairs des sciences humaines.

Quelle est la valeur de cette pensée? Son évaluation ne cesse de faire
probléme. Mes quelques lignes n’y répondront pas. Qu’est-ce qui se
dit, au juste, a travers ces refus, refus du commencement, refus du
dialogue, déplacement des problémes, «nouvelle image de la penséex,
cet esthétisme, cette «épithumophilie», cette volatilisation de I’éthi-
que, cette ontologie parfois si peu critique, ces références scienti-
fiques, cette drole de philosophie de la nature’? L’évaluation d’une

7 AOp. 4.

® Surce point cf. AO pp.285 sq.

® Cf. en particulier in: MP les chap. 10, «1730 — Devenir-intense, devenir-animal, deve-
nir-imperceptible», et 11, «1837 — De la ritournelle».

152



pensée est liée a deux choses: sa vérité représentative et sa vérité ex-
pressive. La philosophie de «Capitalisme et schizophrénie» est certai-
nement vraie d’un certain nombre de phénomenes (ainsi du «noma-
disme» peut-€tre). Elle est aussi certainement expressive, a sa fagon,
de ce que quelqu’un appelait «le bref été de I’'anarchie».

La rationalité, on le sait, se pense des I'origine grecque de la méta-
physique comme saisie de I’étre de I’étant, comme acces aux idées,
comme libération des sortiléges du monde phénoménal. Dans la con-
naissance la rationalité fait I’épreuve de son propre destin, se recon-
nait fondamentalement séparée, dans sa maitrise singuliere. Cette sé-
paration dans la maitrise constitue le sujet rationnel. Et enfin, par I’ef-
fet d’un rapport originel a sa propre nudité, 'animal rationnel est
aussi politique, parce que la multiplicité du monde phénoménal a la
société pour condition de sa maitrise. Rationalité, subjectivité, so-
ciété: telles sont les trois valeurs produites par la philosophie dés son
origine. La tentative, inaugurée par Nietzsche, de renverser la méta-
physique ne peut qu’inspirer ceux qui sont animés dun projet révolu-
tionnaire. Rationalité, subjectivité, société, deviennent autant de Bas-
tilles a prendre, autant de bastions forts, cimentant un monde a fuir,
ou a «faire fuir», comme disent parfois les deux auteurs.

Dans leur livre sur Kafka'’, les deux auteurs opposent a I’éternelle
enfance du névrosé dans les mains de la psychanalyse, les «blocs d’en-
fance» ou «intensités» du désir schizophrénique. Le terme d’«inten-
sité» renvoie tout aussi bien a I’objet désiré qu’au désir. Le désir se rap-
porte a une intensité qui le produit en retour. Dans le délire, fait, inter-
prétation et investissement subjectif libidinal sont uns. De plus ces
intensités ne se rapportent pas I’'une a ’autre comme les objets du dé-
sir, dans le travail du réve ou la vie quotidienne. En effet, pour Freud,
c’est toujours en fonction du refoulement qui s’exerce sur lui que le
désir déplace ou métaphorise son but, selon la pente d’un certain com-
promis, contenant le projet d’une satisfaction conforme aux exigences
de la réalité. On a donc une nature secréte, intime, privée, du désir, qui

' Gilles Deleuze/Félix Guattari, Kafka — pour une littérature mineure, Paris 1975, pp.9
sq.

153



s’exprime ou s’extériorise dans I’aveu, ou la cure psychanalytique.
Plus encore, il se peut que lorsqu’il se dit, ou s’avoue, ce secret méme
ne soit pas le secret ultime, qui reste insconscient. Un secret avoué
peut fort bien n’étre que le masque encodé, le signe d’un autre secret,
bien plus refoulé.

L’intensité schizophrénique, elle, en revanche, apparait pleine-
ment; elle apparait dans le monde extérieur, a tel point que, dans le
délire, elle s’1dentifie a lu1. S1 elle appelle d’autres intensités, ¢’est tou-
jours par des relations d’associations externes'' et non en tant qu’objet
de refoulement. Une intensité ne peut pas en cacher une autre. C’est
pourquol on peut la dire un «bloc»: 1l n’y a rien en elle qui soit relatif a
une autre intensité, elle n’est pas encodée. Elle a pour support la sim-
ple capacité de n’importe quel objet dans le monde d’étre un objet du
délire, d’entrer dans le plan du désir, c’est-a-dire comme nous le ver-
rons d’étre piece dans une machine désirante.

Fondée sur le refus de I'interprétation, cette image de la libido, pri-
vée de ce retour réflexif qu’est le décryptage infini — méme recodant —,
cette image de la libido est aussi privée d’une distinction nette entre
subjectivité et monde objectif. Le désir s’épanche dans le monde dé-
siré, et, pour paraphraser une formule célebre, les limites de mon désir
sont aussi les limites de mon monde'’. Au contraire de la subjectivité
cartésienne et spinoziste, qui reconnaissaient dans les passions une
altération de la subjectivité, constituée en retour dans la certitude et le
conatus, le romantisme, suivi d’un certain bergsonisme, avait tendu a
identifier désir et subjectivité, faisant de la certitude non plus I'essence
intime de la subjectivité mais 'appareil public et social de la science,
et du conatus 'insensibilité «pharisienne» du bourgeois, tout comme
les vertus vantées par le cartésianisme devenaient des «obligations»
sociales. Avec cette schizo-analyse enfin, nous nous trouvons devant
une triple identification désir-sujet-monde, ou I’extension 1llimitée de
la subjectivité comme désir devient tout aussi bien pure et simple
ontologie, ou la part réflexive que I'interprétation faisait surgir a I’ho-
rizon de I’aveu se perd. Il faut dire que c¢’est d’ailleurs bien la le pro-

"' Sur I'extériorité des relations et des associations par rapport aux objets de la relation,
i cf. Gilles Deleuze, Empirisme et subjectivité, Paris 1953.
"> Cf. L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, trad. frang., Paris 1961.

154



bléeme méme du délire, qui n’est jamais réflexif, et qui pourrait bien ne
pas étre subjectif, au sens ou le désir était dit subjectif dans le roman-
tisme et la psychanalyse, au sens ou la certitude est dite subjective dans
le discours cartésien.

I1 faut avouer ici notre embarras. Il est possible que le pansubjecti-
visme combattant, réfutant toute enceinte, toute limite, deésir sans
rivage qui s’étend au monde, contienne — au moins théoriquement —
une antinomie dans son rapport avec 1'1dée traditionnelle de subjec-
tivité et de désir. Si la subjectivité, apres avoir présidé au principe de la
certitude méthodique et de I’action volontaire, puis au principe du
désir en tant qu’aveu et en tant qu’inconscient, devait venir résider
maintenant dans les déterminations que lui confere le délire, ce serait
au prix de nombreux paradoxes, dont le moindre ne serait pas le ren-
versement de la subjectivité dans son contraire.

La rationalité pouvait certes bien se retrouver dans la compréhen-
sion qu’elle proposait de son «autre», dans le réve, le lapsus, etc.
D’une certaine fagon le Freud de la « Traumdeutung» peut répondre
au Descartes du «Traité des passions», mais Deleuze et Guattari, avec
leur concept d’intensité, ferment le délire a toute interprétation. On
peut se demander encore en quoi de délire peut étre une «nouvelle
image de la pensée». On a I'impression que la tentative annoncée de
déplacer les concepts ameéne les auteurs a des renversements de type
dialectique, a des négations abstraites.

Dans «Mille Plateaux», rationalité et image de la pensée sont abor-
dées a la faveur d’une image, le rhizome. En botanique, on désigne
ainsi un certain type d’implantation des espéces végétales, caractérise
par la présence de bulbes, ou de tubercules souterrains, et par la capa-
cité¢ de bourgeonner en ¢mettant des tiges a la surface du sol, qui vont
s’enraciner plus loin, pour reconstituer un individu (iris, etc.). La
valeur de cette 1image n’est explicite que dans ’opposition avec les
images de I’arbre, de la racine, de la radicelle.

L’arbre a depuis bien longtemps passé dans le langage théorique et
formel. «C’est curieux comme ’arbre a dominé la réalité occidentale,
toute la pensée occidentale, de la botanique a la biologie, I’anatomie,
mais aussi la gnoséologie, la théologie, ’ontologie, toute la philoso-

155



phie . . . : le fondement-racine, Grund, roots et fundations»"’. Ainsi la
linguistique générative va-t-elle présenter I'arbre syntagmatique en
commencant par un point S et en procédant par dichotomie. Ainsi
I'organigramme d’une organisation, structure arborescente qui surgit
du chef supréme, et se déploie jusqu’au moindre exécutant. La racine,
fondement de la totalité, fondement de I’organisation et de la subordi-
nation. «C’est le livre classique, comme belle intériorit¢ organique,
signifiante et subjective»'.

Dans la modernité en revanche — surtout dans la modernité litté-
raire — on trouve un type de livres, d’ocuvres bien différent, produits
d’une pensée dont le modele génératif n’est plus ’arbre, mais la radi-
celle, la racine fasciculée. «Cette fois la racine principale a avorte, ou
se détruit vers son extrémité; vient se greffer sur elle une multiplicité
immédiate et quelconque de racines secondaires, qui prennent un
grand développement»'”. Pourtant cet avortement de I’arborescence
ne produit nullement, pour les deux auteurs, le multiple recherché.
Car une certaine unité n’en subsiste pas moins comme passée ou a
venir, comme possible. Ainsi les aphorismes de Nietzsche «ne brisent
I'unité linéaire du savoir qu’en renvoyant a ’'unité cyclique de I’éter-
nel retour, présent comme non-su dans la pensée»'®. Dans le domaine
littéraire, toutes les tentatives de briser le récit voire la syntaxe, com-
me celles de Joyce, de Burroughs, etc., peuvent bien produire une
certaine polysémie constatée, mais «l’oeuvre la plus résolument par-
cellaire peut aussi bien étre présentée comme 1’Oecuvre totale ou le
Grand Opus»'’, «le monde est devenu chaos, mais le livre reste image
du monde, chaosmos-radicelle, au lieu de cosmos-racine. Etrange
mystification, celle du livre d’autant plus total que fragmenté»'®, Ces
lignes peuvent étre rapprochées de certaines pages de I'«Anti-Oedipe»
sur I'écriture (dirigées contre J. Derrida'”), elles visent toute une cer-
taine modernité de «l’écriture» post-mallarméenne.

3 MPp.27.

¥ MPp. 1.

5 MPp.12.

' Tbid.

7 Ibid.

¥ MPp.13.

Cf. AO chap. 1, «Les machines désirantes».

B=)

156



«En vérité, il ne suffit pas de dire vive le multiple, bien que ce cri
soit difficile a pousser. Aucune habileté typographique, lexicale ou
méme syntaxique ne suffira a le faire entendre. Le multiple, i/ faut le
faire .. »*. Le multiple réside dans ce que la figure du rhizome in-
dique, par opposition a la racine et a la radicelle. Derriere cet ana-
logon végétal, 1l y a tout a la fois un certain nombre de phénomeénes
(végétaux, animaux, humains, littéraires, etc.) et un mode remarqua-
ble de les saisir et de parler d’eux. Il y a le monde «nouveau», et la
«nouvelle image» de la pensée encore une fois donnés simultanément.

Le rhizome est caractérisé par un certain nombre de traits remar-
quables. 1 et 2) Connexion et hétérogénéité. Prenons I’exemple du lan-
gage, 1’objet de la linguistique: «Des chainons de toute nature y sont
connectés a des modes d’encodage trés divers, chainons biologiques,
politiques, économiques, etc.»” . Dans le long chapitre intitulé «20
novembre 1923 — Postulats de la linguistique», les deux auteurs veu-
lent réfuter quatre postulats qu’ils attribuent a la linguistique. a) le
langage serait communicatif et informatif (on verra plus loin le théme
des «mots d’ordre»); b) il y aurait une machine abstraite de la langue
qui ne ferait appel a aucun facteur «extrinseque»; c) il y aurait des
constantes ou des universaux de la langue qui permettraient de définir
celle-ci comme un systéme homogene; d) on ne pourrait étudier scien-
tifiquement le langage que sous les conditions d’une langue majeure
ou standard. A ces postulats ils opposent la nature éminemment hété-
rogene, pragmatique, relative, de la langue, son caractére nécessaire-
ment social, li¢ a des «machines désirantes» qui tout a la fois parlent et
produisent, et dont le langage perd tout sens en dehors de son agence-
ment singulier. Ce qui vaut ici du langage vaut de tout autre rhizome.
3) Principe de multiplicité: «Il n’y a pas de points ou de position dans
un rhizome comme on en trouve dans une structure, un arbre, une
racine. Il n’y a que des lignes (. . .), toujours I'unité opere au sein d’une
dimension vide supplémentaire a celle du systeme considéré (surco-
dage). Mais justement, un rhizome ou une multiplicité ne se laissent
jamais surcoder, ne disposent jamais de dimensions supplémentaires

* MPp. 13.
' Ibid,

157



au nombre de ses lignes»™. La ligne s'oppose au point en ceci qu’il
n’est pas possible d’en dénombrer les «nombreux» points. L'opposi-
tion se fait ici entre le dénombrement comme opération analytique,
agissant dans une dimension vide supplémentaire, pour délimiter et
distinguer, et le nombre «nombrant»”, qui promeut a l'intérieur
méme de la chose du «<nombreux», du non-dénombre, de I'indénom-
brable, de 'innombrable. 4) Les ruptures asignifiantes: «On n’en finit
pas avec les fourmis parce qu’elles forment un rhizome animal dont la
plus grande partie peut étre détruite sans qu’il cesse de se reconsti-
tuer»™*. 5 et 6) Cartographie et décalcomanie. Les feuilles d’un arbre
sont «décalquées», elles sont toutes pareilles, elles supposent un mo-
dele caché, qui est leur calque. Dans un rhizome, pas de calque pour
reproduire un modele, mais seulement une cartographie des multipli-
cités en preésence. «La carte est ouverte, elle est connectable dans
toutes ses dimensions, démontable, renversable, susceptible de rece-
voir constamment des modifications»”".

«Mille Plateaux» est un livre qui se veut lui-méme rhizomatique.
Les «plateaux» sont des bulbes, les concepts (ainsi: rhizome, machine
désirante, schizo-analyse, micro-politique, nomadisme, etc.) y sont
articulés entre eux de maniére fuyante, multiple, asignifiante, bien
plus rhizomatique donc que «radicale», selon un «arbre des raisons»
logico-déductif. Qu’est-ce qu’un «plateau»? Les deux auteurs ont pris
ce mot a Gregory Bateson®, qui voulait désigner par la 'un des traits
propre de I’éthos balinais: ’'absence de paroxysmes, de «schismoge-
nese» dans les relations sociales. Ces plateaux sont, dit Bateson, «des
régions continues d’intensité», par opposition toujours a la recherche
des paroxysmes, dans I’'amour (orgasme), dans les conflits (violence),
I’ethnologue se servant du mot pour décrire au fond une certaine «éga-
lité d’ame» au sens antique a Bali. L’emprunt est curieux, car les deux
auteurs et leurs intensités présentent quelque chose de beaucoup plus

[

MPp. 15,

° Cf acesujet: MP pp.482 sq., les «nombres» nomades.

* MPp.17.

* MP p.20.

*® Gregory Bateson, Bali: le systéme de valeurs d’un Etat stable, in: Vers une écologie de
’esprit, t. I, trad. frang., Paris 1977.

[ SR ]
w

158



strident que ce que Bateson voulait indiquer dans le comportement
des Balinais.

Si Deleuze et Guattari reprochent aux auteurs de la modernité
d’avoir substitué 'unité du livre a I'unité du monde, d’avoir fait du
monde chaotique une image morcelée, certes, mais totale, c¢’est que la
encore la représentation — I’affinité de la pensée avec le vrai — est en
question. Le dépassement de la représentation ne serait opéré que
dans I'tdée de rhizome. Dans ce sens, un livre pourrait bien contenir
une cartographie de rhizomes, s’1l n’en contient pas les calques. Mais
c’est encore trop, car les rhizomes n’entrent jamais tout entiers dans la
représentation, puisqu’ils ne se laissent décrire que par la bande, le
bord, et ne se laissent jamais surcoder. Aucun de ces livres fasciculés
qui prétendent présenter la plénitude toujours en supplément, en
«trop» dans le monde, ne peut dire la sous-détermination d’un rhi-
zome, ce «moins». En fait, le livre ne doit plus étre considéré comme
un élément a part de ce qu’il décrit, ni la pensée comme extérieure a ce
qui s’agence sous ses yeux. Le livre est une piece d’'une machine, un
bulbe d’un rhizome, la pensée est agencée dans et par ce qu’elle pense.
«Un livre n’a donc pas davantage d’objet. En tant qu’agencement, il
est seulement lui-méme en connexion avec d’autres agencements, par
rapport a d’autres corps sans organes. On ne demandera jamais ce que
veut dire un livre, signifié ou signifiant, on se demandera avec quoi il
fonctionne, en connexion de quoi il fait ou non passer des intensités,
dans quelles multiplicités il introduit et métamorphose la sienne, avec
quel corps sans organes il fait lui-méme converger le sien»”.

Le mode spécifique de I'intervention de la pensée et du livre dans le
rhizome n’est donc plus représentatif, la représentation elle-méme
doit se dévoiler comme rhizomatique. Cela s’opere dans la production
du «mot d’ordre». On trouve dans Mille Plateaux des pages tres frap-
pantes sur ce theme. Expliquent-elles a celles seules la longue passion
des écrivains et des intellectuels pour les mots d’ordre? Dans ce chapi-
tre au titre mystérieux déja évoqué, «20 novembre 1923 — Postulats de
la linguistique», les deux auteurs s’en prennent donc tout d’abord a

*” MP p. 10.

59



I'idée que le langage serait informatif, communicatif. «La maitresse
d’école ne s’informe pas quand elle enseigne une régle de grammaire
ou de calcul»”®. On peut se demander ce que vaut une présentation si
extérieure de la situation d’apprentissage, mais la remarque porte, car
la régle de grammaire n’est pas simplement un phénomene parmi les
autres. La réduction de la représentation amene les deux auteurs a dis-
cerner dans le mot d’ordre I'unité élémentaire du langage. «On s’en
apergoit dans les communiqués de police ou de gouvernement qui se
soucient peu de vraisemblance ou de véracité, mais qui disent trés bien
ce qui doit étre observé et retenu. L’indifférence des communiqués a
toute crédibilité touche souvent a la provocation. C’est la preuve qu’il
s’agit d’autre chose»”™. Le seul corrélat réel du mot d’ordre, c’est ce
qu’il produit, ce dont il est I'origine, I’événement. Le mot d’ordre
opere dans I’événement, en devenant événement. «Le rideau tomba le
20 novembre 1923. Comme pour I’Autriche un an auparavent, la fin
survint brutalement (...). Le 20 novembre 1923, on décréta que le
vieux reichsmark n’était plus une monnaie. On en instaura une nou-
velle, la rentenmark. (...) On décréta que ce nouveau rentenmark
serait gagé sur une hypotheque sur I’ensemble du sol et des autres ac-
tifs matériels détenus par le Reich. (...) Mais st un Allemand avait
exercé un droit de saisie sur la propriété fonciére, on aurait douté de sa
santé mentale. Et pourtant le systéme fonctionna»™.

Deleuze et Guattari reprennent, pour expliquer cela, une théorie
trés élaborée, qu’on trouvait déja élaborée dans Logique du sens, a
propos des Stoiciens. Ici, a partir des constatations de la pragmatique
sur les actes de langage, — transformation instantancée de I’accusé en
coupable par la sentence du juge, etc. —, les auteurs définissent I’événe-
ment, effet du mot d’ordre, comme transformation incorporelle. «La
paix et la guerre sont des états ou des mélanges de corps tres différents;
mais le décret de mobilisation générale exprime une transformation
incorporelle et instantanée des corps»’'. L’événement est donc absolu-
ment distinct de toute évolution des corps. «La transformation incor-
porelle se reconnait a son instantanéité, a son immédiateté, a la simul-

% MP p.95.
* MP p.96.
30 MP p. 103.
31 MP p. 102.

160



tanéité de I’énoncé qui I’exprime et de I’effet qu’elle produit; ce pour-
quoi les mots d’ordre sont strictement datés, heure, minute et seconde
et valent aussitot que datés»’’. Mais du mot d’ordre a I’événement, il y
a un relais décisif, la machine sémiotique, I’agencement abstrait qui a
émis le mot d’ordre et a I'intérieur duquel il est vrai. Si le mot d’ordre
n’a en lui-méme rien de représentatif, comme on le voit par ’exemple
des mots d’ordre-provocation, il n’en reste pas moins qu'un mot d’or-
dre n’a de sens qu’a I'intérieur de ce que Lénine appelait des «circon-
stances»™”, une situation ou est agencée une machine désirante qui
opere le passage du mot d’ordre a I’événement, a la transformation
incorporelle.

Le mot d’ordre se présente toujours comme un discours rapporte,
indirect. Personne, aucune subjectivité personnelle ne s’exprime a tra-
vers un mot d’ordre. «Mille Plateaux» le dit quelque part: le mot
d’ordre, ce sont les valeurs des variables d’'une machine sémiotique.
Ceci nous rapproche peut-étre du structuralisme, mais pas de la sub-
jectivité. Au bout de leur renversement, les deux auteurs finissent par
dire que méme «moi-je» est un mot d’ordre. Nous ne savons pas quelle
conscience précise possedent ceux qui agissent et parlent par et dans
les mots d’ordre, de faire acte d’«anti-philosophie», et de suivre la
«nouvelle image de la pensée». Mais cet aboutissement de la négation
de la philosophie classique dans les mots d’ordre fait époque, et donne
a penser.

Les mots d’ordre ne sont peut-étre pas si totalitaires que 'affreuse
photographie qui illustre le chapitre™ ne le laisse penser. Ou plutot, le
livre ne cesse de dire que les rhizomes contiennent le meilleur et le
pire. Les mots d’ordre aussi contiennent donc le meilleur et le pire.
Mais quel meilleur et quel pire? Les auteurs se référent aux partages
politiques communément admis de leurs lecteurs. Est bon ce qui est
«révolutionnaire», au sens de I'«Anti-Oedipe», la déterritorialisation
de toutes les inscriptions forcées, familialistes, capitalistes, bureaucra-

2 bid.
* Cité in: MP p. 106.
* MP p.95.

161



tiques-étatiques, etc. Est mauvais ce qui est «fasciste», la reterritoriali-
sation autoritaire de ce qui s’enfuit de toute part de ces inscriptions
forcées. La «micro-analyse» des deux auteurs prend pour cible les
«micro-fascismes», mouvements individuels de reterritorialisation. Il
faut lire a ce sujet le chapitre 9, «1933 — Micropolitique et segmenta-
rité», et ses analyses de la puissance des attitudes fascistes «moléculai-
res». Dans la pensée, une méme distinction court entre bons et mau-
vais penseurs, bons et mauvais faiseurs de mots d’ordre. Dans le chapi-
tre 12, «1227 — Traité de nomadologie: la machine de guerre», les
auteurs opposent les penseurs d’«Etat» et les penseurs «nomades». Les
premiers manifestent «la forme-Etat développée dans la pensée»’.
Nous avons déja présenté ’essentiel de cette forme en parlant de
’arbre et des calques. Mais cet Etat manifeste encore plus distincte-
ment ce qui fait de lui une «machine de capture» (selon I'expression
des deux auteurs dans le chapitre 13, «7000 av. J.-C. — Appareil de
capture»): «Voila que cette image possede deux tétes qui renvoient
précisément aux deux podles de la souveraineté: un imperium du pen-
ser-vrai, opérant par capture magique, saisie ou lien, constituant I’effi-
cacité d’une fondation (muthos); une république des esprits libres,
procédant par pacte ou contrat, constituant une organisation législa-
tive et juridique, apportant la Sanction d’un fondement (logos). Ces
deux tétes ne cessent d’interférer, dans I'image classique de la pensée:
une «épublique des esprits dont le prince serait I'idée d’un Etre supré-
me>»’® (comme dans la raison réalisée dans ’Etat de droit, ou toute
souveraineté est juste tandis que toute vérité est souveraine). La dis-
tinction entre législateur et sujet est tout a la fois généralisée et effacée.
«Obéissez toujours, car, plus vous obéirez, plus vous serez maitre,
puisque vous n’obéirez qu’a la raison pure, ¢’est a dire a vous-
méme»’ .

Deux grands «universaux» légitiment la prétention de la pensée
classique a «strier», comme ils disent, I’espace «lisse». Le premier c’est
le Tout, dernier fondement du concept, horizon englobant, et le se-
cond, c’est le Sujet, principe de conversion de I’étre en-so1 en étre

¥ MP p.464.
 Ibid.
7 MP p. 466.

162



pour-nous, passage du phénomeéne a I’idée, de la noése au noéme. On
oppose alors les penseurs «nomades» aux penseurs «d’Etat». Ceux-la
ne se réclament jamais d’un sujet pensant universel, ni du moindre
horizon englobant. Ils parlent toujours au nom d’une «race» bien sin-
guliere, et d’un territoire ouvert, «lisse», sans limite, steppe, désert,
mer. Racisme? Nullement: «La tribu-race n’existe qu’au niveau d’une
race opprimeée, et au nom d’une oppression qu’elle subit: 1l n’y a de
race qu’inférieure, minoritaire, i1l n’y a pas de race dominante, une
race ne se définit pas par sa pureté, mais au contraire par 'impuret¢
qu’un systéeme de domination lui confere. Batard et sang-mél¢é sont les
vrais noms de la race»”®. Les deux auteurs prennent alors pour exem-
ple de pensée nomade la littérature américaine: « White montre com-
ment cet étrange composé, les noces du Celte et de I’Orient, inspire
une pensée proprement nomade, qui entraine la littérature anglaise et
constituera la littérature américaine»’ . Les races peuvent d’ailleurs
tout aussi bien étre des espéces animales en meute: rats, loups, etc.
Dans ce cas la pensée opére la métamorphose anticipée par Kafka:
devenir-animal.

Depuis «Différence et répétition»” jusqu’a «Mille Plateaux», la
continuité d’un propos s’affirme: mise en cause de la rationalité. Cette
mise en cause fait largement appel a la littérature, a 'imaginaire. Or-
gane de saisie souveraine, déploiement de la fondation d’un ordre, le
mythe est en revanche peu invoqué contre la rationalité. Les deux
auteurs — comme le dit déja tant ce titre d’«Anti-Oedipe» — ne men-
tionnent les mythes que pour s’en moquer, ou rejeter leur patronnage.
De méme, toute la gamme des arguments sceptiques invoqués par 1’ir-
rationalisme classique est complétement absente d’une oeuvre essen-
tiellement affirmative. Dans ces livres si savants, par leur technicité et
leurs références, se joue bien plutdét une remise en question de la re-
présentation, et par la des fondements de la métaphysique. La réacti-
vation des positions cyniques et stoiciennes dans «Logique du Sensy»*!
n’est pas un hasard, car ces positions représentent les premiéres pro-

40

5 G. Deleuze, Paris 1969.
G. Deleuze, Paris 1969.

163



testations contre I’édification de la métaphysique, contemporaines de
celle-ci.

I1 nous semble donc que, si important qu’ait pu étre dans le discours
des deux auteurs ’envie de courir au-devant des événements, le fond
de cette tentative théorique est d’'une certaine fagon impliqué dans
cette «gigantomachie» (Platon) qui se livre des 'origine autour de la
meétaphysique, et que la critique de la représentation qui I'inspire I'in-
sere dans le débat qui constitue la philosophie contemporaine. La
mise en cause de la représentation suppose I’évocation d’un «dehors»:
surface corps sans organe, machine désirante, rhizome, mot d’ordre,
etc. La question posée est celle de la représentation. Dans quelle me-
sure un tel dehors peut-1l étre pensée? La question est disqualifiée,
sans cesse plus chahutée par ’anti-philosophie. Dés lors, ¢’est la ques-
tion méme des anti-philosophies qu’il faut commencer a poser.

164



	Une nouvelle image de la pensée : philosophie des machines désirantes

