
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 42 (1983)

Artikel: Typologie der Nihilismen

Autor: Mainberger, Gonsalv K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zersetzung der Metaphysik /
Destruction de la métaphysique

Studia Philosophica 42/1983

GONSALV K. MAINBERGER

Typologie der Nihilismen

Nil sumus nisi fumus
sed nihil est fumus
nos nihil ergo sumus.

Wandinschrift in einem bayrischen
Schlossaal (1741)

I. Griechischer und römischer Nihilismus

Empedokles - Sokrates - Pyrrho

Mit dem griechischen Rednertum beginnt auch der Nihilismus als

Denkgeschichte. Die Rhetoren sind Virtuosen. Sie erfinden die «reine
Form», die nichts sonst braucht. Nietzsche nennt ausdrücklich den

«ersten Rhetor»: Empedokles. Er hatte pythagoreische Weisheit mit
naturkundlichem Wissen kombiniert und wollte damit eine politische
Reform einleiten. Er ist gescheitert - ein misslungener Reformator.
Sokrates springt in die Lücke. Mit ihm beginnt das «heimliche
Wüthen gegen die Voraussetzungen des Lebens». Er ist der Gründer

Korrespondenzadresse: Dr. Gonsalv K. Mainberger, Reinacherstrasse 14. CH-8032
Zürich

125



der «grossen Schule der Verleumdung»1. Wie Empedokles erster
Rhetor ist, ist Sokrates, diesen übertreffend, erster Nihilist. Mit ihm
versiegt die Offenbarung, «er versucht sich selbst zu erzeugen»2. Die
Griechen verlieren mit Sokrates ihre «Unbefangenheit»3, weil der
verkappte Moralist stets nur «das Gute an sich im Kopfe hatte». Er
identifizierte Erkenntnis mit Tugend und «vernichtete» so die Wissenschaft.

Der Sinn für Kunst kam abhanden, das dionysisch-apollinische
Zeitalter löste sich ins sokratische auf. Das Individuum wurde aus dem
«historischen Verband herausgerissen». Sokrates macht sich selbst

zum Problem (griöthi seauton) und braucht für seine Selbstdarstellung
«dialectische Rederei und Geschwätzigkeit»4. Pyrrho, ein Spätling
(360 — 270) forderte Epoche, Enthaltsamkeit im Urteil, weil sich alle
Urteile aufwiegen. Insonderheit die moralischen Urteile: sie zu
rechtfertigen ist durch und durch sophistisch. Pyrrho ist der «letzte Nihilist»

und «hat den Instinkt gegen alles das, was inzwischen obenauf,
die Sokratiker, Plato »\ Pyrrho ist der Protest gegen die Identifikation

von Sein und Gut, von Glück-Tugend-Erkenntnis. Er kommt
dem «buffo Socrates» dahinter, dass er aus Rancune gegen den Geist
und den Instinkt seine moralischen Ideale aufstellte und mit diesen

gegen die Gefahrdung, gegen die anhebende décadence antrat. Pyrrho
entdeckte, dass so zwar die Lust bekämpft werden konnte, dass sich ihr
Wesen aber zugleich entzog und heimlich wütete. Der Deckmantel
hiess Glück und philosophische Tugend. So kam das Wissen an die

Macht, und es blieb nur noch der Skeptizismus, sie zu bekämpfen.
Pyrrho nimmt Partei für die <kleinen Leute>, die «in Güte und
Rechtschaffenheit den Philosophen weit über sind»'1.

Die Frage ist müssig, ob es Nihilisten avant la lettre und solche

d'après la lettre, also uneigentliche und eigentliche Nihilisten gebe.
Die Namengebung genügt, und dieser Nominalismus ist auch schon
der ganze Nihilismus und umgekehrt.

Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe, 15 Bände, hg. von
G.Colli und M.Montinari, München-Berlin 1980, Bd. 13, S.318f. (Frühjahr 1888, 14

[134]).
2 Bd. 8, S. 104 (Sommer 1875,6 [17]).
3

S. 107 (6 [25]).
4

S. 108 (6 [26]).
5

Bd. 13, S.278 (Frühjahr 1888, 14 [100]).
6 S.311 (14[129]).

126



Geistesgeschichte als Manifestation der nomenklatorischen
Vernunft entsteht aus der Einstellung heraus, die Geschichte als eine von
eben dieser Vernunft erzeugte Kette der Nihilismen lesen zu wollen.
Dieses Lesenwollen kommt am Widerstand gegen die bereits gemachten

und vorhandenen Signifikanten ans vorläufige Ziel. Es bringt selber

jene Lesestücke hervor, die einen Text, zusammen mit dem an ihm
aktivierten Lese-Willen, auslegen und explizit machen.

Stoischer Trotz

An Quintilians Vorrede zum Sechsten Buch der «Ausbildung des
Redners»7 lässt sich dartun, was heidnisch-römisch gestimmter
Nihilismus ist. Von der Lebenssituation aus sowie von der literarisch-rhetorischen

Tradition her ist der Bericht des heiligen Augustinus über
den Tod seines Freundes und das Ableben seiner Mutter in den
«Bekenntnissen», Buch IV und VI8, vergleichbar mit der Leistung des

römischen Rhetors.

«1 Mein Werk, Marcellus Vitorius, das ich vor allem nach deinem Wunsch begonnen
halte, schrieb ich - zunächst in der Absicht, es könne vielleicht unserer Jugend irgend
von Nutzen sein, neuerdings auch geradezu unter der Verpflichtung des mir übertragenen

Lehrauftrages - mit allem Fleiss, wobei ich freilich auch mir selbst eine Freude zu
machen gedachte; glaubte ich doch, ich könnte es einem Sohn, dessen hervorragende
Begabung auch vom Vater die regeste Pflege verdiente, als besten Teil seines Erbes
hinterlassen, so dass, wenn mich nach Wunsch und Billigkeit die Schicksalsmächte hinweggerafft,

er dennoch weiter seinen Vater zum Lehrer hätte. 2 Doch hat mich, während ich
Tag und Nacht in diesem Sinne mich mühte und beeilte aus Furcht vor dem Nahen meines

eigenen Todes, das Schicksal so plötzlich niedergeworfen, dass die Frucht meiner
Arbeit nun niemandem weniger zuteil wird als mir selbst. Denn ihn, mit dem ich die
höchsten Pläne hatte und auf den ich die einzige Hoffnung meines Alters setzte, habe ich
verloren, und wieder habe ich den Schmerz, verwaist und verlassen zu sein. 3 Was soll
ich jetzt noch tun? Soll ich es noch glauben, zu etwas nütze zu sein, da die Götter gegen
mich sind? Denn so geschah es ja auch damals, als ich mein Buch über die Gründe des
Verfalls der Redekunst herausbrachte: auch damals, als ich schon am Schreiben war,
wurde ich von einem ähnlichen Schicksalsschlag getroffen. Ja, so wäre es das beste, das

Unglückswerk und alles, was mir noch von meinen unseligen literarischen Arbeiten

7 Fabii Quintiliani Institutionis oratoriae libri XII, hg. und übers, von H. Rahn, 2 Teile,
Darmstadt 1972.

8
Augustinus, Confessiones/Bekenntnisse, eingel., übers, und erläutert von J. Bernhart,
1955,3. Aufl., München 1966.

127



geblieben ist, oben auf den Scheiterhaufen zu werfen, dessen Flammen mir zu früh mein
Herzensblut verzehren, statt dieses gottlose Weiterleben noch mit neuen Aufgaben zu
belasten. 4 Denn welcher gute Vater könnte es verstehen, wenn ich noch weiter meine
Studien betriebe? Und wird er nicht diese Härte und Festigkeit meines Geistes hassen,

wenn ich meine Stimme zu etwas anderem gebrauche, als sie gegen die Götter zu erheben,

ich, der Letzte aller Meinen? Soll ich Zeugnis geben dafür, dass es keine Vorsehung
gibt, die auf die Erde herabschaut - wenn schon nicht durch mein eigenes Unglück, dem
freilich nichts vorzuwerfen ist als die Tatsache, dass ich noch lebe, so doch gewiss durch
das Unglück jener, die die harte Todesstrafe jedenfalls unverdient getroffen hat: war mir
doch schon vorher ihre Mutter entrissen worden, sie, für die es, nachdem sie noch vor
Vollendung ihres neunzehnten Lebensjahres zwei Söhne geboren hatte, so hart die
Schicksalsmächte zupackten, die sie hinwegrafften, ein Gück war, hinzuscheiden 13

(Ist's denn wahr) habe ich dich verloren, dich, den Anwärter für den Rednerglanz,
den schon dein Grossvater besessen, ich dein Erzeuger, der nur noch lebt, um zu büssen.
Und wenn auch nicht meine Lust am Leben, so doch meine Geduld, es zu ertragen, soll
das Opfer sein, das ich mit dem darbringe, was mir noch an Jahren bleibt. Denn vergebens

schieben wir die Schuld für all unser Unglück auf das Schicksal. Nur eigene Schuld
ist's, wenn der Schmerz lange währt. 14 Doch wir leben, und einen Grund zu leben gilt es

zu suchen. Und so muss man den grossen Geistern Glauben schenken, die in der
Beschäftigung mit geistiger Arbeit den einzigen Trost im Unglück sahen. Wenn sich erst
einmal der Sturm, der mich bedrängt, in mir so weit beruhigt hat, dass sich in all der
Trauer wieder ein anderer Gedanke fassen lässt, wird es mein gutes Recht sein, für die
Versäumnisse um Nachsicht zu bitten. Denn wer wird sich da über einen Aufschub der
Arbeit wundern, wo viel mehr zu verwundern ist, dass sie nicht abgebrochen wird? 15

Wenn denn etwas weniger gelungen erscheint als das, was wir noch unter weniger schwerer

seelischer Bedrückung begonnen hatten, so mag man es dem wiederholten Eingriff
des Schicksals anrechnen, der, was wir noch irgend an bescheidener Begabung besassen,

wenn nicht erstickt, so doch geschwächt hat. Doch auch deshalb wollen wir uns nur
trotziger aufrichten; denn so schwer es uns fallt, das Schicksal zu ertragen, so leicht nun,
es zu verachten; denn nichts hat es sich noch gegen mich aufgespart und hat mir durch
mein Elend eine zwar unselige, dafür aber um so grössere Sicherheit beschert. 16 Dass
aber unsere Arbeit freundliche Aufnahme findet, ist auch schon deshalb billig, weil wir
sie nunmehr völlig ohne eigenen Nutzen fortsetzen, vielmehr all unser Mühen dem Nutzen

anderer gilt - wenn denn überhaupt ein Nutzen ist in dem, was wir schreiben! Wir
haben leider, wie die Nutzung unseres väterlichen Gutes, so auch dieses Werk anderen
zugedacht, anderen aber werden wires nun hinterlassen.»

Dieser Text Quintilians stellt ein autobiographisch-ideologisches
Dokument ersten Ranges dar. Es verbindet eine lebensumständliche
Tragik mit einer literarischen Leistung zu einem Akt der Ichexplora-
tion und der Selbstbehauptung. Nicht aufjedem Boden wachsen
Nihilisten.

Quintilian bereitet das Terrain sorgsam und unauffällig vor. Der
rhetorisch hergerichtete Satzbau wird ihm zu seinem angemessenen
Aufenthalt. Quintilian der Autor, dem Willen des Gönners und
Adressaten Marcellus Vitorius anheimgestellt, will sich für die Jugend

128



nützlich machen, arbeitet fleissig und weiss sich in seine Lehrver-
pflichtungen eingespannt. Er will sich für seinen Sohn unsterblich
machen - soweit das in seinen Kräften hegt -, ist selbst von der Todesfurcht

zu raschem Arbeiten angestachelt und schätzt das über ihm,
dem Sterblichen, schwebende Todesurteil menschlich ein, eben als

aequum und optabile, angemessen und wünschenswert.
Diese selbe Schicksalsmacht dreht sich um, macht plötzlich kehrt,

wendet sich gegen Quintilian. Er teilt dem Leser, mitten in seinem
Buche angelangt, mit, das Schicksal mache die Früchte seiner Arbeit
zunichte. Und zwar «niemandem weniger als mir selbst». Als Subjekt
der Arbeit sich verstehend, sieht er sich um Genuss und Nutzen
derselben geprellt. Die Freude ist gründlich verdorben. Mit diesem Ansatz

sind die Massstäbe gesetzt, an denen die wiederholten, sich geradezu

überstürzenden Vernichtungen gemessen werden.

Quintilian verlor, während er sein Buch über den «Zerfall der

Eloquenz» schrieb, seinen Sohn aus erster Ehe. Hernach starb seine

19jährige Frau, die ihm zwei Söhne geschenkt hatte. Erst starb der
ältere, dann, mitten in der Arbeit an der «Institutio oratoria» Quintilian,

der jüngste Sohn, in den der Alte seine höchsten Erwartungen,
die Hoffnungen seines Alters gesetzt hatte. Die väterliche Verwaisung
schlägt ihn beim ersten Mal, dann ein zweites und drittes und viertes
Mal - eine wiederholt zugefügte Wunde. Die Gleichnamigkeit,
Gleichwertigkeit und unerträgliche Synchronie der Unglücke zermürben

ihn. Nichts freilich hindert ihn daran, diese Ereignisse als Verstärker

zur Komposition seines rhetorischen Textes, des Prooemiums,
einzusetzen. Beim Schreiben des ersten, jetzt mitten im Redigieren des

voraussichtlich letzten Werkes, überfallt ihn der Tod der Seinen.

Quintilian kommt zu einem ersten und vorläufig einzig möglichen
Schluss: er muss aus dem Schlimmsten das Bestmögliche machen. Ein
durchaus stoisch-nihilistischer Reflex. Ganz anders freilich als dieser
theoretisch-stoische Ansatz verläuft die sprachliche Verarbeitung der
Schmerzenserfahrung. Die Metapher der Feuerflamme macht es möglich,

die eigenen Eingeweide (viscera mea) mit seinen Schriften (infeli-
cium literarum) in einer einzigen Substanz zu vereinigen: im
Brennmaterial. Nur metaphorisch lässt sich der Schmerz verwinden, indem
die Gedärme und das Pergament miteinander vernachbarlicht werden.

Dem Römer stand keine Todesmythologie zur Verfügung. Auch

129



alle andern möglichen Alternativen werden hinfällig. Das eigene
Weiterleben kann nicht noch mehr belastet werden; die inzwischen
verruchte Lebenskraft (impia vivacitas) ist nicht mehr weiter mit Sorgen
belastbar. Der Text greift alsdann zur rhetorischen Frage. Sie gibt dem
Vater die Gelegenheit, sich anzuklagen und zu entlasten, m.a. W. sich
doch noch des verinnerlichten Stoizismus zu erwehren. Zuerst werden

die Energien des Selbsthasses der eigenen Seele gegenüber
aktiviert. Eigentlich würden sie als Elass den Göttern entgegengeschleudert

werden müssen. Doch Götterhass darf, so will es die Konvention
der pietas romana, nur vermittelt ausgesprochen werden. Nur im
sprachlichen Umgehungsmanöver darf er sich ausleben. Auf rhetorischem

Wege endlich wird Quintilian endgültig, weil redend
legitimiert, zum Ankläger Gottes. Im Akt der Anklage vollzieht sich und
konstituiert sich dann das Ich: er wird zum Einzigen, als «Letzter der
Meinen» (superstes omnium meorum). Der Nihilist ist ein Überbleibsel.

<Arbeit) als Sinnsubstrat

Der Textkörper des Prooemiums macht Quintilian zum Zeugen
einer <Botschaft>. Sie lautet dahin, es gebe keine Vorsehung, die auf die

Erde herabschaut (nullam in terras despicere providentiam tester?). Er
ist Unglückszeuge. Auf seinem Leben lastet der Fluch des Weiterle-
benmüssens.

Der Erzeuger seiner Kinder lebt nur noch in der Negation des Zeugens

und im Verleugnen der Lust: in Busse (superstes tantum poenas).
Lebensinhalt ist nicht Lust am Leben, sondern nur noch die Geduld,
es zu ertragen. Umsonst, heisst es weiter, wälzen wir alles Übel aufs

Schicksal: «Niemand leidet lange, es sei denn durch eigene Schuld

(culpa sua).» Quintilian zahlt literarischen und ideologischen Tribut
an die stoischen Gemeinplätze.

Sie leiten über vom passiven zu einem aktiveren Nihilismus.
«Tatsache ist, dass wir leben und es gilt, einen <Lebensgrund> zu suchen»

(aliqua vivendi ratio)9. Bei Quintilian vollzieht sich diese Suche als

9
Vgl. Nietzsches Kritik des Begriffs «Ursache», a.a.O., Bd. 13, S.274 —276 (Frühjahr
1888, 14 [98]).

130



Trauer im Modus der Schreibarbeit. Fortab freilich wird sie kontaminiert,

fehlerhaft, lückenhaft ausfallen. Er zieht aber vor, so weiterzumachen

statt alles abzubrechen. Das Leben endet im Aufschub, als

Feilschen in Hinfälligkeit, nicht als Zusammenbruch.
Eingebettet in eine Trope, mit der nötigen Eleganz versehen, holt

der Text alsdann aus, um mit dem Schicksal abzurechnen. Der
Geplagte versichert sich seiner Debilität, um sich umso trotziger aus ihr
zu erheben. «Die Krankheit vorspannen», heisst es einmal bei Nietzsche.

«Was schwer ist zu ertragen, das ist leicht zu verachten.» Dieses

Parallelogramm der Seelenkräfte ist die Schlüsselfigur. Sie öffnet den

Zugang zu diesem nichtmythologischen Text. Der wohl konstruierte
semantische und syntaktische Parallelismus von Leiden (passio) und
Tugend (virtus) ist die genuin römisch-theologische Leistung. Sie zielt
darauf ab, dem Leidenssubjekt den Mechanismus der Leidenschaften
zugänglich zu machen und auf diesem Wege Leiden zu rechtfertigen.
Der Satz 15 ist prägnant und wirkt plausibel, weil er auf der Opposition

zwischen dem «nihil enim sibi adversum me reliquit» des Schicksals,

also dessen Unerbittlichkeit, und der daraus resultierenden
gewissesten Sicherheit (certissima securitas) des Ich beruht. Nicht nur
als Residuum, wie etwa bei Aristoteles, begleitet die Kontingenzerfahrung

das Seinsverständnis und die Selbsteinschätzung menschlichen
Vermögens. Das Unglück ist konstitutiv, die Gewissheit ist unglücklich

(certitudo infelix).
Über den Gegensatz von «ex his malis» und dem «boni autem» hebt

der letzte Satz mit einem zugleich geglückten Anschluss an. Er ist der
letzte Versuch, das Ungleichgewicht wieder herzustellen, die Übel
(mala) mit dem Guten (bonum) zu versöhnen, die Zerrüttung zu
verschönern, den absurd inszenierten Zerfall der Welt samt den dort
Lebenden akzeptabel zu machen. Das hiefür verfügbare Instrumentarium

gehört zur Gänze dem moralischen Repertoire an. Quintilian
vollzieht einen moralischen Balanceakt. Gestärkt und erniedrigt
zugleich geht er daraus hervor. Er rechnet damit, dass sein Werk
Anklang finde. Die Nachwelt wird ihm ihre Leseleistung nicht versagen
wollen. Quintilian versichert sich ihrer im voraus durch eine Kosten-
Nutzen-Rechnung. Massstab und Grundwert dafür ist seine eigene,
unter Beweis gestellte Uneigennützigkeit. Er entsagt allem, was Arbeit
und Aufwand ihm an Genuss bringen könnten. Daran gemessen wird

131



man doch wohl annehmen dürfen, dass die künftige Anerkennung billig,

statthaft (prepon) und gehörig sei (aequum).
Quintilian verkörpert den an der Kategorie der Arbeit (labor)

gemessenen römischen Menschen. Er ist der mit labor unzertrennlich
verknüpfte Sklave sowohl der Realität wie auch der damaligen Mentalität.

An labor gänzlich überstellt, erhöht er dessen Wert durch
Lustentsagung und durch Sinnproduktion auf dem Weg der Selbstverachtung.

Labor ist nicht mythologisch, sondern rational gedacht und
entsprechend verwendet. Doch auch noch diese Logik und Stimmigkeit
von labor und Nutzen (utilitas), von Eigenem (proprium) und Fremdem

(alienum) wird durchbrochen und vernichtet. Quintilian versagt
sich den eigenen, rechtmässigen Nutzen (nullum proprium usum).
Seinen Ichwert misst er an den Profiten der andern (aliénas Militates). Er
setzt zudem auf die ontische Stärke und Verlässlichkeit der von ihm
investierten Teleologie. Ein Hauch von décadence weht aus diesem
Konstrukt entgegen: si modo quid utile scribi - wenn überhaupt ich je
etwas Nützliches geschrieben habe. So wird auch der Wert des Nützlichen,

diese oberste Kategorie mythologiefreien Daseins, unterlaufen
und untergraben. Die Resignation wirkt als Triebfeder der
Selbstverstümmelung und beschleunigt den Prozess des Abdankens vor der
Welt. Mit dem Term Patrimonium, also mit der Realität seines
väterlichen Gutes als eines metaphorischen Bedeutungsträgers,
rekonstruiert der Schlussatz das massgebliche Weltverhalten. Patrimonium
fungiert dafür, zu zeigen, wie man dem Nutzen aus einem Gut und der
Freude an ihm entsagt, indem man sie andern überlässt. So geht denn
die Ökonomie des Selbst in den Mechanismus der Vernutzung und
Entfremdung ein. Dort wird es vernichtet. Wie Patrimonium und
<Welt> weggegeben sind, so wird auch «dieses Werk» (hoc opus) alie-
niert. Es ist Quintilians einzige Welt. Sie wird zwischen «den einen»
und «den andern» zerfetzt: aIi is praeparabamus, aliis relinquemus,
den einen haben wir es zubereitet, den andern überlassen wir es.

Zwischen aliis und aliis gibt es keinen möglichen Aufenthaltsort mehr für
das Ich. Die moralisch-stoische Anstrengung endet im Verlust der
Identität. Der resignative Nihilismus, nur im Hass gegenüber den Göttern

etwas aktiv geworden, löst das auf, worumwillen er, mit äusserster
moralischer Idealität, aufgebaut worden ist. Die Gunst des Augenblicks

und mit ihr das Motiv zu leben (vivendi ratio) sind verwirkt.

132



Was bleibt, ist die Jukundität des gelungenen Ausdrucks, das Freudehaben

am Reden, delectatio der elocutio. Zwischen dem Imperfekt des

«praeparabamus» und dem Futur des «relinquemus» bleibt nichts.
Der Autor ist, samt seinem Ort und seinerzeit, verschlungen.

IL Christliche Mythologie, das Nihilismus-Substrat

Ichentleerung dank <christlichen Mythologie

Der heilige Augustinus reiht sich mit zwei Stücken in das literarische

Repertoire der dramatischen, rhetorischen und mythischen
Todesbewältigung von Aischylos' «Totenspende» über die «Johannespassion»

bis zu Simone de Beauvoirs «Cérémonie des adieux»10 ein.
Confessiones, Buch 1V.4,8 — 7,12, berichten vom Verlust eines

Jugendfreundes; Buch IX.8 — 12 enthält die <Unterredung> mit Monica,
ihr Sterben und ihr Begräbnis in Ostia. Damals war Augustinus 34

Jahre alt, bei der Abfassung der Bekenntnisse 397 ist er 43jährig.
Augustinus erinnert, rekonstruiert und bewertet den Tod seines

jugendlichen Freundes in zwei Phasen. Die analytische (4,8 ff.) gipfelt
in den Fragen nach dem Haushalt der seelischen und physischen
Regungen von Schmerz und Lust. Die zweite, die bekennende-gottlo-
bende Phase (6,11 ff.), soll den Umschlag der Gefühlsverwirrung
herbeiführen. Die aufgestauten Fragen werden mit der Erklärung
abgewiesen, es sei jetzt nicht Fragestunde, sondern Zeit zum Geständnis
(non enim tempus quaerendi nunc est, sed confitendi tibi).

Bis an Buch IV.6,11 heran inszeniert der Text die am Geschehen

Beteiligten. Da sind einmal die beiden Freunde, in Zuneigung und
gegenseitiger Anhänglichkeit (inhaerentes) sich verbunden fühlend.
Aber schon beargwöhnt Augustinus im nachhinein dieses Verhältnis,
weil Gott ihm als der richtige Kitt fehlte und es keine <wahre> Freundschaft

ohne Liebesgnade Gottes gebe (quia non est vera, nisi cum earn
tu agglutinas inter haerentes tibi caritate). Der Tod trennt alsdann die
beiden Unzertrennlichen. Gott, Quelle allen Erbarmens, bedroht den

zurückgebliebenen und nach vorne flüchtenden Augustinus von hin-

10
Paris 1982.

133



ten (inminens dorso). Die Sterbeszene wird vorbereitet und eingeleitet
durch den rhetorisch-imprekatorisch verfassten Ausruf: was hat Gott
damals alles bewirkt, was für abyssale Richtersprüche hat er an uns
vollzogen! Damit rückt das tödliche Fieber, Krankheit und Tod ins

richtige Licht. Es sind gottgewollte Ratschlüsse, die erst wegen der
seelischen Fehlreaktionen des Trauernden als verhängnisvolle Ereignisse

erscheinen. Medizinische Eingriffe oder Pflege am Kranken bleiben

unerwähnt, der Sterbende selber ist überhaupt kein Thema (vgl.
hingegen Quintilians Beschreibung seines sterbenden Kindes
Vl.Pr. 11 — 12). Am Moribunden wird die Nottaufe appliziert und die

Schilderung gerät unter der Hand zur Groteske. Augustinus behauptet,

nichts davon gewusst zu haben, obschon er nicht von der Seite des

Kranken gewichen ist. Dieser sei völlig abwesend gewesen (mente
atque sensu absentissimus), die Taufe habe also nicht mehr als eine

körperliche Berührung sein können. Der ungewollten Geistesabwesenheit

des einen entspricht paradigmatisch und tropisch-syntaktisch
die dementia des andern. Augustinus hatte dem kurz nochmals
Genesenden die Taufe lächerlich gemacht. «Da fasste ihn ein Schauer vor
mir wie vor einem Feind, und mit erstaunlichem, jähem Freimut verbat

er sich solches Gerede.» Der Text baut ein Konkurrenzmodell auf,
mit welchem die Beteiligten an der Todesszene nun in ihre entsprechende

Rolle gebracht werden: der Freund wird der dementia
Augustinus' entrissen, jener aber, dank des wirkenden Sakramentes, findet
trotz des ungewollten Getauftseins Aufnahme bei Gott, und Gott
bewahrt den Dahingeschiedenen zu Augustinus' Trost bei sich auf (sed
ille abreptus dementiae meae, ut apud te servaretur consolationi
meae).

Dem Tod folgt die Selbstverfinsterung - Augustinus ist beim Thema.

Sogar die vertraute Umgebung (patria) und das väterliche Haus
muten ihn fremd an. Er hasst alles, was nicht sein Freund ist. Augustinus

wird sich selbst zur grossen Frage (factus eram ipse mihi magna
quaestio) - mit diesem banalen Satz plustert er sich auf. Noch nie war
Augustinus der Selbstbefragung abgeneigt. Jetzt kann er ihr freien
Lauf lassen. Um sie durchzuführen, verdoppelt er seine Identität: er
im Gespräch mit seiner Seele, die Seele aber angeblich als Organ dessen,

der Nicht-Ich sein muss. Sie wird auf etwas angesprochen, worauf
sie keine Antwort geben kann. Denn sie ist verstört und besetzt mit

134



einer anderen als mit der göttlichen Realität. Diese wird mit einem
Bibelspruch assoziiert. Die <Seele> spricht darauf überhaupt nicht an.
Der Gott, der hinter dem Bibelzitat steht, bleibt ihr ein Phantom
(quam Phantasma).

«Und heute, Herr, ist das auch schon vorüber, und die Zeit hat meine Wunde beruhigt.

Kann ich vernehmen von Dir, der Du die Wahrheit bist, kann ich das Ohr meines
Innern Deinem Munde nähern, dass Du mir sagtest, warum das Weinen süss ist den
Elenden? Oder hast Du unser Elend, obgleich Du überall gegenwärtig bist, doch weit von
Dir getan und ruhest unbeweglich in Dir, indes wir Menschen von Prüfung zu Prüfung
gewälzt werden? Und doch, wenn wir nicht weinten zu Dir, dass Du es hörst, unsere
Hoffnung wäre dahin, und es bliebe nichts von ihr. Woher also kommt es, dass von der
Bitternis des Lebens als süsse Frucht gepflückt wird das Seufzen und Weinen und Stöhnen

und Klagen? Ist es das Süsse darin, dass wir hoffen, Du erhörest? Gewiss, so ist es

beim Beten unter Tränen, weil es das Verlangen hat, ganz bis zu Dir zu kommen. Aber
ist es so beim Schmerz um Verlorenes, bei der Trauer, wie sie mich damals umfing? Ich
hoffte ja nicht, durch den Schmerz werde der Freund wieder lebendig, noch erbat ich es

mit meinen Tränen, sondern ich härmte mich nur und weinte; denn elend fühlte ich
mich, und verloren war mir, was meine Freude gewesen. Oder ist auch das Weinen selbst
etwas Bitteres, und wird uns nur wohl dabei vor Uberdruss an allem, was uns vordem ein
Freugenuss gewesen, alsdann zum Ekel geworden ist?»

Der Text taucht mit einem Gemeinplatz kurz in die Gegenwart auf.
Die Zeit, so heisst es, habe inzwischen die Wunden geheilt. Damit
entzieht Augustinus der Zeit das sie konstituierende Moment des Kairos.
Es ist gute griechische Tradition, dass sich kairos als ekstatisches
Zeitmoment dem menschlichen Handeln als wohlgesinnter Beistand (syn-
ergos agathos) anbietet11. Doch auch im Rückblick entgeht Augustinus

sowohl die Tradition wie die Sache. Zu nichts anderem als zu
heilloser seelischer Verwirrung hat das Todeserlebnis führen können.
Augustinus kann nicht aufs griechische Zeitverständnis, das die Zeit
als Bedrohung und Heilung, als Chance und Falle angeboten hat,
rekurrieren. Er geht darüber hinweg und ersetzt die inneren Vorgänge,
die mit <Zeit> zutiefst verkoppelt sind, durch seine theologische
Mythologie.

In diesem Traditionszusammenhang hätte sich auch die phronesis,
Klugheit, als weisheitsvoller Umgang mit der eigenen Begrenzung,
angeboten. Und wenn nicht praktisches Tugendverhalten, dann doch
wenigstens Inspiration oder inspirierter Protest. Doch nichts davon.
Der Text weicht auf eine mythologische Konstruktion aus. Augusti-

11

Aristoteles, Nikomachische Ethik I 7.1098 a24.

135



nus' <Argumentation> stützt sich ab auf sinnliche Grössen, auf die Reste

seiner Erinnerungen und auf schon vorhandene gesellschaftlich
sanktionierte Texte (Bibel) und ordnet sie zu einem Ganzen. Resultat
ist die allmähliche Wiederherstellung des <absoluten Objektes), nämlich

eines Gottes, dessen Anspruch auf sein Gottsein total ist. Die
«Confessiones» als Ganzes und in ihren Teilstücken sind christliche
Mythologie, und das heisst eine Geschichte, in der die Bruchstücke
von Ereignissen und Erlebnissen im Verfahren der narrativen Operation

zu einem Ensemble gefügt werden12. Augustinus' Erlebnisse sind
disparat, zerrissen. Mit den sinnlichen Grössen «Ohr des Elerzens»
einerseits und «Deinem Mund» (admovere aurem cordis mei ori tuo)
vernachbarlicht er zwei disparate <Systeme), das Ich und den Gott. Auf
dem Weg der Abkehr von sich selbst und der entsprechenden Hinkehr
zu Gottes Mund erzeugt sein Text diejenige Konstellation, die eine

Antwort und eine Lösung rhetorisch glaublich und mythologisch
kohärent machen.

Die entscheidende Frage hat Augustinus durch Selbstanalyse
gestellt bekommen: «Warum ist den Elenden das Weinen süss?» (cur
fletus dulcis sit miseris?). Die Erfahrung wird auf die Ebene des

Begriffs geschoben: eine authentische mythologische Leistung. Sie
erheischt eine spezifische Topologie, die auch gleich installiert wird.
Gott wird als das Wesen eingesetzt, das in sich selber ruht und sich aus
dem Elend der Menschen heraushält (abiecisti longe). Dem Menschen
bleibt nur noch übrig, von den Ereignissen überrollt zu werden (expe-
rimentis volvimur). Kommt die Vernachbarlichung von Gott und
Mensch nicht zustande, dann bleibt dem Menschen nicht einmal auch

nur ein Rest von Hoffnung (nihil residui de spe nostra fieret). Gott
wird notwendigerweise und konstellativ, d.h. mythologisch, in die

persönliche Not Augustinus' impliziert. «Wo, in pöbelhafter Art, Eine
Begierde die Oberherrschaft führt (oder überhaupt die Begierden), da

giebt es keinen höheren Menschen. Es versteht sich, dass ein Solcher
(wie z. B. Augustin oder Luther) auch gar nicht die höheren Probleme
kennt, die alle eine viel kühlere Höhe voraussetzen. Das ist Alles rein
persönliche Noth bei Augustin und Luther.»13 Augustinus weiss sich

12
Vgl. C. Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt a.M. 1968, S. 40.

13 Nietzsche, a.a.O., Bd. 11, S.242 (26 [351]).

136



im Weinen bei sich selbst. Aber eben dieses Weinen, so behauptet er

nun, ist nur dann und deshalb nicht nichts, wenn und weil es sich «an
Deine Ohren» wendet (adaures tuas).

Die fundamentale Lebenswidrigkeit und der Daseinswiderspruch
stellen sich bei Augustinus folgendermassen dar. Auf der einen Seite
die Bitternis (amaritudo). Sie wird ausgelebt und ist rekonstruierbar
gemacht in den sinnlichen Erfahrungen wie seufzen, flennen, schluchzen

und zetern (gemere etflere et suspirare et conqueri). Auf der
andern Seite die mit der Erfahrung unvereinbare Einsicht, dass vom
Baum der Bitternis die süsse Frucht des Weinens gepflückt werden
kann. Mit diesen Elementen schafft Augustinus seine Seelenmythologie.

Dank der konkret umschriebenen Erlebnismomente samt deren
gegenseitigen Relationen wird ein Seelenzustand bzw. die Erzählung
über ihn zu einem kontinuierlichen, wenn auch widersprüchlichen
Ensemble. Jetzt sollte es ausgelotet werden. Aber Augustinus weicht
in die Resignation aus. Die Depression entzieht dem analytischen
Verstand die Kraft. Ist nicht sogar das Weinen eine bittere Angelegenheit

(res amara)1 1st nicht auch die Freude nur die Kehrseite des

Ekels? Das Wohlsein und Wohlbefinden des Menschen ist, so lautet
nun die rhetorische Vermutung, nur möglich als perverse Freude am
Uberdruss (prae fastidio rerum, quibus prius fruebamur, et tunc, dum
ab eis abhorremus, delectat?). Mit seiner eigenen Geschichte reisst

Augustinus eine Lücke auf, die ohne Gott nicht mehr zu schliessen ist.
Es gibt im menschlichen Seelenhaushalt gar keine authentischen
Empfindungen. Die Begierden herrschen, aber als Unrat (immundi-
tia). Alles ist nur Umschlag und Kehrseite von allem. Bis zu diesem
Punkt bringt es der analytische Verstand, und soweit wollte es die
Seelenmythologie des Heiligen vorerst auch bringen.

Der Angriffaufdie Seele

Mitten in seiner <Trauerarbeit> hält Augustinus inne. Er macht vor
sich selber halt. Zwar erstellt er den Seelenmythus als exploratives
Instrument, sistiert die Autopsie aber im entscheidenden Augenblick.
Zur Disposition steht nun eine anders orientierte, mit einer neuen
Dimension versehene Ich-Topologie. Augustinus sucht nach wie vor

137



einen Ort für seine Seele. Die Ruhe schwebt ihm als der ideale
Zustand vor Augen. Nun ist aber durch das, was bisher erzählt worden
ist, die Seele als Aufenthaltsort des Menschen unmöglich gemacht.
Das Für-sich-Sein ist aufgehoben. Die Seele ist sich selbst ein «unseliger

Ort» (mihi remanseram infelix locus). Augustinus hat sich, sich
selbst erzählend, sich selber entfremdet. Er hat Fland an sich gelegt
und ist zum Angriffauf sich selber übergegangen. Er ist der «heimliche
Attentäter» auf das Leben.

«O Irrwahn, der Menschen nicht menschlich zu lieben versteht! O törichter Mensch,
der Menschliches masslos leidet! So war ich damals. Ich war in Aufruhr, ich seufzte und
weinte und war verstört, und alle Ruhe war dahin und aller Verstand. Ich trug meine
Seele zerschlagen und blutend herum, und sie hielt es nicht aus, dass ich sie noch trug,
und ich fand doch keine Stätte, sie niederzulegen Zu Dir. Herr, hätte sie sich erheben
sollen, um Heilung zu finden, ich wusste es, aber ich wollte nicht und vermochte es

nicht, um so weniger, als Du mir nicht etwas Festes und Sicheres warst, wenn ich über
Dich nachdachte; denn nicht Du warst mein Gott, sondern ein nichtiges Trugbild meines

irren Traumes hielt ich dafür. Versuchte ich nun, dort meine Seele zur Ruhe zu
legen, so fiel sie ins Leere und stürzte auf mich zurück, und nach wie vor blieb eben ich
mir die unselige Stätte, an der ich nicht sein und von der ich doch nicht weichen konnte.
Wohin auch hätte mein Herz fliehen sollen vor meinem Herzen? Wohin hätte ich vor
mirselbst fliehen sollen? Wohin wäre ich mirnicht nachgefolgt?»

So bleibt denn noch die Flucht als Ausweg aus dieser unmöglichen
Topographie. Aber sie hat vorläufig kein Ziel; der Fluchtweg ist zwar
offen, aber mündet in die Sackgasse, in die Falle. Denn es bleibt ihm
nichts anderes als das übrig, um dessentwillen er die Flucht inszenierte:

sein Selbst. Gott ist noch kein Festes, nichts Starkes (solidum, fir-
mum), das Selbst aber sich ein Irrtum und ein Gott, auch wenn eben

ein irrer Gott (error meus erat deus meus). Cicero hat aufrichtig
gemahnt und erbaulich gesagt: «Wisse, dass Du ein Gott bist» (deum te

igitur scito esse)14. Für den Gott, wie der heilige Augustinus ihn kennt
und glaubt, muss er selbst den Preis der eigenen Vernichtung zahlen.
Die Seele, die nicht schon Gottes ist, muss ins Leere stürzen. Sie hat
sich ja selbst als flüchtig deklariert, fällt ihrer eigenen Erschöpfung
anheim und kann sich niemals vor sich selber schützen. Dies freilich
vermochte die griechische phronesis. Sie lehrte den Menschen, auch
über Göttliches menschlich zu denken, und das heisst im Denken an
Gott die eigene Grenze mitbedenken, jedoch ohne sich ins Grenzen-

14
Cicero, De re publica VI.24.

138



lose hinein zu vernichten. Über Augustinus' Seele hingegen stürzt alles

ein. Sie ist sich selbst davor, je wieder ein eigenes Vorhaben durchführen

zu können. So bleibt nur die Flucht vor sich selbst - zu sich
selbst. So wird der Mensch zur reinen Unmöglichkeit. Er flüchtet,
Gottes Rachezorn im Rücken, vor sich selbst zu sich selbst zurück.
Die Selbstvernichtung nimmt ihren Lauf. Augustinus hat verlernt,
Sterbliches sterblich, Menschliches menschlich zu denken. Er spricht
zwar in diesen Formeln: «O Irrwahn, der Menschen nicht menschlich
zu lieben versteht» (O dementiam nescientem diligere homines huma-
niter). Gemeint ist freilich nicht jene Menschlichkeit, jenes phronein,
das als praktisches Können den Menschen mit seinen Grenzen und
innerhalb seiner Grenzen menschlich umgehen lehrt. Augustinus
richtet sich in der Welt und bei sich selbst so ein, dass er die Welt
verachten und sich selbst vernichten rnuss. Erst dann ist der Aufstieg zu
Gott möglich und gewährleistet. Die Gnadenlehre ist grundgelegt.

Nietzsche nennt diese Art der Selbstunterdrückung Castratismus15.

Die Ausschneidung wird von denen gewählt, die willensschwach sind
und die «mässige Massregel», die Diät und die dosierende Phronësis
nicht ertragen. Die innerste Struktur des Nihilismus ist die «excessive
und endgültige Feindschafts-Erklärung zwischen sich und einer
Passion»16. Der «Christliche August(in)us ist nichts als der zügellose
Triumph der Rache eines beinahe unmöglichen Asceten»17. Er trachtet

nach dem Seelenfrieden und er zeigt sich darin als décadent.
Die historische Dimension, verstanden als wirkungsgeschichtlicher

Globalfaktor, liegt für Nietzsche auf der Hand. Er spricht seine
Einsicht kurz und bündig in der Formel aus: «Die ganze Arbeit der antiken

Welt umsonst: ich habe kein Wort dafür, das mein Gefühl über
etwas so Ungeheures ausdrückt»18. Auch die Renaissance sei ein einziges

Umsonst gewesen. Nietzsche bekennt sich zur Tugend, aber im
Renaissancegewande. Das Christentum hat dies alles rückgängig
gemacht, die antike Grösse annihiliert. Alles war da, um die Grösse des

15 Nietzsche. a.a.O.. Bd. 14, S.415f., erste Fassung des Kapitels Moral als Widernatur,
Götzen-Dämmerung, Bd. 6, S. 82ff.

16 Bd. 14, S.416.
17 S.416.
18

Bd. 6, S.247.

139



Menschen zu wahren. An dessen Stelle trat das «Nicht als Gehirn-
Dressur»19.

III. Gotische Schwebe, ein Dementi der Nihilismuskonstruktion

Nietzsches <Botschaft> des Nihilismus ist prophetisch und hypothetisch.

Sie hat innerhalb des Gesamtentwurfes seiner Philosophie ihren
legitimen Platz. Aber als globale Hypothese, die unterstellt, die Moral,
die Metaphysik und das Christentum seien nihilistisch, kann sie nicht
aufrechterhalten, sondern nur jeweils schrittweise verifiziert bzw.
falsifiziert werden. Nietzsches sprachliche Form und die ihr kongruente
Denkart, die genealogische Analyse und die narrative Zirkularität, die

an Namen bzw. Figuren geknüpfte Historiographie, die klare Option
für die tragische Epoche der Philosophie vor Sokrates und für die virtù
der Renaissance sind wegweisend für die Rekonstruktion der
Nihilismus-Typologie. Im Detail wohl, aber nicht am zeitlichen Kontinuum
der Philosophie als Ganzes, kann der Nihilismus als Umwertung aller
Werte plausibel gemacht werden. Vielleicht gehört es zum Wesen dieser

philosophischen Endzeitmetaphysik, dass sie zwar epochale
Daseinserhellung ist und eine historisch unausweichliche Lebensform
darstellt, dass sie selber aber nicht wieder <nihilistisch> aufgeklärt werden

kann.
Es gibt grosse, unübersehbare Lücken sowohl im vergleichsweise

hochdifferenzierten Leseprofil Nietzsches wie auch in seiner sich als

Genealogie des Geistes verstehenden Philosophie. Kam die Renaissance

wie ein Naturereignis herauf oder sind Vorboten auszumachen?
Wie läse sich denn die Gotik durch Nietzsches Brille? Das Resultat

unserer Lektüre dieser erstmals konsequent semiotisch verfassten

Epoche: Sie liest sich als ein gehöriger Einwand gegen Nietzsches
Konstrukt, durchbricht die imaginäre Kette der Nihilismen Europas.

Nietzsche behauptet, Paulus habe das Altertum rückgängig
gemacht. An der Figur Epikurs demonstriert er seine Behauptung. Epi-
kur «bekämpft die unterirdischen Culte, das ganze latente Christenthum,

- die Unsterblichkeit zu leugnen war damals schon eine wirk-

19 S.248.

140



liehe Erlösung. - Und Epicur hätte gesiegt, jeder achtbare Geist im
römischen Reich war Epicureer: da erschien Paulus .»20. So wie es

nun in der Spätantike und im Hellenismus ein latentes Christentum
gab, gab es, bis weit in die Frühscholastik hinein (über Boëthius, 524

hingerichtet, hinaus) die Latenz des antiken Heidentums. Es lagerte in
der Sprache, in der Volksreligion und in den architektonischen Mahn-
mälern des untergegangenen Reiches. Das heidnische Grundmuster
diente sogar als Kategorie zur Selbstauslegung der Gotik. Das lässt

sich dokumentieren. Bis um 1250 nämlich hatten sich in Italien, in der
Ile de France, in Rom und Paris, aber auch im Veneto, in Schwaben
und im Brabant die Schätze angesammelt und die Wohlhabenheiten
etabliert, die die Erfindungen und den beinahe ununterbrochenen
Fortschritt des damaligen «Europa der Wälder» seit 900 ermöglichten.

Die Gotik war auf ihrem Höhepunkt angelangt. Die Kirche, ein
Institut der Adeligen und Gebildeten, hielt die bunte Gesellschaft fest

in Händen. Die antikirchliche aber religiöse Latenz wuchs, die bürgerliche

Sehnsucht nach Glück und weltlichem Ansehen machte sich
breit. Ruchlosigkeit und «heidnische Nacktheit» wurden beide auf
Friedrich II., Araberfreund und Herausforderer päpstlicher Macht,
projiziert: «einer meiner Nächstverwandten»21 - «jener erste Europäer

nach meinem Geschmack»22. Nietzsche sah die Gotik
ausschliesslich in der Person des Hohenstaufers verwirklicht. Dabei wäre
die ganze Epoche durchaus «nach seinem Geschmack» gewesen, hätte

er sie nur gekannt. Benvenuto da Imola (1320/1330— 1387/1388, Phi-
lolog und Historiker in Ferrara, Dante-Interpret) berichtet, es «gebe
bald mehr als hunderttausend (sie) Adelige, Männer von Rang, die

genau gleich dächten wie Farinata degli Alberti und wie Epikur, dass

nämlich das Paradies nur in dieser Welt zu suchen sei»23. In Dantes
«Hölle» tritt Epikur als «Seelenverderber» auf, Vers X. 118 - 119 lässt

Farinata sagen, mit mehr als tausend Leuten läge er unten, zusammen
mit Friedrich II.

Die dechiffrierte Seite der Gotik ist ihre Metaphysik und ihre Mystik.

Beider gemeinsame Ästhetik ist Dionysios-Areopagita-Rezep-

20 S.246.
21

S. 340.
22 Bd. 5, S. 121.
23 G. Duby, Le temps des cathédrales. L'art et la société 980— 1420, Paris 1976, S. 219.

141



tion, also Lichtmetaphysik und Welt-Himmels-Hierarchie. Sie entfaltet

sich unter Abt Suger, dem Architektentheologen von Saint-Denis,
als Lichttechnik. Gegen Ende des 13. Jahrhunderts bereits, mit
Gaucher, gleitet die Gotik dann in artifiziellen Manierismus ab. Der
Nihilismus gewinnt erst dann die Oberhand. In der Metaphysik der
Gotik indes hat die Nihil-Thematik einen präzisen und zugleich sehr

eingeschränkten Platz. Der Nihilismus ist nicht typisch gotisch. Seine

systematischen loci, Fundörter für Materialien und Argumente, sind
die Naturphilosophie mit den Themen der Bewegung, dem materiellen

Seienden und dessen Zusammensetzung, dann die Erste Philosophie

sowie, innerhalb der Theologie, die Quaestiones Von der Unendlichkeit

und Allmacht Gottes, Von der Erhaltung des geschaffenen
Seienden im Sein und Von der Annihilation des Seienden durch den

Schöpfer. Nichts, Erschaffung aus dem Nichts und Reduktion ins
Nichts (nihil, creatio ex nihilo, reductio in nihilum) tauchen nur in
obliquo, hyperbolisch, sporadisch auf; das Thema wird überraschend
präzis und fast wie ein Tabu abgewickelt. Thomas von Aquino projiziert

die Möglichkeit des Nichtseins auf Gott und nicht auf den
Menschen: «Das Vermögen der geistbegabten Kreatur zum Nichtsein
wohnt mehr in Gott, der ihr den Zustrom seiner Kraft entziehen kann,
denn im Wesen dieser Kreatur selbst»24.

Metaphysik des Handwerks: ars undartifex

Schon Bernhard von Clairvaux (1091 — 1153) hatte versprochen, es

lasse sich Honig aus Steinen und Öl aus hartem Felsen schlagen2". Dies

war ein erster, wenn auch zögernd-metaphorischer Akt der Seligsprechung

der Materie. Die Gotik hat dieses Versprechen auf vielfältige
Art eingelöst; im Steinmetzhandwerk, in der Naturkunde, im
akademischem Kampf gegen den Manichäismus, auf blutige Weise gegen
die Bogomilen und Katharer, in der Aristoteles- bzw. Araberrezeption

und in der höfischen Kultur insgesamt. Statt Honig und Öl wurde
Licht aus dem Stein geschlagen: ein schlagender Beweis für die Über-

24
Summatheologiae, I,q. 104,art. 1,ad Im.

25
G.Duby,a.a.O., S. 178.

142



windung des <Nichts>. Die Kathedralen bzw. die damaligen Grossbaustellen

in vielen Städten waren theologisch-spekulativ als Fortsetzungen

des göttlichen Schöpfungsaktes legitimiert. Das Handwerk wurde
autonom, gerade indem es ihm gelang, die Schöpfung als Handwerkstatt

in allen Einzelheiten darzustellen. Der Schöpfungsakt, der Denkakt

und die vielfaltigen sozialen Praktiken, artes, vom Turnier bis

zur religiösen Prozession, werden als augenfällige Demonstration
(spectaculum, manifestatio und proclamatio) vorgeführt. Sie gipfeln
alle im Schönen, sind <Kunst>. Der Übergang vom Nichts zum Sein

war stets vom Glanz der Form begleitet. Nicht mehr mythologischallegorisch

kam er zustande, sondern war als imitatorische Perfor-
manz garantiert. Die mythologisch-handwerkerliche Praxis wagte
sich an die heikelsten Bruchstellen der Welt heran, nämlich an den
Übergang von den tenebrae zur lux.

Die gotische Scholastik ist ein enzyklopädisches Bildungsprogramm26.

Sie ist ein differenziert angelegtes Substitutionsunternehmen:

Ritus statt (vielleicht vorsichtiger: neben) Magie, Beweise statt
Autoritäten, Bilder statt Phantasmen, Physiognomien statt Abstraktion,

Tierbücher anstelle der Fabelsammlungen, Annalen statt
Mythologien, handwerklich-<industrielle> Nutzanwendungen statt
Allegorien. Diese Koordinaten ermöglichen es dem <Menschen>, einen
ihm bisher noch nicht zustehenden Platz und Aufenthalt einzunehmen.

Er wird selber ein Stück natura. Die plastischen Selbstdarstellungen

lassen ihn sich als apollinisch zeigen. Die Lichtmetaphysik und
-architektur machen ihn zur Ähnlichkeit (similitudo) und zum Bilde

(imago) seines Gottes, dem er bislang in Furcht und Schrecken
unterworfen war und vor dem er sich als unreines Nichts «wälzte». Die Natur

atmet, im Einklang mit göttlicher Spiration, ein und aus. Sie macht
den Kreislauf von Schöpfung, Menschwerdung und Verherrlichung
selbständig und selbst-tätig mit. In dieser zirkulären Topologie wird
für den Menschen ein Raum geschaffen, ein heiterer Kosmos eröffnet.
Er ist selber ein Teil davon, ein minor mundus27, eine Kleinwelt also.
Die magische Enge, das in sich geschlossene Kontinuum der romani-

26
Vgl. Maurice de Gandillac (u.a.), La pensée encyclopédique du Moyen Age, Neu-
châtel 1966.

27 Summa theologiae, I, q.91,art. lc.

143



sehen Epoche, muss der diskreten Heiterkeit Platz machen, zu der sich
die höfisch-bürgerliche Welt selbst befreite. Ohne Selbstvernichtung
ist nun die Nachahmung selbst des göttlichen Wesens möglich geworden.

Euphorie und Poenitenz, Bejahung und Verneinung (Dialektik)
sind eine seltsame, aber lesbare Heirat eingegangen. Die Bettler und
Büsser im Königs- oder Ritterkleid waren weder Schwächlinge noch
Wüstlinge, weil sie durchaus tragisch-leidenschaftliche Subjekte
waren. Wie die Secunda Secundae der «Summa Theologiae» des Thomas
von Aquino aus Einzelanalysen aller Leidenschaften, inklusive Hass

und Wollust, besteht, so war der gotische Lebensstil von diätetisch-berechnetem

Genuss belebt und von der ars amandi und der ars diabetica

geprägt.
Das nihilum ist eine unter anderen Miniaturen in diesem Kosmos,

ein Kleinmuster im Zeichenteppich der Zeit, der sich einfach nicht auf
den allgemeinen Kode <Nihilismus> herunterbringen lässt. Zur Probe
bietet sich eine Quaestio Über das Machtpotential28 an. Es wird
gefragt, «ob die menschlichen Körper zurückblieben (remaneant), wenn
die Himmelsbewegung aufhörte». Steckt hinter dieser Frage nicht
doch Angst und nihilistische Abwertung des <Diesseits> zugunsten des

<Jenseits>? Thomas jedenfalls gibt eine Antwort, die die Zuwendung
zur Natur thematisiert, also eher naturalisiert als annihiliert. Der
Menschenleib sei nämlich auf den Menschen hingeordnet und, in
diesem vermittelt, in die Vervollkommnung der Natur einprogrammiert.
Dem Menschen wohne ein unzerstörbares Prinzip inne, er sei von
innen her und gegen äussere Violenz gefeit. «Und dies könnte doch der
zureichende Grund (sufficiens prineipium) für die Bewegtheit des

Menschen sein, die weitergehen wird, auch wenn die planetarische
Bewegung aufgehört haben wird.»29 Auch unter dem Druck der
radikalsten Hypothetisierung der Werte halten sich Natur und Vernunft
durch. Das ist eine Position, die sich nicht ohne weiteres im Nihilismus

unterbringen lässt.

28 De Potentia, q.5, art. 10c.
29 Ib.

144



IV. Schlussfolgerungen

Gegen 1450 hat sich die gotische Scholastik erschöpft. Sie endet
ästhetisch im Flamboyant, epistemologisch im Kommentatorenwesen
(Cajetanus Thomas de Vio, 1469 — 1534). 1480 hat der Frühhumanist
und ciceronianische Rhetor Rudolph Agricola sein Werk «De inven-
tione dialectica» fertiggestellt. Trotz dem Rückgriff auf das Bildungsideal

des Cicero, das Fachkompetenz mit Philosophie verbindet, in-
staurierte Agricola das Wissen nach dem Modell eines Feldes (rerum
contextus), dem aber bereits das Siegel der Beliebigkeit aufgedrückt
war. «Das allermeiste hängt in der Luft» (in ambiguo haerent), heisst

es gleich zu Beginn der «Inventio»3". Nur eine winzige Portion dessen,

was wir wissen, sei gewiss und unerschütterlich (certa et immota).
Mit den Kommentatoren beginnt die Herrschaft der Signifikanten.

Kommentare genügen sich selbst. Sie tun das Gegenteil von dem, was

zu tun sie unablässig behaupten: sie zerstören den «Grundtext» und
lösen ihn in die Masse ihrer Distinktionen auf. Jede mögliche Welt
kann in die Schemata und Topologien aufgelöst werden. Agricola
nähert sich dem Punkt, wo diese Signifikantenproduktion als Produkt
eines Subjekts verstanden wird. Ihm entspricht die Welt als Objekt.
Die Subjekt-Objekt-Konstellation ist die <moderne> Version des

wissenschaftlichen Nihilismus.
Die hier in einigen Versionen vorgelegte Typologie der Nihilismen

macht folgendes deutlich. 1. Wenn der Nihilismus zum Signifikat
avanciert und als das Gemeinte und das Bedeutete einer getätigten
Aussage einem globalen oder sektoriellen Prozess unterstellt bzw. als
dessen Inhalt deklariert wird, erzeugt dieses Verfahren - von dem

gemeinhin angenommen wird, es sei sinnerzeugend - einen offenkundigen

Selbstwiderspruch. Denn entweder setzt der Nihilismus die
Sinnfrage ausser Kraft, und dann kann er selber nicht wiederum als

Sinn, auch nicht als sinnerzeugende Unsinnkategorie mit erklärender
Kraft fungieren; oder aber Nihilismus ist das Resultat einer Denktätigkeit,

somit Ergebnis einer ebenso unvermeidlichen wie illusionären
Nomenklatur. In diesem Fall teilt der <Nihilismus> seine sämtlichen
Kennzeichen und Eigenschaften mit allen andern Mentalitätsbezeich-

30 R. Agricola, De inventione dialectica libri très, Köln 1582, ND Hildesheim 1976, S.2.

145



nungen, eignet sich somit ganz und gar nicht dafür, eine Epoche, eine
Denkungsart oder gar eine bestimmte Kulturproduktion - wie etwa
die abendländische Metaphysik - hinreichend und signifikant zu
spezifizieren. 2. Der Nihilismus ist ein durchaus differenziertes Resultat
der Tätigkeit des Geistes. Diese lässt sich als Akt der Namengebung
und der abstraktiven Relevanz, der objektivierenden Selektion und
der typisierenden Klassifikation angemessen charakterisieren. Ihr
zerlegender und sinnzerstörender Einfiuss aufjedwelchen sich als

zusammenhängend darbietenden Sachverhalt ist eine epistemologische Er-
fahrungsgrösse. Auch der Grundbegriff Nihilismus macht da keine
Ausnahme. Der Begriff ist nicht dazu angetan, etwas über das auszusagen,

was denn das Nichts bedeutet. Dies kann nur so erschlossen werden,

dass über den jeweiligen Gebrauch des Ausdrucks Nihilismus
informiert wird und, besser, Erfahrungen mit dem drohenden Nichts auf
die Bedingungen ihrer Möglichkeiten hin untersucht werden. Quinti-
lians Prooemium, die Trauerarbeit des heiligen Augustinus und die
semiotische Lesart der Gotik enthalten, je auf unvertauschbare Art,
solche Erfahrungsbedingungen der Vernichtung, der Immotivierung
und der Transgression.

146


	Typologie der Nihilismen

