Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 42 (1983)

Artikel: Typologie der Nihilismen

Autor: Mainberger, Gonsalv K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883158

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zersetzung der Metaphysik /
Destruction de la métaphysique

Studia Philosophica 42/1983
GONSALV K. MAINBERGER

Typologie der Nihilismen

Nil sumus nisi fumus
sed nihil est fumus
nos nihil ergo sumus.

Wandinschrift in einem bayrischen
Schlossaal (1741)

1. Griechischer und romischer Nihilismus
Empedokles — Sokrates — Pyrrho

Mit dem griechischen Rednertum beginnt auch der Nihilismus als
Denkgeschichte. Die Rhetoren sind Virtuosen. Sie erfinden die «reine
Formy», die nichts sonst braucht. Nietzsche nennt ausdriicklich den
«ersten Rhetor»: Empedokles. Er hatte pythagoreische Weisheit mit
naturkundlichem Wissen kombiniert und wollte damit eine politische
Reform einleiten. Er ist gescheitert — ein misslungener Reformator.
Sokrates springt in die Liicke. Mit ihm beginnt das «heimliche
Wiithen gegen die Voraussetzungen des Lebens». Er ist der Griinder

Korrespondenzadresse: Dr. Gonsalv K. Mainberger, Reinacherstrasse 14, CH—8032
Ziirich

125



der «grossen Schule der Verleumdung»'. Wie Empedokles erster
Rhetor 1st, 1st Sokrates, diesen libertreffend, erster Nihilist. Mit thm
versiegt die Offenbarung, «er versucht sich selbst zu erzeugen»’. Die
Griechen verlieren mit Sokrates ihre «Unbefangenheit»’, weil der ver-
kappte Moralist stets nur «das Gute an sich im Kopfe hatte». Er iden-
tifizierte Erkenntnis mit Tugend und «vernichtete» so die Wissen-
schaft. Der Sinn fiir Kunst kam abhanden, das dionysisch-apollinische
Zeitalter 16ste sich ins sokratische auf. Das Individuum wurde aus dem
«historischen Verband herausgerissen». Sokrates macht sich selbst
zum Problem (gnothi seauton) und braucht fiir seine Selbstdarstellung
«dialectische Rederei und Geschwitzigkeit»'. Pyrrho, ein Spitling
(360 —270) forderte Epoche, Enthaltsamkeit im Urteil, weil sich alle
Urteile aufwiegen. Insonderheit die moralischen Urteile: sie zu recht-
fertigen ist durch und durch sophistisch. Pyrrho ist der «letzte Nihi-
list» und «hat den Instinkt gegen alles das, was inzwischen obenauf,
die Sokratiker, Plato . . . »". Pyrrho ist der Protest gegen die Identifika-
tion von Sein und Gut, von Gliick-Tugend-Erkenntnis. Er kommt
dem «buffo Socrates» dahinter, dass er aus Rancune gegen den Geist
und den Instinkt seine moralischen Ideale aufstellte und mit diesen
gegen die Gefdhrdung, gegen die anhebende décadence antrat. Pyrrho
entdeckte, dass so zwar die Lust bekdmpft werden konnte, dass sich ihr
Wesen aber zugleich entzog und heimlich wiitete. Der Deckmantel
hiess Gliick und philosophische Tugend. So kam das Wissen an die
Macht, und es blieb nur noch der Skeptizismus, sie zu bekampfen.
Pyrrho nimmt Partei flir die <kleinen Leute», die «in Giite und Recht-
schaffenheit den Philosophen weit iiber sind»’.

Die Frage ist miissig, ob es Nihilisten avant la lettre und solche
d’apres la lettre, also uneigentliche und eigentliche Nihilisten gebe.
Die Namengebung geniigt, und dieser Nominalismus ist auch schon
der ganze Nihilismus und umgekehrt.

! Friedrich Nietzsche, Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe, 15 Béiinde, hg. von
G.Colli und M. Montinari, Miinchen-Berlin 1980, Bd. 13, S.318f. (Friihjahr 1888, 14
[134].

Bd. 8, 5.104 (Sommer 1875, 6 [17]).

S.107 (6 [25)).

S. 108 (6 [26]).

Bd. 13,8.278 (Friihjahr 1888, 14 [100]).

S.311(14[129]).

=) L N [P Y

126



Geistesgeschichte als Manifestation der nomenklatorischen Ver-
nunft entsteht aus der Einstellung heraus, die Geschichte als eine von
eben dieser Vernunft erzeugte Kette der Nihilismen lesen zu wollen.
Dieses Lesenwollen kommt am Widerstand gegen die bereits gemach-
ten und vorhandenen Signifikanten ans vorliufige Ziel. Es bringt sel-
ber jene Lesestiicke hervor, die einen Text, zusammen mit dem an ihm
aktivierten Lese-Willen, auslegen und explizit machen.

Stoischer Trotz

An Quintilians Vorrede zum Sechsten Buch der «Ausbildung des
Redners»’ lisst sich dartun, was heidnisch-rémisch gestimmter Nihi-
lismus ist. Von der Lebenssituation aus sowie von der literarisch-rhe-
torischen Tradition her ist der Bericht des heiligen Augustinus tiber
den Tod seines Freundes und das Ableben seiner Mutter in den «Be-
kenntnissen», Buch IV und VI®, vergleichbar mit der Leistung des
romischen Rhetors.

«1 Mein Werk, Marcellus Vitorius, das ich vor allem nach deinem Wunsch begonnen
hatte, schrieb ich — zunichst in der Absicht, es konne vielleicht unserer Jugend irgend
von Nutzen sein, neuerdings auch geradezu unter der Verpflichtung des mir iibertrage-
nen Lehrauftrages — mit allem Fleiss, wobei ich freilich auch mir selbst eine Freude zu
machen gedachte; glaubte ich doch, ich konnte es einem Sohn, dessen hervorragende
Begabung auch vom Vater die regeste Pflege verdiente, als besten Teil seines Erbes hin-
terlassen, so dass, wenn mich nach Wunsch und Billigkeit die Schicksalsméachte hinweg-
gerafft, er dennoch weiter seinen Vater zum Lehrer hitte. 2 Doch hat mich, wihrend ich
Tag und Nacht in diesem Sinne mich miihte und beeilte aus Furcht vor dem Nahen mei-
nes eigenen Todes, das Schicksal so plotzlich niedergeworfen, dass die Frucht meiner
Arbeit nun niemandem weniger zuteil wird als mir selbst. Denn ihn, mit dem ich die
hochsten Pline hatte und auf den ich die einzige Hoffnung meines Alters setzte, habe ich
verloren, und wieder habe ich den Schmerz, verwaist und verlassen zu sein. 3 Was soll
ich jetzt noch tun? Soll ich es noch glauben, zu etwas niitze zu sein, da die Gétter gegen
mich sind? Denn so geschah es ja auch damals, als ich mein Buch {iber die Griinde des
Verfalls der Redekunst herausbrachte: auch damals, als ich schon am Schreiben war,
wurde ich von einem dhnlichen Schicksalsschlag getroffen. Ja, so wire es das beste, das
Ungliickswerk und alles, was mir noch von meinen unseligen literarischen Arbeiten

" Fabii Quintiliani Institutionis oratoriae libri XII, hg. und iibers. von H.Rahn, 2 Teile,
Darmstadt 1972.

* Augustinus, Confessiones/Bekenntnisse, eingel., ibers. und erliutert von J. Bernhart,
1955, 3. Aufl., Miinchen 1966.

127



geblieben ist, oben auf den Scheiterhaufen zu werfen, dessen Flammen mir zu frith mein
Herzensblut verzehren, statt dieses gottlose Weiterleben noch mit neuen Aufgaben zu
belasten. 4 Denn welcher gute Vater kdnnte es verstehen, wenn ich noch weiter meine
Studien betriebe? Und wird er nicht diese Hérte und Festigkeit meines Geistes hassen,
wenn ich meine Stimme zu etwas anderem gebrauche, als sie gegen die Gotter zu erhe-
ben, ich, der Letzte aller Meinen? Soll ich Zeugnis geben dafiir, dass es keine Vorsehung
gibt, die auf die Erde herabschaut — wenn schon nicht durch mein eigenes Ungliick, dem
freilich nichts vorzuwerfen ist als die Tatsache, dass ich noch lebe, so doch gewiss durch
das Ungliick jener, die die harte Todesstrafe jedenfalls unverdient getroffen hat: war mir
doch schon vorher ihre Mutter entrissen worden, sie, fiir die es, nachdem sie noch vor
Vollendung ihres neunzehnten Lebensjahres zwei S6hne geboren hatte, so hart die
Schicksalsmiéchte zupackten, die sie hinwegraflten, ein Glick war, hinzuscheiden . .. 13
(Ist’s denn wahr) habe ich dich verloren, . .., dich, den Anwirter fiir den Rednerglanz,
den schon dein Grossvater besessen, ich dein Erzeuger, der nur noch lebt, um zu biissen.
Und wenn auch nicht meine Lust am Leben, so doch meine Geduld, es zu ertragen, soll
das Opfer sein, das ich mit dem darbringe, was mir noch an Jahren bleibt. Denn verge-
bens schieben wir die Schuld fiir all unser Ungliick auf das Schicksal. Nur eigene Schuld
1st’s, wenn der Schmerz lange wihrt. 14 Doch wir leben, und einen Grund zu leben gilt es
zu suchen. Und so muss man den grossen Geistern Glauben schenken, die in der Be-
schiftigung mit geistiger Arbeit den einzigen Trost im Ungliick sahen. Wenn sich erst
einmal der Sturm, der mich bedréngt, in mir so weit beruhigt hat, dass sich in all der
Trauer wieder ein anderer Gedanke fassen ldsst, wird es mein gutes Recht sein, fiir die
Versdumnisse um Nachsicht zu bitten. Denn wer wird sich da iiber einen Aufschub der
Arbeit wundern, wo viel mehr zu verwundern ist, dass sie nicht abgebrochen wird? 15
Wenn denn etwas weniger gelungen erscheint als das, was wir noch unter weniger schwe-
rer seelischer Bedriickung begonnen hatten, so mag man es dem wiederholten Eingriff
des Schicksals anrechnen, der, was wir noch irgend an bescheidener Begabung besassen,
wenn nicht erstickt, so doch geschwicht hat. Doch auch deshalb wollen wir uns nur
trotziger aufrichten; denn so schwer es uns fillt, das Schicksal zu ertragen. so leicht nun,
es zu verachten; denn nichts hat es sich noch gegen mich aufgespart und hat mir durch
mein Elend eine zwar unselige, dafiir aber um so gréssere Sicherheit beschert. 16 Dass
aber unsere Arbeit freundliche Aufnahme findet, ist auch schon deshalb billig, weil wir
sie nunmehr vollig ohne eigenen Nutzen fortsetzen, vielmehr all unser Miihen dem Nut-
zen anderer gilt — wenn denn tiberhaupt ein Nutzen ist in dem, was wir schreiben! Wir
haben leider, wie die Nutzung unseres vaterlichen Gutes, so auch dieses Werk anderen
zugedacht, anderen aber werden wir es nun hinterlassen.»

Dieser Text Quintilians stellt ein autobiographisch-ideologisches
Dokument ersten Ranges dar. Es verbindet eine lebensumstindliche
Tragik mit einer literarischen Leistung zu einem Akt der Ichexplora-
tion und der Selbstbehauptung. Nicht auf jedem Boden wachsen Nihi-
listen.

Quintilian bereitet das Terrain sorgsam und unauffillig vor. Der
rhetorisch hergerichtete Satzbau wird ihm zu seinem angemessenen
Aufenthalt. Quintilian der Autor, dem Willen des Génners und
Adressaten Marcellus Vitorius anheimgestellt, will sich fiir die Jugend

128



niitzlich machen, arbeitet fleissig und weiss sich in seine Lehrver-
pflichtungen eingespannt. Er will sich fiir seinen Sohn unsterblich
machen — soweit das in seinen Kriften liegt —, ist selbst von der Todes-
furcht zu raschem Arbeiten angestachelt und schétzt das liber thm,
dem Sterblichen, schwebende Todesurteil menschlich ein, eben als
aequumund optabile, angemessen und wiinschenswert.

Diese selbe Schicksalsmacht dreht sich um, macht plotzlich kehrt,
wendet sich gegen Quintilian. Er teilt dem Leser, mitten in seinem
Buche angelangt, mit, das Schicksal mache die Friichte seiner Arbeit
zunichte. Und zwar «niemandem weniger als mir selbst». Als Subjekt
der Arbeit sich verstehend, sieht er sich um Genuss und Nutzen der-
selben geprellt. Die Freude ist griindlich verdorben. Mit diesem An-
satz sind die Massstibe gesetzt, an denen die wiederholten, sich gera-
dezu liberstlirzenden Vernichtungen gemessen werden.

Quintilian verlor, wihrend er sein Buch iiber den «Zerfall der Elo-
quenz» schrieb, seinen Sohn aus erster Ehe. Hernach starb seine
19jdhrige Frau, die ihm zwei Sohne geschenkt hatte. Erst starb der
dltere, dann, mitten in der Arbeit an der «Institutio oratoria» Quinti-
lian, der jiingste Sohn, in den der Alte seine hochsten Erwartungen,
die Hoffnungen seines Alters gesetzt hatte. Die viterliche Verwaisung
schldgt ihn beim ersten Mal, dann ein zweites und drittes und viertes
Mal - eine wiederholt zugefligte Wunde. Die Gleichnamigkeit,
Gleichwertigkeit und unertrégliche Synchronie der Ungliicke zermiir-
ben ihn. Nichts freilich hindert 1hn daran, diese Ereignisse als Verstar-
ker zur Komposition seines rhetorischen Textes, des Prooemiums,
einzusetzen. Beim Schreiben des ersten, jetzt mitten im Redigieren des
voraussichtlich letzten Werkes, tiberfillt ithn der Tod der Seinen.

Quintilian kommt zu einem ersten und vorlaufig einzig moglichen
Schluss: er muss aus dem Schlimmsten das Bestmogliche machen. Ein
durchaus stoisch-nihilistischer Reflex. Ganz anders freilich als dieser
theoretisch-stoische Ansatz verlauft die sprachliche Verarbeitung der
Schmerzenserfahrung. Die Metapher der Feuerflamme macht es mog-
lich, die eigenen Eingeweide (viscera mea) mit seinen Schriften (infeli-
cium literarum) in einer einzigen Substanz zu vereinigen: im Brenn-
material. Nur metaphorisch ldsst sich der Schmerz verwinden, indem
die Gedirme und das Pergament miteinander vernachbarlicht wer-
den. Dem Romer stand keine Todesmythologie zur Verfligung. Auch

129



alle andern moglichen Alternativen werden hinfédllig. Das eigene Wei-
terleben kann nicht noch mehr belastet werden; die inzwischen ver-
ruchte Lebenskraft (impia vivacitas) ist nicht mehr weiter mit Sorgen
belastbar. Der Text greift alsdann zur rhetorischen Frage. Sie gibt dem
Vater die Gelegenheit, sich anzuklagen und zu entlasten, m.a. W. sich
doch noch des verinnerlichten Stoizismus zu erwehren. Zuerst wer-
den die Energien des Selbsthasses der eigenen Seele gegentiber akti-
viert. Eigentlich wiirden sie als Hass den Goéttern entgegengeschleu-
dert werden missen. Doch Goétterhass darf, so will es die Konvention
der pietas romana, nur vermittelt ausgesprochen werden. Nur 1im
sprachlichen Umgehungsmandver darf er sich ausleben. Auf rhetori-
schem Wege endlich wird Quintilian endgiiltig, weil redend legiti-
miert, zum Ankliger Gottes. Im Akt der Anklage vollzieht sich und
konstituiert sich dann das Ich: er wird zum Einzigen, als «Letzter der
Meinen» (superstes omnium meorum). Der Nihilist ist ein Uberbleib-
sel.

<Arbeit als Sinnsubstrat

Der Textkorper des Prooemiums macht Quintilian zum Zeugen
einer Botschaft. Sie lautet dahin, es gebe keine Vorsehung, die auf die
Erde herabschaut (nullam in terras despicere providentiam tester?). Er
ist Ungliickszeuge. Auf seinem Leben lastet der Fluch des Weiterle-
benmiissens.

Der Erzeuger seiner Kinder lebt nur noch in der Negation des Zeu-
gens und im Verleugnen der Lust: in Busse (superstes tantum poenas).
Lebensinhalt ist nicht Lust am Leben, sondern nur noch die Geduld,
es zu ertragen. Umsonst, heisst es weiter, wilzen wir alles Ubel aufs
Schicksal: «Niemand leidet lange, es sei denn durch eigene Schuld
(culpa sua).» Quintilian zahlt literarischen und ideologischen Tribut
an die stoischen Gemeinplatze.

Sie leiten uber vom passiven zu einem aktiveren Nihilismus. «Tat-
sache ist, dass wir leben und es gilt, einen «<Lebensgrund> zu suchen»
(aliqgua vivendi ratio)’. Bei Quintilian vollzieht sich diese Suche als

? Vgl. Nietzsches Kritik des Begriffs «Ursachew, a.a.0., Bd. 13, S.274 —276 (Friihjahr
1888, 14 [98]).

130



Trauer im Modus der Schreibarbeit. Fortab freilich wird sie kontami-
niert, fehlerhaft, lickenhaft ausfallen. Er zieht aber vor, so weiterzu-
machen statt alles abzubrechen. Das Leben endet im Aufschub, als
Feilschen in Hinfélligkeit, nicht als Zusammenbruch.

Eingebettet in eine Trope, mit der nétigen Eleganz versehen, holt
der Text alsdann aus, um mit dem Schicksal abzurechnen. Der Ge-
plagte versichert sich seiner Debilitdt, um sich umso trotziger aus ihr
zu erheben. «Die Krankheit vorspannen», heisst es einmal bei Nietz-
sche. «Was schwer ist zu ertragen, das 1st leicht zu verachten.» Dieses
Parallelogramm der Seelenkréfte ist die Schliisselfigur. Sie 6ffnet den
Zugang zu diesem nichtmythologischen Text. Der wohl konstruierte
semantische und syntaktische Parallelismus von Leiden (passio) und
Tugend (virtus) ist die genuin rémisch-theologische Leistung. Sie zielt
darauf ab, dem Leidenssubjekt den Mechanismus der Leidenschaften
zuginglich zu machen und auf diesem Wege Leiden zu rechtfertigen.
Der Satz 15 ist pragnant und wirkt plausibel, weil er auf der Opposi-
tion zwischen dem «nihil enim sibi adversum me reliquit» des Schick-
sals, also dessen Unerbittlichkeit, und der daraus resultierenden ge-
wissesten Sicherheit (certissima securitas) des Ich beruht. Nicht nur
als Residuum, wie etwa bei Aristoteles, begleitet die Kontingenzerfah-
rung das Seinsverstandnis und die Selbsteinschiatzung menschlichen
Vermogens. Das Ungliick ist konstitutiv, die Gewissheit ist ungliick-
lich (certitudo infelix).

Uber den Gegensatz von «ex his malis» und dem «boni autem» hebt
der letzte Satz mit einem zugleich gegliickten Anschluss an. Er ist der
letzte Versuch, das Ungleichgewicht wieder herzustellen, die Ubel
(mala) mit dem Guten (bonum) zu versohnen, die Zerriittung zu ver-
schonern, den absurd inszenierten Zerfall der Welt samt den dort Le-
benden akzeptabel zu machen. Das hiefiir verfiigbare Instrumenta-
rium gehort zur Gdnze dem moralischen Repertoire an. Quintilian
vollzieht einen moralischen Balanceakt. Gestarkt und erniedrigt zu-
gleich geht er daraus hervor. Er rechnet damit, dass sein Werk An-
klang finde. Die Nachwelt wird ihm ihre Leseleistung nicht versagen
wollen. Quintilian versichert sich threr im voraus durch eine Kosten-
Nutzen-Rechnung. Massstab und Grundwert dafiir ist seine eigene,
unter Beweis gestellte Uneigennititzigkeit. Er entsagt allem, was Arbeit
und Aufwand ihm an Genuss bringen konnten. Daran gemessen wird

131



man doch wohl annehmen diirfen, dass die kiinftige Anerkennung bil-
lig, statthaft (prepon) und gehorig sei (aequum).

Quintilian verkorpert den an der Kategorie der Arbeit (labor) ge-
messenen romischen Menschen. Er ist der mit /abor unzertrennlich
verkniipfte Sklave sowohl der Realitdt wie auch der damaligen Menta-
litdt. An labor ginzlich Uberstellt, erhoht er dessen Wert durch Lust-
entsagung und durch Sinnproduktion auf dem Weg der Selbstverach-
tung. Labor ist nicht mythologisch, sondern rational gedacht und ent-
sprechend verwendet. Doch auch noch diese Logik und Stimmigkeit
von labor und Nutzen (utilitas), von Eigenem (proprium) und Frem-
dem (alienum) wird durchbrochen und vernichtet. Quintilian versagt
sich den eigenen, rechtmaéssigen Nutzen (nullum proprivum usum). Sei-
nen Ichwert misst er an den Profiten der andern (alienas utilitates). Er
setzt zudem auf die ontische Stidrke und Verlasslichkeit der von ihm
investierten Teleologie. Ein Hauch von décadence weht aus diesem
Konstrukt entgegen: si modo quid utile scribi — wenn tiberhaupt ich je
etwas Niitzliches geschrieben habe. So wird auch der Wert des Niitzli-
chen, diese oberste Kategorie mythologiefreien Daseins, unterlaufen
und untergraben. Die Resignation wirkt als Triebfeder der Selbstver-
stimmelung und beschleunigt den Prozess des Abdankens vor der
Welt. Mit dem Term patrimonium, also mit der Realitit seines viter-
lichen Gutes als eines metaphorischen Bedeutungstragers, rekon-
struiert der Schlussatz das massgebliche Weltverhalten. Patrimonium
fungiert dafiir, zu zeigen, wie man dem Nutzen aus einem Gut und der
Freude an ihm entsagt, indem man sie andern iiberldsst. So geht denn
die Okonomie des Selbst in den Mechanismus der Vernutzung und
Entfremdung ein. Dort wird es vernichtet. Wie patrimonium und
Welt» weggegeben sind, so wird auch «dieses Werk» (hoc opus) alie-
niert. Es ist Quintilians einzige Welt. Sie wird zwischen «den einen»
und «den andern» zerfetzt: aliis praeparabamus, aliis relinquemaus,
den einen haben wir es zubereitet, den andern {iberlassen wir es. Zwi-
schen aliis und aliis gibt es keinen moéglichen Aufenthaltsort mehr fiir
das Ich. Die moralisch-stoische Anstrengung endet im Verlust der
Identitat. Der resignative Nihilismus, nur im Hass gegentiber den Got-
tern etwas aktiv geworden, 16st das auf, worumwillen er, mit dusserster
moralischer Idealitdt, aufgebaut worden ist. Die Gunst des Augen-
blicks und mit ihr das Motiv zu leben (vivendi ratio) sind verwirkt.

132



Was bleibt, ist die Jukunditét des gelungenen Ausdrucks, das Freude-
haben am Reden, delectatio der elocutio. Zwischen dem Imperfekt des
«praeparabamus» und dem Futur des «relinquemus» bleibt nichts.
Der Autor ist, samt seinem Ort und seiner Zeit, verschlungen.

1. Christliche Mythologie, das Nihilismus-Substrat
Ichentleerung dank «christlichers Mythologie

Der heilige Augustinus reiht sich mit zwei Stiicken in das literari-
sche Repertoire der dramatischen, rhetorischen und mythischen To-
desbewaltigung von Aischylos’ «Totenspende» tliber die «Johannes-
passion» bis zu Simone de Beauvoirs «Cérémonie des adieux»'” ein.
Confessiones, Buch 1V.4,8 —7,12, berichten vom Verlust eines Ju-
gendfreundes; Buch IX.8 — 12 enthilt die <Unterredung> mit Monica,
ihr Sterben und ihr Begribnis in Ostia. Damals war Augustinus 34
Jahre alt, bei der Abfassung der Bekenntnisse 397 ist er 43jahrig.

Augustinus erinnert, rekonstruiert und bewertet den Tod seines ju-
gendlichen Freundes in zwei Phasen. Die analytische (4,8ft.) gipfelt
in den Fragen nach dem Haushalt der seelischen und physischen Re-
gungen von Schmerz und Lust. Die zweite, die bekennende-gottlo-
bende Phase (6,111T.), soll den Umschlag der Gefiihlsverwirrung her-
beifiihren. Die aufgestauten Fragen werden mit der Erkldrung abge-
wiesen, es sei jetzt nicht Fragestunde, sondern Zeit zum Gestiandnis
(non enim tempus quaerendi nunc est, sed confitendi tibi).

Bis an Buch IV.6,11 heran inszeniert der Text die am Geschehen
Beteiligten. Da sind einmal die beiden Freunde, in Zuneigung und ge-
genseitiger Anhéanglichkeit (inhaerentes) sich verbunden fiihlend.
Aber schon beargwohnt Augustinus im nachhinein dieses Verhaltnis,
weil Gott thm als der richtige Kitt fehlte und es keine «<wahre» Freund-
schaft ohne Liebesgnade Gottes gebe (quia non est vera, nisi cum eam
tu agglutinas inter haerentes tibi caritate). Der Tod trennt alsdann die
beiden Unzertrennlichen. Gott, Quelle allen Erbarmens, bedroht den
zurlickgebliebenen und nach vorne fliichtenden Augustinus von hin-

" Paris 1982.

133



ten (inminens dorso). Die Sterbeszene wird vorbereitet und eingeleitet
durch den rhetorisch-imprekatorisch verfassten Ausruf: was hat Gott
damals alles bewirkt, was fiir abyssale Richterspriiche hat er an uns
vollzogen! Damit riickt das todliche Fieber, Krankheit und Tod ins
richtige Licht. Es sind gottgewollte Ratschliisse, die erst wegen der
seelischen Fehlreaktionen des Trauernden als verhidngnisvolle Ereig-
nisse erscheinen. Medizinische Eingriffe oder Pflege am Kranken blei-
ben unerwihnt, der Sterbende selber ist liberhaupt kein Thema (vgl.
hingegen Quintilians Beschreibung seines sterbenden Kindes
VI.Pr.11 —12). Am Moribunden wird die Nottaufe appliziert und die
Schilderung gerat unter der Hand zur Groteske. Augustinus behaup-
tet, nichts davon gewusst zu haben, obschon er nicht von der Seite des
Kranken gewichen ist. Dieser sei vOllig abwesend gewesen (mente
atque sensu absentissimus), die Taufe habe also nicht mehr als eine
korperliche Bertihrung sein konnen. Der ungewollten Geistesabwe-
senheit des einen entspricht paradigmatisch und tropisch-syntaktisch
die dementia des andern. Augustinus hatte dem kurz nochmals Gene-
senden die Taufe lacherlich gemacht. «Da fasste ihn ein Schauer vor
mir wie vor einem Feind, und mit erstaunlichem, jahem Freimut ver-
bat er sich solches Gerede.» Der Text baut ein Konkurrenzmodell auf,
mit welchem die Beteiligten an der Todesszene nun in ihre entspre-
chende Rolle gebracht werden: der Freund wird der dementia Augu-
stinus’ entrissen, jener aber, dank des wirkenden Sakramentes, findet
trotz des ungewollten Getauftseins Aufnahme bei Gott, und Gott be-
wahrt den Dahingeschiedenen zu Augustinus’ Trost bei sich auf (sed
ille abreptus dementiae meae, ut apud te servaretur consolationi
meae).

Dem Tod folgt die Selbstverfinsterung — Augustinus ist beim The-
ma. Sogar die vertraute Umgebung (patria) und das viterliche Haus
muten ithn fremd an. Er hasst alles, was nicht sein Freund ist. Augusti-
nus wird sich selbst zur grossen Frage (factus eram ipse mihi magna
quaestio) — mit diesem banalen Satz plustert er sich auf. Noch nie war
Augustinus der Selbstbefragung abgeneigt. Jetzt kann er ihr freien
Lauf lassen. Um sie durchzufiihren, verdoppelt er seine Identitit: er
im Gespriach mit seiner Seele, die Seele aber angeblich als Organ des-
sen, der Nicht-Ich sein muss. Sie wird auf etwas angesprochen, worauf
sie keine Antwort geben kann. Denn sie ist verstort und besetzt mit

134



einer anderen als mit der gottlichen Realitédt. Diese wird mit einem
Bibelspruch assoziiert. Die <Seele» spricht darauf iiberhaupt nicht an.
Der Gott, der hinter dem Bibelzitat steht, bleibt ihr ein Phantom
(quam phantasma).

«Und heute, Herr, ist das auch schon voriiber, und die Zeit hat meine Wunde beru-
higt. Kann ich vernehmen von Dir, der Du die Wahrheit bist, kann ich das Ohr meines
Innern Deinem Munde nihern, dass Du mir sagtest, warum das Weinen siss ist den
Elenden? Oder hast Du unser Elend, obgleich Du iiberall gegenwiirtig bist, doch weit von
Dir getan und ruhest unbeweglich in Dir, indes wir Menschen von Priifung zu Priifung
gewilzt werden? Und doch, wenn wir nicht weinten zu Dir, dass Du es horst, unsere
Hofthung wire dahin, und es bliebe nichts von ihr. Woher also kommt es, dass von der
Bitternis des Lebens als susse Frucht gepfliickt wird das Seufzen und Weinen und Stoh-
nen und Klagen? Ist es das Siisse darin, dass wir hoffen, Du erhérest? Gewiss, so ist es
beim Beten unter Tridnen, weil es das Verlangen hat, ganz bis zu Dir zu kommen. Aber
ist es so beim Schmerz um Verlorenes, bei der Trauer, wie sie mich damals umfing? Ich
hoffte ja nicht, durch den Schmerz werde der Freund wieder lebendig, noch erbat ich es
mit meinen Trinen, sondern ich hirmte mich nur und weinte; denn elend fiihlte ich
mich, und verloren war mir, was meine Freude gewesen. Oder ist auch das Weinen selbst
etwas Bitteres, und wird uns nur wohl dabei vor Uberdruss an allem, was uns vordem ein
Freugenuss gewesen, alsdann zum Ekel geworden ist?»

Der Text taucht mit einem Gemeinplatz kurz in die Gegenwart auf.
Die Zeit, so heisst es, habe inzwischen die Wunden geheilt. Damit ent-
zieht Augustinus der Zeit das sie konstituierende Moment des Kairos.
Es ist gute griechische Tradition, dass sich kairos als ekstatisches Zeit-
moment dem menschlichen Handeln als wohlgesinnter Beistand (syn-
ergos agathos) anbietet''. Doch auch im Riickblick entgeht Augusti-
nus sowohl die Tradition wie die Sache. Zu nichts anderem als zu heil-
loser seelischer Verwirrung hat das Todeserlebnis fiithren konnen.
Augustinus kann nicht aufs griechische Zeitverstindnis, das die Zeit
als Bedrohung und Heilung, als Chance und Falle angeboten hat, re-
kurrieren. Er geht dariiber hinweg und ersetzt die inneren Vorginge,
die mit «Zeit» zutiefst verkoppelt sind, durch seine theologische My-
thologie.

In diesem Traditionszusammenhang hétte sich auch die phronesis,
Klugheit, als weisheitsvoller Umgang mit der eigenen Begrenzung, an-
geboten. Und wenn nicht praktisches Tugendverhalten, dann doch
wenigstens Inspiration oder inspirierter Protest. Doch nichts davon.
Der Text weicht auf eine mythologische Konstruktion aus. Augusti-

"' Aristoteles, Nikomachische Ethik 17.1098 a 24.

135



nus’ <Argumentation stiitzt sich ab auf sinnliche Groéssen, auf die Re-
ste seiner Erinnerungen und auf schon vorhandene gesellschaftlich
sanktionierte Texte (Bibel) und ordnet sie zu einem Ganzen. Resultat
ist die allméihliche Wiederherstellung des <absoluten Objektes», nam-
lich eines Gottes, dessen Anspruch auf sein Gottsein total ist. Die
«Confessiones» als Ganzes und in ihren Teilstlicken sind christliche
Mythologie, und das heisst eine Geschichte, in der die Bruchstiicke
von Ereignissen und Erlebnissen im Verfahren der narrativen Opera-
tion zu einem Ensemble gefiigt werden'?. Augustinus’ Erlebnisse sind
disparat, zerrissen. Mit den sinnlichen Grossen «Ohr des Herzens»
einerseits und «Deinem Mundy» (admovere aurem cordis mei ori tuo)
vernachbarlicht er zwei disparate «Systeme», das Ich und den Gott. Auf
dem Weg der Abkehr von sich selbst und der entsprechenden Hinkehr
zu Gottes Mund erzeugt sein Text diejenige Konstellation, die eine
Antwort und eine Losung rhetorisch glaublich und mythologisch ko-
hdrent machen.

Die entscheidende Frage hat Augustinus durch Selbstanalyse ge-
stellt bekommen: «Warum ist den Elenden das Weinen stiss?» (cur
fletus dulcis sit miseris?). Die Erfahrung wird auf die Ebene des Be-
griffs geschoben: eine authentische mythologische Leistung. Sie er-
heischt eine spezifische Topologie, die auch gleich installiert wird.
Gott wird als das Wesen eingesetzt, das in sich selber ruht und sich aus
dem Elend der Menschen heraushélt (abiecisti longe). Dem Menschen
bleibt nur noch iibrig, von den Ereignissen tiberrollt zu werden (expe-
rimentis volvimur). Kommt die Vernachbarlichung von Gott und
Mensch nicht zustande, dann bleibt dem Menschen nicht einmal auch
nur ein Rest von Hoffthung (nihil residui de spe nostra fieret). Gott
wird notwendigerweise und konstellativ, d.h. mythologisch, in die
personliche Not Augustinus’ impliziert. «Wo, in pobelhafter Art, Eine
Begierde die Oberherrschaft fiihrt (oder tiberhaupt die Begierden), da
giebt es keinen héheren Menschen. Es versteht sich, dass ein Solcher
(wie z. B. Augustin oder Luther) auch gar nicht die hoheren Probleme
kennt, die alle eine viel kiihlere HGhe voraussetzen. Das i1st Alles rein
personliche Noth bei Augustin und Luther.»"’ Augustinus weiss sich

12 Vgl. C.Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt a. M. 1968, S.40.
" Nietzsche,a.a.0., Bd. 11,S.242 (26 [351]).

136



im Weinen bei sich selbst. Aber eben dieses Weinen, so behauptet er
nun, ist nur dann und deshalb nicht nichts, wenn und weil es sich «an
Deine Ohren» wendet (ad aures tuas).

Die fundamentale Lebenswidrigkeit und der Daseinswiderspruch
stellen sich bei Augustinus folgendermassen dar. Auf der einen Seite
die Bitternis (amaritudo). Sie wird ausgelebt und ist rekonstruierbar
gemacht in den sinnlichen Erfahrungen wie seufzen, flennen, schluch-
zen und zetern (gemere et flere et suspirare et conqueri). Auf der an-
dern Seite die mit der Erfahrung unvereinbare Einsicht, dass vom
Baum der Bitternis die slisse Frucht des Weinens gepfltickt werden
kann. Mit diesen Elementen schafft Augustinus seine Seelenmytholo-
gie. Dank der konkret umschriebenen Erlebnismomente samt deren
gegenseitigen Relationen wird ein Seelenzustand bzw. die Erzdhlung
liber ihn zu einem kontinuierlichen, wenn auch widerspriichlichen
Ensemble. Jetzt sollte es ausgelotet werden. Aber Augustinus weicht
in die Resignation aus. Die Depression entzieht dem analytischen Ver-
stand die Kraft. Ist nicht sogar das Weinen eine bittere Angelegen-
heit (res amara)? Ist nicht auch die Freude nur die Kehrseite des
Ekels? Das Wohlsein und Wohlbefinden des Menschen i1st, so lautet
nun die rhetorische Vermutung, nur moglich als perverse Freude am
Uberdruss (prae fastidio rerum, quibus prius fruebamur, et tunc, dum
ab eis abhorremus, delectat?). Mit seiner eigenen Geschichte reisst
Augustinus eine Liicke auf, die ohne Gott nicht mehr zu schliessen ist.
Es gibt im menschlichen Seelenhaushalt gar keine authentischen
Empfindungen. Die Begierden herrschen, aber als Unrat (immundi-
tia). Alles ist nur Umschlag und Kehrseite von allem. Bis zu diesem
Punkt bringt es der analytische Verstand, und soweit wollte es die See-
lenmythologie des Heiligen vorerst auch bringen.

Der Angriff auf die Seele

Mitten in seiner <Trauerarbeit> hdlt Augustinus inne. Er macht vor
sich selber halt. Zwar erstellt er den Seelenmythus als exploratives
Instrument, sistiert die Autopsie aber im entscheidenden Augenblick.
Zur Disposition steht nun eine anders orientierte, mit einer neuen
Dimension versehene Ich-Topologie. Augustinus sucht nach wie vor

137



einen Ort fiir seine Seele. Die Ruhe schwebt ithm als der ideale Zu-
stand vor Augen. Nun ist aber durch das, was bisher erzdhlt worden
ist, die Seele als Aufenthaltsort des Menschen unmdoglich gemacht.
Das Fiir-sich-Sein 1st aufgehoben. Die Seele 1st sich selbst ein «unseli-
ger Orty (mihi remanseram infelix locus). Augustinus hat sich, sich
selbst erzdhlend, sich selber entfremdet. Er hat Hand an sich gelegt
und ist zum Angriffaufsich selber libergegangen. Er ist der «heimliche
Attentdter» auf das Leben.

«O Irrwahn, der Menschen nicht menschlich zu lieben versteht! O torichter Mensch,
der Menschliches masslos leidet! So war ich damals. Ich war in Aufruhr, ich seufzte und
weinte und war verstort, und alle Ruhe war dahin und aller Verstand. Ich trug meine
Seele zerschlagen und blutend herum, und sie hielt es nicht aus, dass ich sie noch trug,
und ich fand doch keine Stitte, sie niederzulegen . . . Zu Dir, Herr, hitte sie sich erheben
sollen, um Heilung zu finden, ich wusste es, aber ich wollte nicht und vermochte es
nicht, um so weniger, als Du mir nicht etwas Festes und Sicheres warst, wenn ich tiber
Dich nachdachte; denn nicht Du warst mein Gott, sondern ein nichtiges Trugbild mei-
nes irren Traumes hielt ich dafiir. Versuchte ich nun, dort meine Seele zur Ruhe zu
legen, so fiel sie ins Leere und stiirzte auf mich zuriick, und nach wie vor blieb eben ich
mir die unselige Stétte, an der ich nicht sein und von der ich doch nicht weichen konnte.
Wohin auch hitte mein Herz fliehen sollen vor meinem Herzen? Wohin hitte ich vor
mir selbst fliehen sollen? Wohin wiire ich mir nicht nachgefolgt?»

So bleibt denn noch die Flucht als Ausweg aus dieser unmaoglichen
Topographie. Aber sie hat vorldutig kein Ziel; der Fluchtweg ist zwar
offen, aber miindet in die Sackgasse, in die Falle. Denn es bleibt ihm
nichts anderes als das ilibrig, um dessentwillen er die Flucht inszenier-
te: sein Selbst. Gott ist noch kein Festes, nichts Starkes (solidum, fir-
mum), das Selbst aber sich ein Irrtum und ein Gott, auch wenn eben
ein irrer Gott (error meus erat deus meus). Cicero hat aufrichtig ge-
mahnt und erbaulich gesagt: «Wisse, dass Du ein Gott bist» (deum te
igitur scito esse)™. Fiir den Gott, wie der heilige Augustinus ihn kennt
und glaubt, muss er selbst den Preis der eigenen Vernichtung zahlen.
Die Seele, die nicht schon Gottes ist, muss ins Leere stiirzen. Sie hat
sich ja selbst als fliichtig deklariert, fallt ihrer eigenen Erschépfung
anheim und kann sich niemals vor sich selber schiitzen. Dies freilich
vermochte die griechische phronesis. Sie lehrte den Menschen, auch
uber Gottliches menschlich zu denken, und das heisst im Denken an
Gott die eigene Grenze mitbedenken, jedoch ohne sich ins Grenzen-

'* Cicero, De re publica VI.24.

138



lose hinein zu vernichten. Uber Augustinus’ Seele hingegen stiirzt al-
les ein. Sie ist sich selbst davor, je wieder ein eigenes Vorhaben durch-
fiihren zu kénnen. So bleibt nur die Flucht vor sich selbst — zu sich
selbst. So wird der Mensch zur reinen Unmoglichkeit. Er fliichtet,
Gottes Rachezorn im Riicken, vor sich selbst zu sich selbst zuriick.
Die Selbstvernichtung nimmt ihren Lauf. Augustinus hat verlernt,
Sterbliches sterblich, Menschliches menschlich zu denken. Er spricht
zwar in diesen Formeln: «O Irrwahn, der Menschen nicht menschlich
zu lieben versteht» (O dementiam nescientem diligere homines huma-
niter). Gemeint ist freilich nicht jene Menschlichkeit, jenes phronein,
das als praktisches Kénnen den Menschen mit seinen Grenzen und
innerhalb seiner Grenzen menschlich umgehen lehrt. Augustinus
richtet sich in der Welt und bei sich selbst so ein, dass er die Welt ver-
achten und sich selbst vernichten muss. Erst dann ist der Aufstieg zu
Gott moglich und gewéhrleistet. Die Gnadenlehre ist grundgelegt.

Nietzsche nennt diese Art der Selbstunterdriickung Castratismus'”.
Die Ausschneidung wird von denen gewihlt, die willensschwach sind
und die «mdssige Massregel», die Didt und die dosierende Phronesis
nicht ertragen. Die innerste Struktur des Nihilismus ist die «excessive
und endgiiltige Feindschafts-Erkldrung zwischen sich und einer Pas-
sion»'®. Der «Christliche August(in)us ist nichts als . . . der ziigellose
Triumph der Rache eines beinahe unméglichen Asceten»'’. Er trach-
tet nach dem Seelenfrieden und er zeigt sich darin als décadent.

Die historische Dimension, verstanden als wirkungsgeschichtlicher
Globalfaktor, liegt fiir Nietzsche auf der Hand. Er spricht seine Ein-
sicht kurz und blindig in der Formel aus: «Die ganze Arbeit der anti-
ken Welt umsonst: ich habe kein Wort dafliir, das mein Gefiihl iiber
etwas so Ungeheures ausdriickt»'®. Auch die Renaissance sei ein einzi-
ges Umsonst gewesen. Nietzsche bekennt sich zur Tugend, aber im
Renaissancegewande. Das Christentum hat dies alles riickgidngig ge-
macht, die antike Grosse annihiliert. Alles war da, um die Grosse des

" Nietzsche, a.a.0., Bd. 14, S.415f., erste Fassung des Kapitels Moral als Widernatur,
Gotzen-Dammerung, Bd. 6, S.821f.

' Bd. 14, S.416.

' S.416.

" Bd.6,8.247.

139



Menschen zu wahren. An dessen Stelle trat das «Nicht als Gehirn-
Dressur» .

II1. Gotische Schwebe, ein Dementi der Nihilismuskonstruktion

Nietzsches Botschaft» des Nihilismus ist prophetisch und hypothe-
tisch. Sie hat innerhalb des Gesamtentwurfes seiner Philosophie ithren
legitimen Platz. Aber als globale Hypothese, die unterstellt, die Moral.
die Metaphysik und das Christentum seien nihilistisch, kann sie nicht
aufrechterhalten, sondern nur jeweils schrittweise verifiziert bzw. fal-
sifiziert werden. Nietzsches sprachliche Form und die ihr kongruente
Denkart, die genealogische Analyse und die narrative Zirkularitat, die
an Namen bzw. Figuren gekniipfte Historiographie, die klare Option
fiir die tragische Epoche der Philosophie vor Sokrates und flir die virtu
der Renaissance sind wegweisend fiir die Rekonstruktion der Nihilis-
mus-Typologie. Im Detail wohl, aber nicht am zeitlichen Kontinuum
der Philosophie als Ganzes, kann der Nihilismus als Umwertung aller
Werte plausibel gemacht werden. Vielleicht gehort es zum Wesen die-
ser philosophischen Endzeitmetaphysik, dass sie zwar epochale Da-
seinserhellung ist und eine historisch unausweichliche Lebensform
darstellt, dass sie selber aber nicht wieder mihilistischy aufgeklart wer-
den kann.

Es gibt grosse, uniibersehbare Liicken sowohl im vergleichsweise
hochdifferenzierten Leseprofil Nietzsches wie auch in seiner sich als
Genealogie des Geistes verstehenden Philosophie. Kam die Renais-
sance wie ein Naturereignis herauf oder sind Vorboten auszumachen?
Wie ldse sich denn die Gotik durch Nietzsches Brille? Das Resultat
unserer Lektiire dieser erstmals konsequent semiotisch verfassten
Epoche: Sie liest sich als ein gehoriger Einwand gegen Nietzsches
Konstrukt, durchbricht die imaginire Kette der Nihilismen Europas.

Nietzsche behauptet, Paulus habe das Altertum riickgdngig ge-
macht. An der Figur Epikurs demonstriert er seine Behauptung. Epi-
kur «bekdmpft die unterirdischen Culte, das ganze latente Christen-
thum, — die Unsterblichkeit zu leugnen war damals schon eine wirk-

19°S.248.

140



liche Erlosung. — Und Epicur hitte gesiegt, jeder achtbare Geist im
rémischen Reich war Epicureer: da erschien Paulus. . .»™. So wie es
nun in der Spiatantike und im Hellenismus ein latentes Christentum
gab, gab es, bis weit in die Friihscholastik hinein (liber Boéthius, 524
hingerichtet, hinaus) die Latenz des antiken Heidentums. Es lagerte in
der Sprache, in der Volksreligion und in den architektonischen Mahn-
milern des untergegangenen Reiches. Das heidnische Grundmuster
diente sogar als Kategorie zur Selbstauslegung der Gotik. Das ladsst
sich dokumentieren. Bis um 1250 ndmlich hatten sich in Italien, in der
lle de France, in Rom und Paris, aber auch im Veneto, in Schwaben
und im Brabant die Schéitze angesammelt und die Wohlhabenheiten
etabliert, die die Erfindungen und den beinahe ununterbrochenen
Fortschritt des damaligen «Europa der Walder» seit 900 ermoglich-
ten. Die Gotik war auf ihrem Hohepunkt angelangt. Die Kirche, ein
Institut der Adeligen und Gebildeten, hielt die bunte Gesellschaft fest
in Handen. Die antikirchliche aber religiose Latenz wuchs, die biirger-
liche Sehnsucht nach Gliick und weltlichem Ansehen machte sich
breit. Ruchlosigkeit und «heidnische Nacktheit» wurden beide auf
Friedrich II., Araberfreund und Herausforderer pipstlicher Macht,
projiziert: «einer meiner Nichstverwandten»” — «jener erste Euro-
pier nach meinem Geschmack»™. Nietzsche sah die Gotik aus-
schliesslich in der Person des Hohenstaufers verwirklicht. Dabei wére
die ganze Epoche durchaus «nach seinem Geschmack» gewesen, hitte
er sie nur gekannt. Benvenuto da Imola (1320/1330 —1387/1388, Phi-
lolog und Historiker in Ferrara, Dante-Interpret) berichtet, es «gebe
bald mehr als hunderttausend (sic) Adelige, Manner von Rang, die
genau gleich didchten wie Farinata degh Alberti und wie Epikur, dass
namlich das Paradies nur in dieser Welt zu suchen sei»”. In Dantes
«Holle» tritt Epikur als «Seelenverderber» auf, Vers X.118 — 119 lasst
Farinata sagen, mit mehr als tausend Leuten ldge er unten, zusammen
mit Friedrich I1.

Die dechiffrierte Seite der Gotik 1st ithre Metaphysik und ithre My-
stik. Beider gemeinsame Asthetik ist Dionysios-Areopagita-Rezep-

% 5.246.

S.340.

“ Bd.5,S.121.

* G.Duby, Le temps des cathédrales. L’art et la société 980 — 1420, Paris 1976, S.219.

141



tion, also Lichtmetaphysik und Welt-Himmels-Hierarchie. Sie entfal-
tet sich unter Abt Suger, dem Architektentheologen von Saint-Denis,
als Lichttechnik. Gegen Ende des 13. Jahrhunderts bereits, mit
Gaucher, gleitet die Gotik dann in artifiziellen Manierismus ab. Der
Nihilismus gewinnt erst dann die Oberhand. In der Metaphysik der
Gotik indes hat die Nihil-Thematik einen prazisen und zugleich sehr
eingeschrédnkten Platz. Der Nihilismus ist nicht typisch gotisch. Seine
systematischen /oci, Fundorter fiir Materialien und Argumente, sind
die Naturphilosophie mit den Themen der Bewegung, dem materiel-
len Seienden und dessen Zusammensetzung, dann die Erste Philoso-
phie sowie, innerhalb der Theologie, die Quaestiones Von der Unend-
lichkeit und Allmacht Gottes, Von der Erhaltung des geschaffenen
Seienden 1m Sein und Von der Annihilation des Seienden durch den
Schépfer. Nichts, Erschaffung aus dem Nichts und Reduktion ins
Nichts (nihil, creatio ex nihilo, reductio in nihilum) tauchen nur in
obliquo, hyperbolisch, sporadisch auf; das Thema wird liberraschend
prizis und fast wie ein Tabu abgewickelt. Thomas von Aquino proji-
ziert die Moglichkeit des Nichtseins auf Gott und nicht auf den Men-
schen: «Das Vermdgen der geistbegabten Kreatur zum Nichtsein
wohnt mehr in Gott, der ithr den Zustrom seiner Kraft entziehen kann,
denn im Wesen dieser Kreatur selbst»**.

Metaphysik des Handwerks: ars und artifex

Schon Bernhard von Clairvaux (1091 —1153) hatte versprochen, es
lasse sich Honig aus Steinen und Ol aus hartem Felsen schlagen™. Dies
war ein erster, wenn auch zogernd-metaphorischer Akt der Seligspre-
chung der Materie. Die Gotik hat dieses Versprechen auf vielfiltige
Art eingelost: im Steinmetzhandwerk, in der Naturkunde, im <akade-
mischen» Kampf gegen den Manichaismus, auf blutige Weise gegen
die Bogomilen und Katharer, in der Aristoteles- bzw. Araberrezep-
tion und in der héfischen Kultur insgesamt. Statt Honig und Ol wurde
Licht aus dem Stein geschlagen: ein schlagender Beweis fiir die Uber-

* Summa theologiae, 1, q. 104, art. 1, ad 1 m.
* G.Duby,a.a.0.,S.178.

142



windung des (Nichts». Die Kathedralen bzw. die damaligen Grossbau-
stellen in vielen Stiadten waren theologisch-spekulativ als Fortsetzun-
gen des gottlichen Schopfungsaktes legitimiert. Das Handwerk wurde
autonom, gerade indem es ihm gelang, die Schopfung als Handwerk-
statt in allen Einzelheiten darzustellen. Der Schopfungsakt, der Denk-
akt und die vielfaltigen sozialen Praktiken, artes, vom Turnier bis
zur religiosen Prozession, werden als augenfillige Demonstration
(spectaculum, manifestatio und proclamatio) vorgefiihrt. Sie gipfeln
alle im Schénen, sind «Kunst. Der Ubergang vom Nichts zum Sein
war stets vom Glanz der Form begleitet. Nicht mehr mythologisch-
allegorisch kam er zustande, sondern war als imitatorische Perfor-
manz garantiert. Die mythologisch-handwerkerliche Praxis wagte
sich an die heikelsten Bruchstellen der Welt heran, nimlich an den
Ubergang von den tenebrae zur lux.

Die gotische Scholastik ist ein enzyklopaddisches Bildungspro-
gramm”". Sie ist ein differenziert angelegtes Substitutionsunterneh-
men: Ritus statt (vielleicht vorsichtiger: neben) Magie, Beweise statt
Autoritdten, Bilder statt Phantasmen, Physiognomien statt Abstrak-
tion, Tierblicher anstelle der Fabelsammlungen, Annalen statt My-
thologien, handwerklich-andustrielles Nutzanwendungen statt Alle-
gorien. Diese Koordinaten ermdglichen es dem (Menscheny, einen
ithm bisher noch nicht zustehenden Platz und Aufenthalt einzuneh-
men. Er wird selber ein Stlick narura. Die plastischen Selbstdarstel-
lungen lassen ihn sich als apollinisch zeigen. Die Lichtmetaphysik und
-architektur machen ihn zur Ahnlichkeit (similitudo) und zum Bilde
(imago) seines Gottes, dem er bislang in Furcht und Schrecken unter-
worfen war und vor dem er sich als unreines Nichts «wilzte». Die Na-
tur atmet, im Einklang mit gottlicher Spiration, ein und aus. Sie macht
den Kreislauf von Schopfung, Menschwerdung und Verherrlichung
selbstindig und selbst-tdtig mit. In dieser zirkularen Topologie wird
fiir den Menschen ein Raum geschaffen, ein heiterer Kosmos eroffnet.
Er ist selber ein Teil davon, ein minor mztndu527, eine Kleinwelt also.
Die magische Enge, das in sich geschlossene Kontinuum der romani-

** Vgl. Maurice de Gandillac (u.a.), La pensée encyclopédique du Moyen Age, Neu-
chatel 1966.
#h Summa theologiae, I, q.91, art. L c.

143



schen Epoche, muss der diskreten Heiterkeit Platz machen, zu der sich
die hofisch-biirgerliche Welt selbst befreite. Ohne Selbstvernichtung
ist nun die Nachahmung selbst des gottlichen Wesens moglich gewor-
den. Euphorie und Poenitenz, Bejahung und Verneinung (Dialektik)
sind eine seltsame, aber lesbare Heirat eingegangen. Die Bettler und
Biisser im Konigs- oder Ritterkleid waren weder Schwichlinge noch
Wiistlinge, weil sie durchaus tragisch-leidenschaftliche Subjekte wa-
ren. Wie die Secunda Secundae der «Summa Theologiae» des Thomas
von Aquino aus Einzelanalysen aller Leidenschaften, inklusive Hass
und Wollust, besteht, so war der gotische Lebensstil von didtetisch-be-
rechnetem Genuss belebt und von der ars amandi und der ars dialec-
tica gepragt.

Das nihilum ist eine unter anderen Miniaturen in diesem Kosmos,
ein Kleinmuster im Zeichenteppich der Zeit, der sich einfach nicht auf
den allgemeinen Kode <Nihilismus» herunterbringen lisst. Zur Probe
bietet sich eine Quaestio Uber das Machtpotential®™ an. Es wird ge-
fragt, «ob die menschlichen K6rper zuriickblieben (remaneant), wenn
die Himmelsbewegung aufhorte». Steckt hinter dieser Frage nicht
doch Angst und nihilistische Abwertung des <Diesseits» zugunsten des
Jenseits»? Thomas jedenfalls gibt eine Antwort, die die Zuwendung
zur Natur thematisiert, also eher naturalisiert als annihiliert. Der
Menschenleib sei namlich auf den Menschen hingeordnet und, in die-
sem vermittelt, in die Vervollkommnung der Natur einprogrammiert.
Dem Menschen wohne ein unzerstorbares Prinzip inne, er sei von
innen her und gegen dussere Violenz gefeit. «Und dies konnte doch der
zureichende Grund (sufficiens principium) fiir die Bewegtheit des
Menschen sein, die weitergehen wird, auch wenn die planetarische
Bewegung aufgehért haben wird.»™ Auch unter dem Druck der radi-
kalsten Hypothetisierung der Werte halten sich Natur und Vernunft
durch. Das ist eine Position, die sich nicht ohne weiteres im Nihilis-
mus unterbringen lasst.

* De Potentia, q.5, art. 10c.
» 1Ib.

144



IV. Schlussfolgerungen

Gegen 1450 hat sich die gotische Scholastik erschopft. Sie endet
asthetisch im Flamboyant, epistemologisch im Kommentatorenwesen
(Cajetanus Thomas de Vio, 1469 — 1534). 1480 hat der Frithhumanist
und ciceronianische Rhetor Rudolph Agricola sein Werk «De inven-
tione dialectica» fertiggestellt. Trotz dem Riickgriff auf das Bildungs-
ideal des Cicero, das Fachkompetenz mit Philosophie verbindet, in-
staurierte Agricola das Wissen nach dem Modell eines Feldes (rerum
contextus), dem aber bereits das Siegel der Beliebigkeit aufgedriickt
war. «Das allermeiste hiangt in der Luft»y (in ambiguo haerent), heisst
es gleich zu Beginn der «Inventio»™. Nur eine winzige Portion dessen,
was wir wissen, sei gewiss und unerschiitterlich (certa et immota).

Mit den Kommentatoren beginnt die Herrschaft der Signifikanten.
Kommentare gentigen sich selbst. Sie tun das Gegenteil von dem, was
zu tun sie unabldssig behaupten: sie zerstoren den «Grundtext» und
16sen ihn in die Masse ihrer Distinktionen auf. Jede mdgliche Welt
kann in die Schemata und Topologien aufgeldst werden. Agricola na-
hert sich dem Punkt, wo diese Signifikantenproduktion als Produkt
eines Subjekts verstanden wird. Thm entspricht die Welt als Objeki.
Die Subjekt-Objekt-Konstellation ist die «moderne» Version des wis-
senschaftlichen Nihilismus.

Die hier in einigen Versionen vorgelegte Typologie der Nihilismen
macht folgendes deutlich. 1. Wenn der Nihilismus zum Signifikat
avanciert und als das Gemeinte und das Bedeutete einer getitigten
Aussage einem globalen oder sektoriellen Prozess unterstellt bzw. als
dessen Inhalt deklariert wird, erzeugt dieses Verfahren — von dem
gemeinhin angenommen wird, es sei sinnerzeugend — einen offenkun-
digen Selbstwiderspruch. Denn entweder setzt der Nihilismus die
Sinnfrage ausser Kraft, und dann kann er selber nicht wiederum als
Sinn, auch nicht als sinnerzeugende Unsinnkategorie mit erklarender
Kraft fungieren; oder aber Nihilismus ist das Resultat einer Denkta-
tigkeit, somit Ergebnis einer ebenso unvermeidlichen wie illusionidren
Nomenklatur. In diesem Fall teilt der (Nihilismus» seine samtlichen
Kennzeichen und Eigenschaften mit allen andern Mentalitiatsbezeich-

% R.Agricola, De inventione dialectica libri tres, K&ln 1582, ND Hildesheim 1976, S.2.

145



nungen, eignet sich somit ganz und gar nicht dafiir, eine Epoche, eine
Denkungsart oder gar eine bestimmte Kulturproduktion — wie etwa
die abendlidndische Metaphysik — hinreichend und signifikant zu spe-
zifizieren. 2. Der Nihilismus ist ein durchaus differenziertes Resultat
der Tatigkeit des Geistes. Diese lasst sich als Akt der Namengebung
und der abstraktiven Relevanz, der objektivierenden Selektion und
der typisierenden Klassifikation angemessen charakterisieren. [hr zer-
legender und sinnzerstorender Einfluss auf jedwelchen sich als zusam-
menhingend darbietenden Sachverhalt ist eine epistemologische Er-
fahrungsgrosse. Auch der Grundbegriff Nihilismus macht da keine
Ausnahme. Der Begriffist nicht dazu angetan, etwas liber das auszusa-
gen, was denn das Nichts bedeutet. Dies kann nur so erschlossen wer-
den, dass liber den jeweiligen Gebrauch des Ausdrucks Nihilismus in-
formiert wird und, besser, Erfahrungen mit dem drohenden Nichts auf
die Bedingungen ithrer Moglichkeiten hin untersucht werden. Quinti-
lians Prooemium, die Trauerarbeit des heiligen Augustinus und die
semiotische Lesart der Gotik enthalten, je auf unvertauschbare Art,
solche Erfahrungsbedingungen der Vernichtung, der Immotivierung
und der Transgression.

146



	Typologie der Nihilismen

