Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 42 (1983)

Artikel: Genese und Geltung : das vernunftkritische Resultat einer Kontroverse
zwischen biologischer und kantianischer Erkenntnistheorie

Autor: Holzhey, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883157

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 42/1983
HELMUT HOLZHEY

Genese und Geltung

Das vernunftkritische Resultat einer Kontroverse zwischen
biologischer und kantianischer Erkenntnistheorie

Wenn in den folgenden Uberlegungen von rationalititskritischen
Anstossen die Rede sein wird, die von der biologischen Theorie der
Evolution der menschlichen Erkenntnis ausgehen, so muss das zu-
niachst befremden. Rationalitdatskritik wird heute verbreitet als Kritik
der rationalen Lebensform(en) vorgetragen und wahrgenommen. Sub-
jektive Uberzeugungskraft erwichst ihr daraus, dass sie selbst am
Rande oder ausserhalb der rationalen Lebensform vollzogen wird. Die
Kritik an traditionellen Losungen des Erkenntnisproblems, d.h. an
den geldaufigen Antworten auf die (Kantische) Frage, was ich wissen
kann, gehort wohl auch zum Inventar dieser zeitgendssischen Ratio-
nalitdtskritik; die Kritik aber, wie sie die evolutiondre Erkenntnis-
theorie auf naturwissenschaftlichem Boden tibt, 1st Kritik innerhalb
der rationalen Lebensform Wissenschaft. Was berechtigt es dann, ihr
ein rationalitdtskritisches Potential im umfassenderen Sinne des
Worts anzumuten? Als dusseres Indiz kann die Anpreisung einer
neuerlichen «kopernikanischen Wende»' dienen, die sich in Wahrheit
als eine neuerliche narzisstische Krankung der Menschheit entpuppt.
Auf die <Entmittung» der Erde, die Einsicht in die Abstammung des
Menschen von tierischen Vorfahren und die Entdeckung des Unbe-
wussten folgt nun die naturgeschichtliche Relativierung des menschli-
chen Geistes. Mit der evolutionidren Erkenntnistheorie scheint Ver-
nunft hinterfragbar zu werden.

' G.Vollmer, 1980, S.172; D.E. Zimmer, 1980; vgl. H.M. Baumgartner, 1981, S.39f.

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Helmut Holzhey, Voltastrasse 30, CH — 8044 Ziirich

104



Die folgende Gegeniiberstellung von biologisch-evolutiondrer und
kantianischer Erkenntnistheorie ist auf den Vergleich einer Betrach-
tung <«von aussen> und einer Betrachtung <von innen» zentriert. Die
Vertreter der evolutiondren Erkenntnistheorie haben der Innenan-
sicht der Erkenntnis abgeschworen. So aber sind sie <Aussteiger ge-
worden. Ihre Rationalitatskritik betrifft nicht den rationalen Erkennt-
nisbereich als solchen (etwa 1m Vergleich mit anderen Bewusstseins-
zustanden, Traumen, Mythen usw.), sondern die Rationalitit seiner
Beschreibung und Erkldrung «von inneny. Diese Rationalitit heisst seit
Kant « Vernunft».

Ist aber Rationalitdts- im Sinne von Vernunfikritik anders als refle-
x1v, <«von innen> her moglich? H. M. Baumgartners These geht dahin:
«Auch die evolutiondre Erkenntnistheorie verdankt sich . . . einer In-
nenansicht der Vernunft, einer Vernunftphilosophie, einer philoso-
phischen Reflexion, der sie doch als Korrektiv entgegentreten woll-
te.»” So iiber sich aufgeklirt gehorte diese Theorie nicht zu den Her-
ausforderungen unter dem Stichwort der Rationalitétskritik. Aber da-
mit bliebe ausser acht, dass die verniinftige Vergewisserung der
menschlichen Erkenntnismoglichkeiten in der Spannung von Selbst-
kritik und Selbsterhaltung der Vernunft’ vollzogen wird — im Gegen-
liber zur abgriindigen Erwidgung Nietzsches, die Natur konnte den
Menschen «in ein stolzes gauklerisches Bewusstsein» eingeschlossen
und den Schliissel zu diesem «Bewusstseinszimmer» weggeworfen ha-

ben*,

1. Der geltungstheoretische Ansatz

In der Einleitung zur 2. Auflage der «Kritik der reinen Vernunft»
bahnt Kant den Weg zum Verstdndnis von deren eigentlicher Auf-
gabe, der Untersuchung, wie synthetische Urteile a priori moglich
sind, mit der Unterscheidung von Anfang und Ursprung, von Anfan-

1981, S.57.
Vgl. M. Sommer, Die Selbsterhaltung der Vernunft, Stuttgart-Bad Canstatt 1977.

Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinn. Werke in drei Bénden, hg. v.
K.Schlechta, II1 310.

105



gen und Entspringen. Von Urteilen und Erkenntnissen a priori Re-
chenschaft zu geben, schliesst ein, ja verlangt primér, einen klaren und
deutlichen Begriff des «a priori» zu entwickeln. Kant kennt bekannt-
lich Anschauungen, Begriffe und Urteile a priori. Die mit «a priori»
angesprochene Vorgingigkeit ist nun, das macht die Unterscheidung
von Anfangen und Entspringen klar, nicht als zeitliche, sondern als
sachliche Prioritit zu verstehen. Dass A gegeniiber B sachliche Priori-
tit besitzt, heisst, dass es von B unabhingig ist und umgekehrt dessen
Bedingung bildet. Die apriorischen Anschauungen, Begriffe und Ur-
teile gehen der Erfahrung oder empirischen Erkenntnis vorher — in-
dem sie deren Ermoglichungsbedingungen bilden. Kant lehrt, das «a
priori» im Sinne eines Prinzips aufzufassen. Eine Analyse von Er-
kenntnis, die dergestalt apriorische Elemente der Erkenntnis ermit-
telt, ist scharf zu sondern von einer Analyse in der Perspektive der
Genese, des zeitlichen Werdens von Erkenntnis. Hier ist kein «a
priori» zu konstatieren: Die Bedeutung des zeitlichen Vorher wird aus
dem Begriff des «a priori» von vornherein ausgeschlossen. Die Kate-
gorien, auf die wir in reflexiver Analyse unserer kognitiven Leistun-
gen stossen, sind immer schon fiir die empirische Erkenntnis konstitu-
tiv gewesen — als Momente von deren Form. [hr bildungsgeschichtli-
ches Auftreten «bey Gelegenheit der Erfahrungen» und ihre Funktion
diirfen nicht miteinander verwechselt werden. «Lock . .. beging den
fehler, dass er die Gelegenheit zu diesen Begriffen zu Gelangen, nem-
lich die Erfahrung, vor die Quelle hielte.»’ Kant depotenziert den em-
piristischen Ansatz, indem er die Unterscheidung von Anfang (Auf-
treten in der Zeit) und «Quelle» im Sinne von «Ursprung» einklagt.
Die Pointe dieser Unterscheidung liegt m. E. darin, dass die Untersu-
chung der Erfahrungserkenntnis auf einen «von allen Eindriicken der
Sinne unabhdingigen»® Teilbestand hin plausibel wird.

Die empirische Erkenntnis hat ithren Ursprung teils in Sinnesdaten,
teils in sog. reinen Vorstellungen. Beide im Verein bilden die Bedin-
gungen moglicher empirischer Erkenntnis. Erfahrung als Sinnesemp-
findung oder Sinneseindruck wird ebenso wie reine Anschauung und
reines Denken als Ursprungsinstanz in Anspruch genommen, d. h. als

° Refl. 4866, Akad.-Ausg. XVIII 14,
® Von mir unterstrichen.

106



Konstitutions- und Rechtfertigungsbasis empirischer Erkenntnis. Die
Untersuchung des Ursprungs der empirischen Erkenntnis terminiert
in der Fixierung der Moglichkeitsbedingungen der empirischen Er-
kenntnis in Gestalt von Prinzipien oder synthetischen Grundsitzen a
priori. Die Grundsitze formulieren die formalen, wenn auch nicht
bloss logischen und schon gar nicht formallogischen Bedingungen,
denen empirische Erkenntnis geniigen muss, wenn sie moglich sein
soll. Nicht schon Widerspruchslosigkeit definiert also «Moglichkeit»
nach Kant. Moglich ist vielmehr, was widerspruchslos ist und «der ob-
jektiven Form der Erfahrung» (A 220/B 267) genligt; fiir die Erkennt-
nis der Wirklichkeit, d.h. eine Tatsachenfeststellung, ist iiber die Er-
fiilllung der Bedingungen fiir mogliche Gegenstandserkenntnis hinaus
die Bezugnahme auf Wahrnehmung erforderlich (A 225/B 272).
Geltung oder Giiltigkeit — die beiden Ausdriicke verwende ich als
Synonyme — wird von Kant den synthetischen Urteilen a priori als
Bedingungen der Moglichkeit empirischer Erkenntnis vindiziert.
«Die Bedingungen der Moglichkeit der Erfahrung tiberhaupt», die
zugleich «Bedingungen der Moglichkeit der Gegenstinde der Erfah-
rung» sind, haben — heisst es — darum «objektive Giiltigkeit in einem
synthetischen Urteile a priori» (A 158/B 197). Die Hauptfrage der
«Kritik der reinen Vernunft» nach der Moglichkeit synthetischer Ur-
teile a priori findet in der Ausgrenzung objektiv giiltiger prinzipieller
Bedingungen moglicher empirischer Erkenntnis ihre Beantwortung.
Gemass der metaphysikkritischen Anlage seines Hauptwerkes argu-
mentiert Kant hier fiir die objektive Giiltigkeit «subjektiver Bedingun-
gen» (A 89/B 122) des Anschauens und Denkens — im Schatten des
skeptischen Einwands, dass jene reinen Vorstellungen blind bzw. leer
seien. Die Geltungstheorie des Neukantianismus geht umgekehrt vom
Faktum wissenschaftlicher Erkenntnis aus und fragt, kantisch gespro-
chen, nach deren Ermoglichungsbedingungen, neukantianisch formu-
liert, nach deren Geltungsbedingungen. Im Unterschied zu Kant ver-
pflichtet sich die neukantianische Erkenntnistheorie von allem An-
fang an der Frage, wie Erfahrung méglich ist’. Unter Erfahrung, deren
Theorie entwickelt wird, versteht man dabei zunédchst die wissen-

7 Vgl. demgegeniiber Kant, Refl. 5642, Akad.-Ausg. X VIII 279f. (anfangs der 80er Jah-
re) und fiir die spétere Wendung Akad.-Ausg. XX 275.

107



schaftliche (mathematisch-naturwissenschaftliche) Erkenntnis, dann
allgemeiner die theoretische Arbeit an und in der Kultur liberhaupt.
Die philosophische Reflexion auf die Geltungsprinzipien der so ver-
standenen Erfahrung gibt sich diese als «Faktumy» vor; die Wirklich-
keit der Erfahrung besteht in ihrer Giiltigkeit. Unter « Wirklichkeit»
ist nach Hermann Lotze (1874) eine Bejahung zu verstehen, «deren
Sinn sich aber sehr verschieden gestaltet», je nachdem ob wir vom
Sein eines Dinges, Geschehen eines Ereignisses, Bestehen eines Ver-
hiltnisses oder der Geltung eines Satzes sprechen. Im Begift der Gel-
tung wird die spezifische «Wirklichkeit» der Wahrheit (eines Satzes)
reflektiert. Dass 2 x 2 = 4 ist oder dass Mutation und Selektion die
entscheidenden Faktoren der Evolution sind — das gi/t; die angefiihr-
ten Sitze haben ithrem Gehalte oder ithrer Wahrheit nach einen ande-
ren ontologischen oder Realitdts-Status als Dinge, Ereignisse und Ver-
hiltnisse®. Dass die neukantianische Erkenntnistheorie Geltungsprin-
zipien, d.h. «Prinzipien, die die «Giiltigkeits der Erkenntnis verbiir-
gen» aufsucht und ausweist, nicht aber mehr Bedingungen der Mdg-
lichkeit der empirischen Erkenntnis, erklart sich nach dem eben Ge-
sagten leicht. Die Wirklichkeit der Erkenntnis, von der die erkenntnis-
theoretische Reflexion nun ausgeht, meint nicht mehr die an Empfin-
dung bzw. Wahrnehmung gepriifte empirische Erkenntnis, sondern
Erkenntnis in ihrer Gliltigkeit, in dem der Wahrheit eigenen Reali-
tdtsmodus. Die Erkenntnisprinzipien sollen in Gestalt von Bedingun-
gen der Giiltigkeit von Sdtzen und nicht in Gestalt von Seinsprinzi-
pien ermittelt werden. Mit der Giiltigkeit ist (wie mit der Moglichkeit
in Kants Hauptfrage) Erkenntnis ihrer Form nach thematisch, nur
dass diese Beschriankung auf das Formale der Erkenntnis nun gegen
die als psychologische und biologische Erkenntnistheorie in Erschei-
nung getretene Verdinglichung (Ontisierung) der Erkenntnis gerichtet
1st, wihrend sie bei Kant im Dienste der direkten Herausarbeitung der
apriorischen Prinzipien der Erkenntnis stand.

Der geltungstheoretische Ansatz, mit dem die erkenntnistheoreti-
sche Orientierung an der Ursprungsfrage erneuert wird, verbietet es
sowohl, Erkenntnis fiir ein reales Seiendes wie tiberhaupt fiir einen

* H.Lotze, Logik. Hg. und eingel. v. G.Misch, Leipzig 1911, S.51 [ ff,
® M.Brelage, Studien zur Transzendentalphilosophie, Berlin 1965, S. 84.

108



Gegenstand empirisch-wissenschaftlicher Forschung zu nehmen. Der
Einwand richtet sich nicht generell gegen die positiv-wissenschaftli-
che Analyse des Erkenntnisphidnomens, aber dagegen, dass Auf- und
Ausweis der Geltungsprinzipien mittels der vergegenstindlichenden
Methoden der wissenschaftlichen Psychologie, Biologie, Soziologie
u.4. erfolgen sollen. In solchem Vorgehen und seinem Resultat, der
einzelwissenschaftlichen Erkenntnis von der Erkenntnis (z. B. 1im Satz:
Erkenntnis 1st ein Anpassungsprozess lebender Systeme an thre Um-
welt), wird nur vorausgesetzt, was doch aufgeklart werden soll: die 1n
Prinzipien begriindete (wissenschaftliche) Erkenntnis. Den einzig an-
gemessenen Zugang zur prinzipiellen Verfasstheit der Erkenntnis bil-
det die Geltungsreflexion: die Erforschung der Geltungsvoraussetzun-
gen von (wissenschaftlicher) Erkenntnis durch reflexives Eindringen
in das zunédchst vorgegebene Erkenntnis«faktumy». Dieses Faktum tritt
an die Stelle aller anderen, erkenntnistheoretisch schon einmal bean-
spruchten Vorgegebenheiten von Erkenntnis; seine Faktizitit ist so-
wohl gegeniliber Tatsachen des Bewusstseins wie gegeniiber realen
Dingen und Vorgingen in dem Sinne abgegrenzt, dass sie jene Tat-
sachlichkeit des Bewusstseins ausschliesst, die Realitit der Dinge (qua
Erscheinungen) aber erst zur Darstellung bringt. Mit dieser Bezug-
nahme auf das «Faktum» der Wissenschaften ist die «transzendentale
Methode», die fiir die Marburger Neukantianer die Geltungsreflexion
reprasentiert, nach Paul Natorp immanente Methode: «sie will nicht
von aussen her der Tat der Erfahrung Gesetze aufzwingen . . ., son-
dern nur eben das Gesetz, durch das sie tiberhaupt, selbst als Aufgabe,
<allein moglichy ist, in seiner Reinheit herausstellen», indem sie sich
selbst 1in den Erfahrungs- bzw. Erkenntnisprozess hineinstellt; ein
Standpunkt ausserhalb der Erkenntnis, «von dem aus man sie . . . ent-
stehen lassen konnte, sei weder gegeben noch denkbar'’.

Positiv wird in dieser kantianischen Erkenntnistheorie unter Er-
kenntnis die Bestimmung eines x zum Gegenstand verstanden. Er-
kenntnis ist also Bestimmungsrelation; Natorp spricht gern von der
Gleichung der Erkenntnis, deren Losung in der Gegenstandsbestim-

' P_Natorp, Kant und die Marburger Schule, in: Kant-Studien 17 (1912) S.197f. 201f.,
abgedr. in: Erkenntnistheorie und Logik im Neukantianismus, hg. und mit einer Einl.
versehen von W. Flach und H. Holzhey, Hildesheim 1980, S.201f. 205f,

109



mung (x ist A) gefunden wird''. Dabei meint, solange und soweit neu-
kantianische Erkenntnistheorie mit der Annahme eines «Gegebenen»
arbeitet, «Bestimmung» die Riickfithrung der Daten auf ithren Grund
—eine Gesetzmassigkeit; in der Riickflihrung der Erscheinungen (z. B.
des taglichen Auf- und Untergehens der Sonne) auf ihren Grund (die
Achsenbewegung der Erde), in dieser «Erklarung» wird der wissen-
schaftliche Gegenstand konstruiert'”. Seit der Jahrhundertwende kon-
zipiert die Marburger Schule «Bestimmung» als logische Erzeugung
des Gegenstandes. Auffillig ist, dass in beiden Gestalten dieser Theo-
rie der Begriff des Subjekts, auch im Sinne der transzendentalen Ap-
perzeption Kants, fehlt. Bewusst wird der Versuch gemacht, eine strikt
«objektive Begriindung der Erkenntnis» zu geben, in der das Begriin-
dungsfundament der Erkenntnis in eine als logische Struktur aufge-
fasste synthetische Ureinheit des Einen und Mannigfaltigen verlegt ist.
Diese reprisentiert den eigentlichen Geltungsgrund der Erkenntnis'.
Geltungstheoretisch werden weder der Grund der Erkenntnis in ei-
nem obersten Grundsatz noch die aus diesem Grund entfalteten Gel-
tungsprinzipien als Grundsétze ausgemacht.

Zum Abschluss dieser knappen Vorstellung einiger Momente der
kritizistischen Geltungstheorie will ich einen Einwand Piagets erwih-
nen und entkriften. Der Einwand besagt, dass eine Erkenntnistheorie,
die «im wesentlichen die Frage der Geltung der Wissenschaft, die Kri-
terien dieser Geltung und 1hre Rechtfertigung untersucht» «im Grun-
de belanglos ist», weil sie nur die Wissenschaft «wie sie ist», als Tat-
sache, untersucht. Mit diesem Einwand wird in dreifacher Hinsicht
Kritik geiibt, 1. Kritik daran, dass Geltungstheorie ihren Untersu-
chungsgegenstand stillstellt (darauf werde ich noch zuriickkommen);
2. Kritik daran, dass schon im Ausgang der Geltungsreflexion beim
Faktum der Wissenschaft Tatsache und Geltungswert bzw. -norm ge-
trennt werden, so dass die Untersuchung der wissenschaftlichen Er-

Z.B. in: Die logischen Grundlagen der exakten Wissenschaften, 2. durchges. Aufl.,
Leipzig und Berlin 1921, S.33.

> P.Natorp, Uber objective und subjective Begriindung der Erkenntniss, in: Philosophi-
sche Monatshefte 23 (1887) S.257 — 286, abgedr. in: Erkenntnistheorie und Logik im
Neukantianismus, a.a.O. (Anm. 10), S. [39 — 168,

Die hier skizzierte erkenntnistheoretische Position Natorps weicht nicht unerheblich
von derjenigen Cohens ab; dazu Vf., Cohen und Natorp, Basel/Stuttgart 1984.

—

3

110



kenntnis nicht die wirklichen Werte und Normen, die den Wissen-
schaften in ihrer Entwicklung implizit sind, entdeckt; 3. Kritik daran,
dass so nichts objektiv Wissenswertes iiber die Wissenschaft in Erfah-
rung gebracht wird, vielmehr bloss «die personlichen Anschauungen
eines isolierten Beobachters» zum Ausdruck kommen'®. Diese Kritik
stellt die Fruchtbarkeit einer Erkenntnistheorie infrage, die sich wie
die kritizistische am Faktum der Wissenschaft orientiert, um deren
Geltungskriterien zu ermitteln. Aber abgesehen davon, dass dieses
Faktum nicht als empirischer Sachverhalt verstanden wird, abgesechen
auch davon, dass sich die Geltungsreflexion annerhalby dieses Fak-
tums bewegt — was 1st thr Gewinn, wenn es nicht ein Mehr an empiri-
schem Wissen uUber die Faktoren der Erkenntnisgenese und Wissen-
schaftsentwicklung sein kann? Was heisst es, den Grund der Geltung
wissenschaftlicher Erkenntnis im Urgesetz der (theoretischen) Ver-
nunft nachzuweisen? Nach H. Krings'® besteht der Gewinn darin, dass
sich wissenschaftliches Erkennen hierdurch als verniinftig begreift.
Und Begreifen meint ein Dreifaches: 1. eine Differenz in die Erkennt-
nis einzubringen, indem ihre Voraussetzungen von ihr abgehoben
werden; 2. die Differenz als Verhiltnis von Grund und Folge, von
Bedingendem und Bedingtem logisch zu strukturieren; 3. die Erkennt-
nis dank dieser Differenz in ein Verhiltnis begriindender Art zu sich
selbst zu bringen. Es geht damit um eine Artikulation der Verniinftig-
keit der wissenschaftlichen Erkenntnis; die weitere Verbindung dieser
Artikulation mit dem Bewusstsein der Freiheit muss hier auf sich be-
ruhen.

I1. Der evolutionstheoretische Ansatz

Anders als Piagets genetische Erkenntnistheorie beansprucht die
von Konrad Lorenz und seiner Schule entwickelte biologisch-evolu-
tiondre Erkenntnistheorie, einen Beitrag zu den von der klassischen
philosophischen Erkenntnistheorie gestellten Fragen leisten, ja eine
Losung hier grundsitzlich umstrittener Probleme bieten zu kénnen.

' J.Piaget: Einfiihrung in die genetische Erkenntnistheorie, Frankfurta. M. 1973, S. 10.
" Erkennen und Denken, in: Philosophisches Jahrbuch 86 (1979) S.6.

111



Die Methode der biologischen Erkenntnistheorie ist, wie realwis-
senschaftlich liblich, die der Hypothesenbildung und empirischen
Uberpriifung der Hypothesen. «Die Losungen, welche diese <evolutio-
nare Erkenntnistheorie» bietet, stehen also auf der Grundlage der em-
pirischen Priifbarkeit» (R.Riedl, 1980, S.8). Auf der Grundlage,
grundsitzlich; diese Einschrinkung ist zu machen, denn im einzelnen
stellen sich einsichtigerweise der empirischen Priifung evolutionérer
Schritte uniibersteigbare Hindernisse entgegen. Kompromisslos setzt
sich aber diese Grundlegung der «transzendentalen Methode» oder
der Geltungsreflexion entgegen.

Wie definiert biologische Evolutionstheorie «Erkenntnis»? a) Von
Erkenntnis ist keinesfalls mehr bloss im Blick auf den Menschen die
Rede. Die Evolution im ganzen bzw. das Leben wird als «erkenntnis-
gewinnender Prozess» gedeutet. Mit «Erkenntnis» sind deshalb die Er-
kenntnismechanismen in der Evolution thematisch, mit «menschli-
cher Erkenntnis» «die jiingste Schichte der erkenntnisgewinnenden
Prozesse» (Riedl, S. 13). Verniinftig ist an diesen Prozessen ihr Lebens-
erfolg. Die (lebendige) Natur gilt als un- oder vorbewusstes Subjekt der
Erkenntnis; denn die durch den Lebenserfolg charakterisierte «Ver-
nunft> eignet allen evolutiven Selektionsprozessen als Prozessen des
Aufbaus von Ordnung, sofern durch sie die gegeniiber dem jeweili-
gen Milieu «geeigneteren Eigenschaften entwickelt» werden (Riedl,
S.25). Die menschliche Vernunft ist hewusste Vernunft, ohne dass ihr
damit eine Vorzugsstellung innerhalb der Verniinftigkeit des Lebendi-
gen garantiert ware.

b) Erkenntnis wird als Realprozess verstanden, als raum-zeitlich
determinierbares Geschehen. Obwohl abstrakt angegeben (G. Voll-
mer, 1980, S.41), 1st die Unterscheidung von Erkennen und Wissen,
Prozess und Resultat, praktisch irrelevant. Ich fithre ein drastisches
Beispiel aus Konrad Lorenz’ «Die Riickseite des Spiegels» an:

«Auch die primitive Ausweichreaktion des Pantoffeltierchens, Paramaecium, das,
wenn es auf ein Hindernis gestossen ist, erst ein Stiickchen zuriick und dann - in einer
zufallsbestimmten anderen Richtung — wieder vorwirts schwimmt, (weiss) etwas im
buchstiblichen Sinne «Objektives) liber die Aussenwelt. ... Das Paramaecium «weiss»
iiber das Objekt nur, dass es die Fortbewegung in der bisherigen Richtung nicht zulésst.
Diese <Erkenntnis» hilt der Kritik stand, die wir . . . zu iiben imstande sind» (S. 17).

Die Verquickung von Erkenntnisvorgang und Wissensresultat folgt

112



zwangsldufig aus dem Postulat der realen Existenz des Forschungsge-
genstandes Erkenntnis, das Lorenz seiner Erkenntnistheorie zugrun-
delegt. «Erkenntnis» meint demgemass die Wechselwirkung zwischen
zwel realen Systemen, dem lebenden System Mensch als Erkenntnis-
subjekt und der realen Aussenwelt. Das Postulat der Objektivitat wis-
senschaftlicher Forschung gerit zur methodischen Maxime, die Refle-
xion auszuschalten: «Wir beziehen damit zur Erforschung des Er-
kenntnisprozesses einen Standpunkt ausserhalb unseres eigenen Er-
kenntnisvorgangs; einen biologisch objektiv beschreibenden» (Riedl,
S.37). Die Erkenntnisrelation erscheint — zweigliedrig — als Vorgang
der Anpassung eines <«Subjekts» an die dussere Realitdt; umgekehrt
darf die genotypische Veridnderung des erfolgreichen Organismus, der
Energie- und Informationsgewinn, in kognitiven Ausdriicken be-
schrieben werden'®,

¢) Vollmer nennt es die erkenntnistheoretische Grund- oder Haupt-
frage, wie es kommt, dass Erkenntnisstrukturen (-kategorien) und
reale Strukturen (Realkategorien) — wenigstens teilweise — tiberein-
stimmen (S. 54 et passim). Diese Eingrenzung des Erkenntnisproblems
ist charakteristisch. Die Antwort, als These formuliert, lautet, dass
«nur eine solche Ubereinstimmung das Uberleben ermdoglichtex»
(S.102). Aber schon die Fragestellung interessiert. Sie ist eine Explika-
tion des Erkenntnisbegriffs: Man geht von zwei getrennten realen Sy-
stemen aus und fragt nach ihrem Zusammenhang. Die Wahrheitsfrage
ist wohl auch im biologischen Ansatz prasent, aber als immer schon
entschiedene; wahrheitstheoretisch lduft jene Vollmersche Frage
namlich auf die Zugrundelegung der Adiaquationstheorie der Wahr-
heit hinaus. Dabei soll nicht unbeachtet bleiben, dass Vollmer Er-
kenntnis als ein dreigliedriges Verhiltnis wiirdigt (S.42). S erkennt x
als O. Diese Struktur verbietet eine einfache Abbildtheorie der Er-
kenntnis'’. Das «als O» verweist auf Leistungen des Subjekts, die der
Jeweiligen Erfahrung gegeniiber vorgiangig sind. Das Verstindnis die-
ses Apriori bildet den zentralen Streitpunkt in der Auseinanderset-
zung biologischer mit kantianischer Erkenntnistheorie.

' K.Lorenz, 1977, S.39. Auf die «fachiibliche anthropomorphe Ausdrucksweise» weist
jetzt auch Vollmer kritisch hin (1982, S.59).

113



Auch fiir die biologische Erkenntnistheorie ist die Kantische Aprio-
ritdtslehre eine «grossartige und grundsidtzlich neue Entdeckung»
(Lorenz, 1941, S.100). Dariiber besteht kein Streit, dass zur Erklarung
der menschlichen Erkenntnis ein Apriori anzunehmen sich aufdrangt,
jedenfalls ein der individuellen Erfahrung Vorgingiges. Schon die
Kantische Apriorititslehre 1st in zwei unterschiedlichen Perspektiven
interpretiert worden. In der einen wird das Apriori in bestimmten
Formen der Anschauung und des Denkens, in denen das Erkenntnis-
subjekt erkennt, identifiziert; in der anderen Perspektive sind es
Grundsitze, die der Erkenntnis in Gestalt von Gesetzesaussagen als
Bedingungen ihrer Moglichkeit zugrundeliegen. Die biologische Er-
kenntnistheorie kniipft an die erste, an die subjektive Begriindung der
Erkenntnis an. Von einer Ankniipfung an die kantische Tradition zu
reden, ist insofern gerechtfertigt, als bei aller Umarbeitung des trans-
zendentalphilosophischen Apriori nicht das vorkritische materiale
Apriori restituiert wird. Strukturen der Erkenntnis werden namhaft
gemacht — als Strukturen des erkennenden Subjekts. R.Riedl ent-
wickelt diese Strukturen des «ratiomorphen Apparats» als ein System
von Hypothesen'® bzw. angeborenen Erwartungen (Hypothese vom
anscheinend Wahren, vom Ver-Gleichbaren, von der Ur-Sache, vom
Zweckvollen), gemaiss denen die Organismen in der Auseinanderset-
zung mit der Umwelt verfahren, die als «vor-bewusste Erkenntnislei-
stungen» also auch der rationalen Welterschliessung des Menschen
zugrundeliegen (1980, S.7)".

Die realwissenschaftliche Transformation des kantischen Apriori
legt den Begriff eines realen menschlichen Erkenntnissubjekts zugrun-
de. Damit werden auch die in Frage stehenden Erkenntnisstrukturen

' Vgl. K. Lorenz, 1977, S.17.39; R. Riedl, 1980, S.25.

" Vel. K. Lorenz, 1977, S.43f.

¥ G.Vollmer kritisiert in seiner Besprechung von Riedls Buch (1980) nicht nur die
nachtrigliche und gewaltsame Zuordnung der «Hypothesen» zu den Kantischen Ka-
tegorien (1982, S.63), sondern auch Riedls Ausarbeitung des «Hypothesen»-Systems
im einzelnen. Gegen die erste Hypothese wendet er ein, dass der ratiomorphe Apparat
«vermutlich gerade nicht mit Wahrscheinlichkeitshypothesen, sondern grundsitzlich
mit Gewissheiteny arbeitet (S.64); beziiglich der dritten Hypothese erinnert Vollmer
an Lorenz’ Hinweis, dass sich die kausale Bezichung von der zeitlichen Abfolge durch
einen Energie-Ubertrag unterscheide; in der letzten Hypothese erscheint der Begriff
des Zwecks kldrungsbediirftig (Funktion, Teleonomie).

114



als reale Habe bzw. als reale Merkmale begriffen. Die These vom Ver-
stand als Organfunktion erinnert an die physiologische Kantinterpre-
tation bei H. Helmholtz und F. A. Lange, insbesondere an Langes Deu-
tung des Apriori als physisch-psychische «Organisation»™. Die Ein-
seitigkeit einer «reinen» Wissenschaft von den apriorischen Denkfor-
men, die 1hre biologische Bedeutung tiberginge, wird fiir Lorenz am
Vergleich mit einer «reinen» Fotoapparate-Kunde deutlich, die liber
der Aprioritit der Kamera gegentliber den Fotos ausser Betracht liesse,
«dass diese ein Apparat, ein Organ zum Photographieren der Aussen-
welt» st (usw.) (1941, S. 101). Das so definierte Apriori ist einer gene-
tischen Betrachtungsweise zuginglich: «wir kommen seinem Ver-
stindnis nur ndher, wenn wir thm gegeniiber die typischen Fragen der
Erforschung alles Organischen stellen, die Fragen Wozu, Woher und
Warum, mit anderen Worten: erstens die Frage nach dem arterhalten-
den Sinn, zweitens die Frage nach der stammesgeschichtlichen Entste-
hung und drittens die Frage nach den natiirlichen Ursachen der Er-
scheinungy (S.98).

Die evolutionstheoretische Transformation des kantischen Apriori
hat zwei Aspekte. Sie anerkennt ein der individuellen Erfahrung Vor-
gangiges, um es gleichzeitig als geworden, namlich phylogenetisch ge-
worden zu begreifen. Darin liegt zum einen, dass das Apriori ein em-
pirischer Sachverhalt ist: «Etwas in stammesgeschichtlicher Anpas-
sung an die Gesetze der natiirlichen Aussenwelt Entstandenes ist in
gewissem Sinne a posteriori entstanden, wenn auch auf einem durch-
aus anderen Wege als dem der Abstraktion oder der Deduktion aus
vorangegangener Erfahrung» (S.96). Das «eale» Apriori wird als ge-
wordenes zum Gegenstand einer empirischen Naturwissenschaft. —
Zum anderen beinhaltet die evolutionstheoretische Auffassung, dass
das Apriori in die Zeit fillt, d.h. ein bloss relativ Giiltiges repréisen-
tiert. Also: Dem Apriori wird abgesprochen, dass es selbst nur a priori
erkannt werden kann; ferner wird ihm Absolutheit abgesprochen.

Das letztere ist entscheidend. «Die Giiltigkeit der obersten Ver-
nunftprinzipien ist fiir Kant eine absolute» (S.94), fiir den Evolutions-
theoretiker ist sie das nicht, ist sie vielmehr eine auf den Entwick-

¥ FA. Lange, Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der Gegen-
wart, hg. und eingel. v. A.Schmidt, Frankfurt a. M. 1974, S.456.486. 494f. u. 6.

115



lungsstand der Spezies Mensch bezogene und so relative. Dass die Re-
lativierung des Apriori zugleich im Kontext einer verschobenen Fra-
gestellung geschieht, zeigt folgendes Zitat: «Die Beziehung zwischen
der Erscheinungswelt und dem An-Sich der Dinge 1st also nicht durch
ideale, d.h. aussernatiirliche Formgesetze in grundsidtzlich uner-
forschbarer Weise ein fiir allemal festgelegt, noch weniger kommt den
auf Grund dieser «<Denknotwendigkeiten» gefillten Urteilen eine selb-
stindige und absolute Giiltigkeit zu» (S.102). Die entgegengesetzte
Auffassung wird von Lorenz als «anthropozentrische Vermessenheit»
abgewiirdigt (S.103). Fiir den Kantischen Ansatz ist demgegeniiber
zundchst einmal richtigzustellen, dass wohl die apriorischen Erkennt-
nisse als streng allgemeingiiltig und notwendig definiert sind (KrV B,
Einl. II), nicht aber im metaphysischen Sinne als Prinzipien «dogmati-
scher Ontologie, sondern im wissenstheoretischen Sinne als Prinzi-
pien wissenschaftlicher Erkenntnis. Der Begriff des «verniinftigen We-
sens» artikuliert die Struktur der Vernunft im Blick auf die prinzi-
pielle Moglichkeit von Wissenschaft (wie auch die Gewinnung einer
hochsten Handlungsnorm).

Die evolutionstheoretische Relativierung des Apriori zeigt schnell
einmal Plausibilitidt, wo wissenschafisgeschichtliche Argumente bei-
gebracht werden. Was Kant an schlechthin giiltigen Voraussetzungen
ausmachte, hat sich als relativierbar erwiesen. Die Relativierung hatte
teils den Charakter von Bedeutungswandlungen philosophischer
Grundbegriffe (wie Substanz, Kausalitat) und physikalischer Grund-
begriffe (wie Masse, Energie), teils den Charakter einer Einschrankung
des Geltungs- bzw. Anwendungsbereichs apriorischer Prinzipien,
exemplarisch fassbar im Ubergang vom euklidschen Raum zum n-di-
mensionalen Raum, von der Newtonschen Axiomatik zur Relativi-
tatstheorie, vom Determinismus der klassischen Physik zum Indeter-
minismus in der Quantenphysik. Generell verstehen wir die kanti-
schen Gestalten des Apriori als Festsetzungen und beziechen diese auf
Verfahren statt auf die Erkenntnis und ihre Gegenstidnde; ein Relati-
vierungseffekt hat sich auch mit der Vermannigfaltigung des Apriori
eingestellt, mit der Differenzierung in Festsetzungen normativer, judi-
kaler, instrumentaler Art usw.”’. Der Nerv der evolutionstheoreti-

2! K_Hiibner, Art. A priori — A posteriori, in: Handbuch philosophischer Grundbe-
griffe, Miinchen 1973, S. 119fF.

116



schen Streitsache liegt aber in der Infragestellung der Begriindung
wahrer Erkenntnis aus absolut geltenden Prinzipien; der Beitrag der
biologisch-evolutiondren Erkenntnistheorie zum Erkenntnisproblem
philosophischer Provenienz ist also weniger in philosophisch-er-
kenntnistheoretischer als in metaphysikkritischer Hinsicht zu suchen,
namlich in der Kritik der absoluten Vergewisserung™”.

Die Annahme eines Apriori, ob nun relativer oder absoluter Art,
muss validiert werden. Es macht den Anschein, dass es auch der biolo-
gischen Erkenntnistheorie, gewissermassen kantianisch, um den
Nachweis der objektiven Giiltigkeit des menschlichen Erkenntnis-
apriori geht, den Nachweis also, dass und wie wir mit unseren kogniti-
ven Strukturen giiltige Erkenntnis von Sachverhalten gewinnen kon-
nen. Der Nachweis besteht darin, dass die kognitiven Strukturen als
Resultat eines evolutiondren Anpassungsprozesses gedeutet werden.
Als solches Resultat genommen verbiirgen sie, da die menschliche
Gattung mit der Ausbildung dieses kognitiven Apparats liberlebt hat,
eine fiir Uberlebenszwecke hinreichende Erfassung der <Aussenwelts.
Die evolutionidre Erkenntnistheorie liefert also ein Argument dafiir,
dass unsere Erkenntnisfahigkeiten bei der Erfassung der <Aussenwelt,
1m groben gesehen, greifen, dass also Anlass weder zu idealistischem
Spiritualismus noch zu Skeptizismus besteht. Ein Beweis dafiir, dass
wir die Dinge an sich erkennen, also die = als unabhingig vom Men-
schen bestehend angenommene — «Realitdt> an sich nicht verfehlen,
wird nicht erbracht; gezeigt wird vielmehr, dass mit unserem kogniti-
ven (Apparaty ein Verhaltnis zu den Dingen hergestellt ist, das unserer
Gattung bisher zu iiberleben gestattet hat. (Ich merke an, dass diese
Argumentation weder das Gegenstiick zur «metaphysischen Deduk-
tion» der Kategorien, dem Nachweis der Vollstindigkeit der reinen
Stammbegriffe, noch zur «transzendentalen Deduktion» liefert; das
letztere nicht, indem u.a. die Bedeutung dessen, was «objektive Giil-
tigkeit» heisst, schon mit der Verpflichtung auf einen «hypothetischen
Realismus» vorausgesetzt und nicht erst mit der «Deduktion» gewon-
nen wird.)

2 Die wissenschaftsgeschichtliche Anwendung wie die wissenschaftstheoretische Aus-
deutung der Evolutionstheorie durch Popper (vgl. G.Frey, 1980, S.71f)) soll und kann
hier ausser Betracht bleiben.

117



1. Zusammenfassender Vergleich beider Ansditze

1) Kantische und biologische Erkenntnistheorie zeigen im Vergleich
zundchst komplementdre Momente: Erkenntnis wird biologisch-evo-
lutiondr nach threr Phylogenese, threm Werden in der naturgeschicht-
lichen Entwicklung der Lebewesen bis hin zum Menschen, kantisch
nach ihren Geltungs- oder Wahrheitsbedingungen thematisch. Es lédsst
sich durchaus auch noch im Rahmen eines komplementiren Verhalt-
nisses sehen, dass so verschiedene Aspekte dessen, was wir gemeinhin
mit «Erkenntnis» ansprechen, analysiert werden: Erkenntnisfahigkei-
ten und Erkenntnisvorgang in der biologisch-evolutioniren Betrach-
tung, das Wissen oder der Erkenntnisgehalt in der kantischen, die man
auch als logische Betrachtung bezeichnen kénnte; die Biologie unter-
sucht dabe1 reale Eigenschaften realer Erkenntnissubjekte und reale
Erkenntnis-Vorkommnisse, die Philosophie Wahrheiten oder Gel-
tungsbestande; die erstere ermittelt als Voraussetzungen individueller
Erkenntnis bestimmte Strukturen, die als <Apparate> realwissen-
schaftlicher Beschreibung zuginglich sind, konstituiert also neben Er-
kenntnispsychologie, -soziologe usw. eine Erkenntnisbiologie, wih-
rend die letztere auf Grundsitze (Prinzipien) reflektiert, in denen die
Wahrheit (objektive Giiltigkeit) der Erkenntnisse formal verbiirgt ist.

2) Konkurrenz und Widerspruch zwischen beiden Gestalten der Er-
kenntnistheorie ergeben sich aus dem Anspruch, mit der evolutions-
theoretischen Beantwortung der Fragen nach dem Werden menschli-
cher Erkenntnis auch die klassischen Fragen der philosophischen Er-
kenntnistheorie, insbesondere nach dem Grund der objektiven Giil-
tigkeit menschlicher Erkenntnis, beantworten zu kénnen — kurz, mit
der Absicht der biologischen Erkenntnistheorie, die philosophische in
sich aufzuheben. Zu diesem Aufhebungsprozess gehoren

a) die Kritik an der angeblich absoluten Giiltigkeit des Apriori;

b) die naturgeschichtliche Relativierung des Apriori zur angebore-
nen Struktur des menschlichen Erkenntnisapparats, der evolutions-
theoretischer Betrachtung zugédnglich ist;

¢) die Uberfiihrung der Erkenntnisreflexion (Betrachtung von in-
nen) in eine realwissenschaftliche Hypothesenbildung (Betrachtung
von aussen): an die Stelle der reflexiven Ermittlung von Geltungsbe-

118



dingungen tritt eine Hypothese iiber die Passung des menschlichen Er-
kenntnisapparats;

d) die Behauptung der wissenschaftlich-hypothetischen Losung der
Erkenntnisgrundproblematik, die aus ihrem kritischen Zustand des
Dauerzweifels und der Dauerbesinnung erlost wird.

3) Von «Konkurrenz und Widerspruch» zu sprechen, heisst schon,
der philosophischen (kantischen) Position ein Recht zur Gegenrede
einzurdaumen. Was ist das Resultat dieses Diskurses?

a) Was Kant als Apriori ausmacht, ist auf wissenschaftliche Er-
kenntnis beziiglich; als <absoluty, nimlich streng allgemeingiiltig und
notwendig wird das Apriori relativ auf wissenschaftliche Erkenntnis
und ihre Moglichkeit behauptet. Die Weiterentwicklung der Wissen-
schaften und der wissenschaftstheoretischen Grundlagenreflexion hat
zweifelsohne eine Revision der kantischen Aprioritits- bzw. Katego-
rienlehre erzwungen. Das ist zuerst in kantischer Denktradition
selbst, ndmlich im Neukantianismus, eingesehen und fiir den Begriff
des Apriori in Erwigung gezogen worden. Paul Natorp denkt dem
«Logos» in der Grundstruktur des Wissenschaffens nach und ver-
kniipft, wenigstens programmatisch, die «Methode», d.h. den Denk-
prozess in der Schrittfolge von Ansatz, Fortgang und Abschluss, mit
der kategorialen Struktur der Erkenntnis™.

b) Die naturgeschichtliche Relativierung des Apriori hebt weniger
seine kantische Verabsolutierung als seine metaphysische Ausdeutung
zum geistigen Wesen des Menschen auf. Hier steht also genetisch-evo-
lutionire gegen metaphysisch-philosophische Anthropologie. Die Po-
sition dieses Gegners vertritt exemplarisch Max Scheler:

Das Wesen des Menschen «steht ausserhalb alles dessen, was wir <Lebeny im weitesten
Sinne nennen konnen. Das, was den Menschen allein zum <Menschen» macht, ist nicht
eine neue Stufe des Lebens . . ., sondern es ist ein allem und jedem Leben tiberhaupt,
auch dem Leben im Menschen entgegengesetztes Prinzip: eine echte neue Wesenstat-
sache, die als solche liberhaupt nicht auf die atiirliche Lebensevolution» zuriickgefiihrt
werden kann, sondern, wenn auf etwas, nur auf den obersten einen Grund der Dinge

o Vegl. P.Natorp, Philosophie. Ihr Problem und ihre Probleme. Einfiihrung in den kriti-
schen Idealismus, Gottingen 1911, S.532fT. Eine systematische Explikation der «Me-
thode» im neukantianischen Problemzusammenhang findet sich bei W.Flach, The-
sen zum Begriff der Wissenschaftstheorie, Bonn 1979.

119



selbst zurtickfillt: auf denselben Grund, dessen eine grosse Manifestation das <Leben»
: 24
1st.»”

¢) Die Hypothese iliber die Passung der kognitiven Strukturen des
Menschen besagt, dass durch diese Strukturen eine fiirs Uberleben der
menschlichen Gattung hinreichende Erfassung der Realitdt gewdhr-
leistet ist. Diese Hypothese ist aus der Beobachtung des phylogeneti-
schen Werdens der menschlichen Erkenntnis-, insbesondere Wahr-
nehmungsfahigkeiten unter Berlicksichtigung der Evolution der Orga-
nismen tberhaupt gewonnen. Es ist aber zu bezweifeln, ob sie eine
wissenschaftliche Hypothese darstellt, die liberpriift werden kann. Die
Feststellung der Angepasstheit beispielsweise des menschlichen Auges
an die Umwelt ist nur als komparative sinnvoll, zum Vergleich — mit
der Wahrnehmungsleistung des Bienenauges etwa — bedarf es aber
physikalischer Vorstellungen iiber das Licht, das Spektrum usw., de-
ren «Giiltigkeits (Angepasstheit) vorausgesetzt werden muss”. Sieht
man diese Voraussetzung durch das Postulat des hypothetischen Rea-
lismus gedeckt, argumentiert man zirkuldr. — Selbstaffirmativ ist die
Hypothese der Passung der menschlichen Erkenntnisstrukturen auch
hinsichtlich der Annahme einer konstanten Umwelt; durch diese An-
nahme kann der Vorgang, dass die Umwelt dem Lebewesen (und nicht
nur das Lebewesen der Umwelt) angepasst wird, ausser Betracht blei-
ben, damit aber auch das konstruktive Moment des menschlichen Gei-
stes, die eigentliche Herausforderung der realistischen Ontologie.

Die Feststellung, dass die Biologie der Erkenntnis keine biologische
Theorie ist™, soll jedoch nicht schon zur Ausmachung ihres vernunft-
philosophischen Standorts auf der «Innenseite> der Vernunft ausge-
nutzt werden. Vielmehr 1st festzuhalten, was die genannte Hypothese
erkenntnistheoretisch besagt und was sie nicht besagt. Sie macht Er-
kenntnis in ihrer biologischen Funktion thematisch. Von der biologi-
schen Funktion her untersucht, haben wir — macht die Evolutions-
theorie plausibel — keinen Anlass zu Skepsis in bezug auf unser Reali-

# M.Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, 8. Aufl., Bern und Miinchen
1975, S.37f.

> G.Frey, 1980, S.3f.

2 F v. Kutschera, Grundfragen der Erkenntnistheorie, Berlin/New York 1982. S.X:
H.M. Baumgartner, 1981, S. 56f.

120



tatsbewusstsein. Dass unsere subjektiven Erkenntnisstrukturen (par-
tiell) mit den objektiven der <Aussenwelty ibereinstimmen wiirden,
sagt sie allerdings nicht und beweist sie schon gar nicht; sie stellt nicht
den Grund der Wahrheit oder objektiven Gililtigkeit unserer Erkennt-
nis sicher.

d) Die alte erkenntnistheoretische Problematik bleibt damit offen.
Sie ist ihrem vollen Bestand nach nur mit Bertlicksichtigung der Innen-
ansicht der Erkenntnis anzugehen. Doch mit Beriicksichtigung der
Innenansicht bleibt das erkenntnistheoretische ein Dauerproblem,
das sich realwissenschaftlich weder angemessen stellen noch losen
lasst.

4) Wenn dergestalt die Behandlung erkenntnistheoretischer Grund-
probleme, wie sie mit der Kantischen Philosophie aufgeworfen wor-
den sind, durch die evolutionidre Erkenntnistheorie keine wesentliche
Forderung erfahrt, diese vielmehr ihr Verdienst darin hat, die Resul-
tate der Erforschung des menschlichen Erkennens in verschiedenen
wissenschaftlichen Disziplinen zu einer kohdrenten Theorie von des-
sen Genese zusammenzufassen, so ldsst sich doch ithrem Ansatz eine
philosophisch-vernunfitheoretische Bedeutung abgewinnen. Refle-
xionsphilosophisch beurteilt liefert auch evolutiondre Erkenntnis-
theorie zweifellos ihre Deutung der Naturgeschichte menschlichen
Erkennens faktisch «gemass unserer eigenen Verfassung des begriffli-
chen Denkens»?’, also in dem Sinne «von innen», dass ihr selbst ein
Vernunftmodell - das «Verfahren von Versuch und Irrtum, das zum
Kreislauf von Erwartung und Erfahrung verallgemeinert» und in Evo-
lutionsstufen angeordnet ist’® — zugrundeliegt. Anderseits erklirt sich
diese Theorie gegen die Reflexionsphilosophie und will explizit eine
<Aussemansicht des Erkennens geben, so aber radikal vernunftkritisch
vorgehen (wenn immer «Vernunft» ein Begreifen «von innem, ein
Sich-begreifen bezeichnet).

a) Der neue Zugang ist eingingig als Umkehrung des cartesiani-
schen Fundamentalsatzes «cogito ergo sum» angeboten worden: «Ich
bin, also denke ich»’’. Das erinnert zunichst nur an die philosophi-

*’ Vgl. H.M. Baumgartner, 1981, S.49.

28 o

™ 8.56.

* Dieter E. Zimmer, 1980; vgl. auch R.Riedl, 1980, S.18.

121



schen Bemiihungen der 20er Jahre, das Bewusstsein im Seinsverhélt-
nis der Existenz zu fundieren. Die Umkehrung will auch nicht ihrer-
seits den vernunfttheoretischen Status eines zweifellos gewissen Fun-
damentalsatzes beanspruchen. Sie bringt eher eine Abstandnahme
vom Sich-denken zum Audruck; eine denkende Abstandnahme, in
der das Sich-denken als Ereignis in einer Naturgeschichte erfahren
wird, die ihrerseits nicht Produkt eines (geschichtlichen) Sich-denkens
ist.

b) Die menschliche Vernunft zeigt sich, «<von aussen» betrachtet, in
threr Selbstmacht nicht nur naturgeschichtlich geworden, sondern
auch beschrankt. Das gilt fiir die sehr kleinen und die sehr grossen Di-
mensionen des Kosmos, jedoch gerade auch fiir den «Mesokosmos»
unserer Lebenswelt, an den — in der Sprechweise der Evolutionstheo-
rie — unsere Erkenntnisfahigkeiten und Erwartungen angepasst sind.
Es muss hier beim Hinweis auf die 6kologische Krise bleiben, die
thren eigentlichen Grund in der selbstdestruktiven Grundlegung des
Erkennens im selbstbezogenen Sich-begreifen haben kénnte — einem
Vorgang, in dem sich «die Unbelehrbarkeit des ratiomorphen Appa-
rates und seiner angeborenen Erwartungen» bekundete. Fiir verniinf-
tig darf wohl die Warnung gelten, dass unsere Zuversicht, «Evolution
und Geschichte wiirden unsere Existenz oder gar den Fortschritt der
Menschheit schon garantieren»’’, triigerisch sein kénnte.

Literatur

Hans Michael Baumgartner, Uber die Widerspenstigkeit der Vernunft, sich aus Ge-
schichte erkldren zu lassen. Zur Kritik des Selbstverstindnisses der evolutionidren Er-
kenntnistheorie, in: Wandel des Vernunftbegriffs, hg. v. H. Poser, Freiburg/Miinchen
1981, S.39 —64.

Gerhard Frey, Moglichkeit und Bedeutung einer evolutionidren Erkenntnistheorie, in:
Zeitschr. f. philos. Forschung 34 (1980)S.1—17.

Konrad Lorenz, Kants Lehre vom Apriorischen im Lichte gegenwirtiger Biologie, in:
Blitter f. deutsche Philosophie 15(1941/1942)S.94 —125.

Konrad Lorenz, Die Riickseite des Spiegels. Versuch einer Naturgeschichte menschli-
chen Erkennens, dtv, Miinchen 1977.

% G.Vollmer, 1982, S.68.

122



Rupert Riedl, Biologie der Erkenntnis. Die stammesgeschichtlichen Grundlagen der
Vernunft, 2. Aufl., Berlin und Hamburg 1980.

Gerhard Vollmer, Evolutiondre Erkenntnistheorie. Angeborene Erkenntnisstrukturen
im Kontext von Biologie, Psychologie, Linguistik, Philosophie und Wissenschafts-
theorie, 2. unv. Aufl., Stuttgart 1980.

Gerhard Vollmer, Des Biologen philosophische Kleider (Bespr. v. R.Riedl, Biologie der
Erkenntnis), in: Allg. Zeitschr. f. Philosophie 7 (1982) H. 2, S.57 — 68.

Carl Friedrich von Weizsicker, Der Garten des Menschlichen. Beitridge zur geschicht-
lichen Anthropologie, Miinchen/Wien 1977, S. 187ff.

Dieter E.Zimmer, Eine kopernikanische Wende unserer Zeit: die «evolutionire Er-
kenntnislehre». Ich bin, also denke ich. Die biologischen Wissenschaften haben sich
in die Philosophie eingemischt, in: Die Zeit Nr. 24, 6.6.1980, S.35f.

Walther Ch. Zimmerli, Wissenschaft von der Natur als Wissenschaft des Menschen, in:
Beilage zur Naturwissenschaftlichen Rundschau 1981, S.1293 —1295. 1302 — 1304
(Lit.)

123






	Genese und Geltung : das vernunftkritische Resultat einer Kontroverse zwischen biologischer und kantianischer Erkenntnistheorie

