
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 42 (1983)

Artikel: Genese und Geltung : das vernunftkritische Resultat einer Kontroverse
zwischen biologischer und kantianischer Erkenntnistheorie

Autor: Holzhey, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 42/1983

HELMUT HOLZHEY

Genese und Geltung

Das vernunftkritische Resultat einer Kontroverse zwischen
biologischer und kantianischer Erkenntnistheorie

Wenn in den folgenden Überlegungen von rationalitätskritischen
Anstössen die Rede sein wird, die von der biologischen Theorie der
Evolution der menschlichen Erkenntnis ausgehen, so muss das
zunächst befremden. Rationalitätskritik wird heute verbreitet als Kritik
der rationalen Lebensform(en) vorgetragen und wahrgenommen.
Subjektive Überzeugungskraft erwächst ihr daraus, dass sie selbst am
Rande oder ausserhalb der rationalen Lebensform vollzogen wird. Die
Kritik an traditionellen Lösungen des Erkenntnisproblems, d.h. an
den geläufigen Antworten auf die (Kantische) Frage, was ich wissen

kann, gehört wohl auch zum Inventar dieser zeitgenössischen
Rationalitätskritik; die Kritik aber, wie sie die evolutionäre Erkenntnistheorie

auf naturwissenschaftlichem Boden übt, ist Kritik innerhalb
der rationalen Lebensform Wissenschaft. Was berechtigt es dann, ihr
ein rationalitätskritisches Potential im umfassenderen Sinne des

Worts anzumuten? Als äusseres Indiz kann die Anpreisung einer
neuerlichen «kopernikanischen Wende»1 dienen, die sich in Wahrheit
als eine neuerliche narzisstische Kränkung der Menschheit entpuppt.
Auf die <Entmittung> der Erde, die Einsicht in die Abstammung des

Menschen von tierischen Vorfahren und die Entdeckung des Unbe-
wussten folgt nun die naturgeschichtliche Relativierung des menschlichen

Geistes. Mit der evolutionären Erkenntnistheorie scheint
Vernunft hinterfragbar zu werden.

1

G.Vollmer, 1980, S. 172; D.E. Zimmer, 1980; vgl. H.M. Baumgartner, 1981, S.39f.

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Helmut Holzhey, Voltastrasse 30, CH—8044 Zürich

104



Die folgende Gegenüberstellung von biologisch-evolutionärer und
kantianischer Erkenntnistheorie ist auf den Vergleich einer Betrachtung

<von aussen) und einer Betrachtung <von innen) zentriert. Die
Vertreter der evolutionären Erkenntnistheorie haben der Innenansicht

der Erkenntnis abgeschworen. So aber sind sie <Aussteiger)
geworden. Ihre Rationalitätskritik betrifft nicht den rationalen
Erkenntnisbereich als solchen (etwa im Vergleich mit anderen Bewusstseins-

zuständen, Träumen, Mythen usw.), sondern die Rationalität seiner

Beschreibung und Erklärung <von innen). Diese Rationalität heisst seit

Kant «Vernunft)).
Ist aber Rationalitäts- im Sinne von Vernunftkritik anders als reflexiv,

<von innen) her möglich? H.M. Baumgartners These geht dahin:
«Auch die evolutionäre Erkenntnistheorie verdankt sich einer
Innenansicht der Vernunft, einer Vernunftphilosophie, einer
philosophischen Reflexion, der sie doch als Korrektiv entgegentreten wollte.))2

So über sich aufgeklärt gehörte diese Theorie nicht zu den
Herausforderungen unter dem Stichwort der Rationalitätskritik. Aber
damit bliebe ausser acht, dass die vernünftige Vergewisserung der
menschlichen Erkenntnismöglichkeiten in der Spannung von Selbstkritik

und Selbsterhaltung der Vernunft3 vollzogen wird - im Gegenüber

zur abgründigen Erwägung Nietzsches, die Natur könnte den
Menschen «in ein stolzes gauklerisches Bewusstsein» eingeschlossen
und den Schlüssel zu diesem «Bewusstseinszimmer» weggeworfen
haben4.

I. Der geltungstheoretische Ansatz

In der Einleitung zur 2. Auflage der «Kritik der reinen Vernunft))
bahnt Kant den Weg zum Verständnis von deren eigentlicher
Aufgabe, der Untersuchung, wie synthetische Urteile a priori möglich
sind, mit der Unterscheidung von Anfang und Ursprung, von Anfan-

2
1981,S.57.

3
Vgl. M. Sommer, Die Selbsterhaltung der Vernunft, Stuttgart-Bad Canstatt 1977.
Uber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinn. Werke in drei Bänden, hg. v.
K. Schlechta, III 310.

105



gen und Entspringen. Von Urteilen und Erkenntnissen a priori
Rechenschaft zu geben, schliesst ein, ja verlangt primär, einen klaren und
deutlichen Begriff des «a priori» zu entwickeln. Kant kennt bekanntlich

Anschauungen, Begriffe und Urteile a priori. Die mit «a priori»
angesprochene Vorgängigkeit ist nun, das macht die Unterscheidung
von Anfangen und Entspringen klar, nicht als zeitliche, sondern als
sachliche Priorität zu verstehen. Dass A gegenüber B sachliche Priorität

besitzt, heisst, dass es von B unabhängig ist und umgekehrt dessen

Bedingung bildet. Die apriorischen Anschauungen, Begriffe und
Urteile gehen der Erfahrung oder empirischen Erkenntnis vorher -
indem sie deren Ermöglichungsbedingungen bilden. Kant lehrt, das «a
priori» im Sinne eines Prinzips aufzufassen. Eine Analyse von
Erkenntnis, die dergestalt apriorische Elemente der Erkenntnis ermittelt,

ist scharf zu sondern von einer Analyse in der Perspektive der
Genese, des zeitlichen Werdens von Erkenntnis. Hier ist kein «a

priori» zu konstatieren: Die Bedeutung des zeitlichere Vorher wird aus
dem Begriff des «a priori» von vornherein ausgeschlossen. Die
Kategorien, auf die wir in reflexiver Analyse unserer kognitiven Leistungen

stossen, sind immer schon für die empirische Erkenntnis konstitutiv

gewesen - als Momente von deren Form. Ihr bildungsgeschichtliches

Auftreten «bey Gelegenheit der Erfahrungen» und ihre Funktion
dürfen nicht miteinander verwechselt werden. «Lock beging den
fehler, dass er die Gelegenheit zu diesen Begriffen zu Gelangen, nem-
lich die Erfahrung, vor die Quelle hielte.»5 Kant depotenziert den

empiristischen Ansatz, indem er die Unterscheidung von Anfang
(Auftreten in der Zeit) und «Quelle» im Sinne von «Ursprung» einklagt.
Die Pointe dieser Unterscheidung liegt m.E. darin, dass die Untersuchung

der Erfahrungserkenntnis auf einen «von allen Eindrücken der
Sinne unabhängigen»6 Teilbestand hin plausibel wird.

Die empirische Erkenntnis hat ihren Ursprung teils in Sinnesdaten,
teils in sog. reinen Vorstellungen. Beide im Verein bilden die

Bedingungen möglicher empirischer Erkenntnis. Erfahrung als Sinnesempfindung

oder Sinneseindruck wird ebenso wie reine Anschauung und
reines Denken als Ursprungsinstanz in Anspruch genommen, d. h. als

5 Reil 4866, Akad.-Ausg. XVIII 14.
6 Von mir unterstrichen.

106



Konstitutions- und Rechtfertigungsbasis empirischer Erkenntnis. Die
Untersuchung des Ursprungs der empirischen Erkenntnis terminiert
in der Fixierung der Möglichkeitsbedingungen der empirischen
Erkenntnis in Gestalt von Prinzipien oder synthetischen Grundsätzen a

priori. Die Grundsätze formulieren die formalen, wenn auch nicht
bloss logischen und schon gar nicht formallogischen Bedingungen,
denen empirische Erkenntnis genügen muss, wenn sie möglich sein

soll. Nicht schon Widerspruchslosigkeit definiert also «Möglichkeit»
nach Kant. Möglich ist vielmehr, was widerspruchslos ist und «der
objektiven Form der Erfahrung» (A 220/B 267) genügt; für die Erkenntnis

der Wirklichkeit. d.h. eine Tatsachenfeststellung, ist über die
Erfüllung der Bedingungen für mögliche Gegenstandserkenntnis hinaus
die Bezugnahme auf Wahrnehmung erforderlich (A 225/B 272).

Geltung oder Gültigkeit - die beiden Ausdrücke verwende ich als

Synonyme - wird von Kant den synthetischen Urteilen a priori als

Bedingungen der Möglichkeit empirischer Erkenntnis vindiziert.
«Die Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung überhaupt», die

zugleich «Bedingungen der Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung»

sind, haben - heisst es - darum «objektive Gültigkeit in einem
synthetischen Urteile a priori» (A 158/B 197). Die Hauptfrage der
«Kritik der reinen Vernunft» nach der Möglichkeit synthetischer
Urteile a priori findet in der Ausgrenzung objektiv gültiger prinzipieller
Bedingungen möglicher empirischer Erkenntnis ihre Beantwortung.
Gemäss der metaphysikkritischen Anlage seines Hauptwerkes
argumentiert Kant hier für die objektive Gültigkeit «subjektiver Bedingungen»

(A 89/B 122) des Anschauens und Denkens - im Schatten des

skeptischen Einwands, dass jene reinen Vorstellungen blind bzw. leer
seien. Die Geltungstheorie des Neukantianismus geht umgekehrt vom
Faktum wissenschaftlicher Erkenntnis aus und fragt, kantisch gesprochen,

nach deren Ermöglichungsbedmgungen, neukantianisch formuliert,

nach deren Ge/mngsbedingungen. Im Unterschied zu Kant
verpflichtet sich die neukantianische Erkenntnistheorie von allem
Anfang an der Frage, wie Erfahrung möglich ist7. Unter Erfahrung, deren
Theorie entwickelt wird, versteht man dabei zunächst die wissen-

7
Vgl. demgegenüber Kant. Refl. 5642, Akad.-Ausg. XVIII 279f. (anfangs der 80er Jahre)

und für die spätere Wendung Akad.-Ausg. XX 275.

107



schaftliche (mathematisch-naturwissenschaftliche) Erkenntnis, dann
allgemeiner die theoretische Arbeit an und in der Kultur überhaupt.
Die philosophische Reflexion auf die Geltungsprinzipien der so
verstandenen Erfahrung gibt sich diese als «Faktum» vor; die Wirklichkeit

der Erfahrung besteht in ihrer Gültigkeit. Unter «Wirklichkeit»
ist nach Eiermann Lotze (1874) eine Bejahung zu verstehen, «deren
Sinn sich aber sehr verschieden gestaltet», je nachdem ob wir vom
Sein eines Dinges, Geschehen eines Ereignisses, Bestehen eines
Verhältnisses oder der Geltung eines Satzes sprechen. Im Begiff der
Geltung wird die spezifische «Wirklichkeit» der Wahrheit (eines Satzes)
reflektiert. Dass 2 x 2 4 ist oder dass Mutation und Selektion die
entscheidenden Faktoren der Evolution sind - das gilt; die angeführten

Sätze haben ihrem Gehalte oder ihrer Wahrheit nach einen anderen

ontologischen oder Realitäts-Status als Dinge, Ereignisse und
Verhältnisse8. Dass die neukantianische Erkenntnistheorie Geltungsprinzipien,

d.h. «Prinzipien, die die <Gültigkeit> der Erkenntnis verbürgen»9

aufsucht und ausweist, nicht aber mehr Bedingungen der
Möglichkeit der empirischen Erkenntnis, erklärt sich nach dem eben

Gesagten leicht. Die Wirklichkeit der Erkenntnis, von der die
erkenntnistheoretische Reflexion nun ausgeht, meint nicht mehr die an Empfindung

bzw. Wahrnehmung geprüfte empirische Erkenntnis, sondern
Erkenntnis in ihrer Gültigkeit, in dem der Wahrheit eigenen
Realitätsmodus. Die Erkenntnisprinzipien sollen in Gestalt von Bedingungen

der Gültigkeit von Sätzen und nicht in Gestalt von Seinsprinzipien

ermittelt werden. Mit der Gültigkeit ist (wie mit der Möglichkeit
in Kants Elauptfrage) Erkenntnis ihrer Form nach thematisch, nur
dass diese Beschränkung auf das Formale der Erkenntnis nun gegen
die als psychologische und biologische Erkenntnistheorie in Erscheinung

getretene Verdinglichung (Ontisierung) der Erkenntnis gerichtet
ist, während sie bei Kant im Dienste der direkten Herausarbeitung der
apriorischen Prinzipien der Erkenntnis stand.

Der geltungstheoretische Ansatz, mit dem die erkenntnistheoretische

Orientierung an der Ursprungsfrage erneuert wird, verbietet es

sowohl, Erkenntnis für ein reales Seiendes wie überhaupt für einen

8 H. Lotze, Logik. Hg. und eingel. v. G. Misch, Leipzig 1911, S. 511 ff.
9 M. Brelage, Studien zur Transzendentalphilosophie, Berlin 1965, S.84.

108



Gegenstand empirisch-wissenschaftlicher Forschung zu nehmen. Der
Einwand richtet sich nicht generell gegen die positiv-wissenschaftliche

Analyse des Erkenntnisphänomens, aber dagegen, dass Auf- und
Ausweis der Geltungsprinzipien mittels der vergegenständlichenden
Methoden der wissenschaftlichen Psychologie, Biologie, Soziologie
u.ä. erfolgen sollen. In solchem Vorgehen und seinem Resultat, der
einzelwissenschaftlichen Erkenntnis von der Erkenntnis (z. B. im Satz:
Erkenntnis ist ein Anpassungsprozess lebender Systeme an ihre
Umwelt), wird nur vorausgesetzt, was doch aufgeklärt werden soll: die in
Prinzipien begründete (wissenschaftliche) Erkenntnis. Den einzig
angemessenen Zugang zur prinzipiellen Verfasstheit der Erkenntnis bildet

die Geltungsre/ferzo«: die Erforschung der Geltungsvoraussetzungen

von (wissenschaftlicher) Erkenntnis durch reflexives Eindringen
in das zunächst vorgegebene Erkenntnis«faktum». Dieses Faktum tritt
an die Stelle aller anderen, erkenntnistheoretisch schon einmal
beanspruchten Vorgegebenheiten von Erkenntnis; seine Faktizität ist
sowohl gegenüber Tatsachen des Bewusstseins wie gegenüber realen

Dingen und Vorgängen in dem Sinne abgegrenzt, dass sie jene
Tatsächlichkeit des Bewusstseins ausschliesst, die Realität der Dinge (qua
Erscheinungen) aber erst zur Darstellung bringt. Mit dieser
Bezugnahme auf das «Faktum» der Wissenschaften ist die «transzendentale
Methode», die für die Marburger Neukantianer die Geltungsreflexion
repräsentiert, nach Paul Natorp immanente Methode: «sie will nicht
von aussen her der Tat der Erfahrung Gesetze aufzwingen
sondern nur eben das Gesetz, durch das sie überhaupt, selbst als Aufgabe,
<allein möglich» ist, in seiner Reinheit herausstellen», indem sie sich
selbst in den Erfahrungs- bzw. Erkenntnisprozess hineinstellt; ein

Standpunkt ausserhalb der Erkenntnis, «von dem aus man sie
entstehen lassen könnte», sei weder gegeben noch denkbar10.

Positiv wird in dieser kantianischen Erkenntnistheorie unter
Erkenntnis die Bestimmung eines x zum Gegenstand verstanden.
Erkenntnis ist also Bestimmungsrelation; Natorp spricht gern von der
Gleichung der Erkenntnis, deren Lösung in der Gegenstandsbestim-

10
P.Natorp, Kant und die Marburger Schule, in: Kant-Studien 17 (1912) S. 197f. 201f.,
abgedr. in : Erkenntnistheorie und Logik im Neukantianismus, hg. und mit einer Einl.
versehen von W.Flach und H.Holzhey, Hildesheim 1980, S.201 f. 205f.

109



mung (x ist A) gefunden wird11. Dabei meint, solange und soweit
neukantianische Erkenntnistheorie mit der Annahme eines «Gegebenen»
arbeitet, «Bestimmung» die Rückführung der Daten auf ihren Grund

- eine Gesetzmässigkeit; in der Rückführung der Erscheinungen (z. B.

des täglichen Auf- und Untergehens der Sonne) auf ihren Grund (die
Achsenbewegung der Erde), in dieser «Erklärung» wird der
wissenschaftliche Gegenstand konstruiert12. Seit der Jahrhundertwende
konzipiert die Marburger Schule «Bestimmung» als logische Erzeugung
des Gegenstandes. Auffällig ist, dass in beiden Gestalten dieser Theorie

der Begriff des Subjekts, auch im Sinne der transzendentalen
Apperzeption Kants, fehlt. Bewusst wird der Versuch gemacht, eine strikt
«objektive Begründung der Erkenntnis» zu geben, in der das

Begründungsfundament der Erkenntnis in eine als logische Struktur aufge-
fasste synthetische Ureinheit des Einen und Mannigfaltigen verlegt ist.
Diese repräsentiert den eigentlichen Geltungsgrund der Erkenntnis13.

Geltungstheoretisch werden weder der Grund der Erkenntnis in
einem obersten Grundsatz noch die aus diesem Grund entfalteten
Geltungsprinzipien als Grundsätze ausgemacht.

Zum Abschluss dieser knappen Vorstellung einiger Momente der
kritizistischen Geltungstheorie will ich einen Einwand Piagets erwähnen

und entkräften. Der Einwand besagt, dass eine Erkenntnistheorie,
die «im wesentlichen die Frage der Geltung der Wissenschaft, die
Kriterien dieser Geltung und ihre Rechtfertigung untersucht» «im Grunde

belanglos ist», weil sie nur die Wissenschaft «wie sie ist», als
Tatsache, untersucht. Mit diesem Einwand wird in dreifacher Hinsicht
Kritik geübt, 1. Kritik daran, dass Geltungstheorie ihren
Untersuchungsgegenstand stillstellt (darauf werde ich noch zurückkommen);
2. Kritik daran, dass schon im Ausgang der Geltungsreflexion beim
Faktum der Wissenschaft Tatsache und Geltungswert bzw. -norm
getrennt werden, so dass die Untersuchung der wissenschaftlichen Er-

11 Z.B. in: Die logischen Grundlagen der exakten Wissenschaften, 2. durchges. Aufl.,
Leipzig und Berlin 1921, S.33.

12
P.Natorp, Über objective und subjective Begründung der Erkenntniss, in: Philosophische

Monatshefte 23 (1887) S.257 —286, abgedr. in: Erkenntnistheorie und Logik im
Neukantianismus,a.a.O. (Anm. 10), S. 139 — 168.

13 Die hier skizzierte erkenntnistheoretische Position Natorps weicht nicht unerheblich
von derjenigen Cohens ab; dazu Vf., Cohen und Natorp, Basel/Stuttgart 1984.

110



kenntnis nicht die wirklichen Werte und Normen, die den
Wissenschaften in ihrer Entwicklung implizit sind, entdeckt; 3. Kritik daran,
dass so nichts objektiv Wissenswertes über die Wissenschaft in Erfahrung

gebracht wird, vielmehr bloss «die persönlichen Anschauungen
eines isolierten Beobachters» zum Ausdruck kommen14. Diese Kritik
stellt die Fruchtbarkeit einer Erkenntnistheorie infrage, die sich wie
die kritizistische am Faktum der Wissenschaft orientiert, um deren

Geltungskriterien zu ermitteln. Aber abgesehen davon, dass dieses

Faktum nicht als empirischer Sachverhalt verstanden wird, abgesehen
auch davon, dass sich die Geltungsreflexion <innerhalb> dieses
Faktums bewegt - was ist ihr Gewinn, wenn es nicht ein Mehr an empirischem

Wissen über die Faktoren der Erkenntnisgenese und
Wissenschaftsentwicklung sein kann? Was heisst es, den Grund der Geltung
wissenschaftlicher Erkenntnis im Urgesetz der (theoretischen)
Vernunft nachzuweisen? Nach H. Krings13 besteht der Gewinn darin, dass

sich wissenschaftliches Erkennen hierdurch als vernünftig begreift.
Und Begreifen meint ein Dreifaches: 1. eine Differenz in die Erkenntnis

einzubringen, indem ihre Voraussetzungen von ihr abgehoben
werden; 2. die Differenz als Verhältnis von Grund und Folge, von
Bedingendem und Bedingtem logisch zu strukturieren; 3. die Erkenntnis

dank dieser Differenz in ein Verhältnis begründender Art zu sich
selbst zu bringen. Es geht damit um eine Artikulation der Vernünftigkeit

der wissenschaftlichen Erkenntnis; die weitere Verbindung dieser
Artikulation mit dem Bewusstsein der Freiheit muss hier auf sich
beruhen.

II. Der evolutionstheoretische Ansatz

Anders als Piagets genetische Erkenntnistheorie beansprucht die

von Konrad Lorenz und seiner Schule entwickelte biologisch-evolutionäre

Erkenntnistheorie, einen Beitrag zu den von der klassischen

philosophischen Erkenntnistheorie gestellten Fragen leisten, ja eine

Lösung hier grundsätzlich umstrittener Probleme bieten zu können.

14
J. Piaget: Einführung in die genetische Erkenntnistheorie, Frankfurt a. M. 1973, S. 10.

I? Erkennen und Denken, in: Philosophisches Jahrbuch 86 (1979) S.6.

111



Die Methode der biologischen Erkenntnistheorie ist, wie
realwissenschaftlich üblich, die der Hypothesenbildung und empirischen
Überprüfung der Hypothesen. «Die Lösungen, welche diese evolutionäre

Erkenntnistheorie) bietet, stehen also auf der Grundlage der
empirischen Prüfbarkeit» (R.Riedl, 1980, S.8). Auf der Grundlage,
grundsätzlich; diese Einschränkung ist zu machen, denn im einzelnen
stellen sich einsichtigerweise der empirischen Prüfung evolutionärer
Schritte unübersteigbare Hindernisse entgegen. Kompromisslos setzt
sich aber diese Grundlegung der «transzendentalen Methode» oder
der Geltungsreflexion entgegen.

Wie definiert biologische Evolutionstheorie «Erkenntnis»? a) Von
Erkenntnis ist keinesfalls mehr bloss im Blick auf den Menschen die
Rede. Die Evolution im ganzen bzw. das Leben wird als
«erkenntnisgewinnender Prozess» gedeutet. Mit «Erkenntnis» sind deshalb die
Erkenntnismechanismen in der Evolution thematisch, mit «menschlicher

Erkenntnis» «die jüngste Schichte der erkenntnisgewinnenden
Prozesse» (Riedl, S. 13). Vernünftig ist an diesen Prozessen ihr Lebenserfolg.

Die (lebendige) Natur gilt als un- oder vorbewusstes Subjekt der

Erkenntnis; denn die durch den Lebenserfolg charakterisierte <Ver-

nunft> eignet allen evolutiven Selektionsprozessen als Prozessen des

Aufbaus von Ordnung, sofern durch sie die gegenüber dem jeweiligen

Milieu «geeigneteren Eigenschaften entwickelt» werden (Riedl,
S.25). Die menschliche Vernunft ist bewusste Vernunft, ohne dass ihr
damit eine Vorzugsstellung innerhalb der Vernünftigkeit des Lebendigen

garantiert wäre.
b) Erkenntnis wird als Realprozess verstanden, als raum-zeitlich

determinierbares Geschehen. Obwohl abstrakt angegeben (G.Voll¬
mer, 1980, S.41), ist die Unterscheidung von Erkennen und Wissen,
Prozess und Resultat, praktisch irrelevant. Ich führe ein drastisches
Beispiel aus Konrad Lorenz' «Die Rückseite des Spiegels» an:

«Auch die primitive Ausweichreaktion des Pantoffeltierchens, Paramaecium, das,

wenn es auf ein Hindernis gestossen ist, erst ein Stückchen zurück und dann - in einer
zufallsbestimmten anderen Richtung - wieder vorwärts schwimmt, <weiss> etwas im
buchstäblichen Sinne <Objektives> über die Aussenwelt. Das Paramaecium <weiss>

über das Objekt nur, dass es die Fortbewegung in der bisherigen Richtung nicht zulässt.
Diese (Erkenntnis) hält der Kritik stand, die wir... zu üben imstande sind» (S. 17).

Die Verquickung von Erkenntnisvorgang und Wissensresultat folgt

112



zwangsläufig aus dem Postulat der realen Existenz des Forschungsgegenstandes

Erkenntnis, das Lorenz seiner Erkenntnistheorie zugrundelegt.

«Erkenntnis» meint demgemäss die Wechselwirkung zwischen
zwei realen Systemen, dem lebenden System Mensch als Erkenntnissubjekt

und der realen Aussenwelt. Das Postulat der Objektivität
wissenschaftlicher Forschung gerät zur methodischen Maxime, die Reflexion

auszuschalten: «Wir beziehen damit zur Erforschung des

Erkenntnisprozesses einen Standpunkt ausserhalb unseres eigenen
Erkenntnisvorgangs; einen biologisch objektiv beschreibenden» (Riedl,
S.37). Die Erkenntnisrelation erscheint - zweigliedrig - als Vorgang
der Anpassung eines <Subjekts> an die äussere Realität; umgekehrt
darf die genotypische Veränderung des erfolgreichen Organismus, der
Energie- und Informationsgewinn, in kognitiven Ausdrücken
beschrieben werden16.

c) Vollmer nennt es die erkenntnistheoretische Grund- oder Flaupt-
frage, wie es kommt, dass Erkenntnisstrukturen (-kategorien) und
reale Strukturen (Realkategorien) - wenigstens teilweise -
übereinstimmen (S. 54 et passim). Diese Eingrenzung des Erkenntnisproblems
ist charakteristisch. Die Antwort, als These formuliert, lautet, dass

«nur eine solche Übereinstimmung das Überleben ermöglichte»
(S. 102). Aber schon die Fragestellung interessiert. Sie ist eine Explikation

des Erkenntnisbegriffs: Man geht von zwei getrennten realen
Systemen aus und fragt nach ihrem Zusammenhang. Die Wahrheitsfrage
ist wohl auch im biologischen Ansatz präsent, aber als immer schon
entschiedene; wahrheitstheoretisch läuft jene Vollmersche Frage
nämlich auf die Zugrundelegung der Adäquationstheorie der Wahrheit

hinaus. Dabei soll nicht unbeachtet bleiben, dass Vollmer
Erkenntnis als ein dreigliedriges Verhältnis würdigt (S.42). S erkennt x
als O. Diese Struktur verbietet eine einfache Abbildtheorie der
Erkenntnis17. Das «als O» verweist auf Leistungen des Subjekts, die der
jeweiligen Erfahrung gegenüber vorgängig sind. Das Verständnis dieses

Apriori bildet den zentralen Streitpunkt in der Auseinandersetzung

biologischer mit kantianischer Erkenntnistheorie.

16 K. Lorenz, 1977, S. 39. Aufdie «fachübliche anthropomorphe Ausdrucksweise» weist
jetzt auch Vollmer kritisch hin (1982, S. 59).

113



Auch für die biologische Erkenntnistheorie ist die Kantische Aprio-
ritätslehre eine «grossartige und grundsätzlich neue Entdeckung»
(Lorenz, 1941, S. 100). Darüber besteht kein Streit, dass zur Erklärung
der menschlichen Erkenntnis ein Apriori anzunehmen sich aufdrängt,
jedenfalls ein der individuellen Erfahrung Vorgängiges. Schon die
Kantische Aprioritätslehre ist in zwei unterschiedlichen Perspektiven
interpretiert worden. In der einen wird das Apriori in bestimmten
Formen der Anschauung und des Denkens, in denen das Erkenntnissubjekt

erkennt, identifiziert; in der anderen Perspektive sind es

Grundsätze, die der Erkenntnis in Gestalt von Gesetzesaussagen als

Bedingungen ihrer Möglichkeit zugrundeliegen. Die biologische
Erkenntnistheorie knüpft an die erste, an die subjektive Begründung der
Erkenntnis an. Von einer Anknüpfung an die kantische Tradition zu
reden, ist insofern gerechtfertigt, als bei aller Umarbeitung des

transzendentalphilosophischen Apriori nicht das vorkritische materiale
Apriori restituiert wird. Strukturen der Erkenntnis werden namhaft
gemacht - als Strukturen des erkennenden Subjekts. R. Riedl
entwickelt diese Strukturen des «ratiomorphen Apparats» als ein System

von Hypothesen18 bzw. angeborenen Erwartungen (Hypothese vom
anscheinend Wahren, vom Ver-Gleichbaren, von der Ur-Sache, vom
Zweckvollen), gemäss denen die Organismen in der Auseinandersetzung

mit der Umwelt verfahren, die als «vor-bewusste Erkenntnisleistungen»

also auch der rationalen Welterschliessung des Menschen
zugrundehegen (1980, S.7)19.

Die realwissenschaftliche Transformation des kantischen Apriori
legt den Begriffeines realen menschlichen Erkenntnissubjekts zugrunde.

Damit werden auch die in Frage stehenden Erkenntnisstrukturen

17
Vgl. K.Lorenz, 1977, S. 17.39; R.Riedl, 1980, S.25.

18
Vgl. K.Lorenz, 1977,S.43f.

19 G.Vollmer kritisiert in seiner Besprechung von Riedls Buch (1980) nicht nur die
nachträgliche und gewaltsame Zuordnung der «Hypothesen» zu den Kantischen
Kategorien (1982, S. 63), sondern auch Riedls Ausarbeitung des «Hypothesen»-Systems
im einzelnen. Gegen die erste Hypothese wendet er ein, dass der ratiomorphe Apparat
«vermutlich gerade nicht mit Wahrscheinlichkeitshypothesen, sondern grundsätzlich
mit Gewissheiten» arbeitet (S. 64); bezüglich der dritten Hypothese erinnert Vollmer
an Lorenz' Hinweis, dass sich die kausale Beziehung von der zeitlichen Abfolge durch
einen Energie-Übertrag unterscheide; in der letzten Hypothese erscheint der Begriff
des Zwecks klärungsbedürftig (Funktion, Teleonomie).

114



als reale Habe bzw. als reale Merkmale begriffen. Die These vom
Verstand als Organfunktion erinnert an die physiologische Kantinterpretation

bei H. Helmholtz und F. A. Lange, insbesondere an Langes Deutung

des Apriori als physisch-psychische «Organisation»20. Die
Einseitigkeit einer <reinen> Wissenschaft von den apriorischen Denkformen,

die ihre biologische Bedeutung überginge, wird für Lorenz am
Vergleich mit einer <reinen> Fotoapparate-Kunde deutlich, die über
der Apriorität der Kamera gegenüber den Fötos ausser Betracht Hesse,

«dass diese ein Apparat, ein Organ zum Photographieren der Aussen-
welt» ist (usw.) (1941, S. 101). Das so definierte Apriori ist einer
genetischen Betrachtungsweise zugänglich: «wir kommen seinem
Verständnis nur näher, wenn wir ihm gegenüber die typischen Fragen der
Erforschung alles Organischen stellen, die Fragen Wozu, Woher und
Warum, mit anderen Worten: erstens die Frage nach dem arterhaltenden

Sinn, zweitens die Frage nach der stammesgeschichtlichen Entstehung

und drittens die Frage nach den natürlichen Ursachen der
Erscheinung» (S. 98).

Die evolutionstheoretische Transformation des kantischen Apriori
hat zwei Aspekte. Sie anerkennt ein der individuellen Erfahrung
Vorgängiges, um es gleichzeitig als geworden, nämlich phylogenetisch
geworden zu begreifen. Darin liegt zum einen, dass das Apriori ein
empirischer Sachverhalt ist: «Etwas in stammesgeschichtlicher Anpassung

an die Gesetze der natürlichen Aussenwelt Entstandenes ist in
gewissem Sinne a posteriori entstanden, wenn auch auf einem durchaus

anderen Wege als dem der Abstraktion oder der Deduktion aus

vorangegangener Erfahrung» (S.96). Das <reale> Apriori wird als

gewordenes zum Gegenstand einer empirischen Naturwissenschaft. -
Zum anderen beinhaltet die evolutionstheoretische Auffassung, dass

das Apriori in die Zeit Fällt, d.h. ein bloss relativ Gültiges repräsentiert.

Also: Dem Apriori wird abgesprochen, dass es selbst nur a priori
erkannt werden kann; ferner wird ihm Absolutheit abgesprochen.

Das letztere ist entscheidend. «Die Gültigkeit der obersten
Vernunftprinzipien ist für Kant eine absolute» (S. 94), für den Evolutionstheoretiker

ist sie das nicht, ist sie vielmehr eine auf den Entwick-

~u
F. A. Lange, Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der Gegenwart,

hg. und eingel. v. A.Schmidt, Frankfurt a. M. 1974, S.456.486.494f. u.ö.

115



lungsstand der Spezies Mensch bezogene und so relative. Dass die
Relativierung des Apriori zugleich im Kontext einer verschobenen
Fragestellung geschieht, zeigt folgendes Zitat: «Die Beziehung zwischen
der Erscheinungswelt und dem An-Sich der Dinge ist also nicht durch
ideale, d.h. aussernatürliche Formgesetze in grundsätzlich
unerforschbarer Weise ein für allemal festgelegt, noch weniger kommt den

auf Grund dieser <Denknotwendigkeiten> gefällten Urteilen eine
selbständige und absolute Gültigkeit zu» (S. 102). Die entgegengesetzte
Auffassung wird von Lorenz als «anthropozentrische Vermessenheit»
abgewürdigt (S. 103). Für den Kantischen Ansatz ist demgegenüber
zunächst einmal richtigzustellen, dass wohl die apriorischen Erkenntnisse

als streng allgemeingültig und notwendig definiert sind (KrV B,

Einl. II), nicht aber im metaphysischen Sinne als Prinzipien (dogmatischen

Ontologie, sondern im wissenstheoretischen Sinne als Prinzipien

wissenschaftlicher Erkenntnis. Der Begriff des «vernünftigen
Wesens» artikuliert die Struktur der Vernunft im Blick auf die prinzipielle

Möglichkeit von Wissenschaft (wie auch die Gewinnung einer
höchsten Handlungsnorm).

Die evolutionstheoretische Relativierung des Apriori zeigt schnell
einmal Plausibilität, wo wissenschaftsgeschichtliche Argumente
beigebracht werden. Was Kant an schlechthin gültigen Voraussetzungen
ausmachte, hat sich als relativierbar erwiesen. Die Relativierung hatte
teils den Charakter von Bedeutungswandlungen philosophischer
Grundbegriffe (wie Substanz, Kausalität) und physikalischer
Grundbegriffe (wie Masse, Energie), teils den Charakter einer Einschränkung
des Geltungs- bzw. Anwendungsbereichs apriorischer Prinzipien,
exemplarisch fassbar im Übergang vom euklidschen Raum zum n-di-
mensionalen Raum, von der Newtonschen Axiomatik zur
Relativitätstheorie, vom Determinismus der klassischen Physik zum
Indeterminismus in der Quantenphysik. Generell verstehen wir die kantischen

Gestalten des Apriori als Festsetzungen und beziehen diese auf
Verfahren statt auf die Erkenntnis und ihre Gegenstände; ein Relati-
vierungseffekt hat sich auch mit der Vermannigfaltigung des Apriori
eingestellt, mit der Differenzierung in Festsetzungen normativer, judi-
kaler, instrumentaler Art usw.21. Der Nerv der evolutionstheoreti-
21 K.Hübner. Art. A priori - A posteriori, in: Handbuch philosophischer Grundbegriffe,

München 1973, S. 119ff.

116



sehen Streitsache liegt aber in der Infragestellung der Begründung
wahrer Erkenntnis aus absolut geltenden Prinzipien; der Beitrag der
biologisch-evolutionären Erkenntnistheorie zum Erkenntnisproblem
philosophischer Provenienz ist also weniger in
philosophisch-erkenntnistheoretischer als in metaphysikkritischer Hinsicht zu suchen,
nämlich in der Kritik der absoluten Vergewisserung22.

Die Annahme eines Apriori, ob nun relativer oder absoluter Art,
muss validiert werden. Es macht den Anschein, dass es auch der
biologischen Erkenntnistheorie, gewissermassen kantianisch, um den
Nachweis der objektiven Gültigkeit des menschlichen Erkenntnis-
apriori geht, den Nachweis also, dass und wie wir mit unseren kognitiven

Strukturen gültige Erkenntnis von Sachverhalten gewinnen können.

Der Nachweis besteht darin, dass die kognitiven Strukturen als
Resultat eines evolutionären Anpassungsprozesses gedeutet werden.
Als solches Resultat genommen verbürgen sie, da die menschliche
Gattung mit der Ausbildung dieses kognitiven Apparats überlebt hat,
eine für Überlebenszwecke hinreichende Erfassung der <Aussenwelt>.

Die evolutionäre Erkenntnistheorie liefert also ein Argument dafür,
dass unsere Erkenntnisfähigkeiten bei der Erfassung der <Aussenwelt>,
im groben gesehen, greifen, dass also Anlass weder zu idealistischem
Spiritualismus noch zu Skeptizismus besteht. Ein Beweis dafür, dass

wir die Dinge an sich erkennen, also die - als unabhängig vom
Menschen bestehend angenommene - <Realität> an sich nicht verfehlen,
wird nicht erbracht; gezeigt wird vielmehr, dass mit unserem kognitiven

<Apparat> ein Verhältnis zu den Dingen hergestellt ist, das unserer
Gattung bisher zu überleben gestattet hat. (Ich merke an, dass diese

Argumentation weder das Gegenstück zur «metaphysischen Deduktion»

der Kategorien, dem Nachweis der Vollständigkeit der reinen
Stammbegriffe, noch zur «transzendentalen Deduktion» liefert; das

letztere nicht, indem u.a. die Bedeutung dessen, was «objektive
Gültigkeit» heisst, schon mit der Verpflichtung auf einen «hypothetischen
Realismus» vorausgesetzt und nicht erst mit der «Deduktion» gewonnen

wird.)

"2 Die wissenschaftsgeschichtliche Anwendung wie die wissenschaftstheoretische
Ausdeutung der Evolutionstheorie durch Popper (vgl. G. Frey, 1980, S. 7 ff.) soll und kann
hier ausser Betracht bleiben.

117



III. Zusammenfassender Vergleich beider Ansätze

1 Kantische und biologische Erkenntnistheorie zeigen im Vergleich
zunächst komplementäre Momente: Erkenntnis wird biologisch-evolutionär

nach ihrer Phylogenese, ihrem Werden in der naturgeschichtlichen

Entwicklung der Lebewesen bis hin zum Menschen, kantisch
nach ihren Geltungs- oder Wahrheitsbedingungen thematisch. Es lässt

sich durchaus auch noch im Rahmen eines komplementären Verhältnisses

sehen, dass so verschiedene Aspekte dessen, was wir gemeinhin
mit «Erkenntnis» ansprechen, analysiert werden: Erkenntnisfähigkeiten

und Erkenntnisvorgang in der biologisch-evolutionären Betrachtung,

das Wissen oder der Erkenntnisgehalt in der kantischen, die man
auch als logische Betrachtung bezeichnen könnte; die Biologie untersucht

dabei reale Eigenschaften realer Erkenntnissubjekte und reale

Erkenntnis-Vorkommnisse, die Philosophie Wahrheiten oder
Geltungsbestände; die erstere ermittelt als Voraussetzungen individueller
Erkenntnis bestimmte Strukturen, die als <Apparate>
realwissenschaftlicher Beschreibung zugänglich sind, konstituiert also neben

Erkenntnispsychologie, -Soziologe usw. eine Erkenntnis&z'o/ogz>, während

die letztere auf Grundsätze (Prinzipien) reflektiert, in denen die
Wahrheit (objektive Gültigkeit) der Erkenntnisse formal verbürgt ist.

2) Konkurrenz und Widerspruch zwischen beiden Gestalten der
Erkenntnistheorie ergeben sich aus dem Anspruch, mit der
evolutionstheoretischen Beantwortung der Fragen nach dem Werden menschlicher

Erkenntnis auch die klassischen Fragen der philosophischen
Erkenntnistheorie, insbesondere nach dem Grund der objektiven
Gültigkeit menschlicher Erkenntnis, beantworten zu können - kurz, mit
der Absicht der biologischen Erkenntnistheorie, die philosophische in
sich aufzuheben. Zu diesem Aufhebungsprozess gehören

a) die Kritik an der angeblich absoluten Gültigkeit des Apriori ;

b) die naturgeschichtliche Relativierung des Apriori zur angeborenen

Struktur des menschlichen Erkenntnisapparats, der
evolutionstheoretischer Betrachtung zugänglich ist ;

c) die Überführung der Erkenntnisreflexion (Betrachtung von
innen) in eine realwissenschaftliche Hypothesenbildung (Betrachtung
von aussen); an die Stelle der reflexiven Ermittlung von Geltungsbe-

118



dingungen tritt eine Hypothese über die Passung des menschlichen
Erkenntnisapparats ;

d) die Behauptung der wissenschaftlich-hypothetischen Lösung der
Erkenntnisgrundproblematik, die aus ihrem kritischen Zustand des

Dauerzweifels und der Dauerbesinnung erlöst wird.
3) Von «Konkurrenz und Widerspruch» zu sprechen, heisst schon,

der philosophischen (kantischen) Position ein Recht zur Gegenrede
einzuräumen. Was ist das Resultat dieses Diskurses?

a) Was Kant als Apriori ausmacht, ist auf wissenschaftliche
Erkenntnis bezüglich; als <absolut>, nämlich streng allgemeingültig und
notwendig wird das Apriori relativ auf wissenschaftliche Erkenntnis
und ihre Möglichkeit behauptet. Die Weiterentwicklung der
Wissenschaften und der wissenschaftstheoretischen Grundlagenreflexion hat
zweifelsohne eine Revision der kantischen Aprioritäts- bzw.
Kategorienlehre erzwungen. Das ist zuerst in kantischer Denktradition
selbst, nämlich im Neukantianismus, eingesehen und für den Begriff
des Apriori in Erwägung gezogen worden. Paul Natorp denkt dem

«Logos» in der Grundstruktur des WissenSchaffens nach und
verknüpft, wenigstens programmatisch, die «Methode», d.h. den Denk-
prozess in der Schrittfolge von Ansatz, Fortgang und Abschluss, mit
der kategorialen Struktur der Erkenntnis23.

b) Die naturgeschichtliche Relativierung des Apriori hebt weniger
seine kantische Verabsolutierung als seine metaphysische Ausdeutung
zum geistigen Wesen des Menschen auf. Hier steht also genetisch-evolutionäre

gegen metaphysisch-philosophische Anthropologie. Die
Position dieses Gegners vertritt exemplarisch Max Scheler:

Das Wesen des Menschen «steht ausserhalb alles dessen, was wir<Leben> im weitesten
Sinne nennen können. Das, was den Menschen allein zum <Menschen> macht, ist nicht
eine neue Stufe des Lebens sondern es ist ein allem und jedem Leben überhaupt,
auch dem Leben im Menschen entgegengesetztes Prinzip: eine echte neue Wesenstatsache,

die als solche überhaupt nicht auf die <natürliche Lebensevolutioro zurückgeführt
werden kann, sondern, wenn auf etwas, nur auf den obersten einen Grund der Dinge

23
Vgl. P.Natorp, Philosophie. Ihr Problem und ihre Probleme. Einführung in den
kritischen Idealismus, Göttingen 1911, S. 52fT. Eine systematische Explikation der
«Methode» im neukantianischen Problemzusammenhang findet sich bei W.Flach, Thesen

zum Begriffder Wissenschaftstheorie, Bonn 1979.

119



selbst zurückfällt: auf denselben Grund, dessen eine grosse Manifestation das <Leben>

ist.»24

c) Die Hypothese über die Passung der kognitiven Strukturen des

Menschen besagt, dass durch diese Strukturen eine fürs Überleben der
menschlichen Gattung hinreichende Erfassung der Realität gewährleistet

ist. Diese Hypothese ist aus der Beobachtung des phylogenetischen

Werdens der menschlichen Erkenntnis-, insbesondere
Wahrnehmungsfähigkeiten unter Berücksichtigung der Evolution der
Organismen überhaupt gewonnen. Es ist aber zu bezweifeln, ob sie eine

wissenschaftliche Hypothese darstellt, die überprüft werden kann. Die

Feststellung der Angepasstheit beispielsweise des menschlichen Auges
an die Umwelt ist nur als komparative sinnvoll, zum Vergleich - mit
der Wahrnehmungsleistung des Bienenauges etwa - bedarf es aber

physikalischer Vorstellungen über das Licht, das Spektrum usw.,
deren <Gültigkeit> (Angepasstheit) vorausgesetzt werden muss25. Sieht

man diese Voraussetzung durch das Postulat des hypothetischen
Realismus gedeckt, argumentiert man zirkulär. - Selbstaffirmativ ist die
Hypothese der Passung der menschlichen Erkenntnisstrukturen auch
hinsichtlich der Annahme einer konstanten Umwelt; durch diese
Annahme kann der Vorgang, dass die Umwelt dem Lebewesen (und nicht
nur das Lebewesen der Umwelt) angepasst wird, ausser Betracht bleiben,

damit aber auch das konstruktive Moment des menschlichen Geistes,

die eigentliche Herausforderung der realistischen Ontologie.
Die Feststellung, dass die Biologie der Erkenntnis keine biologische

Theorie ist26, soll jedoch nicht schon zur Ausmachung ihres
vernunftphilosophischen Standorts auf der <lnnenseite> der Vernunft ausgenutzt

werden. Vielmehr ist festzuhalten, was die genannte Hypothese
erkenntnistheoretisch besagt und was sie nicht besagt. Sie macht
Erkenntnis in ihrer biologischen Funktion thematisch. Von der biologischen

Funktion her untersucht, haben wir - macht die Evolutionstheorie

plausibel - keinen Anlass zu Skepsis in bezug auf unser Reali-

24 M.Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, 8. Aufl., Bern und München
1975, S. 37 f.

25
G.Frey, 1980, S.3f.

26 F. v. Kutschera, Grundfragen der Erkenntnistheorie, Berlin/New York 1982, S.X;
H.M.Baumgartner, 1981, S. 56f.

120



tätsbewusstsein. Dass unsere subjektiven Erkenntnisstrukturen (partiell)

mit den objektiven der <Aussenwelt> übereinstimmen würden,
sagt sie allerdings nicht und beweist sie schon gar nicht; sie stellt nicht
den Grund der Wahrheit oder objektiven Gültigkeit unserer Erkenntnis

sicher.

d) Die alte erkenntnistheoretische Problematik bleibt damit offen.
Sie ist ihrem vollen Bestand nach nur mit Berücksichtigung der
Innenansicht der Erkenntnis anzugehen. Doch mit Berücksichtigung der
Innenansicht bleibt das erkenntnistheoretische ein Dauerproblem,
das sich realwissenschaftlich weder angemessen stellen noch lösen
lässt.

4) Wenn dergestalt die Behandlung erkenntnisXheovQiischev
Grundprobleme, wie sie mit der Kantischen Philosophie aufgeworfen worden

sind, durch die evolutionäre Erkenntnistheorie keine wesentliche
Förderung erfahrt, diese vielmehr ihr Verdienst darin hat, die Resultate

der Erforschung des menschlichen Erkennens in verschiedenen
wissenschaftlichen Disziplinen zu einer kohärenten Theorie von dessen

Genese zusammenzufassen, so lässt sich doch ihrem Ansatz eine

philosophisch-vm7M«/?theoretische Bedeutung abgewinnen.
Reflexionsphilosophisch beurteilt liefert auch evolutionäre Erkenntnistheorie

zweifellos ihre Deutung der Naturgeschichte menschlichen
Erkennens faktisch «gemäss unserer eigenen Verfassung des begrifflichen

Denkens»27, also in dem Sinne <von innen>, dass ihr selbst ein
Vernunftmodell - das «Verfahren von Versuch und Irrtum, das zum
Kreislauf von Erwartung und Erfahrung verallgemeinert» und in
Evolutionsstufen angeordnet ist21* - zugrundeliegt. Anderseits erklärt sich
diese Theorie gegen die Reflexionsphilosophie und will explizit eine
<Aussen>ansicht des Erkennens geben, so aber radikal Vernunftkritisch
vorgehen (wenn immer «Vernunft» ein Begreifen <von innen>, ein

W/z-begreifen bezeichnet).
a) Der neue Zugang ist eingängig als Umkehrung des cartesiani-

schen Fundamentalsatzes «cogito ergo sum» angeboten worden: «Ich
bin, also denke ich»29. Das erinnert zunächst nur an die philosophi-

21
Vgl. H.M. Baumgartner, 1981, S.49.

28
S. 56.

29 Dieter E.Zimmer, 1980; vgl. auch R. Riedl, 1980, S. 18.

121



sehen Bemühungen der 20er Jahre, das Bewusstsein im Seinsverhältnis

der Existenz zu fundieren. Die Umkehrung will auch nicht ihrerseits

den vernunfttheoretischen Status eines zweifellos gewissen
Fundamentalsatzes beanspruchen. Sie bringt eher eine Abstandnahme
vom Sich-denken zum Audruck; eine denkende Abstandnahme, in
der das Sich-denken als Ereignis in einer Naturgeschichte erfahren
wird, die ihrerseits nicht Produkt eines (geschichtlichen) Sich-denkens
ist.

b) Die menschliche Vernunft zeigt sich, <von äussern betrachtet, in
ihrer Selbstmacht nicht nur naturgeschichtlich geworden, sondern
auch beschränkt. Das gilt für die sehr kleinen und die sehr grossen
Dimensionen des Kosmos, jedoch gerade auch für den «Mesokosmos»
unserer Lebenswelt, an den - in der Sprechweise der Evolutionstheorie

- unsere Erkenntnisfahigkeiten und Erwartungen angepasst sind.
Es muss hier beim Hinweis auf die ökologische Krise bleiben, die
ihren eigentlichen Grund in der selbstdestruktiven Grundlegung des

Erkennens im selbstbezogenen Sich-begreifen haben könnte - einem
Vorgang, in dem sich «die Unbelehrbarkeit des ratiomorphen Apparates

und seiner angeborenen Erwartungen» bekundete. Für vernünftig

darf wohl die Warnung gelten, dass unsere Zuversicht, «Evolution
und Geschichte würden unsere Existenz oder gar den Fortschritt der
Menschheit schon garantieren»30, trügerisch sein könnte.

Literatur

Hans Michael Baumgartner, Über die Widerspenstigkeit der Vernunft, sich aus
Geschichte erklären zu lassen. Zur Kritik des Selbstverständnisses derevolutionären
Erkenntnistheorie, in: Wandel des Vernunftbegriffs, hg. v. H. Poser, Freiburg/München
1981,S. 39-64.

Gerhard Frey, Möglichkeit und Bedeutung einer evolutionären Erkenntnistheorie, in:
Zeitschr. f. philos. Forschung 34 (1980) S. 1 — 17.

Konrad Lorenz, Kants Lehre vom Apriorischen im Lichte gegenwärtiger Biologie, in:
Blättert, deutsche Philosophie 15 1941/1942) S. 94 — 125.

Konrad Lorenz, Die Rückseite des Spiegels. Versuch einer Naturgeschichte menschlichen

Erkennens, dtv, München 1977.

30 G.Vollmer. 1982, S. 68.

122



Rupert Riedl, Biologie der Erkenntnis. Die stammesgeschichtlichen Grundlagen der
Vernunft, 2. Aufl., Berlin und Hamburg 1980.

Gerhard Vollmer, Evolutionäre Erkenntnistheorie. Angeborene Erkenntnisstrukturen
im Kontext von Biologie, Psychologie, Linguistik, Philosophie und Wissenschaftstheorie,

2. unv. Aufl., Stuttgart 1980.
Gerhard Vollmer, Des Biologen philosophische Kleider (Bespr. v. R. Riedl, Biologie der

Erkenntnis), in: Allg. Zeitschr. f. Philosophie 7 (1982) H. 2, S. 57 —68.
Carl Friedrich von Weizsäcker, Der Garten des Menschlichen. Beiträge zur geschichtlichen

Anthropologie, München/Wien 1977, S. 187ff.
Dieter E.Zimmer, Eine kopernikanische Wende unserer Zeit: die «evolutionäre

Erkenntnislehre». Ich bin, also denke ich. Die biologischen Wissenschaften haben sich
in die Philosophie eingemischt, in: Die Zeit Nr. 24, 6.6.1980, S.35f.

Walther Ch.Zimmerli, Wissenschaft von der Natur als Wissenschaft des Menschen, in:
Beilage zur Naturwissenschaftlichen Rundschau 1981, S. 1293—1295. 1302 — 1304

(Lit.).

123




	Genese und Geltung : das vernunftkritische Resultat einer Kontroverse zwischen biologischer und kantianischer Erkenntnistheorie

