Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 42 (1983)

Artikel: Das Geheimnis der Ratio : zur Erinnerung an die These vom
Todesursprung des Geistes in der philosophischen Anthropologie von
Hans Kunz

Autor: Herzog, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883156

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Vernunft in anthropologischer und
biologischer Perspektive /
La raison vue dans la perspective de
I’anthropologie et de la biologie

Studia Philosophica 42/1983
MAX HERZOG

Das Geheimnis der Ratio

Zur Erinnerung an die These vom Todesursprung des Geistes in
der philosophischen Anthropologie von Hans Kunz

Im Anschluss an die von Carus Mitte des letzten Jahrhunderts be-
tonte Unerklarbarkeit der Genese der Helle menschlichen Bewusst-
seins aus der Dunkelheit des absoluten Unbewussten, bemerkte der
kiirzlich verstorbene Basler Anthropologe Hans Kunz, es handle sich
hier um ein «Geheimnisy», das «sich in jedem noch so banalen Akt des
Verstandes» dokumentiere, und wir hdtten deshalb «allen Grund, uns
von der seit der Herrschaft des drrationalismus» tiblich gewordenen
Geringschiatzung der Rationalitidt zu distanzieren: sie birgt in sich
keine geringere Ritselhaftigkeit als das <Lebeny»'.

Die Frage nach den Manifestationsweisen der Ratio im Menschen
und nach 1threr moglichen Genese war das fundamentale philosophi-
sche Thema der Anthropologie von Hans Kunz. Das Problem der
Begriindung des spezifisch philosophischen Charakters seiner anthro-

' Die anthropologische Bedeutung der Phantasie (= Studia Philosophica, Suppl. 3 +
4), Basel 1946, Bd. 1. S. 175 (im folgenden nur unter Angabe von Bd. u. Seiten-Zahl an-
gefiihrt).

Korrespondenzadresse: Dr. Max Herzog, Zinistrasse 11, CH —8004 Ziirich

91



pologischen Forschungen steht in engstem Zusammenhange mit der
Frage nach dem Wesen der menschlichen Ratio. Das Wort «Ratio»
meint hier das Insgesamt jener humanen Eigentiimlichkeiten, die
Klages mit dem Terminus «Geist» belegte, den Kunz seinerseits
gleichbedeutend mit den terminologisch heute nicht mehr eindeutig
zu fixierenden Ausdriicken «Verstand», «Bewusstsein», «Nus» u.a.
gebraucht.

Entgegen der auf Descartes zurlickgehenden und insbesondere die
phidnomenologische Psychologie Husserls kennzeichnenden Nivellie-
rung der gesamten humanen Innerlichkeit auf bewusstseinsmassig-in-
tentionale Strukturen, hob Klages die fundamentale Differenz zwi-
schen den Verlaufsformen seelischer Ereignisse einerseits und der ra-
tionalen Akte andererseits hervor. Dieser Differenzierung schloss sich
Kunz an. Auch er halt die von Klages herausgestellten Spezifika des
Geistes (seine Ausserraumzeitlichkeit, Erscheinungsunfiahigkeit, Ne-
gativitit, seine aktuose Punktualitit, Lebensabhingigkeit u.a.) den
seelischen Verldufen (sich etwa im fliessenden, nicht-aktuosen Cha-
rakter der Stimmungen, dem triebhaften, fiihlenden, tastenden, sehen-
den usw. Gerichtetsein auf innerweltlich Begegnendes dokumentie-
rend) entgegen. Die rationalen Akte, heisst das, sind auf die intentio-
nalen Beziige des Menschen zu seiner Um- und Mitwelt wie auch zu
den bewusstseinsfahigen Ereignissen seiner Innerlichkeit einzu-
schrianken und mit jenen Relationen zu kontrastieren, die den Men-
schen vorintentional in seine Welt einbinden und die Kunz die «vita-
len» Beziige heisst. Wahrend letztere das Lebendige iiberhaupt teleo-
klin (Scheler) bestimmen, charakterisiert Kunz die Gesamtheit der
dem Menschen vorbehaltenen intentionalen Akte durch ein nicht
weiter zu begriindendes «Urfaktum», durch jene Tatsache, die Schma-
lenbach das «implizite Sich-selber-Wissen» des Wissens und Wollens
genannt hat und die Kunz so erlidutert: « Wann immer ich denke, mich
besinne, reflektiere, mir etwas bewusst mache, weiss ich zugleich um
das denkende, reflektierende, besinnende, bewusste Bezogensein auf
das Etwas; so jedoch, dass mir dabei der Wissensbezug nicht wie das
Etwas gegenstindlich gegeben ist, sondern eben unthematisch, inex-
plizit»’.

2 Bd.1.S.172.

g2



Durch ihr nicht thematisierbares Sich-selber-Wissen entzieht sich
die menschliche Ratio jeder Vergegenstindlichung und damit auch
jeder weiteren begriindenden Riickfiihrung auf anderes. Rationale
Akte, heisst das, sind nicht selbst erfahrbar, sondern nur deren jeweils
kontingente inhaltliche Erflillungen, wie schon Spinoza im «Tracta-
tus» die schlechthinnige Unmaoglichkeit aufgezeigt hat, das reine Den-
ken selbst denken zu wollen. Der Versuch wiirde in einen unendlichen
Regress einmiinden. Dass unser Denken und Wissen trotzdem impli-
zit, unthematisch um sich selber, das heisst, um seinen puren Aktvoll-
zug unabhidngig von aller bestimmten inhaltlichen Erfiillung weiss:
dies macht das Geheimnis der Ratio aus, ithre ungegenstindliche, qua-
litdtslose Indifferenz im Vergleich mit den leiblich-seelischen Ereig-
nissen des umfassenden geschehenden Lebensablaufes des Menschen.

An der Ungegenstindlichkeit der Ratio scheitert jedes wissenschaft-
liche Erkennenwollen dessen, was im vollen anthropologischen Sinne
der Mensch ist. Mithin ist die Ratio der Grund fiir die mannigfachen
Aporien, in die die Anthropologie gerit, sofern sie den Anspruch er-
hebt, den Menschen als gegenstiandlich fassbare Einheit bestimmen zu
konnen: die Ratio begriindet aus der anthropologischen Perspektive
jenes Plessnersche Wort vom «homo absconditus». Der durch die Ra-
tio mitkonstituierte intelligible Charakter des Menschseins kann nur
durch ein indirektes (philosophisches) Verifikationsverfahren aus sei-
nen gegenstindlich zuginglichen Manifestationsformen erschlossen
werden. Diese, alles Bemiithen um anthropologisches Erkennen cha-
rakterisierende, Schwierigkeit ldsst sich in den historischen Versu-
chen, das Sein des Menschen zu denken, aufweisen: Einerseits errei-
chen die an die platonisch-christliche Tradition ankniipfenden duali-
stischen Auslegungen des Menschen als Natur- und als Geistwesen nie
die faktische Einheit seines Lebensvollzuges (so zuletzt auch weder
Klages, der Seele und Geist im Menschsein hypostasiert und letzteren
als «Einbruch» des «ausserkosmischen» Geistes auffasst, noch Sche-
ler, der die menschliche Geistigkeit als mitvollziehende «Teilhabe»
am «libersinguldren» Geist interpretiert). Andererseits vermogen die
monistischen Auslegungen des Menschseins weder der prinzipiell
neuen Eigencharakteristik des Geistes noch der Sonderstellung des
Menschen in seinem Verhiltnis zur Natur gerecht zu werden; die
Ratio ldsst sich sowenig libidotheoretisch als Resultat eines Umwand-

93



lungsprozesses aus dem vitalen Primérgeschehen (Freud) herleiten,
wie im anthropo-biologischen Sinne von Gehlens Mingel- und Entla-
stungstheorie zureichend verstehen.

Es kennzeichnet das hohe Problembewusstsein der philosophischen
Anthropologie von Hans Kunz, den liberkommenen und gegenwiérti-
gen Lehren vom Menschen gegentiber kritische Distanz zu bewahren.
Kunz lehnt jede unter dem dogmatischen Anspruch einer bestimmten
standpunktfixierten Weltanschauung stehende geschlossene Interpre-
tation des Menschseins ab; so hat er sich sowohl gegen die biologisti-
sche Nivellierung der Eigencharakteristik des Menschseins (wie etwa
bei Brun) gewendet, wie umgekehrt «Anleihen bei iibermenschlichen,
der Erfahrung unzuginglichen «transzendenten Michten»» vermieden
und doch zugleich «die bislang undurchdringliche Dunkelheit der
eigentlichen Menschwerdung im Gang der Natur vorbehaltlos» einge-
standen’.

Hans Kunz erortert entgegen der Tradition die Problematik der
Ratio immanent-anthropologisch: Die durch die Ratio mitkonsti-
tuierte Seinsart des Menschen soll ausschliesslich aus sich selbst, nicht
aus einem nivellierenden biologistischen Ansatz, noch aus einer pra-
existenten Idee heraus verstanden werden. Hierfiir hat Heideggers Da-
seinsanalytik in «Sein und Zeit» Kunz den entscheidenden Weg ge-
wiesen. Aber wihrend Heideggers Analytik von Anfang an im Dienste
der Fundamentalontologie stand und dementsprechend sich von einer
philosophischen Anthropologie unterschied, hat Kunz zwar den Hei-
deggerschen Ansatz aufgenommen, ihn aber zugleich aus seiner onto-
logischen Abzweckung herausgelost und die konstitutive ontisch-on-
tologische Doppeldeutigkeit betont, die allen Aussagen tiber das Sein
des Menschen eignet, insofern alle ontologisch relevanten Ergebnisse
der Analytik des Daseins letztlich auf Sachverhalte zurtickverweisen,
die immer ontisch im einzelnen konkreten Menschen fundiert und
hier dann allerdings auch anthropologisch-psychologisch zuginglich
sind. Diese tiber Heideggers ontologisches Fragen in den Bereich der
gegenstindlichen Wissenschaften hinausreichende methodische Ein-
stellung hat Kunz «anthropozentrisch» genannt und sie damit zu-

? Grundfragen der psychoanalytischen Anthropologie, Gottingen 1975, S.53.

94



gleich auch von «theo-», «christo-», «kosmo-», «logo-» oder «biozen-
trischen» Fragestellungen abgehoben’.

Das entscheidende Novum von Heideggers Daseinsanalytik liegt in
deren anticartesianischem Ansatz der existentialen Interpretation des
In-der-Welt-seins als Strukturmoment des Daseins selbst. Hierdurch
weist Heidegger nicht nur iiber die Aporien der Intentionalisierung
des Seelenlebens in Husserls Phidnomenologie, sondern auch tiber die
trennend-dualistische Hypostasenmetaphysik von Klages hinaus’.
Kunz seinerseits hat die Ansatze der beiden Denker in seiner philoso-
phischen Anthropologie weitergefiihrt; er habe, schreibt er, seine
«Todes- und Geistlehre (...) vor allem 1im Anschluss an Heidegger
und Klages» konzipiert’. Im strengen Sinne hat Kunz zwar nie eine
ausgearbeitete Geistlehre vorgelegt (wie er denn auch selbst betont,
von seiner Todes- und Geistlehre zu reden, sei «hochgegriffen und
unbescheiden»), sondern im wesentlichen eine These tiber den Todes-
ursprung des Geistes mit weittragenden Konsequenzen. Zum ersten
Male hat er sie 1930 im Zusammenhang mit seiner Klages-Interpreta-
tion formuliert. Sie lautet: «Die Vernachlassigung des Faktums des
Todes hat Klages verhindert (. . .), den letzten Grund der metaphysi-
schen Gegensitzlichkeit von Seele und Geist aufzudecken. Aristoteles
griff zur Erklarung des <von aussen» kommenden «Nus> auf seine teleo-
logisch-theologische Metaphysik zurtick. Klages kann das nicht - ge-
wiss mit Recht. Er nennt den Geist eine ausserkosmische» Macht, die
nun einmal in den Menschen eingebrochen ist; m.a. W.: die <Her-
kunft, der <Ursprung» des Geistes ist vollkommen dunkel und ratsel-
haft. Vermutlich aber hat er seinen Ursprung im Tode. Wie dies ge-
schah, wie in die bislang geistlosen Lebewesen 1hr Tod sozusagen dem
Ende «voraussprang» in das Leben <hineiny, das wissen wir auch nicht.
Vielleicht vollzog es sich wahrend einer ungeheuren Bedrohung — dar-
iber lasst sich nur phantasieren. Jetzt aber ist es Faktum: der Mensch
ist dasjenige Lebewesen, tiber das der Tod nicht nur als Ende kommt,
sondern in dem er stindig schon «da» «st» und halbwegs geschieht —

' Bd. 11, S.26.
® Martin Heidegger und Ludwig Klages, Miinchen 1976, S.62 (mit der urspriinglichen
Fassung kollationiert).

® Die Psychoanalyse als Symptom einer Wandlung im Selbstverstindnis des Menschen,
in: Zbl. f. Psychother. 4 (1931)S.500, Anm. 1.

95



namlich im Modus der geistigen Akte, in denen sich das Nichts des
Todes vorauslaufend offenbart»’. In der Anmerkung zu dieser Schliis-
selstelle schreibt Kunz: «Ich halte diesen Einfall vom Todesursprung
des Geistes — vielleicht ist es eine echte metaphysische Entdeckung,
das muss sich erst noch bewidhren — fiir einen eigenen und bin mir
nicht bewusst, ithm vorher schon irgend einmal begegnet zu sein. Viel-
leicht findet sich ein verwandter, wenn nicht gar damit tibereinstim-
mender Gedanke schon ausdriicklich in der Scholastik (negative
Theologie?). Bel Klages gibt es wenige Stellen, an denen er durchzu-
schimmern scheint.» Die fundamentale Bedeutung dieser These klingt
an, wenn Kunz fortfahrt: «Hat man den Geist als im Menschen und
nur in thm geschehenden Durchbruch des Nichts bzw. des Todes ver-
standen — wenn hier iiberhaupt von Verstehen noch die Rede sein
kann —, so erhellen sich u.a. auch die von Klages scharfsinnig und
durchgehends treffend festgestellten Eigentiimlichkeiten des Bewusst-
seins.» |

Diese These hat Kunz nie anders denn als eine «hypothetische Sup-
position»® vertreten und sie auch nie in einer Lehre dogmatisiert; sie
blieb jedoch der stets mitschwingende gedankliche Hintergrund seiner
Werke zur Psychologie und philosophischen Anthropologie. (Mit der
These von Kunz verwandte Formulierungen finden sich zwar schon
bei Hegel, doch verweist Kunz selbst darauf”, dass seine Intention mit
derjenigen Hegels inkommensurabel sei.)

Einen — im Selbstverstindnis von Kunz — «ersten skizzierenden Ver-
such»'® der genaueren Explikation seiner These hat er dann in sei-
nem zweibdndigen Hauptwerk von 1946 (es ist die um einige Kapitel
erweiterte Habilitationsschrift) tiber «Die anthropologische Bedeu-
tung der Phantasie» vorgelegt. Es ist einerseits die bis heute einge-
hendste Analyse des Problems der Einbildungskraft und andererseits
der Versuch, aus verschiedenen Perspektiven den sachlichen Gehalt
der These zu verifizieren. Kunz selbst schreibt tiber sein Buch: «Ich
darf — da das oft libersehen worden ist — (. . .) wohl anmerken, dass die
Frage nach der <anthropologischen Bedeutung) der Phantasie in ihren

" Martin Heidegger. . ., S.57f.

* Grundfragen. .., S.87.

* Bd.11,8.97, Anm. 161 und S. 118f,, Anm. 211,
' Grundfragen . . .,S.87.

96



mannigfachen Gestalten und die Antwort darauf mit der genannten
Hypothese im engsten Zusammenhang stehen. Auf die kiirzeste For-
mel gebracht lautet sie: weil der Mensch — und er allein auf Grund des
1mm Ursprung seines Denkens anwesenden moglichen Todes je und je
einen virtuellen Weltverlust oder den <Einbruch des Nichts» erfihrt,
deshalb kann und muss seine <kosmogonische» Phantasie die Rolle
spielen, die sie faktisch spielt»'".

Das Eingestdndnis von Kunz, seine Ausflihrungen zur Geistproble-
matik triigen hypothetischen Charakter — er spricht etwa auch von
«kaum sagbaren (...) metaphysischen Andeutungen»'’ — weist von
vornherein darauf hin, dass wir es hier mit einer sich der direkten
Verifikation entziehenden anthropologischen Vermutung zu tun ha-
ben. Diese ldsst sich nicht beweisen, wohl aber in einem ganz be-
stimmten philosophischen Sinne, ndmlich vermittels «der Methode
der wechselseitigen Merkmalsbegriindung»'’ von Tod und Bewusst-
sein erhellen.

Der Vergleich der von Klages herausgestellten Eigentiimlichkeiten
des Geistes mit dem Tode ergibt jene Merkmalsiibereinstimmung, die
Kunz zu seiner These veranlasst hat. Das Geheimnis der Ratio, besagt
dies, ist das Geheimnis des Todes. Auch der Tod ist als faktisch sich
dereinst ereignendes Geschehen — nicht das bildhaft-intentionale
Denken an den Tod — dem vergegenstandlichenden Denken radikal
entzogen. Wie im Versuch, das Denken zu denken, das pure inhalts-
leere und nicht weiter begriindbare «dass» seines Vollzuges tbrig
bleibt, ebenso entzieht sich der Tod jeder inhaltlichen Erfiillung — er
1st nur durch das Nichts zu charakterisieren. Im Lichte der These von
Kunz ist die todentsprungene Ratio der Grund fiir jene auch von
Sartre eindringlich reflektierte, aber anders begriindete Tatsache, dass
mit dem Menschsein das Nichts in die reine Positivitit der Seinsfiille
hereingekommen ist. Im «Wissen um» das Sterbenmiissen», sagt
Kunz, «wissen wir zugleich, dass der gewusste, den Tod reprisentie-
rende «Inhalt» gerade negiert, aufgehoben werden muss, wenn er das in
ihm eigentlich gemeinte Geschehen — den wirklichen, einst zu ster-

" Grundfragen . . .,S.88, Anm. 1.
"2 Martin Heidegger. . ., S.61.
" Bd.II,S.94, Anm. 158.

. ¥



benden Tod - treffen will. Den gleichen Sachverhalt stellen wir fest,
wenn wir <an» den Tod oder das Sterben zu «denken» versuchen (. . .).
Darin manifestiert sich eine réatselhafte, der hochsten Verwunderung
wirdige Fahigkeit des Denkens und Wissens, die von ihnen gedachten
und gewussten Gegenstiande im Augenblick des Vollzugs wieder
gleichsam zuriickzunehmen und durchzustreichen, um an der dusser-
sten Grenze das sich ithnen Entziehende doch noch zu <beriihren,
wenngleich nicht mehr zu erfassen»'*. Dieser Sachverhalt hat Kunz zu
der hypothetischen Supposition veranlasst, das «Nichts» mit dem vir-
tuellen (instdndigen) Tode gleichzusetzen"’.

Die These vom todentsprungenen Geist gewinnt nun ihre beson-
dere Uberzeugungskraft, wenn sie unter dem anticartesianischen
Aspekt des einheitlichen Vollzuges von Dasein in der Welt gesehen
wird. Kunz hatte zwar 1n seinen friihesten Werken sich der Schichten-
theorie Hartmanns angenihert, diese dann aber in der Dissertation
von 1934 revidiert zugunsten einer durch die Ratio mitkonstituierten
einheitlichen humanen Seinsart. Die Ratio, die innerhalb des gesam-
ten Naturreiches als das prinzipiell neue Charakteristikum des Men-
schen auftritt, modifiziert das menschliche Sein im ganzen. Es sei,
sagt Kunz, diejenige theoretische Vorstellung dem Sachverhalt ange-
messener als der schichtentheoretische Ansatz, «dergemass dieses spe-
zifische menschliche Novum auch jene Geschehen in ihrer Struktur
veriandert, die bei den Tieren «reiny vorkommen»'®,

Angewendet auf die Todesproblematik ermdglicht diese anthropo-
logische Voraussetzung jenen entscheidenden Schritt tiber Heideggers
Daseinsanalytik hinaus, den Kunz vollzog. Indem die Ratio einerseits
die Vitalitit des Menschen modifiziert und sie andererseits aus dem
moglichen Tode heraus verstanden wird, erhellen sich auch die soma-
tischen und psychischen humanen Eigentiimlichkeiten. Wahrend bei
Heidegger die Endlichkeit des Menschen als existentialer Begriff ge-
fasst wird, ein Strukturmoment von Dasein ausmacht, bezieht Kunz
den moglichen Tod auch auf die ontisch-faktische Leiblichkeit des
Menschen. Es geht Kunz darum, «den Tod nicht nur als einen existen-

" Grundfragen. . ., S.87.
'* Grundfragen. .., S.88, Anm. 1.
' Zur Phiinomenologie und Analyse des Ausdrucks (Diss.), Grenchen 1938, S.78.

98



tialen Begriff, ndimlich reduziert auf den Tod als Moglichkeit, darzu-
stellen», sondern «gewissermassen wieder die Riickverbindung mit
der lebendigen Natur zu finden, die bei Heidegger vollig ausgefallen
1st. Dabei ist die Leiblichkeit ein sehr wesentliches Moment, aber die
Sterblichkeit betrifft eben nicht nur die Leiblichkeit, die leiblichen
Funktionen, die korperlichen Funktionen, sondern das ganze
Menschsein»'’.

Unter dieser fundamentalen Voraussetzung steht die philosophische
Anthropologie von Hans Kunz. Sie begriindet deren mannigfache Be-
zlige zur Psychopathologie, insbesondere der Perversionstheorie und
der Wahnproblematik, zu dem Problem der Normbediirftigkeit des
Menschen, seiner Aggressivitit und Zartlichkeit, seiner Angst, seinem
religiosen Bediirfnis u.a. Die Riickbeziehung der Sterblichkeit auf das
ganze Menschsein bringt aber auch das ritselschwere Problem des
Nichts einen entscheidenden Schritt weiter. Denn Heideggers These,
wonach das Sein und das Nichts in der Angst stimmungsmassig er-
schlossen sind, also die Annahme eines emotionalen Ursprunges des
Nichts, hat die Frage offen gelassen nach dem Zusammenhang zwi-
schen der Moglichkeit logischer Verneinung (das «Nicht») einerseits
und dem emotionalen Ursprung des Nichts andererseits. Ist denn, so
wire zu fragen, das Nichts eine radikalisierte Form der Verneinung,
die gleichsam alles Seiende als Nicht-sein denkt? Wie aber wire dann
der Bezug zur Angst beschaffen? Oder umgekehrt: wenn in Heideggers
Auffassung das Nichts in der Angst begegnet («nichtet»), wie ist dann
von dieser emotionalen Bekundung her der Bezug zur logisch-rationa-
len Verneinung zu denken? Die These von Kunz verlegt demgegen-
liber die Erschlossenheit des Nichts (und des Seins) in den Denkakt,
der so in gewisser Weise die bewusstseinsméssige «Doppelung» der
umfassenden (und alles Lebendige ontisch mitkonstituierenden)
Sterblichkeit realisiert, resp. das bestindig anwesende Nichts des mog-
lichen Todes reprasentiert. Denn ohne ein Wissen um die vernich-
tende Macht des Todes «wire uns jede Moglichkeit, ein Nichts zu den-
ken, zu meinen, zu ahnen, zu fiihlen oder zu erleiden, verschlossen.
Allein es kann sich nicht um das bildhafte Denken an den vergegen-

'" Zur Anthropologie der Angst, in: Aspekte der Angst, hg. v. H. v. Ditfurth, Miinchen
0.J.,5.89.

)



stindlichten Tod oder das anschauungslose Wissen um ihn handeln;
sondern der unanschauliche Denk- oder Wissensakt selbst ist in sei-
nem innersten Wesen die Bekundung des moglichen Todes und damit
des urspriinglichen Nichts als Bedingung der Moglichkeit aller (verge-
genstindlichten) Nichtserlebnisse»'®. Nicht das Denken bringt das
Negative als Voraussetzung der Negation und der Nichtserlebnisse
hervor, sondern das Denken selbst ist die Bekundung eines in sich
selbst nur Negativen; der ungegenstindliche Kern des Denkens «ist
identisch mit der stindigen Gegenwart des virtuellen Todes»'”.

Die den humanen Lebensablauf umgreifende Sterblichkeit findet
thre Entsprechung in der Modifikation des gesamten Menschseins
durch die Ratio. Deshalb findet namlich das im Denken standig sich
ereignende (nichtende) Nichts des moglichen Todes seine «Resonanzy»
oder seinen «Widerschein» auf allen (korperlich-seelisch-geistigen)
Ebenen unseres Seinsvollzugs. Aus dem 1m Geiste stets anwesenden
nichtenden Nichts des moglichen Todes versteht sich so die im Ver-
gleich mit dem tierischen Leben ubiquitire Angstbereitschaft des
Menschen. Die These verleiht weiter Pascals Interpretation des Ennui
als Heimsuchung des Menschen durch das Nichts ithren prinzipiellen
anthropologischen Sinn, wie sie auch ein mogliches Licht auf die Fille
der psychopathologischen Klinik wirft, bei denen der innere Erlebnis-
reichtum eingeengt erscheint oder sich gar entleert. Schliesslich ladsst
sich von der These her Heideggers Begriff der Seinsvergessenheit neu
diskutieren und zwar in der Richtung, dass auf dem Grunde des Den-
kens «der standig anwesende mogliche Tod die im existenten Men-
schen wohnende fremde Gewalt ist, die sowohl das Vergessen des
Seins und ihrer selbst erzwingt wie das Verstehen der eigenen Nichtig-
keit auf die Positivitit des Menschseins abdrangt»™.

Wenn aber solcherart das Nichts in den Grund des Menschseins
selbst verlegt und damit «anthropologisiert» wird, muss dies nicht
revisionistische Konsequenzen flir die Logik, mithin fiir das Psycholo-
gismus-Problem haben?

Kunz hat seine These in einer Zeit vorgelegt, da Husserls Psycholo-

' Bd. I, S.72.
' Grundfragen. . ., S.90.
* Martin Heidegger. . ., S.32.

100



gismus-Kritik bereits ihre Schlagkraft eingebiisst hatte. Heideggers
Daseinsanalytik und die Ergebnisse der philosophisch-anthropologi-
schen Forschungen boten sich als neue Grundlagen fiir Ontologie und
Logik an. Die Psychologisierung sowohl wie die 1dealisierende Hypo-
stasierung logischer Gesetzmadssigkeiten, heisst das, sollten einer Fun-
damentalanthropologie Platz machen. Auch Kunz anthropologisiert
den Geist; er hat mit aller Entschiedenheit «jede Hypostasierung und
Verabsolutierung des Geistes» abgelehnt und «ihn ausschliesslich als
Wesenskonstituens des Menschseins» aufgefasst’’. Damit aber ent-
stand von neuem die Frage, wie denn die Gesetze der anthropologi-
sierten Ratio tiberhaupt noch das Sein der Dinge der objektiven Reali-
tat der Aussenwelt zu treffen vermaogen.

Die These vom Todesursprung des Geistes weist hier in zwei Rich-
tungen weiter. Zuerst muss eingestanden werden, dass der Giiltigkeits-
bereich der Denkgesetze an der zureichenden Erfassung des Todes
seine Grenze findet, Lisst sich, so fragt Kunz, «vom Tode selbst sagen:
er «<ist? Oder trifft ihn nicht angemessener der Satz: <er ist nicht»?
Beide Aussagen treffen gleichermassen ins Schwarze und verfehlen
doch zugleich den Sachverhalt. Gibt man namlich «der ersten Wen-
dung den Vorzug, dann scheitert man an der genaueren Bestimmung
des dst». Aber auch die zweite Formel «geht am intendierten Sach-
verhalt offensichtlich vorbei, insofern sie sowohl gegen die Erfahrung
wie gegen unser Wissen um die sehr gewichtige <Wirklichkeit> des
Todes verstosst»™. Der instindige Tod realisiert entgegen dem logi-
schen Satze vom tertium non datur eben dieses Dritte: der Tod ist
blosse Moglichkeit und doch zugleich bestindig anwesende Wirklich-
keit, die wir immer schon mit dem Namen Sterblichkeit bezeichnen.
Die These legt nahe, das Versagen der Logik am Wissen um den Tod
als ein doppeltes aufzufassen: Unfdahig den Tod zu ergriinden, trifft die
Logik zugleich auf ihren eigenen Ursprung; das Sein und das Nichts
von Leben und Tod widerspiegelt sich im begrifflich-logischen «Ent-
weder-Oder-Denkzwang»™. Wenn hier die Giiltigkeit logischer Ge-
setze zu zerbrechen scheint, «so bezeugt sich darin die Unfdhigkeit des

' Bd. II,S.111.
*2 Bd. 11, S.105.

** Die Grenze der psychopathologischen Wahninterpretationen, in: Zs. f. d. ges. Neurol.
u. Psychiatr. 135(1931) S.698.

101



Verstandes zur Erhellung seines eigenen Ursprungs: geboren aus dem
Nichts des moglichen Todes und in seinem innersten Wesen das Nicht
offenbarend, ist er doch seiner nicht mehr Herrm™*.

Zum andern zeigt sich in dieser anthropologischen Interpretation
der Ratio eine gnoseologische Konsequenz fiir das Verstdndnis der
partiellen Ubereinstimmung zwischen den Denkgesetzen und der Ar-
tung des innerweltlich Begegnenden. Das Bindeglied — gleichsam die
transzendentale Bedingung der begriftflichen Erkenntnis bewusstseins-
transzendenter Sachverhalte iiberhaupt — sieht Kunz in der alles in-
nerweltliche Seiende mitkonstituierenden Seinsart des Toten und
Leblosen. An dieser partizipiert auch das pflanzliche, tierische und
humane Leben, obzwar so, dass sich deren Seinsarten logisch-rational
nur noch partiell treffen lassen, analog der Modifikation, die die an-
organische Materie in ithnen erfihrt. Wenn noch die Begriffsfeind-
schaft der romantischen Lebensphilosophie dieses Problem immer
wieder bewusst machte, ist freilich das rationale Erkennen des Seien-
den ohne Riicksicht auf dessen jeweilige Seinsart zumindest in den
Wissenschaften der Moderne zum Vorbild des Erkennens schlechthin
geworden. Klages” Kampf gegen den «Panlogismus» und den «ding-
ontologischen» Seinsbegriff der Tradition ist iiberdies beredtes Zeug-
nis fiir die Vergessenheit des Problems auch in der Philosophie.

Kunz hat einen wesentlichen Grund fiir die Vorherrschaft des uni-
versalen Anspruchs logisch-rationaler Erkenntnis, die sich nicht zu-
letzt in der «Mechanisierung» oder «Rationalisierung» des Lebens
niedergeschlagen hat, aufgewiesen: Einerseits ist es die im Todesur-
sprung des Geistes begriindete Verwandtschaft unseres Denkens mit
dem Leblosen iiberhaupt, die das begriffliche Erkennen am weitesten
trdagt, und andererseits geniigt zur praktischen Daseinsbewiltigung
allerdings die Kenntnis der sogenannten «Gesetze», auf die sich die
Natur quantifizierend zuriickfiihren lidsst und die heute praktisch aus-
nahmslos an Stelle des wirklichen, das rationale Erkennen iiberstei-
genden, Naturgeschehens den «Gegenstand» der Wissenschaften bil-
den. Hier gilt es nicht zuletzt zu sehen, dass Hans Kunz nicht nur phi-
losophischer Anthropologe, sondern ebensosehr Botaniker war. Der
ihm eigenen Fiahigkeit und Bereitschatft, sich von den Erzeugnissen der

* Bd.11,S.109.

102



vom Menschen unabhédngigen Natur anriihren zu lassen, 1st es wahr-
scheinlich unter anderem zuzuschreiben, dass sich Kunz des Pro-
blems der begrifflichen Nivellierung des unerschopflichen Reichtums
des eigenstidndig Seienden wie kaum ein anderer Forscher bewusst
war. Dieses Problembewusstsein hat er zuallererst in seine eigenen
psychologischen und anthropologischen Erorterungen einfliessen las-
sen — daneben hat ihn die Skepsis dem begrifflich-systematischen Ge-
riist der Botanik gegeniiber zu echten Neuentdeckungen auf floristi-
schem Gebiet gefiihrt. Kunz verwirklichte damit freilich eine wissen-
schaftliche Grundhaltung, die zuweilen nicht geringe Anspriiche an
den differenzierenden Nachvollzug subtilster Gedankengidnge durch
seine Leser stellt.

Um das Problem der erkenntnisméssigen Nivellierung des eigen-
stindig Seienden zu erfassen, bedurfte es nicht von ungefihr der ein-
dringlichen Analysen des griechischen Seinsbegriffes durch Heideg-
ger, und thm vindiziert Kunz denn auch das Verdienst, die philoso-
phische Problematik des Erkennenkonnens, mithin die Auseinander-
setzung um die seinsverstehende Seinsart des Menschen auf ein neues
denkerisches Niveau gebracht zu haben. Wohin aber, wie Kunz als
Anthropologe und als Biologe in seiner Selbstdarstellung riickblik-
kend schreibt, «die Preisgabe der griechischen Idee der Erkenntnis
und deren Verwandlung in ein der Naturbeherrschung gefiigiges In-
strument geflihrt hat, zeigt die sich ausbreitende Vernichtung der
Pflanzen, Tiere und urspriinglichen Landschaften. Die drohende
Selbstzerstorung der Menschen, an der die Psychologie anscheinend
aufihre Weise beteiligt ist, weist in die gleiche Richtungy»™.

* Hans Kunz (Selbstdarstellung), in: Psychologie in Selbstdarstellungen, Bern 1972,
S.157.

103



	Das Geheimnis der Ratio : zur Erinnerung an die These vom Todesursprung des Geistes in der philosophischen Anthropologie von Hans Kunz

