
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 42 (1983)

Artikel: Das Geheimnis der Ratio : zur Erinnerung an die These vom
Todesursprung des Geistes in der philosophischen Anthropologie von
Hans Kunz

Autor: Herzog, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Vernunft in anthropologischer und
biologischer Perspektive /

La raison vue dans la perspective de

l'anthropologie et de la biologie

Studia Philosophica 42/1983

MAX HERZOG

Das Geheimnis der Ratio

Zur Erinnerung an die These vom Todesursprung des Geistes in
der philosophischen Anthropologie von Hans Kunz

Im Anschluss an die von Carus Mitte des letzten Jahrhunderts
betonte Unerklärbarkeit der Genese der Helle menschlichen Bewusst-
seins aus der Dunkelheit des absoluten Unbewussten, bemerkte der
kürzlich verstorbene Basler Anthropologe Hans Kunz, es handle sich

hier um ein «Geheimnis», das «sich in jedem noch so banalen Akt des

Verstandes» dokumentiere, und wir hätten deshalb «allen Grund, uns

von der seit der Herrschaft des <Irrationalismus> üblich gewordenen
Geringschätzung der Rationalität zu distanzieren: sie birgt in sich
keine geringere Rätselhaftigkeit als das <Leben>»'.

Die Frage nach den Manifestationsweisen der Ratio im Menschen
und nach ihrer möglichen Genese war das fundamentale philosophische

Thema der Anthropologie von Hans Kunz. Das Problem der

Begründung des spezifisch philosophischen Charakters seiner anthro-

1

Die anthropologische Bedeutung der Phantasie Studia Philosophica, Suppl. 3 +
4), Basel 1946, Bd. I, S. 175 (im folgenden nur unter Angabe von Bd. u. Seiten-Zahl
angeführt).

Korrespondenzadresse: Dr. Max Herzog. Zinistrasse 11. CI1 — 8004 Zürich

91



pologischen Forschungen steht in engstem Zusammenhange mit der
Frage nach dem Wesen der menschlichen Ratio. Das Wort «Ratio»
meint hier das Insgesamt jener humanen Eigentümlichkeiten, die

Flages mit dem Terminus «Geist» belegte, den Kunz seinerseits

gleichbedeutend mit den terminologisch heute nicht mehr eindeutig
zu fixierenden Ausdrücken «Verstand», «Bewusstsein», «Nus» u.a.
gebraucht.

Entgegen der auf Descartes zurückgehenden und insbesondere die

phänomenologische Psychologie Husserls kennzeichnenden Nivellierung

der gesamten humanen Innerlichkeit auf bewusstseinsmässig-in-
tentionale Strukturen, hob Klages die fundamentale Differenz
zwischen den Verlaufsformen seelischer Ereignisse einerseits und der
rationalen Akte andererseits hervor. Dieser Differenzierung schloss sich
Kunz an. Auch er hält die von Klages herausgestellten Spezifika des

Geistes (seine Ausserraumzeitlichkeit, Erscheinungsunfahigkeit, Ne-

gativität, seine aktuose Punktualität, Lebensabhängigkeit u.a.) den
seelischen Verläufen (sich etwa im fliessenden, nicht-aktuosen
Charakter der Stimmungen, dem triebhaften, fühlenden, tastenden, sehenden

usw. Gerichtetsein auf innerweltlich Begegnendes dokumentierend)

entgegen. Die rationalen Akte, heisst das, sind auf die intentio-
nalen Bezüge des Menschen zu seiner Um- und Mitwelt wie auch zu
den bewusstseinsfahigen Ereignissen seiner Innerlichkeit
einzuschränken und mit jenen Relationen zu kontrastieren, die den
Menschen vorintentional in seine Welt einbinden und die Kunz die «vitalen»

Bezüge heisst. Während letztere das Lebendige überhaupt teleo-
klin (Scheler) bestimmen, charakterisiert Kunz die Gesamtheit der
dem Menschen vorbehaltenen intentionalen Akte durch ein nicht
weiter zu begründendes «Urfaktum», durch jene Tatsache, die Schma-
lenbach das «implizite Sich-selber-Wissen» des Wissens und Wollens
genannt hat und die Kunz so erläutert: «Wann immer ich denke, mich
besinne, reflektiere, mir etwas bewusst mache, weiss ich zugleich um
das denkende, reflektierende, besinnende, bewusste Bezogensein auf
das Etwas; so jedoch, dass mir dabei der Wissensbezug nicht wie das

Etwas gegenständlich gegeben ist, sondern eben unthematisch,
inexplizit»2.

2 Bd. I, S. 172.

92



Durch ihr nicht thematisierbares Sich-selber-Wissen entzieht sich
die menschliche Ratio jeder Vergegenständlichung und damit auch

jeder weiteren begründenden Rückführung auf anderes. Rationale
Akte, heisst das, sind nicht selbst erfahrbar, sondern nur deren jeweils
kontingente inhaltliche Erfüllungen, wie schon Spinoza im «Tracta-
tus» die schlechthinnige Unmöglichkeit aufgezeigt hat, das reine Denken

selbst denken zu wollen. Der Versuch würde in einen unendlichen
Regress einmünden. Dass unser Denken und Wissen trotzdem implizit,

unthematisch um sich selber, das heisst, um seinen puren Aktvollzug

unabhängig von aller bestimmten inhaltlichen Erfüllung weiss:
dies macht das Geheimnis der Ratio aus, ihre ungegenständliche,
qualitätslose Indifferenz im Vergleich mit den leiblich-seelischen
Ereignissen des umfassenden geschehenden Lebensablaufes des Menschen.

An der Ungegenständlichkeit der Ratio scheitert jedes wissenschaftliche

Erkennenwollen dessen, was im vollen anthropologischen Sinne
der Mensch ist. Mithin ist die Ratio der Grund für die mannigfachen
Aporien, in die die Anthropologie gerät, sofern sie den Anspruch
erhebt, den Menschen als gegenständlich fassbare Einheit bestimmen zu
können; die Ratio begründet aus der anthropologischen Perspektive
jenes Plessnersche Wort vom «homo absconditus». Der durch die Ratio

mitkonstituierte intelligible Charakter des Menschseins kann nur
durch ein indirektes (philosophisches) Verifikationsverfahren aus
seinen gegenständlich zugänglichen Manifestationsformen erschlossen
werden. Diese, alles Bemühen um anthropologisches Erkennen
charakterisierende, Schwierigkeit lässt sich in den historischen Versuchen,

das Sein des Menschen zu denken, aufweisen: Einerseits erreichen

die an die platonisch-christliche Tradition anknüpfenden
dualistischen Auslegungen des Menschen als Natur- und als Geistwesen nie
die faktische Einheit seines Lebensvollzuges (so zuletzt auch weder
Klages, der Seele und Geist im Menschsein hypostasiert und letzteren
als «Einbruch» des «ausserkosmischen» Geistes auffasst, noch Sche-

ler, der die menschliche Geistigkeit als mitvollziehende «Teilhabe»
am «übersingulären» Geist interpretiert). Andererseits vermögen die
monistischen Auslegungen des Menschseins weder der prinzipiell
neuen Eigencharakteristik des Geistes noch der Sonderstellung des

Menschen in seinem Verhältnis zur Natur gerecht zu werden; die
Ratio lässt sich sowenig libidotheoretisch als Resultat eines Umwand-

93



lungsprozesses aus dem vitalen Primärgeschehen (Freud) herleiten,
wie im anthropo-biologischen Sinne von Gehlens Mängel- und
Entlastungstheorie zureichend verstehen.

Es kennzeichnet das hohe Problembewusstsein der philosophischen
Anthropologie von Elans Kunz, den überkommenen und gegenwärtigen

Lehren vom Menschen gegenüber kritische Distanz zu bewahren.
Kunz lehnt jede unter dem dogmatischen Anspruch einer bestimmten
standpunktfixierten Weltanschauung stehende geschlossene Interpretation

des Menschseins ab; so hat er sich sowohl gegen die biologisti-
sche Nivellierung der Eigencharakteristik des Menschseins (wie etwa
bei Brun) gewendet, wie umgekehrt «Anleihen bei übermenschlichen,
der Erfahrung unzugänglichen transzendenten Mächten>» vermieden
und doch zugleich «die bislang undurchdringliche Dunkelheit der
eigentlichen Menschwerdung im Gang der Natur vorbehaltlos»
eingestanden3.

Hans Kunz erörtert entgegen der Tradition die Problematik der
Ratio immanent-anthropologisch: Die durch die Ratio mitkonstituierte

Seinsart des Menschen soll ausschliesslich aus sich selbst, nicht
aus einem nivellierenden biologistischen Ansatz, noch aus einer
präexistenten Idee heraus verstanden werden. Hierfür hat Heideggers
Daseinsanalytik in «Sein und Zeit» Kunz den entscheidenden Weg
gewiesen. Aber während Heideggers Analytik von Anfang an im Dienste
der Fundamentalontologie stand und dementsprechend sich von einer
philosophischen Anthropologie unterschied, hat Kunz zwar den Hei-
deggerschen Ansatz aufgenommen, ihn aber zugleich aus seiner onto-
logischen Abzweckung herausgelöst und die konstitutive ontisch-on-
tologische Doppeldeutigkeit betont, die allen Aussagen über das Sein
des Menschen eignet, insofern alle ontologisch relevanten Ergebnisse
der Analytik des Daseins letztlich auf Sachverhalte zurückverweisen,
die immer ontisch im einzelnen konkreten Menschen fundiert und
hier dann allerdings auch anthropologisch-psychologisch zugänglich
sind. Diese über Heideggers ontologisches Fragen in den Bereich der
gegenständlichen Wissenschaften hinausreichende methodische
Einstellung hat Kunz «anthropozentrisch» genannt und sie damit zu-

3
Grundfragen der psychoanalytischen Anthropologie, Göttingen 1975, S.53.

94



gleich auch von «theo-», «christo-», «kosmo-», «logo-» oder «biozen-
trischen» Fragestellungen abgehoben4.

Das entscheidende Novum von Heideggers Daseinsanalytik liegt in
deren anticartesianischem Ansatz der existentialen Interpretation des

In-der-Welt-seins als Strukturmoment des Daseins selbst. Hierdurch
weist Heidegger nicht nur über die Aporien der Intentionalisierung
des Seelenlebens in Husserls Phänomenologie, sondern auch über die
trennend-dualistische Hypostasenmetaphysik von Klages hinaus5.

Kunz seinerseits hat die Ansätze der beiden Denker in seiner
philosophischen Anthropologie weitergeführt; er habe, schreibt er, seine
«Todes- und Geistlehre vor allem im Anschluss an Heidegger
und Klages» konzipiert6. Im strengen Sinne hat Kunz zwar nie eine
ausgearbeitete Geistlehre vorgelegt (wie er denn auch selbst betont,
von seiner Todes- und Geistlehre zu reden, sei «hochgegriffen und
unbescheiden»), sondern im wesentlichen eine These über den

Todesursprung des Geistes mit weittragenden Konsequenzen. Zum ersten
Male hat er sie 1930 im Zusammenhang mit seiner Klages-Interpretation

formuliert. Sie lautet; «Die Vernachlässigung des Faktums des

Todes hat Klages verhindert den letzten Grund der metaphysischen

Gegensätzlichkeit von Seele und Geist aufzudecken. Aristoteles
griff zur Erklärung des <von äussern kommenden <Nus> auf seine teleo-
logisch-theologische Metaphysik zurück. Klages kann das nicht -
gewiss mit Recht. Er nennt den Geist eine <ausserkosmische> Macht, die

nun einmal in den Menschen eingebrochen ist; m.a. W.: die <Her-

kunfb, der <Ursprung> des Geistes ist vollkommen dunkel und rätselhaft.

Vermutlich aber hat er seinen Ursprung im Tode. Wie dies
geschah, wie in die bislang geistlosen Lebewesen ihr Tod sozusagen dem
Ende <voraussprang> in das Leben <hinein>, das wissen wir auch nicht.
Vielleicht vollzog es sich während einer ungeheuren Bedrohung -
darüber lässt sich nur phantasieren. Jetzt aber ist es Faktum: der Mensch
ist dasjenige Lebewesen, über das der Tod nicht nur als Ende kommt,
sondern in dem er ständig schon <da> <ist> und halbwegs geschieht -

4 Bd. II, S.26.
Martin Heidegger und Ludwig Klages, München 1976, S.62 (mit der ursprünglichen
Fassung kollationiert).

" Die Psychoanalyse als Symptom einer Wandlung im Selbstverständnis des Menschen,
in: Zbl. f. Psychother. 4 (1931) S. 500, Anm. 1.

95



nämlich im Modus der geistigen Akte, in denen sich das Nichts des

Todes vorauslaufend offenbart»7. In der Anmerkung zu dieser
Schlüsselstelle schreibt Kunz: «Ich halte diesen Einfall vom Todesursprung
des Geistes - vielleicht ist es eine echte metaphysische Entdeckung,
das muss sich erst noch bewähren - für einen eigenen und bin mir
nicht bewusst, ihm vorher schon irgend einmal begegnet zu sein.
Vielleicht findet sich ein verwandter, wenn nicht gar damit übereinstimmender

Gedanke schon ausdrücklich in der Scholastik (negative
Theologie?). Bei Klages gibt es wenige Stellen, an denen er
durchzuschimmern scheint.» Die fundamentale Bedeutung dieser These klingt
an, wenn Kunz fortfährt: «Hat man den Geist als im Menschen und

nur in ihm geschehenden Durchbruch des Nichts bzw. des Todes
verstanden - wenn hier überhaupt von Verstehen noch die Rede sein
kann -, so erhellen sich u.a. auch die von Klages scharfsinnig und
durchgehends treffend festgestellten Eigentümlichkeiten des Bewusst-
seins.»

Diese These hat Kunz nie anders denn als eine «hypothetische
Supposition»8 vertreten und sie auch nie in einer Lehre dogmatisiert; sie

blieb jedoch der stets mitschwingende gedankliche Hintergrund seiner
Werke zur Psychologie und philosophischen Anthropologie. (Mit der
These von Kunz verwandte Formulierungen finden sich zwar schon
bei Hegel, doch verweist Kunz selbst darauf'7, dass seine Intention mit
derjenigen Hegels inkommensurabel sei.)

Einen - im Selbstverständnis von Kunz - «ersten skizzierenden
Versuch»10 der genaueren Explikation seiner These hat er dann in
seinem zweibändigen Hauptwerk von 1946 (es ist die um einige Kapitel
erweiterte Habilitationsschrift) über «Die anthropologische Bedeutung

der Phantasie» vorgelegt. Es ist einerseits die bis heute
eingehendste Analyse des Problems der Einbildungskraft und andererseits
der Versuch, aus verschiedenen Perspektiven den sachlichen Gehalt
der These zu verifizieren. Kunz selbst schreibt über sein Buch: «Ich
darf- da das oft übersehen worden ist -(...) wohl anmerken, dass die

Frage nach der anthropologischen Bedeutung> der Phantasie in ihren

7 Martin Heidegger.. S.57f.
8

Grundfragen S.87.
9 Bd. II, S.97, Anm. 161 undS. 118f., Anm. 211.

10 Grundfragen S. 87.

96



mannigfachen Gestalten und die Antwort darauf mit der genannten
Hypothese im engsten Zusammenhang stehen. Auf die kürzeste Formel

gebracht lautet sie: weil der Mensch - und er allein auf Grund des

im Ursprung seines Denkens anwesenden möglichen Todes je und je
einen virtuellen Weltverlust oder den <Einbruch des Nichts> erfährt,
deshalb kann und muss seine <kosmogonische> Phantasie die Rolle
spielen, die sie faktisch spielt»11.

Das Eingeständnis von Kunz, seine Ausführungen zur Geistproblematik

trügen hypothetischen Charakter - er spricht etwa auch von
«kaum sagbaren metaphysischen Andeutungen»12 - weist von
vornherein darauf hin, dass wir es hier mit einer sich der direkten
Verifikation entziehenden anthropologischen Vermutung zu tun
haben. Diese lässt sich nicht beweisen, wohl aber in einem ganz
bestimmten philosophischen Sinne, nämlich vermittels «der Methode
der wechselseitigen Merkmalsbegründung»13 von Tod und Bewusst-
sein erhellen.

Der Vergleich der von Klages herausgestellten Eigentümlichkeiten
des Geistes mit dem Tode ergibt jene Merkmalsübereinstimmung, die
Kunz zu seiner These veranlasst hat. Das Geheimnis der Ratio, besagt
dies, ist das Geheimnis des Todes. Auch der Tod ist als faktisch sich
dereinst ereignendes Geschehen - nicht das bildhaft-intentionale
Denken an den Tod - dem vergegenständlichenden Denken radikal
entzogen. Wie im Versuch, das Denken zu denken, das pure inhaltsleere

und nicht weiter begründbare «dass» seines Vollzuges übrig
bleibt, ebenso entzieht sich der Tod jeder inhaltlichen Erfüllung - er
ist nur durch das Nichts zu charakterisieren. Im Lichte der These von
Kunz ist die todentsprungene Ratio der Grund für jene auch von
Sartre eindringlich reflektierte, aber anders begründete Tatsache, dass

mit dem Menschsein das Nichts in die reine Positivität der Seinsfülle
hereingekommen ist. Im «<Wissen um> das Sterbenmüssen», sagt
Kunz, «wissen wir zugleich, dass der gewusste, den Tod repräsentierende

<Inhalt> gerade negiert, aufgehoben werden rnuss, wenn er das in
ihm eigentlich gemeinte Geschehen - den wirklichen, einst zu ster-

11
Grundfragen S. 88, Anm. 1.

13 Martin Heidegger. S.61.
13 Bd. II, S.94, Anm. 158.

97



benden Tod - treffen will. Den gleichen Sachverhalt stellen wir fest,

wenn wir <an> den Tod oder das Sterben zu <denken> versuchen
Darin manifestiert sich eine rätselhafte, der höchsten Verwunderung
würdige Fähigkeit des Denkens und Wissens, die von ihnen gedachten
und gewussten Gegenstände im Augenblick des Vollzugs wieder
gleichsam zurückzunehmen und durchzustreichen, um an der äusser-
sten Grenze das sich ihnen Entziehende doch noch zu <berühren>,

wenngleich nicht mehr zu erfassen»14. Dieser Sachverhalt hat Kunz zu
der hypothetischen Supposition veranlasst, das «Nichts» mit dem
virtuellen (inständigen) Tode gleichzusetzen13.

Die These vom todentsprungenen Geist gewinnt nun ihre besondere

Überzeugungskraft, wenn sie unter dem anticartesianischen
Aspekt des einheitlichen Vollzuges von Dasein in der Welt gesehen
wird. Kunz hatte zwar in seinen frühesten Werken sich der Schichtentheorie

Hartmanns angenähert, diese dann aber in der Dissertation
von 1934 revidiert zugunsten einer durch die Ratio mitkonstituierten
einheitlichen humanen Seinsart. Die Ratio, die innerhalb des gesamten

Naturreiches als das prinzipiell neue Charakteristikum des
Menschen auftritt, modifiziert das menschliche Sein im ganzen. Es sei,

sagt Kunz, diejenige theoretische Vorstellung dem Sachverhalt
angemessener als der schichtentheoretische Ansatz, «dergemäss dieses
spezifische menschliche Novum auch jene Geschehen in ihrer Struktur
verändert, die bei den Tieren <rein> vorkommen»16.

Angewendet auf die Todesproblematik ermöglicht diese anthropologische

Voraussetzung jenen entscheidenden Schritt über Heideggers
Daseinsanalytik hinaus, den Kunz vollzog. Indem die Ratio einerseits
die Vitalität des Menschen modifiziert und sie andererseits aus dem
möglichen Tode heraus verstanden wird, erhellen sich auch die
somatischen und psychischen humanen Eigentümlichkeiten. Während bei

Heidegger die Endlichkeit des Menschen als existentialer Begriff ge-
fasst wird, ein Strukturmoment von Dasein ausmacht, bezieht Kunz
den möglichen Tod auch auf die ontisch-faktische Leiblichkeit des

Menschen. Es geht Kunz darum, «den Tod nicht nur als einen existen-

14
Grundfragen S. 87.

15
Grundfragen S.88, Anm. 1.

16 Zur Phänomenologie und Analyse des Ausdrucks (Diss.), Grenchen 1938, S. 78.

98



tialen Begriff, nämlich reduziert auf den Tod als Möglichkeit,
darzustellen», sondern «gewissermassen wieder die Rückverbindung mit
der lebendigen Natur zu finden, die bei Heidegger völlig ausgefallen
ist. Dabei ist die Leiblichkeit ein sehr wesentliches Moment, aber die
Sterblichkeit betrifft eben nicht nur die Leiblichkeit, die leiblichen
Funktionen, die körperlichen Funktionen, sondern das ganze
.Menschsein»17.

Unter dieser fundamentalen Voraussetzung steht die philosophische
Anthropologie von Hans Kunz. Sie begründet deren mannigfache
Bezüge zur Psychopathologie, insbesondere der Perversionstheorie und
der Wahnproblematik, zu dem Problem der Normbedürftigkeit des

Menschen, seiner Aggressivität und Zärtlichkeit, seiner Angst, seinem

religiösen Bedürfnis u. a. Die Rückbeziehung der Sterblichkeit auf das

ganze Menschsein bringt aber auch das rätselschwere Problem des

Nichts einen entscheidenden Schritt weiter. Denn Heideggers These,
wonach das Sein und das Nichts in der Angst stimmungsmässig
erschlossen sind, also die Annahme eines emotionalen Ursprunges des

Nichts, hat die Frage offen gelassen nach dem Zusammenhang
zwischen der Möglichkeit logischer Verneinung (das «Nicht») einerseits
und dem emotionalen Ursprung des Nichts andererseits. Ist denn, so

wäre zu fragen, das Nichts eine radikalisierte Form der Verneinung,
die gleichsam alles Seiende als Nicht-sein denkt? Wie aber wäre dann
der Bezug zur Angst beschaffen? Oder umgekehrt: wenn in Heideggers
Auffassung das Nichts in der Angst begegnet («nichtet»), wie ist dann

von dieser emotionalen Bekundung her der Bezug zur logisch-rationalen

Verneinung zu denken? Die These von Kunz verlegt demgegenüber

die Erschlossenheit des Nichts (und des Seins) in den Denkakt,
der so in gewisser Weise die bewusstseinsmässige «Doppelung» der
umfassenden (und alles Lebendige ontisch mitkonstituierenden)
Sterblichkeit realisiert, resp. das beständig anwesende Nichts des
möglichen Todes repräsentiert. Denn ohne ein Wissen um die vernichtende

Macht des Todes «wäre uns jede Möglichkeit, ein Nichts zu denken,

zu meinen, zu ahnen, zu fühlen oder zu erleiden, verschlossen.
Allein es kann sich nicht um das bildhafte Denken an den vergegen-

17 Zur Anthropologie der Angst, in: Aspekte der Angst, hg. v. H. v. Ditfurth, München
o.J., S.89.

99



ständlichten Tod oder das anschauungslose Wissen um ihn handeln;
sondern der unanschauliche Denk- oder Wissensakt selbst ist in
seinem innersten Wesen die Bekundung des möglichen Todes und damit
des ursprünglichen Nichts als Bedingung der Möglichkeit aller
(vergegenständlichten) Nichtserlebnisse»18. Nicht das Denken bringt das

Negative als Voraussetzung der Negation und der Nichtserlebnisse
hervor, sondern das Denken selbst ist die Bekundung eines in sich
selbst nur Negativen; der ungegenständliche Kern des Denkens «ist
identisch mit der ständigen Gegenwart des virtuellen Todes»19.

Die den humanen Lebensablauf umgreifende Sterblichkeit findet
ihre Entsprechung in der Modifikation des gesamten Menschseins
durch die Ratio. Deshalb findet nämlich das im Denken ständig sich

ereignende (nichtende) Nichts des möglichen Todes seine «Resonanz»
oder seinen «Widerschein» auf allen (körperlich-seelisch-geistigen)
Ebenen unseres Seinsvollzugs. Aus dem im Geiste stets anwesenden
nichtenden Nichts des möglichen Todes versteht sich so die im
Vergleich mit dem tierischen Leben ubiquitäre Angstbereitschaft des

Menschen. Die These verleiht weiter Pascals Interpretation des Ennui
als Heimsuchung des Menschen durch das Nichts ihren prinzipiellen
anthropologischen Sinn, wie sie auch ein mögliches Licht auf die Fälle
der psychopathologischen Klinik wirft, bei denen der innere Erlebnisreichtum

eingeengt erscheint oder sich gar entleert. Schliesslich lässt
sich von der These her Heideggers Begriff der Seinsvergessenheit neu
diskutieren und zwar in der Richtung, dass auf dem Grunde des Denkens

«der ständig anwesende mögliche Tod die im existenten
Menschen wohnende fremde Gewalt ist, die sowohl das Vergessen des

Seins und ihrer selbst erzwingt wie das Verstehen der eigenen Nichtigkeit

aufdie Positivität des Menschseins abdrängt»20.
Wenn aber solcherart das Nichts in den Grund des Menschseins

selbst verlegt und damit «anthropologisiert» wird, muss dies nicht
revisionistische Konsequenzen für die Logik, mithin für das

Psychologismus-Problem haben?
Kunz hat seine These in einer Zeit vorgelegt, da Husserls Psycholo-

18 Bd. II, s. 72.
19 Grundfragen S.90.
20 Martin Heidegger.... S. 32.

100



gismus-Kritik bereits ihre Schlagkraft eingebüsst hatte. Heideggers
Daseinsanalytik und die Ergebnisse der philosophisch-anthropologischen

Forschungen boten sich als neue Grundlagen für Ontologie und
Logik an. Die Psychologisierung sowohl wie die idealisierende Hypo-
stasierung logischer Gesetzmässigkeiten, heisst das, sollten einer
Fundamentalanthropologie Platz machen. Auch Kunz anthropologisiert
den Geist; er hat mit aller Entschiedenheit «jede Hypostasierung und
Verabsolutierung des Geistes» abgelehnt und «ihn ausschliesslich als

Wesenskonstituens des Menschseins» aufgefasst21. Damit aber
entstand von neuem die Frage, wie denn die Gesetze der anthropologi-
sierten Ratio überhaupt noch das Sein der Dinge der objektiven Realität

der Aussenwelt zu treffen vermögen.
Die These vom Todesursprung des Geistes weist hier in zwei

Richtungen weiter. Zuerst muss eingestanden werden, dass der Gültigkeitsbereich

der Denkgesetze an der zureichenden Erfassung des Todes
seine Grenze findet. Lässt sich, so fragt Kunz, «vom Tode selbst sagen:
er <ist>? Oder trifft ihn nicht angemessener der Satz: <er ist nicht>»?
Beide Aussagen treffen gleichermassen ins Schwarze und verfehlen
doch zugleich den Sachverhalt. Gibt man nämlich «der ersten Wendung

den Vorzug, dann scheitert man an der genaueren Bestimmung
des <lst>». Aber auch die zweite Formel «geht am intendierten
Sachverhalt offensichtlich vorbei, insofern sie sowohl gegen die Erfahrung
wie gegen unser Wissen um die sehr gewichtige <Wirklichkeit> des

Todes verstösst»22. Der inständige Tod realisiert entgegen dem
logischen Satze vom tertium non datur eben dieses Dritte: der Tod ist
blosse Möglichkeit und doch zugleich beständig anwesende Wirklichkeit,

die wir immer schon mit dem Namen Sterblichkeit bezeichnen.
Die These legt nahe, das Versagen der Logik am Wissen um den Tod
als ein doppeltes aufzufassen: Unfähig den Tod zu ergründen, trifft die

Logik zugleich auf ihren eigenen Ursprung; das Sein und das Nichts
von Leben und Tod widerspiegelt sich im begrifflich-logischen
«Entweder-Oder-Denkzwang»23. Wenn hier die Gültigkeit logischer
Gesetze zu zerbrechen scheint, «so bezeugt sich darin die Unfähigkeit des

21
Bd. II, s. 111.

22
Bd. O.S. 105.

23 Die Grenze der psychopathologischen Wahninterpretationen, in: Zs. f. d. ges. Neurol.
u. Psychiatr. 135 1931 S. 698.

101



Verstandes zur Erhellung seines eigenen Ursprungs: geboren aus dem
Nichts des möglichen Todes und in seinem innersten Wesen das Nicht
offenbarend, ist er doch seiner nicht mehr Herr»24.

Zum andern zeigt sich in dieser anthropologischen Interpretation
der Ratio eine gnoseologische Konsequenz für das Verständnis der
partiellen Übereinstimmung zwischen den Denkgesetzen und der
Artung des innerweltlich Begegnenden. Das Bindeglied - gleichsam die
transzendentale Bedingung der begrifflichen Erkenntnis bewusstseins-
transzendenter Sachverhalte überhaupt - sieht Kunz in der alles
innerweltliche Seiende mitkonstituierenden Seinsart des Toten und
Leblosen. An dieser partizipiert auch das pflanzliche, tierische und
humane Leben, obzwar so, dass sich deren Seinsarten logisch-rational
nur noch partiell treffen lassen, analog der Modifikation, die die
anorganische Materie in ihnen erfährt. Wenn noch die Begriffsfeindschaft

der romantischen Lebensphilosophie dieses Problem immer
wieder bewusst machte, ist freilich das rationale Erkennen des Seienden

ohne Rücksicht auf dessen jeweilige Seinsart zumindest in den
Wissenschaften der Moderne zum Vorbild des Erkennens schlechthin
geworden. Klages' Kampf gegen den «Panlogismus» und den «ding-
ontologischen» Seinsbegriff der Tradition ist überdies beredtes Zeugnis

für die Vergessenheit des Problems auch in der Philosophie.
Kunz hat einen wesentlichen Grund für die Vorherrschaft des

universalen Anspruchs logisch-rationaler Erkenntnis, die sich nicht
zuletzt in der «Mechanisierung» oder «Rationalisierung» des Lebens

niedergeschlagen hat, aufgewiesen: Einerseits ist es die im Todesursprung

des Geistes begründete Verwandtschaft unseres Denkens mit
dem Leblosen überhaupt, die das begriffliche Erkennen am weitesten

trägt, und andererseits genügt zur praktischen Daseinsbewältigung
allerdings die Kenntnis der sogenannten «Gesetze», auf die sich die
Natur quantifizierend zurückführen lässt und die heute praktisch
ausnahmslos an Stelle des wirklichen, das rationale Erkennen übersteigenden,

Naturgeschehens den «Gegenstand» der Wissenschaften
bilden. Hier gilt es nicht zuletzt zu sehen, dass Hans Kunz nicht nur
philosophischer Anthropologe, sondern ebensosehr Botaniker war. Der
ihm eigenen Fähigkeit und Bereitschaft, sich von den Erzeugnissen der

24 Bd. II. S. 109.

102



vom Menschen unabhängigen Natur anrühren zu lassen, ist es

wahrscheinlich unter anderem zuzuschreiben, dass sich Kunz des
Problems der begrifflichen Nivellierung des unerschöpflichen Reichtums
des eigenständig Seienden wie kaum ein anderer Forscher bewusst

war. Dieses Problembewusstsein hat er zuallererst in seine eigenen
psychologischen und anthropologischen Erörterungen einfliessen lassen

- daneben hat ihn die Skepsis dem begrifflich-systematischen
Gerüst der Botanik gegenüber zu echten Neuentdeckungen auf floristischem

Gebiet geführt. Kunz verwirklichte damit freilich eine
wissenschaftliche Grundhaltung, die zuweilen nicht geringe Ansprüche an
den differenzierenden Nachvollzug subtilster Gedankengänge durch
seine Leser stellt.

Um das Problem der erkenntnismässigen Nivellierung des

eigenständig Seienden zu erfassen, bedurfte es nicht von ungefähr der
eindringlichen Analysen des griechischen Seinsbegriffes durch Heidegger,

und ihm vindiziert Kunz denn auch das Verdienst, die philosophische

Problematik des Erkennenkönnens, mithin die Auseinandersetzung

um die seinsverstehende Seinsart des Menschen auf ein neues
denkerisches Niveau gebracht zu haben. Wohin aber, wie Kunz als

Anthropologe und als Biologe in seiner Selbstdarstellung rückblik-
kend schreibt, «die Preisgabe der griechischen Idee der Erkenntnis
und deren Verwandlung in ein der Naturbeherrschung gefügiges
Instrument geführt hat, zeigt die sich ausbreitende Vernichtung der
Pflanzen, Tiere und ursprünglichen Landschaften. Die drohende
Selbstzerstörung der Menschen, an der die Psychologie anscheinend
auf ihre Weise beteiligt ist, weist in die gleiche Richtung»25.

25 Hans Kunz (Selbstdarstellung), in: Psychologie in Selbstdarstellungen, Bern 1972,
S. 157.

103


	Das Geheimnis der Ratio : zur Erinnerung an die These vom Todesursprung des Geistes in der philosophischen Anthropologie von Hans Kunz

