Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 42 (1983)

Artikel: Gegen die Mythisierung der Rationalitat
Autor: Hesse, Reinhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883155

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 42/1983
REINHARD HESSE

Gegen die Mythisierung der Rationalitit

Wir leben in einer Situation, in der die Menschheit all thren Ver-
stand wird zusammennehmen miissen, um den sich immer deutlicher
abzeichnenden Gefahren einer 6kologischen und/oder kriegerischen
Weltkatastrophe noch zu entkommen. Diese Gefahren entstanden
durch eine in ihren sich tiberschneidenden Wirkungen nicht vorher-
geschene Entwicklung ziviler und militarischer Formen der Technik.
Diese wiederum ist ohne die thr zugrundeliegende wissenschaftliche
Forschung undenkbar. Wissenschaftlichkeit ihrerseits ist die wesent-
liche Ausdrucksform moderner Rationalitit.

Die in den letzten Jahren mit zunechmender Resonanz gefiihrte kul-
turkritische Diskussion legt oft den Eindruck nahe, dass folglich die
Rationalitit der eigentliche Urheber der aktuellen Weltkrise sei. Ich
halte dies fiir falsch. Hier wird Rationalitdt und ein — letztlich irratio-
naler — Technikmythos miteinander verwechselt. Das wiedererwachte
Interesse am mythischen Denken legt zugleich nahe, es solle im My-
thos eine Alternative oder mindestens eine Erginzung zur Rationali-
tdt vorgeschlagen werden. Auch das halte ich fiir falsch:; d.h. ich
denke, dass dies keine akzeptable Antwort auf die gegenwirtigen Pro-
blemstellungen ist.

Zu meinen Kindheitserinnerungen gehoren einige Eindriicke von
gelegentlichen Besuchen im zerstorten Ruhrgebiet. Ich sehe meine
Grossmutter sich nach einer halbverfaulten Birne biicken, die sie spéi-
ter verzehrt hat. Ich empfand das als peinlich und habe mich fiir sie
geschdmt. Dass die vielfdltigen Leiden und Erniedrigungen, die der
Zweite Weltkrieg mit sich brachte, Folge einer Politik waren, die sich
nicht zuletzt auch an mythischen Vorstellungen orientierte (vgl.
Rosenbergs «Mythos des 20. Jahrhunderts»), wusste ich damals nicht.

Korrespondenzadresse: Dr. Reinhard Hesse, Im Weiler 11, D— 7752 Insel Reichenau

83



Wihrend einer Gastdozentur an einer brasilianischen Universitit
wurde ich zu einem Aufenthalt bei einem im Amazonasgebiet arbei-
tenden Missionar eingeladen. Dort war ich Zeuge, wie einem bereits
zum Skelett abgemagerten indianischen Tuberkulosekranken von den
Schamanen des Dorfes unter offensichtlich starken Schmerzen die
Schneidezihne spitz zugefeilt wurden. Begriindung: die bosen Krank-
heitsgeister wiirden sich dann vor ithm erschrecken und nicht mehr in
ihn hineinkriechen.

Ich lebe am Bodensee. Keine 200 km westlich meines Wohnortes
entsteht auf deutscher, schweizer und franzosischer Seite die, arealbe-
zogen, weltgrosste Dichte von Atomkraftwerken. Dies obwohl die
Frage der <Endlagerung» des stark strahlenden Atommiills wegen jahr-
tausendedauernder Halbwertzeiten ebenso unbeantwortbar ist wie die
Frage, was im Katastrophen- bzw. Kriegsfall fiir die Bevolkerung ge-
tan werden kann.

In allen drei1 Fillen wird Leben bedroht oder vernichtet im Namen
von etwas, das wir iiblicherweise als Mythos bezeichnen: durch den
Blut- und Bodenmythos des Rassismus im ersten Fall, durch einen
animistischen Mythos 1m zweiten Fall und durch einen nicht weniger
irrationalen Technikmythos im dritten Fall.

Zu behaupten, der Mythos enthalte «alle nur wiinschenswerte se-
mantische Intersubjektivitiat», was er durch seine «Jahrtausende wih-
rende Wirksamkeit . .. be1 der Regelung und Deutung der kleinsten
Alltagsdinge» immer wieder neu bestidtigt habe (P.Good), und ihn
damit ernst zu nehmen, i1st nur moglich, wenn man bereit ist, um
es an einem der genannten Beispiele anschaulich zu machen, gegebe-
nenfalls die eigene Tuberkulose nicht im Spital, sondern durch Spitz-
schleifen der Zahne bekdmpfen zu lassen. Soweit ich sehe, denkt nie-
mand daran. Warum nicht? Weil es nicht nur weh tut, sondern ausser-
dem unsinnig (irrational) ist; d. h. letztlich, weil wir alle wissen: bose
Geister gibt es nicht, wohl aber Tuberkelbazillen, die gegen bestimmte
chemische Stofte irresistent sind.

Auch der mythische Mensch argumentiert und ist also insofern ra-
tional: weil die bosen Geister Angst vor spitzen Zihnen haben, krie-
chen sie nicht mehr in den menschlichen Koérper; weil etwas technisch
machbar 1st, darum wird es gemacht. Beides sind — intersubjektiv und
interkulturell zugidngliche — Begriindungen.

84



Aber an der Basis findet sich ein blosser Glaube: der an die Existenz
boser Geister bzw. der an die (im traditionellen Sinn) technische Los-
barkeit der Menschheitsprobleme. Mythos und Rationalitdt schlies-
sen sich also nicht aus, sondern erginzen sich. Die Mythen fremder
Kulturen sind fiir uns in der Regel existenziell nicht nachvollziehbar;
intellektuell zur Kenntnis nehmen und verstehen konnen wir sie je-
doch auch iiber Zeit- und Kulturgrenzen hinweg — sonst konnten wir
janicht einmal von ihnen wissen und von thnen reden.

Dass mythische Rede uns intellektuell zuginglich ist, hdngt damit
zusammen, dass sie als Rede vernlinftig strukturiert ist: sie zielt auf
Verstehbarkeit, sie benutzt Nominatoren und Prddikatoren ebenso
wie logische Partikel u.d.m. Nehmen wir als Beispiel folgende Sitze
aus mythischem Kontext: «Dies ist der Nordwind Boreas (Sohn der
Morgenréte Eos). Wenn Boreas stiirmt, tobt Poseidon (das Meer).»'
Lasst man in diesen Beispielsiatzen die aus mythischem Kontext stam-
menden Eigennamen weg und ersetzt weiter «stiirmen» durch «Wind-
stiarke 8» sowie «toben» durch «hoher Wellengangy, so bleibt eine im
Rahmen wissenschaftlicher Meteorologie durchaus akzeptable Satz-
folge tibrig. Das, was mythische Rede zu mythischer Rede macht, ist
aber natiirlich eben nicht die Ersetzbarkeit einschlagiger, mythisch
klingender Ausdriicke durch naturwissenschaftliche. Im mythischen
Kontext werden «Poseidon» und «Boreas» eben nicht als Benennun-
gen von Naturphdnomenen verstanden. Es sind vielmehr Namen fiir
hinter den Naturphidnomenen stehende «Personen» (Mdachte, Gotter,
Halbgdétter usw.), die mit den Phidnomenen der Welt, z. B. mit der Luft
und dem Wasser, handelnd umgehen. Die Analogie zum menschli-
chen Handeln ist das Entscheidende. (Und damit iibrigens zugleich
das fiir mythische Erzdhlungen typische Vermengen von menschli-
chem Handeln, Leben, Schicksal einerseits und géttlichen Einwirkun-
gen andererseits.) Mythische Rede ist nicht eine fagon de parler fiir
naturwissenschaftliche Rede. Symptomatisch dafiir ist, dass es zwar
eine mythische Gottergeschichte, aber keine Geschichte der Naturge-
setze gibt. (Wohl aber gibt es eine Geschichte der Entdeckung der

' K. Hiibner, Wie irrational sind Mythen und Gétter?, in: Der Wissenschaftler und das
Irrationale. 2. Bd.: Beitridge aus Philosophie und Psychologie, hg. v. H.P. Duerr,
Frankfurta.M. 1981, S.11 —36, zit. S.23.

&5



Naturgesetze durch den Menschen.) Die spezifische Form mythischer
Sitze lautet denn auch nicht so wie in der Satzsequenz des Beispiels
angegeben; auch lautet sie nicht: Immer wenn Jupiter ein Erlebnis der
Art E hat, geschieht anschliessend (tut er anschliessend) W, sondern
z.B.: Jupiter verliebte sich in X und war eifersiichtig auf Y, den er
schliesslich im Kampfbezwang und totete.

Natiirlich ist auch diese Art von Rede von michtmythischen Men-
schen» nachvollziehbar. Sie ist wohl «formal gleich» mit der Sprache,
in der wir menschliches Handeln beschreiben. Das ist aber, wie gesagt,
just nicht das Mythische an ihr. Und wenn der Unterschied «im In-
haltlichen» bestehen sollte’, so konnte gerade dies bedeuten, dass das
eigentlich Mythische fiir uns Heutige gerade deswegen, namlich aus
inhaltlichen Griinden, unakzeptabel ist und dass damit die im Zeichen
modernen Aporiebewusstseins versuchte paradigmatische Adédqua-
tion von Ratio und Mythos oder gar die Ersetzung der Ratio durch den
Mythos auch bereits an banalen inhaltlichen Griinden scheitert. Dies
ist in der Tat meine Meinung. Es gibt keine bosen Tuberkulosegeister,
es gibt keine biologisch generierbare Herrenrasse, es gibt keine Heils-
funktion der Technik. Der Mythos des Indianerschamanen vom bésen
Geist ist ebenso sachlich unhaltbar wie etwa der Mythos der naturwis-
senschaftlichen Schulmedizin vom chemotherapeutisch fassbaren
Charakter der Krankheit. Um bei den letzten beiden Beispielen zu
bleiben: der Glaube, sicherlich auch der an Geister, kann Krankhei-
ten heilen, chemotherapeutische Verfahren kdnnen Krankheiten hei-
len. Das eine oder das andere zu einer Art mythischem Dogma zu er-
heben, ist Unfug und fiihrt zu vielfachem Scheitern der daraus abgelei-
teten praktischen Handlungsregeln und damit zu vielfachem mensch-
lichen Leid. Es handelt sich in beiden genannten Fallen (u.a.) schlicht
um unzuldssige Verallgemeinerungen und damit um zu undifferen-
ziertes Denken, mit anderen Worten: um eine noch zu unausgereifte
Rationalitit.

Die Antwort kann nicht sein: werfen wir die Rationalitit tiber Bord,
sondern: entwickeln wir sie weiter, suchen wir unsere Fehler!

Nun gibt es das sehr grundsatzliche systematische Argument, My-
thos und Rationalitdt seien insofern doch kompatibel, als beide von

> Ebd.

86



«weiter nicht mehr Ableitbarem» auszugehen gezwungen seien (A.
Wildermuth). Die «Primitiven» wie die modernen Wissenschaftler
mussten bestimmte Grundannahmen machen, aus denen dann aller-
erst das weitere (logisch) folge. Sous entendu darf man lesen: und dann
gehen wir doch lieber von einem heimeligen urviterlichen Mythos
aus, der uns eine Welt bietet, in der wir uns geborgen fiihlen konnen,
als von den Grundannahmen der Wissenschaftlichkeit, die uns erwie-
senermassen eine kalte, fremde, sinnentleerte Welt beschert haben,
die zudem ihrem verdienten apokalyptischen Ende entgegentreibt.

Ich halte diese Attitiide fiir eskapistisch. Sie unterstellt (falschlich),
man konne dieser Welt auf einem wie auch immer gearteten Mythos-
trip entfliehen oder gar, man konne sie durch mythisches Denken ver-
niinftiger machen.

Kants «Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!» ist
etwas anderes als der Regentanz der Haussa. Die Einsicht in das An-
gewiesensein auf die selbstindige, autonome Orientierungsfindung ist
eben nicht dasselbe wie der Glaube an Wettergotter. Das erste 1st Aus-
druck autonomer, das zweite Ausdruck heteronomer Lebensorientie-
rung. Die Vernunft qua Begriindungs-Vermogen kann sich nicht selbst
begriinden. Hier liegt ihr transzendentales oder, wenn man will, exi-
stenzielles Apriori. In diesem Sinn ist eine «Letztbegriindung» in der
Tat nicht moglich. Der Mensch ist auf sich selbst verwiesen. Er muss
sich als suchender, als sich bemiihender Freund der Weisheit verste-
hen (als philo-sophos), nicht als ihr Besitzer.

Der mythische Mensch besitzt die Wahrheit. Er lebt in einer hetero-
nom bestimmten Welt und damit letztlich «geborgen». Seine « Wirk-
lichkeit» 1st «ungebrochen» (A. Wildermuth). Diese Sicherheit aber
ist eine Sicherheit auf Kredit. Wenn die Vernunft den Wechsel einlost,
muss sie 1thren Bankrott erkldren. So 1st der Sieg des tablettenvertei-
lenden Missionars schon vorprogrammiert. Er siegt, weil auch die
Indianer vernunftbegabte Wesen sind. Sie wollen gesund werden und
wenn sie nur sehen, dass der Missionar starker ist als der Schamane, so
ist dies immerhin ein Grund fir sie, sich lieber an ihn zu wenden;
haben die Menschen erst einmal verstanden und wirklich begriffen,
dass ein Atomkrieg moglich ist, dass er heute schon vorbereitet wird
und dass er unser aller Ende bedeuten kann: kein Technikmythos wird
mehr Gewalt iiber diese Einsicht gewinnen konnen.

87



Es ist im ubrigen unrichtig, dass Mythos und Vernunft sich auf wei-
ter nicht mehr Ableitbares stiitzen. Die autonome Vernunft ist, wie
gesagt, in der Tat nicht mehr weiter ableitbar, nicht «hinterfragbar».
Sie 1st das existenzielle Wagnis des Menschen, das er auf sich nehmen
muss, nachdem er erkannt hat, dass die Sicherheit aller heteronomen
Orientierung letztlich Illusion ist und am Ende doch nur auf den Men-
schen selbst als den wirklichen, wenn auch zunéichst unbewussten
Schopfer der Heteronomie verweist. So verstandlich die Flucht des
modernen Menschen vor dieser Einsamkeit ist, so vergeblich ist sein
Bemiihen, ihr in Drogenrausch, Fiihrerkult, Konsumablenkung oder
Mythenglaube zu entkommen.

Das mythische Denken aber ist hinterfragbar. Man kann fragen:
gibt es einen Krankheitsdamon? Ist die Atomtechnik heilbringend?
Gibt es Poseidon? Und man kann Antworten hierauf finden. Diese
Antworten kann man mit eben der Vernunft hegriinden, die auch das
mythische Denken benutzt, bevor es dann vor seinem mythischen Ta-
buzaun haltmacht. Man kann sie also auch zunichst noch mythi-
schen Menscheny einsichtig machen. Das Ende des kritischen Den-
kens, der fragenden Rationalitdt wird im Mythos zu friih verkiindet.
Kant hat uns darauf hingewiesen, dass es halt erst machen kann vor
sich selbst. Nicht aber vor Gottern und Damonen.

Ich glaube keineswegs, dass die bislang angegebenen Definitions-
merkmale bzw. Beschreibungselemente des Mythosbegriffs (Stich-
worte: heteronom, Geborgenheit, Sicherheit, Besitzdenken in bezug
auf Wahrheit, subjektives Nichthinterfragen, objektive Hinterfragbar-
keit) diesen hinreichend definieren bzw. beschreiben. Noch glaube
ich, dass der Rationalititsbegriff hinreichend definiert wurde. Ich
denke aber, dass die genannten Merkmale sich mit dem Kern des gén-
gigen Verstindnisses von «Mythos» und «Rationalitit» vereinbaren
lassen.

Der Hinweis auf die uniiberwindbare Einsamkeit des Gattungswe-
sens Mensch oder, genauer gesagt: aller vernunftbegabter Wesen, zeigt
zugleich den Weg zu 1hrer Bewaltigung: der Mensch ist auf den Men-
schen verwiesen, d.h. aufall die, mit denen er sich verstindigen kann,
mit denen gemeinsam er sich suchend orientieren kann.

Dieser Zwang zu einem universalistischen Selbstverstindnis ist
unter den Verhéltnissen unserer Zeit zugleich der einzige Ausweg aus

88



der akuten Weltkrise. So wie die Epoche der nationalstaatlichen Sou-
verdnitiat vorbei ist, so auch die der mythisch oder wie auch sonst
immer gearteten Fixierung auf bestimmte, nicht zur Diskussion ste-
hende Kulturinhalte: beide schaffen Grenzen, beide sperren sich als
Besitzideologien gegen das Suchen und gegen das Gemeinsame, beide
sind a- oder antiuniversalistisch. Ohne ein klares Bewusstsein des An-
gewiesenseins auf Gemeinsamkeit im Suchen, ohne eine so verstan-
dene autonome Rationalitit, verstehen sich die Menschen nicht nur
falsch, angesichts der gegebenen militarisch-okologischen Existenzri-
siken machen sie es zugleich zu einer blossen Frage der Wahrschein-
lichkeitsrechnung, wann ihr eigenes Ende Wirklichkeit wird.

Denn wir leben in einer Ausnahmezeit: die jahrtausendealte Frage
der Menschen nach einem obersten Ziel hat unerwartet eine ebenso
harte wie banale Antwort bekommen. Der rationalistisch verbramte
Wissenschafts- und Technikmythos stellt der Menschheit ihr Ende als
akute Moglichkeit, ja sogar als Wahrscheinlichkeit in Aussicht. Erst-
mals gibt es ein faktisch tiber alle Weltanschauungsgrenzen hinweg
anzuerkennendes gemeinsames Ziel aller Menschen: den Erhalt des
Lebens. Nur wenn das Leben erhalten bleibt, kann der Mensch weiter
versuchen, in vielfaltiger Weise eine Antwort auf die Frage nach dem
Wie der Lebensfiihrung und der individuellen und kulturspezifischen
Sinngebung zu finden.

Dies ist ein in seiner elementaren Klarheit unbezweifelbares ober-
stes Ziel aller Menschen, die tiberhaupt leben wollen. Es ist schlicht
formulierbar. Antworten sind ebenso deutlich und allgemeinverstind-
lich formulierbar. Die Methoden der schrittweisen Realisierung sind
klar angebbar (Beseitigung der Atomwaffen, Erhalt der sauerstoffspen-
denden Waldregionen usw.). Hier ist die grosse Aufgabe des rationalen
Engagements der Menschen.

Eine Hinwendung zum Mythos in einer Situation, in der die
Menschheit, wie am Anfang gesagt, all ihren Verstand zusammenneh-
men muss, um dieses wichtigste Ziel zu erreichen, eine Hinwendung
zum Mythos muss in dieser Situation als Versagen der Intellektuellen
und als Verrat an der Sache der Menschheit erscheinen. Ich gehe sogar
weiter und sage: wer sich in dieser Situation mythischem Denken zu-
wendet, lddt die Schuld am Leid der Menschen auf'sich, die die Opfer
der drohenden (oder schon hereingebrochenen) Katastrophen sein

&9



werden (bzw. es millionenfach schon sind). Dass der mit dem Mythos
kokettierende Intellektuelle gute Chancen hat, schliesslich selbst zu
den Opfern zu gehoren, befreit thn nicht von seiner Verantwortlich-
keit, es macht sein Verhalten nur noch makabrer.

Nicht jede deutsche Gedankenblase, wie z. B. Nietzsches Rationalis-
muskritik, die in Frankreich modisch parfiimiert wird, muss deswe-
gen schon als der Wind betrachtet werden, in dem man den Mantel
Gottes durch die Geschichte wehen sieht. Ich sage «Gedankenblase»,
weil mir aus den genannten Grilinden eine Gleichbehandlung von
mythisch-heteronomem und rational-autonomem Denken nicht ver-
tretbar erscheint.

90



	Gegen die Mythisierung der Rationalität

