
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 42 (1983)

Artikel: Gegen die Mythisierung der Rationalität

Autor: Hesse, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883155

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 42/1983

REINHARD HESSE

Gegen die Mythisierung der Rationalität

Wir leben in einer Situation, in der die Menschheit all ihren
Verstand wird zusammennehmen müssen, um den sich immer deutlicher
abzeichnenden Gefahren einer ökologischen und/oder kriegerischen
Weltkatastrophe noch zu entkommen. Diese Gefahren entstanden
durch eine in ihren sich überschneidenden Wirkungen nicht
vorhergesehene Entwicklung ziviler und militärischer Formen der Technik.
Diese wiederum ist ohne die ihr zugrundeliegende wissenschaftliche
Forschung undenkbar. Wissenschaftlichkeit ihrerseits ist die wesentliche

Ausdrucksform moderner Rationalität.
Die in den letzten Jahren mit zunehmender Resonanz geführte

kulturkritische Diskussion legt oft den Eindruck nahe, dass folglich die

Rationalität der eigentliche Urheber der aktuellen Weltkrise sei. Ich
halte dies für falsch. Hier wird Rationalität und ein - letztlich irrationaler

- Technikmythos miteinander verwechselt. Das wiedererwachte
Interesse am mythischen Denken legt zugleich nahe, es solle im
Mythos eine Alternative oder mindestens eine Ergänzung zur Rationalität

vorgeschlagen werden. Auch das halte ich für falsch; d.h. ich
denke, dass dies keine akzeptable Antwort auf die gegenwärtigen
Problemstellungen ist.

Zu meinen Kindheitserinnerungen gehören einige Eindrücke von
gelegentlichen Besuchen im zerstörten Ruhrgebiet. Ich sehe meine
Grossmutter sich nach einer halbverfaulten Birne bücken, die sie später

verzehrt hat. Ich empfand das als peinlich und habe mich für sie

geschämt. Dass die vielfaltigen Leiden und Erniedrigungen, die der
Zweite Weltkrieg mit sich brachte, Folge einer Politik waren, die sich
nicht zuletzt auch an mythischen Vorstellungen orientierte (vgl.
Rosenbergs «Mythos des 20. Jahrhunderts»), wusste ich damals nicht.

Korrespondenzadresse: Dr. Reinhard Hesse, Im Weiler 11, D— 7752 Insel Reichenau

83



Während einer Gastdozentur an einer brasilianischen Universität
wurde ich zu einem Aufenthalt bei einem im Amazonasgebiet
arbeitenden Missionar eingeladen. Dort war ich Zeuge, wie einem bereits

zum Skelett abgemagerten indianischen Tuberkulosekranken von den
Schamanen des Dorfes unter offensichtlich starken Schmerzen die
Schneidezähne spitz zugefeilt wurden. Begründung: die bösen
Krankheitsgeister würden sich dann vor ihm erschrecken und nicht mehr in
ihn hineinkriechen.

Ich lebe am Bodensee. Keine 200 km westlich meines Wohnortes
entsteht auf deutscher, schweizer und französischer Seite die, arealbezogen,

weltgrösste Dichte von Atomkraftwerken. Dies obwohl die
Frage der <Endlagerung> des stark strahlenden Atommülls wegen
jahrtausendedauernder Halbwertzeiten ebenso unbeantwortbar ist wie die
Frage, was im Katastrophen- bzw. Kriegsfall Für die Bevölkerung
getan werden kann.

In allen drei Fällen wird Leben bedroht oder vernichtet im Namen
von etwas, das wir üblicherweise als Mythos bezeichnen: durch den

Blut- und Bodenmythos des Rassismus im ersten Fall, durch einen
animistischen Mythos im zweiten Fall und durch einen nicht weniger
irrationalen Technikmythos im dritten Fall.

Zu behaupten, der Mythos enthalte «alle nur wünschenswerte
semantische Intersubjektivität», was er durch seine «Jahrtausende
währende Wirksamkeit bei der Regelung und Deutung der kleinsten
Alltagsdinge» immer wieder neu bestätigt habe (P.Good), und ihn
damit ernst zu nehmen, ist nur möglich, wenn man bereit ist, um
es an einem der genannten Beispiele anschaulich zu machen,
gegebenenfalls die eigene Tuberkulose nicht im Spital, sondern durch
Spitzschleifen der Zähne bekämpfen zu lassen. Soweit ich sehe, denkt
niemand daran. Warum nicht? Weil es nicht nur weh tut, sondern ausserdem

unsinnig (irrational) ist; d.h. letztlich, weil wir alle wissen: böse

Geister gibt es nicht, wohl aber Tuberkelbazillen, die gegen bestimmte
chemische Stoffe irresistent sind.

Auch der mythische Mensch argumentiert und ist also insofern
rational: weil die bösen Geister Angst vor spitzen Zähnen haben,
kriechen sie nicht mehr in den menschlichen Körper; weil etwas technisch
machbar ist, darum wird es gemacht. Beides sind - intersubjektiv und
interkulturell zugängliche-Begründungen.

84



Aber an der Basis findet sich ein blosser Glaube: der an die Existenz
böser Geister bzw. der an die (im traditionellen Sinn) technische
Lösbarkeit der Menschheitsprobleme. Mythos und Rationalität schlies-
sen sich also nicht aus, sondern ergänzen sich. Die Mythen fremder
Kulturen sind für uns in der Regel existenziell nicht nachvollziehbar;
intellektuell zur Kenntnis nehmen und verstehen können wir sie

jedoch auch über Zeit- und Kulturgrenzen hinweg - sonst könnten wir
ja nicht einmal von ihnen wissen und von ihnen reden.

Dass mythische Rede uns intellektuell zugänglich ist, hängt damit
zusammen, dass sie als Rede vernünftig strukturiert ist: sie zielt auf
Verstehbarkeit, sie benutzt Nominatoren und Prädikatoren ebenso
wie logische Partikel u.ä.m. Nehmen wir als Beispiel folgende Sätze

aus mythischem Kontext: «Dies ist der Nordwind Boreas (Sohn der
Morgenröte Eos). Wenn Boreas stürmt, tobt Poseidon (das Meer).»1
Lässt man in diesen Beispielsätzen die aus mythischem Kontext
stammenden Eigennamen weg und ersetzt weiter «stürmen» durch «Windstärke

8» sowie «toben» durch «hoher Wellengang», so bleibt eine im
Rahmen wissenschaftlicher Meteorologie durchaus akzeptable Satzfolge

übrig. Das, was mythische Rede zu mythischer Rede macht, ist
aber natürlich eben nicht die Ersetzbarkeit einschlägiger, mythisch
klingender Ausdrücke durch naturwissenschaftliche. Im mythischen
Kontext werden «Poseidon» und «Boreas» eben nicht als Benennungen

von Naturphänomenen verstanden. Es sind vielmehr Namen für
hinter den Naturphänomenen stehende «Personen» (Mächte, Götter,
Halbgötter usw.), die mit den Phänomenen der Welt, z. B. mit der Luft
und dem Wasser, handelnd umgehen. Die Analogie zum menschlichen

Handeln ist das Entscheidende. (Und damit übrigens zugleich
das für mythische Erzählungen typische Vermengen von menschlichem

Handeln, Leben, Schicksal einerseits und göttlichen Einwirkungen

andererseits.) Mythische Rede ist nicht eine façon de parier für
naturwissenschaftliche Rede. Symptomatisch dafür ist, dass es zwar
eine mythische Göttergeschichte, aber keine Geschichte der Naturgesetze

gibt. (Wohl aber gibt es eine Geschichte der Entdeckung der

1

K. Hübner, Wie irrational sind Mythen und Götter?, in: Der Wissenschaftler und das

Irrationale. 2. Bd.: Beiträge aus Philosophie und Psychologie, hg. v. H.P. Duerr,
Frankfurt a. M. 1981, S. 11-36, zit. S.23.

85



Naturgesetze durch den Menschen.) Die spezifische Form mythischer
Sätze lautet denn auch nicht so wie in der Satzsequenz des Beispiels
angegeben; auch lautet sie nicht: Immer wenn Jupiter ein Erlebnis der
Art E hat, geschieht anschliessend (tut er anschliessend) W, sondern
z.B.: Jupiter verliebte sich in X und war eifersüchtig auf Y, den er
schliesslich im Kampfbezwang und tötete.

Natürlich ist auch diese Art von Rede von <nichtmythischen
Menschen» nachvollziehbar. Sie ist wohl «formal gleich» mit der Sprache,
in der wir menschliches Handeln beschreiben. Das ist aber, wie gesagt,

just nicht das Mythische an ihr. Und wenn der Unterschied «im
Inhaltlichen» bestehen sollte2, so könnte gerade dies bedeuten, dass das

eigentlich Mythische für uns Heutige gerade deswegen, nämlich aus
inhaltlichen Gründen, unakzeptabel ist und dass damit die im Zeichen
modernen Aporiebewusstseins versuchte paradigmatische Adäquation

von Ratio und Mythos oder gar die Ersetzung der Ratio durch den

Mythos auch bereits an banalen inhaltlichen Gründen scheitert. Dies
ist in der Tat meine Meinung. Es gibt keine bösen Tuberkulosegeister,
es gibt keine biologisch generierbare Herrenrasse, es gibt keine
Heilsfunktion der Technik. Der Mythos des Indianerschamanen vom bösen
Geist ist ebenso sachlich unhaltbar wie etwa der Mythos der
naturwissenschaftlichen Schulmedizin vom chemotherapeutisch fassbaren
Charakter der Krankheit. Um bei den letzten beiden Beispielen zu
bleiben: der Glaube, sicherlich auch der an Geister, kann Krankheiten

heilen, chemotherapeutische Verfahren können Krankheiten heilen.

Das eine oder das andere zu einer Art mythischem Dogma zu
erheben, ist Unfug und führt zu vielfachem Scheitern der daraus abgeleiteten

praktischen Handlungsregeln und damit zu vielfachem menschlichen

Leid. Es handelt sich in beiden genannten Fällen (u.a.) schlicht
um unzulässige Verallgemeinerungen und damit um zu undifferenziertes

Denken, mit anderen Worten: um eine noch zu unausgereifte
Rationalität.

Die Antwort kann nicht sein : werfen wir die Rationalität über Bord,
sondern: entwickeln wir sie weiter, suchen wir unsere Fehler!

Nun gibt es das sehr grundsätzliche systematische Argument,
Mythos und Rationalität seien insofern doch kompatibel, als beide von

2 Ebd.

86



«weiter nicht mehr Ableitbarem» auszugehen gezwungen seien (A.
Wildermuth). Die <Primitiven> wie die modernen Wissenschaftler
müssten bestimmte Grundannahmen machen, aus denen dann allererst

das weitere (logisch) folge. Sous entendu darfman lesen: und dann
gehen wir doch lieber von einem heimeligen urväterlichen Mythos
aus, der uns eine Welt bietet, in der wir uns geborgen fühlen können,
als von den Grundannahmen der Wissenschaftlichkeit, die uns erwie-
senermassen eine kalte, fremde, sinnentleerte Welt beschert haben,
die zudem ihrem verdienten apokalyptischen Ende entgegentreibt.

Ich halte diese Attitüde für eskapistisch. Sie unterstellt (falschlich),
man könne dieser Welt auf einem wie auch immer gearteten Mythostrip

entfliehen oder gar, man könne sie durch mythisches Denken
vernünftiger machen.

Kants «Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!» ist
etwas anderes als der Regentanz der Haussa. Die Einsicht in das

Angewiesensein auf die selbständige, autonome Orientierungsfindung ist
eben nicht dasselbe wie der Glaube an Wettergötter. Das erste ist
Ausdruck autonomer, das zweite Ausdruck heteronomer Lebensorientierung.

Die Vernunft qua Begründungs-Vermögen kann sich nicht selbst

begründen. Hier liegt ihr transzendentales oder, wenn man will, exi-
stenzielles Apriori. In diesem Sinn ist eine «Letztbegründung» in der
Tat nicht möglich. Der Mensch ist auf sich selbst verwiesen. Er muss
sich als suchender, als sich bemühender Freund der Weisheit verstehen

(als philo-sophos), nicht als ihr Besitzer.

Der mythische Mensch besitzt die Wahrheit. Er lebt in einer hetero-
nom bestimmten Welt und damit letztlich «geborgen». Seine
«Wirklichkeit» ist «ungebrochen» (A. Wildermuth). Diese Sicherheit aber
ist eine Sicherheit auf Kredit. Wenn die Vernunft den Wechsel einlöst,
muss sie ihren Bankrott erklären. So ist der Sieg des tablettenverteilenden

Missionars schon vorprogrammiert. Er siegt, weil auch die
Indianer vernunftbegabte Wesen sind. Sie wollen gesund werden und
wenn sie nur sehen, dass der Missionar stärker ist als der Schamane, so
ist dies immerhin ein Grund für sie, sich lieber an ihn zu wenden;
haben die Menschen erst einmal verstanden und wirklich begriffen,
dass ein Atomkrieg möglich ist, dass er heute schon vorbereitet wird
und dass er unser aller Ende bedeuten kann: kein Technikmythos wird
mehr Gewalt über diese Einsicht gewinnen können.

87



Es ist im übrigen unrichtig, dass Mythos und Vernunft sich auf weiter

nicht mehr Ableitbares stützen. Die autonome Vernunft ist, wie
gesagt, in der Tat nicht mehr weiter ableitbar, nicht «hinterfragbar».
Sie ist das existenzielle Wagnis des Menschen, das er auf sich nehmen

muss, nachdem er erkannt hat, dass die Sicherheit aller heteronomen
Orientierung letztlich Illusion ist und am Ende doch nur auf den
Menschen selbst als den wirklichen, wenn auch zunächst unbewussten

Schöpfer der Eleteronomie verweist. So verständlich die Flucht des

modernen Menschen vor dieser Einsamkeit ist, so vergeblich ist sein

Bemühen, ihr in Drogenrausch, Führerkult, Konsumablenkung oder
Mythenglaube zu entkommen.

Das mythische Denken aber ist hinterfragbar. Man kann fragen:
gibt es einen Krankheitsdämon? Ist die Atomtechnik heilbringend?
Gibt es Poseidon? Und man kann Antworten hierauf finden. Diese

Antworten kann man mit eben der Vernunft begründen, die auch das

mythische Denken benutzt, bevor es dann vor seinem mythischen
Tabuzaun haltmacht. Man kann sie also auch zunächst noch mythischen

Menschern einsichtig machen. Das Ende des kritischen
Denkens, der fragenden Rationalität wird im Mythos zu früh verkündet.
Kant hat uns darauf hingewiesen, dass es halt erst machen kann vor
sich selbst. Nicht aber vor Göttern und Dämonen.

Ich glaube keineswegs, dass die bislang angegebenen Definitionsmerkmale

bzw. Beschreibungselemente des Mythosbegriffs (Stichworte:

heteronom, Geborgenheit, Sicherheit, Besitzdenken in bezug
auf Wahrheit, subjektives Nichthinterfragen, objektive Hinterfragbar-
keit) diesen hinreichend definieren bzw. beschreiben. Noch glaube
ich, dass der Rationalitätsbegriff hinreichend definiert wurde. Ich
denke aber, dass die genannten Merkmale sich mit dem Kern des

gängigen Verständnisses von «Mythos» und «Rationalität» vereinbaren
lassen.

Der Hinweis auf die unüberwindbare Einsamkeit des Gattungswesens

Mensch oder, genauer gesagt: aller vernunftbegabter Wesen, zeigt
zugleich den Weg zu ihrer Bewältigung: der Mensch ist auf den
Menschen verwiesen, d.h. auf all die, mit denen er sich verständigen kann,
mit denen gemeinsam er sich suchend orientieren kann.

Dieser Zwang zu einem universalistischen Selbstverständnis ist
unter den Verhältnissen unserer Zeit zugleich der einzige Ausweg aus

88



der akuten Weltkrise. So wie die Epoche der nationalstaatlichen
Souveränität vorbei ist, so auch die der mythisch oder wie auch sonst
immer gearteten Fixierung auf bestimmte, nicht zur Diskussion
stehende Kulturinhalte: beide schaffen Grenzen, beide sperren sich als

Besitzideologien gegen das Suchen und gegen das Gemeinsame, beide
sind a- oder antiuniversalistisch. Ohne ein klares Bewusstsein des

Angewiesenseins auf Gemeinsamkeit im Suchen, ohne eine so verstandene

autonome Rationalität, verstehen sich die Menschen nicht nur
falsch, angesichts der gegebenen militärisch-ökologischen Existenzrisiken

machen sie es zugleich zu einer blossen Frage der
Wahrscheinlichkeitsrechnung, wann ihr eigenes Ende Wirklichkeit wird.

Denn wir leben in einer Ausnahmezeit: die jahrtausendealte Frage
der Menschen nach einem obersten Ziel hat unerwartet eine ebenso
harte wie banale Antwort bekommen. Der rationalistisch verbrämte
Wissenschafts- und Technikmythos stellt der Menschheit ihr Ende als

akute Möglichkeit, ja sogar als Wahrscheinlichkeit in Aussicht. Erstmals

gibt es ein faktisch über alle Weltanschauungsgrenzen hinweg
anzuerkennendes gemeinsames Ziel aller Menschen: den Erhalt des

Lebens. Nur wenn das Leben erhalten bleibt, kann der Mensch weiter
versuchen, in vielfältiger Weise eine Antwort auf die Frage nach dem
Wie der Lebensführung und der individuellen und kulturspezifischen
Sinngebung zu finden.

Dies ist ein in seiner elementaren Klarheit unbezweifelbares oberstes

Ziel aller Menschen, die überhaupt leben wollen. Es ist schlicht
formulierbar. Antworten sind ebenso deutlich und allgemeinverständlich

formulierbar. Die Methoden der schrittweisen Realisierung sind
klar angebbar (Beseitigung der Atomwaffen, Erhalt der sauerstoffspendenden

Waldregionen usw.). Hier ist die grosse Aufgabe des rationalen
Engagements der Menschen.

Eine Hinwendung zum Mythos in einer Situation, in der die
Menschheit, wie am Anfang gesagt, all ihren Verstand zusammennehmen

muss, um dieses wichtigste Ziel zu erreichen, eine Hinwendung
zum Mythos muss in dieser Situation als Versagen der Intellektuellen
und als Verrat an der Sache der Menschheit erscheinen. Ich gehe sogar
weiter und sage: wer sich in dieser Situation mythischem Denken
zuwendet, lädt die Schuld am Leid der Menschen auf sich, die die Opfer
der drohenden (oder schon hereingebrochenen) Katastrophen sein

89



werden (bzw. es millionenfach schon sind). Dass der mit dem Mythos
kokettierende Intellektuelle gute Chancen hat, schliesslich selbst zu
den Opfern zu gehören, befreit ihn nicht von seiner Verantwortlichkeit,

es macht sein Verhalten nur noch makabrer.
Nicht jede deutsche Gedankenblase, wie z. B. Nietzsches Rationalismuskritik,

die in Frankreich modisch parfümiert wird, muss deswegen

schon als der Wind betrachtet werden, in dem man den Mantel
Gottes durch die Geschichte wehen sieht. Ich sage «Gedankenblase»,
weil mir aus den genannten Gründen eine Gleichbehandlung von
mythisch-heteronomem und rational-autonomem Denken nicht
vertretbar erscheint.

90


	Gegen die Mythisierung der Rationalität

