
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 42 (1983)

Artikel: Rationalität, Mythos, Ideologie

Autor: Heim, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 42/1983

ROBERT HEIM

Rationalität, Mythos, Ideologie

1. Die Dialektik von Rationalität und Irrationalität in der
spätkapitalistischen Produktionsweise als Bedingung von

Sinndefiziten

Folgt man der zeitgenössischen Rationalitätsdiskussion, wie sie

etwa in der Theorie des kommunikativen Handelns bei Habermas
entfaltet wird, so kann davon ausgegangen werden, dass die Philosophie
in ihren verschiedensten Strömungen nach Hegel letzthin eine Theorie

der Rationalität fokussiert1. Dabei wird Rationalität zum einen im
Bereich menschlicher Diskursivität, auf der Ebene von Sprechen,
Meinungen und Handlungen angesiedelt, zum anderen aber in einem
Begriff gesellschaftlicher Rationalisierung gefasst, als deren schärfster

Diagnostiker Max Weber gewertet wird. «Rationalität» bildet einmal
die sinnvolle Struktur von an kommunikativer Verständigung
orientierter Intersubjektivität, bezeichnet daneben aber gleichfalls die Logik

einer gesellschaftlichen Totalität, deren allgemeinstes Bewegungsgesetz

sich als Prozess fortschreitender Rationalisierung kenntlich
macht und jenen kritikwürdigen Zustand herbeiführt, den Habermas
als «Entkoppelung von System und Lebenswelt» - die Verdinglichung
kommunikativen Handelns durch die zweckrationalen Systemimperative

einer instrumentell verkürzten Vernunft - zu fassen sucht.
Wo begründet von Rationalisierung als Verdinglichung die Rede

ist2, technologisch induzierte Rationalität immer auch ein Mehr an

1

Vgl. J. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bde., Frankfurt a. M.
1981.

2
Vgl. zur Erörterung dieses Grundtheorems im westlichen Marxismus von Lukâcs bis
Adorno wiederum Habermas, a.a.O., Bd. 1, S.455ff.

Korrespondenzadresse: Dr. Robert Heim, Bolleystrasse 32, CH—8006 Zürich

62



Verdinglichung bewirkt, muss freilich die dieser Rationalisierung
inhärente Dialektik mitberücksichtigt werden: Rationalisierung als

Verdinglichung schlägt um in die Irrationalität eines gesellschaftlichen
Lebenszusammenhangs, dessen Gesetze der bewussten Verfügungsgewalt

der Subjekte längst entglitten sind und sich blind hinter deren
Rücken durchsetzen; den gesellschaftlichen Subjekten erscheint ihre
eigene gesellschaftliche Objektivität in der versachlichten Synthesis
von Geld und Ware vermittelt. Diese von Marxens Warenanalyse
herrührende, von Lukacs in seiner Verdinglichungstheorie weiterentwickelte

Problematik der kapitalistischen Rationalität wird, dies zeigt
gerade auf eindrückliche Weise das breit angelegte Unterfangen von
Habermas, zur unabdingbaren Voraussetzung der zeitgenössischen
Rationalitätsdiskussion, die sich letztlich vor dem Hintergrund des

realen Wechselspiels von Rationalität und Irrationalität in der
objektiv-antagonistischen Verfassung unseres gesellschaftlichen Seins kon-
turiert. Lukäcs' Interpretation von Webers Rationalisierungsthese
ging kritisch über diese hinaus, indem sie das Substrat von Webers
abstraktem Begriff der Rationalisierung in den Zwangszusammenhang

des kapitalistischen Akkumulationsprozesses verlegte.
Da nun bei Weber die Dialektik von Rationalität und Irrationalität

ausgeblendet wird, kann der Begriff der kapitalistischen Rationalität
zur Mystifikation werden, «wenn er nicht als das erkannt wird, was er
in Wirklichkeit ist: eine widerspruchsvolle Kombination von
Teilrationalität und Gesamtirrationalität»3. Im kategorialen Rahmen der
Marxschen Arbeitswert- und allgemeinen politisch-ökonomischen
Theorie kann dieses Widerspruchsverhältnis aus der kalkulatorischen
Logik der kapitalistischen Produktionsweise abgeleitet werden, die
sich insofern auf menschliche Handlungszusammenhänge insgesamt
überträgt, als diese, was gerade auch Max Weber erkannte, vornehmlich

unter dem Gesichtswinkel ihrer Berechenbarkeit analysiert werden.

Die Vernunft, die diese Handlungszusammenhänge konstituiert,
verfährt instrumenteil und «formal»; sie ist strukturell der Tauschlogik

der im Kapitalismus universalisierten Warenproduktion verhaftet

und steht unter dem «Diktat der Quantifizierung» (Adorno), als
deren ökonomische Basis die Tauschwertabstraktion als gesellschaft-

3 E. Mandel, Der Spätkapitalismus, Frankfurt a.M. 1972, S. 453.

63



liehe Realabstraktion fungiert. Kalkulierbarkeit, Berechnung und
allgemeine Quantifizierung sind Bestimmungen des Weberschen, von
Lukacs kritisch aufgenommenen Rationalisierungsbegriffs; was bei
Lukacs freilich hinzukommt, ist die Vermittlung dieser Bestimmungen

mit dem von Marx analysierten Warenwiderspruch und damit mit
einer historisch gewordenen, deshalb auch in der Perspektive ihrer
Abschaffbarkeit betrachteten gesellschaftlichen Kategorie. Diese
Perspektive erlaubte es Lukacs, im Gegensatz zu Weber die Unvermeidlichkeit

und Persistenz der kapitalistischen Rationalität zu relativieren

und eine historische Entwicklungslinie zu skizzieren, auf der
Rationalisierung als Verdinglichung überwunden und einer qualitativ
neuen, weil nicht mehr antagonistisch verfassten gesellschaftlichen
Rationalität zugeführt werden kann. In dieser Sichtweise muss die
scheinbar alles durchdringende, die feinsten Verästelungen menschlicher

Lebenswelten mitumfassende Rationalisierung am «formellen
Charakter ihrer eigenen Rationalität» (Lukacs)4 ihre Grenze finden,
die Grenze einmal ihrer qualitativen Aufhebung wie auch jene ihres
qualitativen Umschlags in die relative «Irrationalität des Gesamtpro-
zesses»5.

Der Umschlagspunkt zu dieser Irrationalität kann im begrifflichen
Zusammenhang der Marxschen Kritik der politischen Ökonomie fol-
gendermassen umrissen werden: Das im Tauschwert der Ware
verdichtete gesellschaftlich notwendige Arbeitsquantum entzieht sich in
der kapitalistischen Produktionsweise dem kalkulatorischen Zugriff
letztlich insofern, als in dieser keine berechnende und gezielte Investition

und Verteilung des gesamtgesellschaftlich vorhandenen
Arbeitsvermögens vorgenommen werden kann. In der Folge dieser Unfähigkeit

ergibt sich eine Diskrepanz zwischen mikro-ökonomischen
Unternehmensdispositionen, die aus Konkurrenzgründen den Kriterien
optimaler rationaler Berechnung zu genügen haben, und makro-öko-
nomischen Ergebnissen, die die besagten Dispositionen langfristig
gegenläufig unterhöhlen können. 1st letztlich die ökonomische Ratio-

4 G. Lukacs, Geschichte und Kiassenbewusstsein, Neuwied 1968, S. 276.
5 «Denn es ist ja klar, dass der ganze Aufbau der kapitalistischen Produktion auf dieser

Wechselwirkung von streng gesetzlicher Notwendigkeit in allen Einzelerscheinungen
und von relativer Irrationalität des Gesamtprozesses beruht» (G. Lukacs, a.a.O.,
S. 196).

64



nalität schlechthin, also unabhängig von ihrer historischen
Konkretionsstufe, als Ökonomie der Arbeitszeit zu begreifen, so kann der
Widerspruch von Teilrationalität und Gesamtirrationalität dahingehend

spezifiziert werden, dass einmal auf der mikro-ökonomischen
Ebene von Betrieb und Konzern die Tendenz zur maximalen Einsparung

menschlicher Arbeit vorherrscht, diese Tendenz sich aber im
gesamtgesellschaftlichen Rahmen als Verschwendung der menschlichen

Arbeit auswirkt.
Unter dem Diktat kapitalistischer Rationalität wird die Arbeitsproduktivität

und deren Erhöhung gesteuert durch zweckrational
perfektionierte Systeme; im Sinne der Marxschen Anthropologie erreicht sie

demgegenüber die Stufe ausgeformter Rationalität erst dann, wenn sie

auf die Befriedigung rationaler menschlicher Bedürfnisse und auf die

Möglichkeit einer optimalen Selbstverwirklichung des Individuums
bezogen wird, welche sich vornehmlich in dessen lebensweltlichen
Kommunikationsbezügen entfalten lassen und aufdem konkreten
Gebrauchswertcharakter menschlicher Arbeitsprodukte gründen. Derart

könnte Habermas' Entkoppelungshypothese - entgegen ihrer Kritik

daran - auf gleichwohl noch mit der Marxschen Arbeitswertlehre
operierenden Prämissen reformuliert werden: «Letzten Endes ist der
Widerspruch zwischen Teilrationalität und Gesamtirrationalität des

Kapitalismus der Widerspruch zwischen der maximalen Verwertung
des Kapitals und der optimalen menschlichen Selbstverwirklichung»6.

Nach Max Webers Theorie war dem zunehmenden Rationalitätszuwachs

in der bürgerlichen Gesellschaft der Preis einer Erosion der
sinn- und identitätsstiftenden Einheit tradierter metaphysisch-religiöser

Weltbilder zu entrichten. Für die gesellschaftlichen Subjekte hatte
dies zur Folge, dass die von ihnen in Arbeit und sprachlicher Intersub-
jektivität eigens geschaffene sinn- und bedeutungshafte
Gegenständlichkeitsform in eine für sie undurchdringbare Opazität verfiel.

Es ist dies bekanntlich der Punkt, den Lukäcs in seiner Verdingli-
chungstheorie thematisiert, in welcher Hegels objektiver Idealismus
und Webers Theorie der okzidentalen Rationalität geschichtsmateria-
listisch in eine Philosophie des Klassenbewusstseins eingebaut wer-

6
E. Mandel, a.a.O., S. 454.

65



den, dessen proletarischer-revolutionäre Ausgestaltung allein den
methodischen Gesichtspunkt der konkreten Totalität als eigentlicher
«Wirklichkeitskategorie» (Lukâcs) verbürgen soll. Zugleich ist die

Yerdinglichungstheorie ein Versuch, die Dialektik der Moderne zu
erfassen. Hierin stark Hegel verpflichtet, legt Lukâcs die widersprüchliche

Bewegung der Moderne als einen Prozess der Selbstentäusserung
und Wiedergewinnung des Bewusstseins aus; der Höhepunkt der
Selbstentäusserung wird bei Lukâcs freilich dort erreicht, wo Weber
hinter der historisch gewordenen kapitalistischen Rationalität jene
des Okzidents schlechthin begrifflich einzuholen versuchte.

Auch die These vom Sinnverlust, den die gesellschaftlichen
Subjekte in der Folge des kontinuierlichen Rationalitätszuwachses in
Kauf zu nehmen haben, ist in Lukâcs Theorie des Klassenbewusst-
seins als einer Phänomenologie der Moderne angelegt: Der
Selbstentäusserung des Bewusstseins in den Gegenständlichkeitsformen der
kapitalistischen Produktionsweise korreliert ein Schwund an Gesamtschau

des konkreten gesellschaftlichen Gesamtzusammenhanges. Was
Lukâcs demnach als Einheit von proletarischem Klassenbewusstsein
und methodischem Prinzip der Totalität entfaltet, antizipiert die
Kompensierung dieses Sinnverlustes durch die historische Perspektive

eines Subjekt-Objekts der Geschichte, dem die Aufgabe zukommen

soll, den Zwangsmechanismus der Verdinglichung und damit der
kapitalistischen Rationalität zu durchbrechen, um einen geschichtlich

höheren Typus von Rationalität an deren Stelle zu setzen. Kann
in einer an Hegel anschliessenden und zudem phänomenologisch
bereicherten Geschichtsphilosophie ohnehin gesagt werden, Geschichte
sei primär Geschichte von Sinn, der sich den ihn schaffenden
geschichtlich-gesellschaftlichen Subjekten enthüllen kann - und damit
auch die Rede vom «Sinn der Geschichte» ermöglicht -, so wird deutlich,

dass Lukâcs Bemühung um eine philosophische und szientismus-
kritische Grundlegung des historischen Materialismus vom Sinnbegriff

nicht zu trennen ist7.

Die Lukâcs unterstellte Konzeption von Sinn ist aufs innigste
verknüpft mit dem von ihm entwickelten Begriff der konkreten Totalität,

7 In diese Richtung weisen auch die Betrachtungen von W, Da il may r über «Phänomenologie

und Marxismus in geschieht lieber Perspektive», in: Phänomenologie und
Marxismus, Bd. I, hg. v. B. Waidenfels u.a., Frankfurt a. M. 1977, S. 13 ff.

66



der für Lukâcs die methodische Grundfigur der Hegeischen wie der
Marxschen Dialektik ausmacht. Konkrete Totalität ist eine freilich
erst dem proletarischen Klassenbewusstsein zugerechnete Kategorie.
Ihr Gesichtspunkt beinhaltet, dass sich unter den Bedingungen der
herrschenden kapitalistischen Rationalität deren Gesetzmässigkeiten
nur über die Köpfe der Einzelnen hinweg durchsetzen, jedoch diesen
immanent nie «vollständig und adäquat erkennbar sein» können8. Das
Totum des gesellschaftlichen Lebenszusammenhanges, der zugleich
ein in sich kohärenter Sinnzusammenhang ist, bleibt den einzelnen
Subjekten hinter dem Schein der universalen Yerdinglichung
verschlossen; der Sinnzusammenhang, szientistisch und naturalistisch in
ein «abstraktes, möglichst mathematisiertes Formsystem von <Geset-
zen>»9 verwandelt, bietet sich ihrem lebensweltlichen Alltagsbewusst-
sein als opak-undurchdringliche Struktur. Diese Struktur bildet den

Inbegriff jener Systeme, die sich dem intersubjektiven,
sprachlichkommunikativen Nexus der Lebenswelt als verselbständigte Apparate
entzogen haben und die gesellschaftliche Synthesis in anonymisierten
Medien - bei Habermas Geld und Macht - vollziehen; Medien jedenfalls,

die der rationalen Kontrolle und Planung des gesellschaftlichen
Gesamtsubjekts entglitten sind und derart den Umschlag der (Hyper-)
Rationalität von Subsystemen in die Irrationalität des Ganzen
verursachen.

Die Verknüpfung dieser Irrationalität als Folge der spezifisch
kapitalistischen Rationalisierung mit der Diagnose eines diese Rationalisierung

begleitenden Sinnverlustes leitet sich aus deren wesentlicher
Charakteristik ab: Rationalisierung ist immer auch Spezialisierung,
die Ausdifferenzierung eines organischen Gesamtzusammenhanges in
Teilsysteme, die zwar kalkulatorisch und damit rational bestimmt
werden können, gegeneinander hingegen in einem Verhältnis scheinbarer

Zufälligkeit stehen. Heisst kapitalistische Rationalität vor allem
Rationalisierung des Arbeitsprozesses zwecks Hebung der
Arbeitsproduktivität als Bedingung von maximaler Mehrwertabschöpfung,
so erscheint der arbeitende Mensch in diesem Prozess «als mechanisierter

Teil in ein mechanisches System eingefügt, das er fertig und in

8
G. Lukâcs, a.a.O., S. 198.

9 G. Lukâcs, a.a.O., S.201.

67



völliger Unabhängigkeit von ihm funktionierend vorfindet, dessen

Gesetzen er sich willenlos zu fügen hat»10. Wo die Einheit des Arbeitsund

Produktionsablaufes dem Arbeitssubjekt den Sinnzusammenhang

seiner Tätigkeit vermitteln könnte, zerreisst die
kapitalistischtechnologische Rationalität nicht nur das Objekt der Produktion,
sondern schafft gleichzeitig auch eine Zerrissenheit auf der Seite von
deren Subjekten, die dem anonymisierten, weil verdinglichten
Zusammenhang ihrer Tätigkeit gegenüber in depotenzierter Position verharren

müssen.
Weitet sich dieses Prinzip der rationellen Mechanisierung und

Kalkulierbarkeit des Arbeitsprozesses auf andere Erscheinungsformen
des gesellschaftlichen Zusammenlebens aus, resultiert eine sämtliche
Ebenen und Bereiche des gesellschaftlichen Lebens durchwaltende
«Sinnkrise» als ideologische Konsequenz und subjektive Befindlichkeit,

angesichts der der allgemeine Bedarf an «Sinn» sich als

Komplementärerscheinung der kapitalistischen Rationalität herauskristallisiert.

Der Legitimationsbedarfder spätkapitalistischen Gesellschaft ist
derart nicht zuletzt Bedarf an neuen Sinnressourcen, die im Anschluss
an die Zersetzung der ehemals noch sinnstiftenden religiös-metaphysischen

Weltbilder zu ihrer Ausschöpfung entsprechende
Kompensationsstrategien erfordern. Ist «Sinn» daher eine «knappe Ressource»11

geworden, steigt folglich die ideologisch-legitimatorische Nachfrage,
für deren Deckung sich neue Mythen und Pseudomythen als geeignete
Deutungsangebote und Antworten zur Fraglichkeit der widersprüchlich

verfassten Moderne anbieten.

2. Sinn als Gegenstand wissenschaftlichen Zugriffs

Die Verschränkung von objektiver und wissenschaftlich-begrifflicher

Gegenstandskonstitution ist ein Postulat dialektischer
Erkenntnistheorie: Die zur objektiven Reife ausgebildete «Klassizität» des

Gegenstandes wird zur Bedingung der Möglichkeit seiner Erkenntnis.

10 G. Lukâcs, a.a.O.,S. 178.
11

Vgl. M. Frank, Der kommende Gott. Vorlesungen über die Neue Mythologie, Frankfurt

a.M. 1982, S. 59 ff.

68



Dieser erkenntnistheoretische Sachverhalt kann dahingehend spezifiziert

werden, dass sich der fortschreitende Sinnverlust gleichsam
negativ im Medium wissenschaftlicher und philosophischer Begriffsbildung

zum Thema des Sinns niederschlägt. Tatsächlich gehören
«die <Philosophen des Sinnes> heute zu denen, die am stärksten
verantwortlich sind für die tiefgreifenden Umformungen, die Gestalt und
Struktur der philosophischen Grundproblematik durchgemacht
haben»12. Diese Lagebestimmung der «theoretischen Realität des zeit-
genössichen Denkens» (Siemek) lädt zum Schluss ein, dass sich die
philosophisch-wissenschaftliche Bemühung um eine Theorie der
Rationalität, als einer Theorie der Moderne, von ihrer gegenständlichen
Bestimmtheit her immer auch mit einer Konzeption von Sinn (und
Bedeutung) amalgamiert. Sie hat also eine sprachtheoretische Dimension.

Da hier der Nexus von Rationalität und Mythos im Vordergrund
steht, sei aus dem Spektrum an zeitgenössischen philosophischen und
wissenschaftlichen Sinntheorien die strukturalistische Sémiologie
herausgegriffen und akzentuiert, zumal dieser zweifellos das Verdienst
zugesprochen werden muss, einen entscheidenden Beitrag zur Erhellung

des Mythischen geliefert zu haben. Zugleich kann gerade am
Beispiel der semiologischen Sinnkonzeption verdeutlicht werden, dass

eine sich objektiv im gesellschaftlichen Totum durchsetzende
Rationalisierung in vermittelter und sublimer Weise in die wissenschaftliche

Begriffsbildung Einzug halten kann. Denn was gerade die
strukturalistische Sémiologie vorwärtstrieb, ist eine «Rationalisierung» des

Sinns, ist die Theorie einer «Rationalität» des Sinns, die einesteils das

Sinnproblem in eine wissenschaftliche und formale Begrifflichkeit
einholte, zum andern aber die produktiven Leistungen des sinnstiftenden

lebensweltlichen Subjekts in einen Begriff subjektloser Strukturen
einschmolz. Um es mit ETabermas' begrifflicher Zweiteilung zu sagen:
Eine verdinglichte Systematizität des Sinns, der subjektunabhängig
vom Regelmechanismus einer anonymisierten Struktur generiert
wird, auferlegt sich einer Lebenswelt, die sich ihrem in sprachlich-

12 M.J. Siemek, Marxismus und hermeneutische Tradition, in: Phänomenologie und
Marxismus, Bd. 1, a.a.O., S.45.

69



kommunikativer Intersubjektivität konstituierten Medium entfremdet

sieht.
Der Sémiologie erscheint Sinn nicht von selbst, ist nicht immer

schon da; vielmehr sind die Bedingungen seines Erscheinens erst dann
gegeben, wenn bestimmte formale Konstellationen vorhanden sind.
Es sollte schliesslich zu den breit angelegten, verschiedenste Wissenszweige

umfassenden Forschungen der Sémiologie gehören, die Analyse

dieser formalen Bedingungen von Sinn voranzutreiben. Derart
kann von ihr gesagt sein, dass sie sich nicht auf die deskriptiv einzufangende

Faktizität von Sinn und Bedeutung beschränkt, sondern auf die

«Bedeutung der Bedeutung», auf deren Tiefenstrukturen abzielt:
«Sémiologie sucht nach umfassenden Strukturen, in denen jegliche
Bedeutung sich konstituiert. Sie ist eine Reflexion auf die strukturellen
Bedingungen möglicher Sinnhaftigkeit»13. Wird dabei von der
Annahme ausgegangen, dass sich diese Bedingungen mit der Bedingung
von Vergesellschaftung schlechthin decken, so werden nicht nur die

sozialphilosophischen Gehalte der Sémiologie augenscheinlich,
sondern es kann gleichzeitig verdeutlicht werden, wie Gesellschaft in der
methodischen Perspektive der konkreten Totalität wohl als
politischökonomischer Reproduktionszusammenhang, darüber hinaus aber
immer auch als Sinnzusammenhang betrachtet werden muss, der
durch eine auf die Gefahr zunehmender Verdinglichung hin betriebene

Rationalisierung zersetzt wird, sich dermassen über den Köpfen
der einzelnen Subjekte synthetisiert und deren Reflexionspotenzen
entzogen bleibt. Denn wo Vergesellschaftung der bewussten Kontrolle
und rationaler Übersicht den Einzelnen entglitten ist, muss ihnen
auch deren Sinn- und historische Tendenzhaftigkeit undurchschaubar
bleiben.

Die Sémiologie beschäftigt sich also mit der Analyse der Struktur
des Sinns überall dort, wo dieser auftaucht und uns als solcher phänomenal

erscheint; sie betreibt derart dessen Logifizierung und
wissenschaftliche Rationalisierung. Damit bricht sie mit der Auffassung,
Sinn sei allein dem Gelebten, dem «vécu» zugänglich und könne
bestenfalls erahnt, nicht aber wissenschaftlich begriffen werden. Hinter
der Fülle von Sinn- und Bedeutungsphänomenen meint die semiologi-

13 M.J. Siemek,a.a.O., S.55.

70



sehe Analyse deren strukturelle Bedingungen ausfindig machen zu
können, indem sie die Oberfläche des Sinns analytisch zerlegt und die
Komponenten ausfindig macht, aus denen er sich zusammensetzt. Damit

wird gleichsam ein philosophischer «Mythos» durchbrochen: die
Allgegenwärtigkeit des Sinns, dessen Universalität keine Löcher des

Nicht-Sinns kennt, in denen sich das Material befinden könnte, mit
dem Sinn erst im Vorgang einer kodifizierten Kombination von
Semantemen - als Einheiten etwa einer strukturalen Semantik - hergestellt

würde. So ist es denn ein Paradigma der Sémiologie, dass Sinn -
«eine Art Oberflächenwirkung, eine Spiegelung, ein Schaum»
(Foucault)14, welche trügerisch sein können - aus dem Bereich eines NichtSinns

hervorgeht, welcher das Reservoir an Material bildet, aus dem
die Sinneffekte zuallererst hergestellt, produziert werden müssen. So

stand etwa für Lévi-Strauss fest, «dass der Sinn stets aus der Kombination

von Elementen resultiert, die selber nicht sinnvoll sind»15. Diese
Aussage spricht sich gegen den Ursprungsmythos der Philosophie,
insofern diese nun vorrangig Philosophie des Sinns ist, aus, indem sie

Sinn nicht als ursprüngliche, irreduzible Humankategorie verankert,
sondern ihn auf sein ihn überhaupt erst ermöglichendes Negativ
zurückführt.

Geht es nunmehr der Sémiologie um die Struktur des Sinns, weniger
um dessen inhaltliche Bestimmungen und Qualitäten, betreibt sie das,

was ihr Lefèbvre als «semantische Reduktion»16 vorwarf. Sémiologie
entfaltet sich als Formanalyse des Sinns, insoweit dieser in sprachlichen

oder sprachanalogen Zeichensystemen greifbar wird, reduziert
die semantische Inhaltsfülle des diachronen Sinnkontinuums auf die

14 «Der Bruch vollzog sich, als Lévi-Strauss für die Gesellschaften und Lacan für das
Unbewusste zeigten, dass der <Sinn> vermutlich nichts als eine Art Oberflächenwir-
kung, eine Spiegelung, ein Schaum sei» (M. Foucault, Absage an Sartre, in: alternative,

54, S.92). - Foucaults eigene Genealogie europäischer Rationalität in «Wahnsinn

und Gesellschaft» (Frankfurt a.M. 1969) verfährt ähnlich, wenn sie den

wissenschaftlich-psychiatrischen Diskurs über den Wahnsinn zugleich im Einklang mit
einer Archäologie von dessen schweigendem Negativ, dem - etymologisch genommenen

- Wahn-Sinn als einer angeblichen «Leere an Sinn», rekonstruiert.
15 C. Lévi-Strauss, Mythos und Bedeutung, Frankfurt a.M. 1980, S.85.
16

Vgl. dazu die strukturalismuskritischen Beiträge, selbst sprachtheoretisch akzentuiert,

bei Lefebvre in: Sprache und Gesellschaft, Düsseldorf 1973, und: Metaphiloso-
phie, Frankfurt a.M. 1975, S.271 ff.

71



Form als Korpus von strukturellen Regeln, die das ausmachen, was
die einen «Struktur», die anderen «System» nennen. Diese Homologie
von Struktur und System macht Foucault deutlich, wenn er seine

Absage an Sartres Sinnkonzeption artikuliert: «Das, was uns im Tiefsten
durchdringt, was vor uns da ist, was uns in der Zeit und Raum hält,
(ist) das System. Unter System hat man eine Gesamtheit von
Beziehungen zu verstehen, die sich unabhängig von den Inhalten, die sie

verbinden, erhalten und verändern»17.

Aussagen solcher und ähnlicher Art, die die Sinnproduktivität eines

leistenden Subjekts aus seiner unmittelbaren Lebenswelt in die hypo-
stasierte Instanz eines abgehobenen Systems verlegen, mussten eine

Kritik auf den Plan rufen, die, bei aller Anerkennung seines innovativen

Methodenkanons, den Strukturalismus in jenem Kontext verstanden

wissen wollte, der durch die spätkapitalistische Gesellschaft unter
dem Diktat von deren Rationalitätstyp geschaffen wurde. Dieser Kritik

zufolge wäre der Strukturalismus nicht nur eine ideologisch
verbrämte Reflexionsform, die der von der kapitalistischen Rationalisierung

geförderten Entkoppelung von System und Lebenswelt nachträglich

zu einer wissenschaftlich-philosophischen Kohärenz verholfen
hätte, sondern selbst Resultat besagter Rationalisierung.

In dieser Perspektive kann denn ideologiekritisch festgehalten werden,

dass der Strukturalismus, wird sein legitimes und jede sozial- wie
geisteswissenschaftliche Methodik befruchtendes Vorgehen philosophisch

zu stark strapaziert, zur insgeheimen Philosophie einer Gesellschaft

vorstösst, die «dahin tendiert, die Menschen aller Verantwortung

zu entheben, aller Sorge um ihre eigene Existenz und um den
Sinn ihres Lebens, und das will sagen, jeder Reflexion, jeden Interesses
für die Geschichte und der Transzendenz, und sogar ganz einfach für
die Bedeutung»18. Gerät so der Strukturalismus in eine uneingestan-
dene Komplizenschaft mit den Systemimperativen an die alltäglichen
Lebenswelten von abstrakt und passiv vergesellschafteten Individuen,
läuft er Gefahr, jenen Prozess theoretisch zu sanktionieren, der im
Zuge fortschreitender kapitalistischer Rationalität die Individuen zu

17 M. Foucault, a.a.O., S.92.
18 L. Goldmann, Structuralisme, marxisme, existentialisme, in: L'homme et la société,

2, 1966, S. 108, zitiert in: G. Schiwy, Der französische Strukturalismus, Reinbek 1969,
S.91.

72



reibungslos funktionierenden Bestandteilen eines ihnen übergeordneten

bürokratischen und technokratischen Organismus dequalifiziert.
Das vom Strukturalismus wesentlich mitgetragene Systemdenken
artikuliert durchaus mit Recht die wachsende Differenzierung des

gesellschaftlichen Lebensprozesses; wo es hingegen zur Verdinglichung
einer für die Einzelnen nicht mehr überschaubaren Systemkomplexität

beiträgt, folgt es, trotz seines ganzheitlichen methodischen Ansatzes,

dem «wirklichen Abgott des Spätkapitalismus», dem für
Gesamtzusammenhänge blinden «Sachexperten» (mit dem Neopositivismus
als seinem ideologischen Ausdruck)19. Ist es auf der Ebene von Theorie

und Wissenschaft die zunehmende Komplexität der objektiven
Gegenstandsbeschaffenheit, für deren Analyse der wissenschaftliche
Strukturbegriff ein unumgängliches methodisches Organon darstellt,
deren Erfassung aber zugleich die Ausbildung von verselbständigten
Expertenkulturen begünstigt, so ist es demgegenüber das Bedürfnis,
einem opak gewordenen Lebenszusammenhang dennoch einen
Sinngehalt abzugewinnen, dem das Alltagsbewusstsein der Lebenswelt mit
neuen Mythen zu antworten versucht.

3. Mythos als Ideologie durch Enthistorisierung alltäglicher
Lebenswelt

Nicht von ungefähr ging die Thematisierung des Alltagsbewusst-
seins von jenen wissenschaftlichen und philosophischen Strömungen
aus, die wesentliche Verschiebungen im epistemischen Feld dieses

Jahrhunderts herbeiführten und ihren Beitrag zum Verständnis der
Moderne in einer mehr oder weniger offenen Form immer auch mit
einer je eigenen Sinnkonzeption zu verbinden suchten. Selbst in der
marxistischen Theorietradition wurde der Begriff des Klassenbe-
wusstseins durch jenen des Alltagsbewusstseins wenn nicht gerade
ersetzt, so doch um ein notwendiges Komplement bereichert.
Ideologietheoretisch wurde hier interessant, wie sich herrschende Ideologeme
über die Vertrautheiten und Selbstverständlichkeiten des
Alltagsbewusstseins und seiner Handlungszusammcnhänge in den Menschen

19 E. Mandel, a.a.O., S.454.

73



verankern und damit die Geschichtlichkeit von deren Alltag zu einem
punktualisierten Moment in einem scheinbar naturwüchsigen Le-
benskontinuum verformen. Durch eine antiszientistische und
antinaturalistische Entschlackung der Marxschen Theorie konnte sich diese

nun offen und undogmatisch etwa die Position der von Husserl
inspirierten phänomenologisch-verstehenden Soziologie aneignen, derge-
mäss eine gesellschaftliche Totalität sinnhaft aufgebaut ist, nicht
ausschliesslich einer naturförmigen Gesetzlichkeit folgt und zudem ihre
sozialintegrative Kohärenz nicht zuletzt in den Sinnstrukturen des

Alltags besitzt.
Diese Sinnstrukturen werden von den Systemimperativen des

vorherrschenden gesellschaftlichen Rationalitätstyps nicht verschont, die
Lebenswelt des Alltags wird im Vorgang der allgemeinen Rationalisierung

von der dieser innewohnenden Verdinglichung erfasst und damit
ihrer Historizität beraubt. Dieser Verdinglichung, die sich gleichzeitig
als Schwund an transparenten Sinnzusammenhängen durchsetzt,
wird mit einer Re-Mythisierung der Lebenswelt geantwortet, die
tendenziell diesen fortschreitenden Sinnverlust zu kompensieren und
aufzufangen imstande ist. Der Mythos heute, angesichts von Rationalisierung

und Verdinglichung eine der Folgeerscheinungen der
vorherrschenden instrumentellen Vernunft, hat die Rolle der ehemals
sinnstiftenden metaphysisch-religiösen Weltbilder übernommen. Er
erfüllt diese Funktion dadurch, dass er sich des kommunikativen Nexus

einer Gesellschaft bedient und derart zu einem vorrangigen Träger

des gesellschaftlichen Verständigungsprozesses wird: «Mythen
(und religiöse Weltbilder) dienen dazu, den Bestand und die Verfassung

einer Gesellschaft aus einem obersten Wert zu beglaubigen. Man
könnte dies die kommunikative Funktion des Mythos nennen, weil sie

auf das Verständigtsein der Gesellschaftsteilnehmer untereinander
und aufdie Einträchtigkeit (oder doch : Vereinbarkeit) ihrer
Wertüberzeugungen abzielt»20.

Damit wird eindeutig die legitimatorische Aufgabe des Mythos
unterstrichen. Wo in der Folge der gesellschaftlichen Rationalisierung
die überlieferten metaphysisch-religiösen Sinnkonstrukte ihre
Überzeugungskraft eingebüsst haben und zudem gesamtgesellschaftliche

20 M. Frank, a.a.O. (Anm. 11), S. 11.

74



Wert- und Zielsetzungen einem rationalen und basisdemokratisehen
Diskurs entzogen sind, wird der notwendige gesellschaftserhaltende
Grundkonsens über die Integrationsformen neuer Mythen geschaffen.
Von Barthes sind in diesem Zusammenhang die minutiösen semiolo-
gischen Analysen von alltäglichen Mythen bekannt, die ihn dadurch
von Lévi-Strauss - auch er in der von Saussure herkommenden semio-
logischen Tradition stehend - abgrenzen, dass er nicht die Mythen
geschichtsloser Völker erforscht, um dadurch zu einer struktural-an-
thropologischen Grundlegung der Funktionsweise des menschlichen
Geistes schlechthin vorzustossen. Weniger anspruchsvoll bezüglich
der philosophischen Kontextuierung des Mythos, geht Barthes
vielmehr in einer dezidiert historischen Sichtweise an das Phänomen des

Mythischen heran und verfolgt das Ziel der konkreten Analyse einer
konkreten (historischen) Situation: Der Mythos wird als semiologi-
sches System in der spätbürgerlichen Alltäglichkeit geortet, in der es

als Formprinzip strukturierend in die Materialien von Bedeutung und
Sinn eingreift.

Wo Frank von der kommunikativen Funktion des Mythos spricht,
da bestimmt ihn Barthes als ein Mitteilungssystem, als eine Botschaft,
wobei er den Mythos weniger durch das Referens der Botschaft, als

vielmehr durch die Modalität, durch die er diese artikuliert, definiert.
Demnach kann alles Faktische mythifiziert werden; das Faktische an
sich muss noch nicht genuin mythisch sein, erfahrt seine Mythifizie-
rung erst durch seine Verknüpfung mit Werten, damit mit Bedeutungen

und Sinngehalten. Das Faktische wird derart durch eine spezifische

Symbolisierungsweise, eben durch jene der Mythifizierung, zu
einem Mythos emporgehoben (das Faktische allein bildet noch kein
semiologisches System, also ein System mit der Elementarform des

Zeichens als einer Einheit von Signifikant und Signifikat). Es ist nun
gerade diese Differenzierung von Faktischem und Semiologischem
oder, um in den Begriffen von Lacans triadischer Wirklichkeitskonstruktion

zu sprechen, zwischen Realem und Symbolischem21, die die
«unschuldige Konsumtion» (Barthes) des Mythos und damit dessen

ideologische Wirksamkeit begründet. Diese setzt dort ein, wo der My-

21 Neben Symbolischem und Realem bildet für Lacan das Imaginäre den dritten Pfeiler
seiner psychoanalytischen Anthropologie.

75



thos sich seinem Konsumenten (seinem Leser; seinem Betrachter,
insofern sich der Mythos durch die Sprache des Bildes artikuliert und
kommuniziert; seinem Hörer) als Faktensystem aufdrängt und nicht
im semiologischen Netz der Wert- und Zeichensetzungen geortet
wird. In seiner letzthinnigen Auswirkung verkürzt der Mythos
schliesslich das Symbolische zum Realen oder verharrt allenfalls in
der Geschichtslosigkeit des Imaginären. In den begrifflichen Koordinaten

marxistischer Ideologiekritik kommt dieser Reduktion, in anderen

Worten, die Rückbildung von Geschichte aufunvermittelte Natur
gleich, als die sich herrschende Ideologie geltend macht, indem sie die
durch Verdinglichung erfolgte Prägung historisch gewordener
gesellschaftlicher Beziehungen zur zweiten Natur selbst wieder als nicht
hintergehbare Faktizität suggeriert.

Wie Ideologie, mit Ausnahmen freilich, nie ein bewusst und
vorsätzlich hergestelltes Artefakt der Produktion von Bewusstsein ist,
sondern als Folge einer komplexen Kette von Vermittlungsgliedern
innerhalb der Kausalität von materiell-ökonomischer Basis und
transökonomischem Überbau erscheint, so verfahrt auch der Mythos im
modernen Alltag mit einer ihm eigenen List: er schiebt sich, gleichsam
als Metasprache, «zwischen die Zeilen» der alltäglichen Kommunikation

(als einer Objektsprache), in deren verbalen und nonverbal-bildhaften

Ausdrucksweisen er sich parasitär einnistet, indem er den offenen

Sinn einer Botschaft seinem Formprinzip unterwirft und eine
Regression von (geschichtlich-ambiguitärem) Sinn auf (entgeschicht-
lichte) Form bewirkt. Wo der vielfaltige Sinn einer Aussage auf die
Geschichtlichkeit ihres Objekts, ihres Referenten verweisen könnte,
gelingt es dem metasprachlichen Mythos, diese Geschichtlichkeit zu
verflüchtigen, indem er die reflexive Erinnerung der Vermitteltheit
und vorgängigen Herstellung des denotierten Objekts löscht.

Ist es derart die Eigentümlichkeit des Mythos im modernen Alltagsleben,

eine Reduktion von Sinn aufForm zu betreiben, so bleibt
nachzuweisen, wie sich diese Verkürzung ideologisch als Enthistorisierung
des Alltags durchsetzt. Auch gilt es die Paradoxic aufzulösen, dass der

Mythos einmal mit dem Anspruch auftritt, angesichts der sinnentleerenden

Konsequenzen der vorherrschenden Rationalität neue
Sinnressourcen zu eröffnen, er zum anderen gemäss der hier vorgestellten
semiologischen Analyse zeitgenössischer Mythen des Alltags gerade

76



eine Verdünnung von Sinn auf Form bewerkstelligen soll. Damit
müssten sich die heutigen Mythen weniger als kompensatorische
Sinnkonstrukte gegenüber der fortschreitenden Rationalisierung in
lebensweltlichen Enklaven nachweisen, vielmehr als insgeheime
ideologische Nebenprodukte dieser Rationalität entziffern lassen, die
deren Verdinglichungseffekte vergrössern.

Abgesehen davon, dass die sozialwissenschaftliche Systemtheorie
selbst die objektiv geschaffene Ausdifferenzierung von System und
Lebenswelt zur gegenstandskonstitutiven Voraussetzung hat, liefert
ihre Begrifflichkeit zum vorliegenden Diskussionszusammenhang ein

Konzept, das sich für den Nachweis des ideologischen Gehalts in den

Mythen des modernen Alltags als heuristisch wertvoll erweisen kann.
Es ist hier an Luhmanns Begriff der «Reduktion von Komplexität»
gedacht, mit dem etwa der folgende Sachverhalt gemeint ist: Zwecks
Entlastung von permanentem Entscheidungsdruck ist der Organismus
dazu gezwungen, die Komplexität der Aussenwelt zu reduzieren,
indem er durch rezeptorische Wahrnehmungs- und Erwartungsstrukturen

den Reizfluss der Umwelt selektiv verarbeitet und nur unmittelbar
verhaltensrelevante Informationen integriert. Die humanspezifische
Ausprägung der Lösung des Problems der Reduktion von Komplexität

sieht Luhmann darin, dass die besondere Form der Anpassung des

menschlichen Organismus an diese Komplexität mittels vorprogrammierter

Verhaltensweisen durch Vermittlung von «Sinn» erfolgt.
Luhmann konzipiert dabei Sinn als «Ordnungsform des menschlichen
Lebens», er bildet die «Form der Prämissen für Informationsaufnahme
und bewusste Erlebnisverarbeitung, und ermöglicht die bewusste
Erfassung und Reduktion hoher Komplexität»22.

Dieser Rückgriff auf das Konzept der Reduktion von Komplexität
ist hier insofern von Bedeutung, als es gerade zur Aufgabe des Mythos
gehört, die sich den Individuen in ihren alltäglichen Lebenswelten
bietende Komplexität ihrer objektiven Lebensverhältnisse, unter dem
Druck der kapitalistischen Rationalität zu verselbständigten
Systembereichen geronnen, auf ein für die Einzelnen überschaubares Mass zu

22 N. Luhmann, Sinn als Grundbegriff der Soziologie, in: J. Habermas/N. Luhmann,
Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie - was leistet die Systemforschung?
Frankfurt a.M. 1971, S.61.

77



reduzieren. Der Reduktion von (System-)Komplexität kommt der
Mythos dadurch entgegen, dass er selbst eine Prozedur der «Einsparung»

ist und das Verhältnis des Einzelnen zur komplexen
gesellschaftlichen Totalität gleichsam ökonomisiert, damit aber die Verhaftung

an die Faktizität des Unmittelbaren fördert und dermassen jede
mögliche ideologiekritische Vermittlung dieser (nun fetischisierten)
Faktizität unterbindet. Was Luhmann als für den menschlichen
Organismus notwendige Reduktion von Komplexität bezeichnet,
übernimmt bei Barthes der Mythos: «Indem er von der Geschichte zur
Natur übergeht, bewerkstelligt der Mythos eine Einsparung. Er schafft
die Komplexität der menschlichen Handlungen ab und leiht ihnen die
Einfachheit der Essenzen, er unterdrückt jede Dialektik, jedes
Vordringen über das unmittelbar Sichtbare hinaus, er organisiert eine
Welt ohne Widersprüche, weil ohne Tiefe, eine in der Evidenz
ausgebreitete Welt, er begründet eine glückliche Klarheit. Die Dinge
machen den Eindruck, als bedeuteten sie von ganz allein»23. Was bei
Luhmann freilich als biologisch begründete Notwendigkeit der

Anpassung erscheint, spezifiziert Barthes als ideologische Figur, die die
Ohnmacht des Einzelnen gegenüber der Übermacht seiner eigenen,
ihm entfremdeten Lebensverhältnisse mit einem Rest an Sinn
versieht. Der Mythos übernimmt hier gewissermassen die ehemaligen
Aufgaben der metaphysischen und religiösen Systeme in verklärter,
den objektiven Bedingungen derZeit angemessener Form: Trostspendung

und Sinnstiftung.
Der Sinngehalt, den der Mythos dem modernen Alltagsbewusstsein

noch verspricht, wird also erkauft durch dessen Immunisierung gegen
seine widersprüchlich verfasste Lebenswirklichkeit. Barthes nennt in
diesem Zusammenhang zwei kennzeichnende Merkmale des modernen

Mythos: Ein «Weder-Noch» im Mythos geht zwar von einer
Gegensätzlichkeit aus, um diese jedoch zu harmonisieren und schliesslich

zu verwerfen; die «Quantifizierung der Qualität» als weitere
Figur im Mythos scheint just jenem Diktat kapitalistischer Rationalisierung

zu entsprechen, welches eine universalisierte Logik des

Tauschs aufzwingt24. Die Kompensierung von Sinndefiziten durch

23 R. Barthes, Mythen des Alltags, Frankfurt a. M. 1964, S. 131.
24

Ib., S. 144.

78



Mythen verschafft demnach dem Individuum und den durch Mythen
zusammengeschlossenen Kollektiven zwar eine bequeme Einrichtung
in der differenzierten Komplexität ihrer Lebensverhältnisse, fordert
aber den Preis einer Einschränkung der Wahrnehmungs- und
Erkenntnisfähigkeit in bezug auf deren widersprüchliche Verfassung, die
im Mythos in der Perspektive des Imaginären perzipiert und kognitiv
verarbeitet wird.

Damit kann gesagt sein, dass sich der Mythos in jenem geschichts-
losen, weil Geschichte zu Natur verkürzenden Raum des Imaginären
ansiedelt, wie er ursprünglich in der Reformulierung von Freuds
Psychoanalyse durch Lacan, dann in einer ideologietheoretischen Adaptation

bei Althusser beschrieben wurde. Althusser bestimmte Ideologie

als imaginäres Verhältnis der Menschen zu ihren realen, objektiven

Existenzbedingungen, wobei Ideologie das Identität konstituierende,

bildhaft vereinheitlichende und damit notwendig verkennende
Verhältnis der Individuen zu ihren realen Existenzbedingungen
repräsentiert25. Unter der Voraussetzung, dass im Begriff des Imaginären
jener des Bildes, der Repräsentation von Wirklichkeit im Individuum
durch «Imagines» (um hier den psychoanalytischen Ausdruck zu
brauchen) enthalten ist, und zudem die Momente der Identitätsstiftung

und der Vereinheitlichung von Widersprüchen evoziert werden,
wird im Anschluss an Barthes evident, dass diese Merkmale auch den

Mythos als spezifische ideologische Formation charakterisieren.
Denn das Imaginäre bedeutet auch, im Gegensatz zum Symbolischen,
den Primat einer-freilich immer sprachlich-symbolisch überformten

- unmittelbaren Visualität, in der die Dinge «eindringlich in die
Augen springen». So betont Barthes den «eindringlichen Charakter
des Mythos. Man erwartet von ihm eine unmittelbare Wirkung. Es ist
nicht wichtig, ob der Mythos anschliessend wieder auseinandergenommen

wird. Seine Wirkung wird für stärker gehalten als die rationalen

Erklärungen, die ihn etwas später dementieren könnten. Das
bedeutet, dass der Mythos beim Lesen voll in die Augen springt».
Indem der Mythos in seiner ihm wesentlichen Bildhaftigkeit seinen
Konsumenten an die unmittelbare Faktizität seiner Lebenswelt
fixiert, entbindet er von jeder Anstrengung des Begriffs, die sowohl den

25 L. Althusser, Ideologie und ideologische Staatsapparate, Hamburg/Westberlin 1977.

79



Bildungsprozess wie die historische Yermitteltheit des mythifizierten
Objekts - rational - aufschlüsseln, oder eben: ideologiekritisch defeti-
schisieren könnte. Wo angesichts der Komplexität der objektiven
Existenzverhältnisse zu deren Verständnis die Arbeit des Begriffs auch für
den Einzelnen erfordert wäre, kürzt der Mythos diese Arbeit ab,
indem er nicht nur den Begriff, sondern die durch ihn zu begreifenden
Lebensverhältnisse naturalisiert, damit enthistorisiert: Es ist «das
<Natürlichmachen> des Begriffs, das ich als die wesentliche Funktion
des Mythos bezeichnet habe»26.

Der imaginäre Mythos erfüllt für das zur Reduktion von Komplexität

gezwungene Individuum eine zusätzliche Aufgabe. Die Komplexität
seiner Lebens- und Existenzverhältnisse trägt in sich widersprechende

Anforderungen an das Individuum heran, deren harmonisierende

Vereinheitlichung wiederum nur imaginär zu leisten ist; denn
allein ein imaginäres, damit ideologisches Verhältnis zu seinen objektiven

Lebensbedingungen verschafft dem Individuum die Möglichkeit,

diese Anforderungen ohne grosse und folgenreiche Konfliktrisiken

zu erfüllen. Die imaginäre Vermeidung solcher Konfliktrisiken
kann aber nur dadurch erfolgen, dass bestimmte Realitätsbereiche
abgewehrt und ausgeblendet werden. Reduktion von Komplexität erfüllt
demnach zugleich die Aufgabe eines Selbstschutzes des Individuums
vor Handlungen, die es vielleicht, auch im eigenen Interesse und
seinen Bedürfnisdispositionen entsprechend, als notwendig erkennt, die
dann aber dennoch vermieden werden, da sie es mit den herrschenden
Mächten in Konflikt bringen könnten.

Von Luhmann wird diese eingeschränkte Handlungsfähigkeit weniger

als Folge eines intrapsychisch-individuellen Abwehrmechanismus
beschrieben ; bei ihm ist sie die Auswirkung einer sozialen Struktur,
die das Bewusstsein von aussen organisiert. Dieser Sachverhalt einer
externen bewusstseinsorganisierenden Struktur erlaubt einen erneuten

Brückenschlag zu Althussers Ideologietheorie. Im Interesse, die
Wirksamkeit des Ideologischen zu erörtern, prägte Althusser den
Begriff der Materialität der Ideologie. Damit vollzog er den Bruch mit
einer auch im Marxismus noch oft existierenden Prämisse, das Phänomen

des Ideologischen erschöpfe sich in ideologischen Bewusstseins-

26 R.Barthes,a.a.O.,S. 114.

80



formen rein ideeller Natur, indem er die ideologietheoretische Diskussion

aus ihrer Fixierung an das Bewusstsein befreite und die objektivierte

und materielle Existenzweise des Ideologischen, das sich den
Menschen in dieser Objektivität und Materialität auferlegt, zu bestimmen

suchte. In Gestalt von «ideologischen Staatsapparaten»27, von
spezifischen Praxen, Apparaten und Ritualen umschrieb Althusser
den Bereich objektivierter und materialisierter Ideologie; herrschende
Ideologie wird eingebettet in einen materiellen ideologischen Apparat,

der den Individuen Handlungen und Praxen vorschreibt, in die
diese sich einzufügen haben.

Für den vorliegenden Diskussionszusammenhang kann daraus eine
Folgerung gezogen werden, die bei Althusser zwar angelegt, nicht aber
entfaltet wird. Die Sprache als semiologisch-strukturalistisch
beschreibbares Zeichensystem kann als ideologischer Apparat gemäss
Althusser begriffen werden, in dessen Arsenal an Bedeutungen und
Sinngehalten sich die herrschenden Ideologeme Fixieren und einnisten;

die Sprache wird zu einer Apparatur ideologischer Sinn- und
Bedeutungsgehalte, in die sich das sprechende Subjekt hineinsozialisiert

und mit der seine unmittelbar-lebensweltliche Erfahrung vermittelt

und ideologisch reglementiert wird.
Da nun in der semiologischen Betrachtungsweise auch der Mythos

als Sprache zu lesen und zu entziffern ist, die sich in der Latenz alltäglicher

Kommunikationsformen artikuliert, drängt sich die Annahme
auf, der Mythos sei eine Art Subsystem im ideologischen Apparat der

Sprache. Demnach wäre die semiologische Kritik alltäglicher Mythen
als Ideologiekritik zu entfalten, die, darin dem psychoanalytischen
Verfahren der Trauminterpretation verwandt, tiefenhermeneutisch
hinter den manifesten Evidenzen des alltäglichen Diskurses den latenten

Sinngehalt von Mythen zu erhellen hätte, der, getragen vom
Zeichensystem der Sprache, Bewusstsein, Verhalten und den lebensweltlichen

Erfahrungshorizont der Menschen von «aussen» mit konstituiert.

Dass dabei geschichtlich vermittelte und bedingte Komplexität
auf die Natürlichkeit dessen, «was sich von selbst versteht» (Barthes),
zurückgeschraubt wird, bietet sich als Angriffspunkt einer Ideologiekritik,

die Sprach- und Sinnkritik in sich vereint und die Gefahr der

27 Vgl. Althusser,a.a.O., S. 119fF.

81



Verdünnung von historischem Sinn in den Mythen des modernen,
durchrationaiisierten Alltagslebens nachzuweisen hat.

Die mannigfaltigen Mythen des Alltags bilden eine der möglichen
Antworten auf die durch die vorherrschende technisch-instrumen-
telle Rationalität geschaffene Sinnkrise, die sich in den lebensweltlichen

Bezügen im Alltag der Menschen zuspitzt. Ob die von Lukâcs
geforderte methodologische und geschichtsphilosophische Perspektive

einer historisch-gesellschaftlichen Totalität, als «Wärmestrom im
Marxismus» (Bloch) mit Verheissung einer besseren Welt, dazu eine
alternativ-kontrastierende Sinnressource sein kann, mag begründet
konkrete Utopie sein. Doch gegen Mythifizierung ist sie ihrerseits
nicht a priori gefeit, zumal auch sie im Gewände von Sprache die

gelebte Erfahrung ihrer sozialen Adressaten zu organisieren versucht.
Deshalb wird der Mythologe als Ideologiekritiker wohl auch innerhalb

des zeitgenössischen Marxismus seinen Platz beanspruchen müssen.

82


	Rationalität, Mythos, Ideologie

