Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 42 (1983)

Artikel: Rationalitdt und Mythos : Versuch einer Orientierung am Leitfaden des
Nihilismus

Autor: Wildermuth, Armin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883152

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 42/1983
ARMIN WILDERMUTH

Rationalitit und Mythos — Versuch einer Orientierung am
Leitfaden des Nihilismus

Von der Vernunft zur Rationalitdt

Mit dem Begriff Rationalitdt verbinden wir heute das wissenschaft-
lich-technische Denken und die unsere Lebenswelt dominierende
Ideologie der Zweckrationalitdt. Ihm entspricht eine Praxis, die strate-
gische Handlungsformen entwickelt, um durch gezielte Verwendung
von Menschen, Organisationen und Material gesetzte Erwartungen zu
erfiillen. Allgemeiner Konsens tiber die Spielregeln rationalen Den-
kens scheint sich darauf zu konzentrieren, dass a) die Argumentatio-
nen plausibel und b) die verwendeten Methoden nachkontrollierbar
sind. In diesen Charakterisierungen sind natiirlich weitere enthalten,
die je nachdem expliziert werden miissen. So setzt Plausibilitit Inter-
subjektivitit der Aussagen, strenge Begrifflichkeit und Begriindung
der Argumente voraus. Die Moglichkeiten des Nachvollzugs und der
Nachkontrollierbarkeit implizieren das schon von Kant der Vernunft
zugeordnete Prinzip ihrer Offentlichkeit.

Durch diesen Komplex von Charakterisierungen gewinnt Rationa-
litdt eine Normativitit, die durch die Moderne und ihre — ihr selbst
zugeschriebene — Erfolgsakkumulation alle weiteren Erkenntnisunter-
nehmen (rational enterprises) weitgehend entwertete oder zu Vorstu-
fen ihrer selbst deklarierte'. Dass dadurch Umfang und Inhalt der
Vernunft der Aufklarung drastisch reduziert wurde, wird mit dem
Hinweis auf die Komplexitits-Steigerung des wissenschaftlich-techni-

' Stephen Toulmin, Kritik der kollektiven Vernunft, Frankfurt a/Main 1978,

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Armin Wildermuth, Goethestrasse 20, CH— 9008
St. Gallen

14



schen Denkens und Handelns kompensiert. So wird auf eine hochst
unmerkliche Art die Vernunft-Philosophie zwar auf der Ebene der
Komplexitits-Bewiltigung der Rationalitdt neu rehabilitiert, dabei
allerdings in die Rolle der sich selbst thematisierenden Rationalitat
mit transzendentalen Anspriichen getrieben. Die Vernunft der Auf-
kldarung, die allein sich selbst voraussetzte und damit die totale Armut
des beginnenden Denkens auf sich nahm, reichte in eine Tiefe und
Weite, die die sich selbst thematisierende Rationalitdt nur im Anlei-
hens-System bereitwilliger Interdisziplinaritit zu imitieren vermag.
An die Stelle der sich selbst erforschenden Vernunft traten intellek-
tuelle Gross-Organisationen, die durch einen bereits schon objekti-
vierten System-Gedanken (Systemtheorie), durch immer umfassen-
dere Analogien aufdeckende Strukturen (Strukturalismus) oder durch
ein angeblich nicht mehr hintergehbares Kommunikationsapriori (im
Sinne der kommunikativen Rationalitat von Habermas und Apel) zu
retten versuchen, was noch die Hegelsche Phidnomenologie des er-
scheinenden Wissens als dialektische Kreativitidt in sich selbst ent-
decken konnte.

Die Unkenntnis dessen, wogegen sich die Vernunft der Aufkldrung
richtete, erzeugt heute um die Rationalitdt ein Umfeld, das offen ist fiir
mythische Besetzungen, flir die Ansiedlung nicht-wissenschaftlicher,
nicht-rationaler oder gnostischer Denkformen. Es besteht zwar kei-
neswegs die Gefahr, dass sich heute «der Mythos» in diesem Umfeld
derart festsetzte, dass er der rationalen Verniinftigkeit ernsthaft Kon-
kurrenz machen wiirde. Vielmehr diirfte es bei einem Zustand der
Verunsicherung durch Unfiahigkeit zum Diskurs bleiben, denn der
Rationalitdt und vor allem der methodischen Rationalitit ist es ver-
wehrt, mit einer Wirklichkeit in Kontakt zu kommen, die ihre Exi-
stenz aus ihren rationalen Fehlleistungen gewinnen soll. Aufklarung
wird im Sinne der methodischen Rationalitdt verstanden als ein kon-
stanter Kampf gegen 1hre eigene Fehlleistung. Das ist aber eine Ein-
engung des urspriinglichen Antriebs der Aufkldrungsvernunft.

Kants Transzendentalphilosophie gibt in mehrfacher Hinsicht Auf-
schluss tiber Einengung und Offenheit der aufkldrenden Vernunft.
Auch Kant kidmpfte gegen die Phantasmata und Gespenster produzie-
rende Phantasie und verordnete der Sinnlichkeit im Bereich der theo-
retischen Vernunft Sklavendienste. Sie wurde zur passiven Instanz

15



verurteilt, die dem Verstand das Sinnenmaterial zur Verarbeitung lie-
fern muss. So wusste Kant gegentiber dem Denken Swedenborgs (mit
Recht oder mit Unrecht sei hier dahingestellt) keinen besseren Vor-
wurf zu formulieren, als dass es sich in Trdumereien erginge und er
selbst nichts anderes sei als der drgste Schwirmer, der wilden Hirnge-
spinsten nachjage’. Durch eine defekte ‘Vernunft, die ihre eigenen
Grenzen nicht einhalten konnte, entstanden nach Kant auch die Wer-
ke der Metaphysik. Machte zwar die Newtonsche Naturkonzeption in
der Kantschen Rezeption aller Alchemie, Mantik, Geisterseherei,
Parapsychologie, Somnambulismus, Wahrsagekunst u.a. den Garaus,
so liess sie 1m Falle der alles umfassenden Metaphysik das Zentral-
stiick, ndmlich den intellectus archetypus, zum mindesten als Ideal
der ganzen Vernunftorientierung bestehen’. Es lassen sich zwar weit-
reichende, an den prometheischen Mythos erinnernde Postulate for-
mulieren, wie die Selbstbegriindung der Vernunft und die Machbar-
keit des Erkannten, doch lassen sie sich bei Kant nicht in bezug zum
endlichen Subjekt formulieren. Durch den Nachweis der Paralogis-
men der reinen Vernunft hat sich Kant von einer subjektivistischen
Ontologie befreit, die thm aber konstant unterschoben wird. «Habe
Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen» — doch ware es ver-
fehlt, mit dieser Losung der Aufkldarung noch die systematische Ein-
heit der Vernunft als Korrelat zum goéttlichen Unum der Metaphysik
deuten zu wollen®. Von dieser transzendentalen Vernunfteinheit aus
war es im tibrigen kein uniiberwindliches Problem, die Erkenntnisbe-
reiche des Mythos, der Religion und der Kunst einzubeziehen. Die
Transformation der metaphysischen Vernunft in die transzendentale
war noch nicht so weit fortgeschritten, als dass sie einander «inkom-
mensurabel» geworden waren.

Vergleicht man das Profil der an den empirischen Wissenschaften
orientierten Rationalitdt mit jenem der transzendentalen Vernunft der
Aufkldarung, so fallt auf, dass sie ihre Selbstthematisierung im Sinne
einer lebensweltlichen oder strukturell-verfestigten Bedingtheit ver-

? Immanuel Kant, Triume eines Geistersehers, erldutert durch Trdume der Metaphy-
sik, in: Werke in sechs Bianden, Darmstadt 1960, Bd. 1, S. 980f.

> Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, § 77.

* Immanuel Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung?, Werke Bd. 6, S.53;
Kritik der reinen Vernunft, B § 12.

16



steht oder sogar missversteht. Sie hat sich auf Regelspiele und Struktu-
ren fixiert und vermag daher Phinomene, die ihr dadurch entgleiten,
nur als Extra- oder Para-Rationales zu erfassen. Ist sie dadurch von
Kunst, Mythos und Religion grundsatzlich getrennt und begegnet sie
dort dem Problem der Inkommensurabilitdt? Da sie sich in einem
dogmatischen Sinne auf ihre Bedingtheit durch Sprache festlegt, ver-
mag sie Denkweisen, die nicht-verbale Urspriinge behaupten, nicht
mehr in den eigenen Horizont einzubeziehen, es sei denn, sie werde
durch den Filter einer verdiinnenden Ubersetzung gedriickt’.

Diese Einsichten scheinen mir wert zu sein, festgehalten zu werden,
denn die transzendentale Vernunft und die sich selbst thematisierende
Rationalitidt von heute sollten nicht eilfertig identifiziert werden.
Denn wie ist die eine Vernunft nochmals begriindbar, da sie die trans-
zendentale ist? Sie ist in ihrer Transzendentalitit selbst transzendent
gegeniiber den Bestimmungen der Kritiken, die nicht dazu befihigt
sind, ihre eigene Herkunft nochmals und gleichsam retrospektiv zu
begriinden. Wenn es schon eine Begriindung der Vernunft selbst geben
soll, dann nur im Sinne eines konstanten Prozesses der Hinterfragung
und Riickfrage, eines Interesses der Vernunft an sich selbst. Grund-
sitzlich sollten bei einem solchen Prozess konstante Erweiterungen
und nicht, wie das Ideal der Rationalitit es induziert, konstante Ein-
engungen und immer rigorosere Selektionsvorschriften auftreten. So
1st es eine vollkommene Perversion des Kantischen Vernunftgedan-
kens, wenn allein eine Form der Vernunfterkenntnis, namlich die
theoretisch-wissenschaftliche, zum Paradigma alles wahren Erken-
nens gemacht wird. Es besteht auch der Verdacht, dass die heutige
Rehabilitierung der praktischen Vernunft eher ithre Vertheoretisie-
rung als ihre Autonomisierung intendiert.

Wenden wir uns kurz der Transformation der transzendent-trans-
zendentalen Vernunfi in die sich selbst thematisierende Rationalitdit in
der wissenschaftlich-technisch dominierten Lebenswelt zu. Sie steht
im Zeichen einer Mundanisierung der Vernunft und des Verlustes
threr Selbstkonstituierung aus Freiheit. Solange sich ndmlich die Ver-
nunft der Aufklarung am Ideal der Metaphysik mass und sich als de-

* Thomas S. Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a/Main
1981, S.214fT.

17



ren Transformation tiberhaupt begriff, konnte sie das in Gottesgedan-
ken konzentrierte Autonomiepotential fast ungebrochen auf sich
selbst libertragen. Sie stand damit «nicht selbst auf dem Boden der
Welt, d. h. in der Weltbefangenheit der natiirlichen Einstellung», son-
dern der Welt «gegeniiber». Diese Formulierung bezieht sich auf die
transzendentale Reduktion oder Epoché Edmund Husserls, und zwar
in der Formulierung durch Eugen Fink®. Sie brachte die spdte Phino-
menologie Husserls in den Horizont der unsere Tradition priagenden
Grundfrage «nach dem Ursprung der Welt»'. In der pervertierten
Form eines Denkens in Sachverhalten diirfte diese Frage ldngst schon
inkommensurabel geworden sein, weil es im Paradigma wissenschaft-
lich-technischen Denkens liberhaupt keine Ursprungsfrage und damit
auch keine transzendentale Begriindungsfrage geben kann. Gerade
darin liegt aber die Mundanisierung der Vernunft, die keine Mdoglich-
keit mehr entdecken kann, ihre eigene Emergenz als stromendes
Nunc-Stans zu erfahren. Damit bringe ich das um die Epoché und die
transzendentale Reduktion bemiihte Denken der Phinomenologie in
den Zusammenhang einer Rationalitdtskritik, die die Weite und auch
die innere Fliissigkeit des tradierten Vernunftbegriffs sich zunutze
macht, wie sie eine auch sich selbst thematisierende Rationalitat
kaum so bald erreichen diirfte®.

Abkoppelung der Vernunft von ihrem Erfahrungs- Untergrund

Im Vernunftgedanken steckt ein phdnomenologisches Element, das
bei einem Denken, das sich der Rationalitdt verpflichtet, nicht mehr
oder nur in sehr eingeschrianktem Sinne vorhanden ist. Die Selbstdis-
ziplinierung der Vernunft zur Rationalitit macht sich bereits in der
Kantischen Tendenz bemerkbar, sich der Formalismen der damaligen
logischen Urteilslehre zu bedienen und sie in allen Weisen der Ver-
nunfterkenntnis als Raster der Erkenntnisfihigkeit anzuwenden. Da-
bei ging es doch urspriinglich nur darum, die in der Urteilslehre ver-

® Eugen Fink, Die phinomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegenwiir-
tigen Kritik, in: Kant-Studien 38 (1933) S.353.

" 1b.S.338.

* Ib. S.360.

18



borgene synthetische Fihigkeit des Erkennens iiberhaupt rein in den
Blick zu bekommen. Immerhin sehe ich die Weite der Vernunftphilo-
sophie in der vorsichtigen Anndherung an das Problem der systemati-
schen Einheit aller Vernunftvermdgen, so dass auch die Horizonte der
Kunst und der Naturphilosophie bewahrt bleiben konnten. Die Aus-
lagerung der vollen sinnlichen Erkenntnis, wie sie im Entwurf der
Asthetik von A.G. Baumgarten vorlag, halte ich unter diesem Ge-
sichtspunkt fiir ein Versagen der Kantischen Vernunftkonzeption’.
Auch die unreflektierte Ubernahme der Newtonschen Physik als ein
Paradigma der Naturerkenntnis (an der letztlich auch die teleologi-
sche Naturerkenntnis nichts dnderte) zeigt an, dass schon in den An-
satz der Objektkonzeption ideologische Elemente eingeflossen waren.
Die Stilisierung der «Dinge» zu ent-emotionalisierten Entititen, zu
Tatsachen und zu Quasi-Absolutheiten folgte dem sich universalisie-
renden Paradigma, die Welt in ihrer reinen Gesetzmassigkeit zu ent-
decken und in ihr das nicht mehr zu bezweifelnde Fundament zu fin-
den. Es musste den Ersatz abgeben fiir den noch emotionalen und an-
thropomorphen Kosmos der vor-kopernikanischen Welterfahrung.
Damit ist die mdgliche phinomenologische Erkundung der Vernunft-
potentiale eingeschriankt, ja ausgeblendet.

Die Abkoppelung der Vernunft von ihrem immanenten Erfah-
rungsgehalt erzeugt Rationalitit, wie sie sich besonders in der Wissen-
schaftstheorie artikuliert. Da sich diese heute als Vorbild flir philoso-
phisches Denken feiern lassen kann, kommt ihr paradigmatische Be-
deutung zu. Da sich diese Rationalitit selbst zu thematisieren versteht
und sich selbst ebenfalls auf ihre Moglichkeiten untersucht, hat sie
den Anschein transzendentaler Erdrterung bei sich. Doch sie ist durch
ihre Selbstauffassung derart mundanisiert, dass sie den von ihr bereits
ausgesparten und letztlich konstituierten Tatsachen-Horizont nicht
mehr zu durchstossen oder zu transzendieren vermag.

Ein Kennzeichen fiir diese Sachlage ist ihre eigenartige Selbstbe-
grenzung, die sie aber nicht unbedingt aus sich selbst deduziert, son-
dern sich von wissenschaftlichen Disziplinen vorschreiben lisst. Lin-

’ Sciagraphia encyclopaediae philosophicae, aus dem Nachlass hrsg. von J. Chr. Forster
(Halle 1769); Hans Rudolf Schweizer/Armin Wildermuth, Die Entdeckung der Phi-
nomene, Basel/Stuttgart 1981, S.23.

19



guistische und biologische Codes, Neurologie, Evolutionstheorien der
Naturwissenschaften u.a. werden zur Erlduterung der «Erkenntnis»
oder des «Denkens» angefiihrt. Ist in diesen Fillen nur schwer von
«Bedingungen der Moglichkeit der Erkenntnis» im transzendentalen
Sinne zu sprechen, so sind besonders die im Bereich der Sprach- und
Kommunikationsphilosophien entwickelten Denkweisen versucht,
quasi-transzendentale und damit letztbegriindende Elemente aufzu-
nehmen. In diesem Sinne ist auch jeder Versuch zurilickzuweisen, die
Sprachphilosophie Ludwig Wittgensteins als eine (wenn auch sich
ihrer selbst nicht bewusste) Transzendentalphilosophie zu begreifen
oder zum mindesten ihr den gelungenen Nachweis zu attestieren, sie
hitte die Sprache — vor allem den pragmatisch-semantischen Kontext
der Umgangssprache — als eine transzendentalphilosophische «Vor-
aussetzungy» bewusst gemacht. Dieser Zweifel trifft auch andere Aspi-
ranten transzendentalphilosophischer Grundlegungen, wie sie im An-
schluss an den jungen Marx in der Arbeit, den gesellschaftlichen Inter-
essen oder auch, in der Ausdrucksweise K.-O. Apels, als «Aprior1 der
Verstindigungsgemeinschaft»'® konzipiert wurden. Gerade die trans-
zendental-pragmatische Transformation der Philosophie, die Apel in
komplexer Verarbeitung verschiedenster philosophischer und wissen-
schaftstheoretischer Methoden vorschldgt, verlasst paradoxerweise
die transzendentalphilosophische Vernunftreflexion zugunsten einer
kommunikationsoffenen Strategie universaler Verstindigung. Para-
dox ist dieses Anliegen darum (wenn auch in der Zeit der Synthese
europdischer und angelsachsischer Traditionsstrome verstandlich),
weil es die Erfahrungshorizonte, aus denen unsere ganze Philosophie
erwachsen ist, wie ein abgeschlossenes Offenbarungsgeschehen behan-
delt, tiber das sich nur noch exegetisch-erkldrend und methodologisch
diskursieren ldsst. Diesen Vorwurf muss man auch gegen jene merk-
wiirdige Hegel-Insistenz philosophischer Diskurs-Zirkel richten, die
nicht miide werden zu erkliren, dass «man an Hegel nicht vorbeikom-
men konne». Dabei wird die fundamentale Irrelevanz-Erklarung ge-
geniiber ganzen Bereichen der Hegelschen Philosophie gleichzeitig
vorausgesetzt, denn man kann sich des Eindrucks nicht erwehren,
dass das Ernstnehmen der Hegelschen Religionsphilosophie kaum

' Karl-Otto Apel, Transformation der Philosophie, Frankfurt 1973, Bd. 1, S.61.

20



mehr als ein methodologisches Interesse geniesst. Die Reduktion des
Interesses auf die von spekulativen Idealisten verwendeten Refle-
xionsmethoden, bei Absehung von den inhaltlichen Prozessen, hiilt
viele Themata der tradierten Philosophie anscheinend bewusst, ohne
dass es zu Versuchen kime, den Nachvollzug z. B. der Schellingschen
Spdtphilosophie zu wagen und — wer weiss — noch zu erweitern. Der
von Apel wiederholte Vorwurf von Ch.S. Peirce, dass die bisherige
Philosophie einem «Zeitalter solipsistischen Evidenz-Apriorismus»'’
angehdre, macht deutlich, dass man durch Effizienz des Methoden-
Rationalismus und der Universalisierung der Kommunikationsstrate-
gien den Abschluss der metaphysischen und transzendentalphiloso-
phischen Denkkultur wettzumachen versucht. Es mutet an, als ob
man wie am Ende der Antike das Versiegen der Orakel feststellte oder
wie auf den ersten Konzilien den Abschluss der lebendigen Offen-
barung kanonisierte. Das engagierte Eintreten fiir eine Eigenstindig-
keit hermeneutischer Wissenschaften und der entschiedene Kampf
gegen die szientistisch-technische Auffassung der Wissenschaften ver-
deutlicht nur, dass man die Philosophie dem Idealbild der Wissen-
schaft angleichen will und die Genese von Philosophien in den Dis-
kurs von Philosophen-Gemeinschaften einzuordnen gedenkt. Nun
mag dies alles richtig sein; jedoch der Verlust der Erfahrungsdimen-
sion des Erkennens macht ein Defizit philosophischer Glaubwiirdig-
keit bewusst, das ausserhalb der etablierten Philosophie besser wahr-
genommen zu werden scheint als innerhalb der Gemeinschaft der an-
geblichen Verwalter der tradierten philosophischen Weisheit.

Die Reduktion auf den methodischen Rationalismus macht die Phi-
losophie wieder innerhalb der heutigen Lebenswelt gerade fiir die
Wissenschaft diskursfihig. Die philosophische Selbstthematisierung
geht auch bei einem rationalistischen Denkstil zuriick auf die quasi-
transzendentalen Bedingungen der Mdoglichkeit von Erkenntnis und
Verstehen, bleibt aber dann bei den mundanen und stets schon objek-
tivierten Bedingungen stehen. Damit kann die unaufhebbare Verbun-
denheit des philosophischen, aber auch des wissenschaftlichen Den-
kens — vor allem bei der «Begriffsbildung» — z.B. von Stephen Toul-
min in einem umfassenden Sinne fiir die «kollektive Vernunft» nach-

Ib.S.12.

2l



gewiesen werden'’. Dem doppelten Desiderat, wissenschaftliche Er-
kenntnis voll in die Philosophie einzubringen und andererseits die
Philosophie selbst als aufklarende Denkstrategie in die Lebenswelt zu
integrieren, kann damit anscheinend voll entsprochen werden. Das
Paradox 1st aber gleich zur Hand: die sich methodisch verstehende
Rationalitdts-Philosophie gerdt in eine Gegenstellung zu «Irrationali-
tdten» innerhalb der Lebenswelt, die gerade alles das wieder zur Gel-
tung bringen wollen, wogegen sich die sog. Aufkldrung gewandt hatte.

Nihilismus als Konsequenz des lebensweltlichen und methodischen
Rationalismus

Es war die Aufkldrungsvernunft selbst, die eine Nihilismuskritik in
Gang setzte. Verfolgen wir die Begriffsgeschichte des Nihilismus eine
Strecke weit, so fiihrt uns der Weg zur Kritik an der Aufklarung selbst
ans Ende des 18. und den Beginn des 19. Jahrhunderts. Die Diszipli-
nierung aus geometrischem Geist hatte sich bei1 Descartes und Spinoza
schon artikuliert und ein eigenes Weltbild entworfen. Die von Rudolf
zur Lippe dargestellte Disziplinierung der Vernunft oder des rationa-
len Denkens erfasste die franzosische Gartenkultur, die Choreogra-
phien der Ballette an den Hofen der aufgeklarten Monarchen, das
Schulwesen (besonders das preussische), das psychische Binnenleben
des Biirgertums und damit den Umgang mit dem Nichtkonformen,
die politische Argumentation und den ganzen Bereich des Offentli-
chen. Zudem fiihrte die Entwicklung der Uhrentechnik zu einer Kol-
lektivzeit, die eine einheitliche Ordnungsstruktur sowohl des Innen-
lebens als auch der Daseinsgestaltung erméglichte’”.

Wenn Jacobi bereits in der Philosophie Fichtes den Nihilismus'
entdeckte und jene Dimension vermisste, in der das Denken auch
nicht-begrifflich sein darf und ahnen, fiihlen, ja sogar berlihren kann,
so traf er auch die transzendentale Vernunft Kants. Denn sie fiihrte
einen Messerschnitt, der zum Tode Gottes fiihrte — wie es am Ende des
Jahrhunderts Nietzsche uniibertrefflicherweise in seinem Aphoris-

K Stephen Toulmin, a.a.O. (Anm. 1), S.49ff.

" Rudolfzur Lippe, Naturbeherrschung am Menschen, Frankfurt 1974.
'* Friedrich Heinrich Jacobi’s Werke, Leipzig 1816, Bd. 3, S.44.

22



mus tiber den tollen Menschen formulieren sollte. Auch die Kritik der
reinen Vernunft koppelte die Erde von der Sonne ab, namlich da-
durch, dass sie die Sinnlichkeit zum passiven Untergrund erklirte und
die Phantasie oder die Einbildungskraft zwar anerkannte, aber nur for-
malisiert und entqualifiziert einsetzte. Ihre zentrale Stellung im Gan-
zen der Vernunftphilosophie ist von Kant akzeptiert, doch so ver-
diinnt, dass sie einem nur noch als eine energetische Kraft erscheinen
kann. Es kommt einem vor, als ob Kant von der Phantasie selbst die
Inhalte und damit ihre erfiillende Wirklichkeit wegnahm, um ihre
Energie und magische Kraft zu Synthesen einsetzen zu konnen. Man
konnte sagen, dass er sie als Energiequelle und als verborgenen unab-
dingbaren Hintergrund benutzte, der auch die Mathematik trigt. Das
energetische Paradigma der Neuzeit meldet sich hier bereits unver-
kennbar,

Der gegenwiirtige, praktisch-politische Nihilismus ist das tragische
Produkt einer zweiten Enttduschung. Die erste grosse Enttduschung
war der Zusammenbruch des ptolemdischen Alltagskosmos beim
Ubergang zum kopernikanischen offenen Universum. Die Enttiu-
schung tiber einen universalen Sinnkontext wurde durch den Fort-
schrittsoptimismus und spater auch durch den biologischen Evolutio-
nismus aufgefangen. Besonders der organisierende Rationalismus der
wissenschaftlichen und technischen Revolution konnte Taten vorle-
gen und die Utopie einer sich konstant verbessernden Welt am Leben
erhalten. Er hat den ldngst latenten Nihilismus, der aus dem Gottes-
mord resultieren sollte und durch die Nichtigerkldrung der Meta-
physik zu erwarten war, hinausgeschoben und vertagt. Ich sage: Bis in
unsere Tage. Nun aber ldsst der Glaube an die Rationalitdt zum min-
desten nach — und zur Rationalitdt gehort, wie Paul Feyerabend im-
mer wieder erklart, ein metaphysischer Glaube. Der endlose Prozess
rationaler Akkumulation von Komplexitét fiihrt in ein Utopia, also
an einen Ort, den niemand kennt und der nirgendwo ist. Allerdings
bleibt das eine: die wissenschaftlich-technische Rationalitiit selbst, die
nicht nur mit Komplexitits-Akkumulationen, sondern auch in einem
bis anhin nicht erkennbaren Sinn mit Komplexitits-Begrenzungen
und zwar ihres eigenen Prozesses beauftragt werden muss.

Bei ndherem Zusehen ergibt sich eigentlich eine doppelte Resigna-
tion. Es besteht ein Zweifel an der ganzen Zukunftsorientierung des

23



rationalen Unternehmens, aber zugleich wéchst eine Einsicht, dass es
keinen praktischen Ausstieg aus thm gibt. Das gegenwartige Bewusst-
sein stosst damit an zwei Wande, an denen es gestoppt wird. Dennoch
operiert es weiter — ins Sinnlose, obgleich es bei jedem seiner einzel-
nen Schritte von Sinn geleitet ist. Es koppelt sich ab von den Fragen,
die aufs Ganze gehen — oder schafft sich neue Mentalbereiche, in
denen es eine neue Heimat und eine neue Erde zu finden glaubt. Pl6tz-
lich wird die alte Weisheit der Antike, ja selbst die Metaphysik, die die
Aufkldrung mehr opferte als transformierte, und die ganze magisch-
alchemistische Wirklichkeitserfahrung attraktiv. Neue Orientierun-
gen gleichsam hinter dem Riicken der ganzen wissenschaftlich-techni-
schen Rationalitat werden verlangt. Wer nicht eine Ldsung findet,
konform oder alternativ, scheint von der Atmosphéare der Sinnlosig-
keit eingeholt zu werden. Dass sie schon eine Weile mit uns ist, zeigen
die Wirkungen der Schriften Nietzsches, Kierkegaards, Sartres und
Camus’. — Allerdings ist die gegenwirtige Nietzsche-Renaissance
nicht mit den vorangegangenen zu vergleichen, denn man begeistert
sich nicht an Nietzsches Ubermenschen oder an seinem Schreibstil,
sondern merkwitirdig genug: man holt sich heute ber thm Rat und
positiven Anstoss. Vielleicht ist es aber auch der Umstand, dass er die
erste, fundamentale Enttauschung — die Ermordung Gottes — voll be-
wusst gemacht hat.

«Da dort gerade Viele von Denen zusammen standen, welche nicht
an Gott glaubten, so erregte er ein grosses Gelichter»'”. Die Ironie
gegeniiber dem Tode Gottes wird angesichts der viel pragmatischeren
Sinnlosigkeiten der sich tiberfordert vermeinenden Rationalitiat nicht
mehr gerechtfertigt. Sie sieht sich unerwarteterweise von hinten aus
der Geschichte her in Frage gestellt. [hr Selbstbegriindungsakt erweist
sich als ein weiterer Akt der Abkoppelung der Erde von der Sonne, um
mit den Metaphern Nietzsches zu sprechen. In Abstraktionen und
Zeichensystemen muss sie sich konstant neu orientieren und organi-
sieren und sich immer mehr auf die transzendentale Idee des Systems
zuriickziehen. Der Bestimmtheit systemischen Ubersichtswissens
steht zuletzt noch der Horizont der reinen Unbestimmtheit gegentiber,

" Friedrich Nietzsche, Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Binden, Miin-
chen 1980, Bd. 3, S.480.

24



dessen Andringen das systemtheoretische Denken (z.B. von Niklas
Luhmann) durch die Rituale der Komplexitédtsreduktion zu meistern
versucht.

Der Nihilismus, der sich heute zu einer politischen und kulturellen
Macht entwickelt, ist sicher praktischer und handfester als jener, von
dem Nietzsche spricht. Mag sein, dass wir den seinen nur hirter erfah-
ren und bereits mitten in den Resultaten leben, die er im 19. Jahrhun-
dert noch abstrakt ahnen liess. Ich glaube, dass wir nach der hinter uns
liegenden und mit unverminderter Kraft sich vollziehenden Explo-
sion wissenschaftlichen und technischen Wissens fast uniiberwindli-
che Schwierigkeiten haben, dem Schicksal des Nihilismus zu entge-
hen oder es sogar zu iberwinden. Eine Umwertung der Werte bedeu-
tete heute eine Umpolung und Revolutionierung unserer ganzen Le-
benswelt. Und dies deshalb, weil die Enttduschungserfahrung, die
jedem Nihilismus zugrundeliegt, sich gerade auf die Dominanten un-
serer Lebenswelt bezieht.

Nihilistische Potentiale unserer Lebenswelt

Nehmen wir einige Kennzeichnungen, die in den vergangenen Jahr-
zehnten hiufig gebraucht wurden, einmal ernst. So ist die Verwissen-
schafilichung unserer Gesellschaft sicher nicht derart, dass wir tat-
sachlich unsere Gesellschaft auf wissenschaftliche und darum umfas-
send rationale Weise in den Griff gebracht hitten. Wissenschaftlich-
technische Eingriffe in die Natur und in den Interaktionskontext der
Gesellschaft erzeugen mit einer fast schon meta-wissenschaftlichen
Gewissheit neue Unordnungen und neue, unerwartete und nicht vor-
ausgesehene Komplexitidten. Theorien entstehen auf hoher Abstrak-
tionsstufe, um das Unerwartete und Nicht-Geplante nochmals zu re-
flektieren und zu steuern'®. Sicher gibt es hier ein Wissens-Potential,
das zu neuen Strategien der Problembewiltigung sich herausgefordert
sieht, aber zugleich ist dieser Zustand offen fiir eine Verzweiflung am
bisherigen Zugriff in die Wirklichkeit. Die sich begrenzende Praxis
und das Pathos des Uberschaubaren und Machbaren fiihren sich

'* Friedrich A. von Hayek, Die Theorie komplexer Phinomene, Tiibingen 1972.

25



selbst ad absurdum. Trifft hier der Zweifel sein Ziel, dann wird die
Frage gestellt, wie lange noch die Menschheit den Wissenschaftern
und Technikern ihre Fortschritte und Erfolgserlebnisse ermoglichen
soll"”.

Eine durchgehende Okonomisierung der Lebenswelt ist ebenfalls in
Gang gesetzt. In einer merkwiirdigen Verkoppelung treiben sich die
beiden Ideen der Selbstentfaltung der Personlichkeit und der Kon-
sumsteigerung voran, als ob der Liberalismus sich auf Gedeih und
Verderb auf 6konomisches Wachstum eingeschworen hétte und sich
in diesem erfiillen miisste. In sehr polemischer Weise hat auf dieses
Problem C.B. Macpherson aufmerksam gemacht'®. Die Okonomisie-
rung der Lebenswelt ist natiirlich nicht nur ein Problem, das sich
streng «bkonomisch» eingrenzen liesse. Mit thm verbunden ist das
Paradigma der technischen Effizienz, das sich mit der 6konomischen
Rentabilitidt zu synthetisieren versteht. Allerdings kommen wir hier
an eine Grenze. Der Verdacht wachst, dass die technische Effizienz
sich eher nach der 6konomischen Rentabilitdt richtet, der das ganze
Potential der technischen Instrumentalitit dienen muss. Dies ist an
sich kein Einwand gegen das Prinzip der 6konomischen Rentabilitét,
aber gegen die von ihr erzeugte Haltung, die die erweiterten techni-
schen Moglichkeiten nicht vollumfanglich der Gesellschaft zugute-
kommen lasst. Es konnte sein, dass die Produktivitit der technischen
Kapazititen dank der Mikroprozessoren derart gewachsen ist, dass die
Zahl der direkt am wirtschaftlich-technischen Arbeitsprozess Betei-
ligten drastisch gesenkt bleiben muss. Das Problem einer strukturellen
Arbeitslosigkeit ist damit angedroht und damit auch ein nihilistisches
Potential, sofern nicht eine Umwertung des noch stark religios be-
griindeten Arbeitsbegriffs erfolgt. In andern Worten: die Sinnfrage an
die bisherige Okonomisierung und Effizienzsteigerung ist gestellt und
kann umfassend eine nihilistische Haltung provozieren.

Die zunehmende Biirokratisierung schlagt in ihr Gegenteil um. [hr
rationaler Grundgedanke stimmte mit der Blirger-Demokratie des Li-
beralismus tiberein. Es galt einmal als Ziel, jeden Biirger eine Welle

' Paul Feyerabend, Erkenntnis fiir freie Menschen, Frankfurt 1979.
'8 C.B. Macpherson, Die politische Theorie des Besitzindividualismus. Von Hobbes bis
Locke, Frankfurt 1973.

26



lang als Buirokraten zu beschéftigen, denn die rational durchschau-
bare Biirokratie galt als Garant einer sich an allgemein akzeptierte
Regeln haltenden Herrschaftsform. Die Krise der Blirokratie, die als
effiziente Administration im amerikanischen Sinn operiert, ist zu-
gleich eine Krise der Demokratie. Uberkomplexe staatliche Admini-
strationen, deren Entscheide nicht mehr von jedermann rational
nachvollzogen werden konnen, verstossen gegen den Herrschaftsge-
danken einer demokratischen Gesellschaft. Dies ist nur ein Indiz, dass
sich auch der rationale Sinn der Demokratisierung im Vollzug ihrer
Verwirklichung verkehrt und zum Instrument der Bevormundung
wird. Komplexitit der Institutionen und Administrationen kénnen zu
Herrschaftsinstrumenten von Eliten werden.

Aus der Perspektive des Alltagsbewusstseins zeigt sich folgendes
Paradox: Die wissenschaftlich-technische Rationalitdt hilft zwar in
manchen Bereichen tiberschaubarere und bequemere Verhdltnisse zu
schaffen, doch mithilfe einer komplexen Technik, die nur als Umwelt
bewusst wird und im Zustand stets unerschliisselter Rationalitit ver-
bleibt. Diese hypothetische Rationalitat fordert konstant einen Glau-
ben heraus, der nur in Ausnahmefillen, besonders bei Dysfunktionen,
reflektiert wird. Der Tagespresse kommt die Funktion zu, die Kontin-
genzen dieses hintergriindigen Zusammenhanges gegenwartig zu hal-
ten. Es bildet sich eine doppelte Rationalitdt aus, die in unserer Zivili-
sation selbstverstdndlich geworden ist. Hinter der bestdtigten Rationa-
litat des eigenen lebensweltlichen Zusammenhangs konstituiert sich
eine eigenstandige wissenschaftlich-technische Rationalitit, die in In-
stitutionen, Laboratorien, Hochschulen und Forschungsstitten sich
erneuert und den praktisch-technischen «Fortschritt» antreibt. Mag
dieses Bild zu einfach und verzerrt sein, es soll nur auf den Umstand
hinweisen, dass eine hypothetische Hintergrunds-Rationalitdt ent-
steht, deren Walten Anlass zu einer steten Ambivalenz gibt. Das All-
tagsbewusstsein muss, um iiberhaupt funktionieren zu konnen, dieser
Hintergrunds-Rationalitdt vertrauen, ohne sie kontrollieren zu kon-
nen. In den heutigen offentlichen Debatten tiber die Sicherheit bei
Kernkraftwerken bricht diese Ambivalenz voll durch und verdichtet
sich zu einer Angst, die apokalyptische Ausmasse annimmt. Die sich
selbst liberlassene wissenschaftlich-technische Rationalitit und die sie
inkarnierenden Institutionen geraten damit unter den Verdacht der

27



Irrationalitdt. Aus den Bereichen einer neuen, sich kritisch orientie-
renden Rationalitit, die sich alternativ oder 6kologisch kennzeichnen
kann, wird nun der Vorwurf der Irrationalitit gegen die bisherige Ra-
tionalitiit erhoben. Gegen die offensichtliche Ubermacht der bisher
akzeptierten rationalen Denkweise erfihrt die alternative Denkan-
strengung ein kaum zu bewéltigendes Defizit an Legitimitit, an Erfah-
rungswissen und an Entwicklungsmaoglichkeiten. Sie fordert die Um-
wertung der Werte, ohne meist mehr als einen Appell geben zu kon-
nen. Tritt sie in den Diskurs mit den wissenschaftlichen Instanzen und
formiert sie sich politisch, lduft sie Gefahr, das «Andere der Rationali-
tdt» nicht in den Diskurs einbringen zu kénnen oder von dem Regel-
spiel bisherigen Denkens eingefangen zu werden. Insofern in unserer
Lebenswelt zunehmend bewusst wird, dass das Denken, das seine Do-
minanten pragt, in einem fundamentalen Sinne verfehlt sein konnte,
1st ein latenter Nihilismus zu unserem Begleiter geworden. Er 1st der
Antrieb aller Versuche, fernostliche Meditationstechniken, verges-
sene Mysterien aller Zeiten und Kulturen wieder aufzunehmen, die
Geheimnisse des Kdrpers wieder praktisch-sinnlich zu erleben, sich
in die Rituale von exotischen Sekten zu vertiefen oder sich radikal
seinen Gefiihlen zu tberlassen. Die Verzweiflung an der mundanen
Rationalitit, die benutzt und dennoch bezweifelt wird und Utopien
verheisst, die man weiter verfolgt, obwohl sie selbst deren unmdogliche
Verwirklichung beweist — genau dieses Milieu erzeugt den Zustand,
den Nietzsche als Nihilismus bezeichnete. Die jungen Menschen ho-
ren doppelte Appelle: sie horen von einer andern Wissenschaft, einer
andern Technik, einer andern Okonomie, einer andern Biirokratie
und einer andern, umfassenderen, aber auch lebensnaheren Demo-
kratie — und werden dennoch in die etablierten Berufe hineingetrie-
ben, als ob gerade das «System» deswegen gefahrdet sei, weil man
diese Appelle ernst nehmen kdnnte.

Da wir in einer Welt leben, in der die nihilistische Verzweiflung
immer offener eingestanden wird, gewinnt Nietzsches Philosophie
eine neue Bedeutung. Dass eine Umwertung der Werte in Gang gesetzt
werden muss, wer mochte dies heute noch bezweifeln. Darum gewin-
nen die Vorschlige und Analysen Nietzsches eine neue Aktualitit.
Vor allem seine These des erkenntnistheoretischen Nihilismus, dem
unsere ganze Tradition verfallen sei, scheint sich in den Formulierun-

28



gen heutiger Wissenschaftstheorien zu bestéitigen. Das Verfallen an
Zeichen, der Verlust der Leiblichkeit, die Logik des Irrtums und die
Kritik an allen Versuchen, die Wirklichkeit auf ein Abstraktum zu
reduzieren, sind heute Probleme eines vertieften kritischen Denkens
geworden. Doch bleibt alles noch Versuch und dringt heute noch
nicht in die Zentren philosophischer Diskurse vor. Diese haben sich,
wie wollte man es thnen vertiibeln, um die wissenschaftliche Legitima-
tion bemtht — in einer Zeit, in der gerade «die Wissenschaft» wie nie
zuvor 1rrationalitiatsverdachtig wurde.

Die neue Plausibilitit des Mythos

Wir kénnen den bis anhin leitenden Gedankengang so zusammen-
fassen: Die bisherige Erfolgsgeschichte der wissenschaftlich-techni-
schen Rationalitit erzeugte einen Erwartungsiiberschuss, der eine Ra-
tionalitdtsenttduschung bewirkte. Diese zeigt sich heute in den For-
men des latenten Nihilismus. Das Defizit an materialer, qualitativer,
sinnlicher und emotionaler Erflillung liess ein Desiderat entstehen,
das ein breites Spektrum nicht-rationaler Erkenntnismoglichkeiten
aus dem Untergrund unserer Kultur emporspilte. Diese machen
einen vergessenen Erfahrungshintergrund unserer ganzen Denkkultur
sichtbar. Dies ist der Ausgangspunkt einer Debatte, die entweder zu
einer neuen Plausibilitdt des Mythos vorstossen oder den Irrationalis-
musverdacht gegeniliber der mythischen Weltsicht begriinden miisste.

Es ist zuzugeben, dass vieles, was als Mythos bezeichnet wird, unter
den Titel der Irrationalitdt fallen sollte. Die Tendenzen zur Verwis-
senschaftlichung, Durchékonomisierung und Durchrationalisierung
der Lebenswelt erwecken heute Gegentendenzen, die ein latentes Po-
tential von Irrationalitit freisetzen. Bereits schon die Aufforderung an
die wissenschaftlich-technische Rationalitét, sich selbst zu begrenzen
und ihre Endlichkeit anzuerkennen, wird als Irrationalitdt diffamiert.
Oft verwandelt sich die Rationalitit in einen Verdrdngungs-Mecha-
nismus. Die Versuche, sich mit der verdriangten Gegenseite zu befas-
sen, muten an wie Domestikationen der Wildnis'’. Die Rationalitit

" Hans Rudolf Schweizer/Armin Wildermuth. a.a. 0. (Anm.9),S.21.

29



scheint sich gegeniiber einem Denken absetzen zu miissen, das sie zu
liberwinden droht. So kommt es zu Vorstellungen, dass irgendetwas
im Hintergrund der Rationalitdt lauere, das begrifflich unklar und
nicht kontrollierbar sei. Etwas Verworrenes, Chaotisches, Anti-Argu-
mentatives, Absolutes und Offenbarendes, zudem etwas Unkontrol-
lierbares und Subjektives scheint sich hier zu melden. Es kommt dann
zu Unterscheidungen zwischen dem wissenschaftlich-rationalen Den-
ken und dem wilden Denken (C. Lévy-Strauss), zwischen Zivilisation
und Wildnis (H.P. Duerr), zwischen Gesellschaft und Wahnsinn
(Michel Foucault). Diese Gegenwelt stellt das Andere der Rationalitit
dar und gilt manchmal als mythische Welt. Allzu leicht riicken da-
durch Gedankenkomplexe wie Intuition, Einfall, Phantasie und Aus-
ser-Alltdglichkeit in diesen Hinterbereich der radikalen Unvertraut-
heit. Obwohl die sich selbst thematisierende, mundanisierte Rationa-
litdt erkennt, dass sie die Wirklichkeit in zwei Teile teilt, versdumt sie
es, sich auf beiden Seiten zu erproben. Gerade das, was die Rationali-
tdt antreibt und lberhaupt ermoglicht, wird ausgeschlossen, obwohl
sie der Phantasie, des Einfalls und der Intuition, der sogenannten
Kreativitat bedarf — auch ihres Gegeniibers, das als der chaotische
Urgrund durch die Mythen thematisch lebendig bleibt. Es ist miissig,
hier die Vorteile der alten Metaphysik anzufiihren, die im Ubergriff
auf den 1lluminierenden Gottes-Intellekt fihig war, Phantasie und In-
tuition in einen umfassenden Vernunft-Kontext einzubezichen.
Durch den biblischen Mythos der Schopfung wurde die Vernunft an
die Quelle aller Wirklichkeitsgenese gesetzt, wodurch es ihr gelang,
auf alle Formen der Wirklichkeit, des Erkennens und des Lebens
Bezug zu nehmen. Die metaphysische und transzendentale Vernunft
war offenbar imstande, sich in sich selbst zu transzendieren und nicht
nach einem wie auch immer aufgefassten Ausserhalb zu suchen.

Auch Max Webers universalgeschichtliche Rationalitditsauffassung
muss in diesen Kontext gestellt werden®. Er entwickelte seine Ratio-
nalititskonzeption als ein universalgeschichtliches Reduktionspro-
gramm. Als Entzauberung der Welt kann es mehr als nur metapho-
risch verstanden werden. In einer mythischen Dimension sind der

* Vgl. Jiirgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt 1981, Bd.
1, S.205fF.

30



rationale Asket und der magische Zauberer zum Kampf angetreten.
Wihrend es klar scheint, dass Max Weber mit dem Entzauberer der
Welt, dem Propheten, Protestanten und Wissenschafter sich idealty-
pisch identifiziert, gilt doch eine heimliche Sympathie auch dem Zau-
berer. Max Weber sieht, dass die verzauberte Welt reicher, voller und
erfahrungs-intensiver ist, doch zwingt er sich, selbst ein rationalisti-
scher Asket, den Weg der Rationalisierung bis zum bitteren Ende
durchzudenken. Jedoch den Status der nicht-rationalen Wirklich-
keitsbereiche ldsst er im unklaren.

Max Webers Rationalitit verhdlt sich polemisch zu den lebensphi-
losophischen Versuchen seiner Zeit, die dem Mythos noch einen Stel-
lenwert in der modernen Kultur erhalten wollten. Die Lebensphiloso-
phie ist liberzeugt, dass in aller rationalen Erkenntnis ein unauflos-
barer Rest steckt. Die Immanenz des Lebens bekundet sich in diesem
mythischen Restbestand, nidmlich als die Priasenz des nicht der Refle-
xion voll verfiigbaren Lebensuntergrundes. Gerade dieses konstitutio-
nelle Versagen der Reflexion 6ffnet einen Bereich, der von Symbolen
und Mythen besetzt wird. Die mythischen Symbole sind nicht will-
kiirlich, weil ithnen eine subreflexive Wirklichkeit entspricht, und die
mythische Wirklichkeit ist ihrer absoluten Eigenstandigkeit beraubt,
weil sie gerade der symbolischen Vermittlung bedarf, um reflexions-
fahig zu werden. So entsteht ein Medium wechselseitiger Verweisun-
gen, das zu einem steten Hinterfragen der Reflexion fiihrt und dabei
immer auf das nicht mehr hinterfragbare Leben stdsst, aber auch zur
Stdtte wird von Phidnomenen, die ihre Eigenmacht gegeniiber der Re-
flexion als radikales Anderssein, als Mythos oder als Irrationalitit
legitimieren wollen.

Zweifellos wird heute die Entzauberungsthese Max Webers nicht
mehr als notwendig hingenommen. Zahlreich sind die Versuche, die
eine Wiederverzauberung der Welt anstreben und sogar experimentell
erproben’’. Verzauberung bedeutet aber nicht so sehr Regression in
einen abstrusen Irrationalismus als vielmehr eine hochst praktisch-
dsthetische Intensivierung der Wahrnehmung., Zwar sind gemass

' Dietmar Kamper, Zur Geschichte der Einbildungskraft, Miinchen 1981; Hans Peter
Duerr, Traumzeit. Uber die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation, Frankfurt
1978.

31



sprachanalytischen Theorien unsere Wahrnehmungen immer von
Theorien geleitet, ungeachtet der Einsicht des Zen-Buddhismus, dass
man den Phidnomenen in einer absolut freien Weise begegnen kann.
Doch ist zu berticksichtigen, dass sprachanalytisches Denken nur von
Wahrnehmungen spricht, wihrend das zen-buddhistische sie experi-
mentell erprobt. Dieser Unterschied fiihrt uns zum Hauptgedanken
zurtick. Wie namlich der Untergrund der Vernunft von der methodi-
schen Rationalitit nicht mehr erfahren wird, so auch nicht mehr die
Tiefenpotenzen der Wahrnehmung selbst. Darum miissen wir anneh-
men, dass wir heute tiberhaupt nicht mehr verstehen, was die Gotter-
erscheinungen in den Mythen wirklich bedeuteten. Uns fehlt schlicht
und einfach das Wahrnehmungspotential dazu. Darum sollte man die
ganze Geschichte des Lebens und Sterbens der Gotter und Gottinnen
unter dem Gesichtspunkt der sich transformierenden Wahrneh-
mungsfahigkeit neu konzipieren.

Wenn heute eine Art experimenteller Magie und Mythologie i1m
grossen Stile aufkommt, so stehen wir vor einer neuen Situation. Ein
Blick in Zeitschriften- und Biicher-Verlage zeigt, dass der Umgang mit
Sternen und Horoskopen, der Kontakt mit Tieren und Pflanzen, mit
den Heilkriften der Hinde und der Augen, mit Mysterien und die Be-
gegnungen mit aussernormalen Erscheinungen wie Ddmonen, Astral-
wesen u.a. auf praktische Weise erprobt werden wollen. Nicht zuletzt
hat die Psychotherapeutik in einem bis anhin unbekannten Ausmass
das Verstindnis fiir die lange vernachlassigten Bereiche unserer Kul-
tur gefordert. Man hat den Eindruck, dass alle mantischen Kiinste,
die noch A.G. Baumgarten in seiner Wissenschaft der Asthetik an-
fiihrte®, plotzlich wieder ernst genommen wiirden. Dass man sich um
wissenschaftliche Vorsicht bei diesen Erfahrungen und Experimenten
wenig kiimmert, ist beinahe selbstverstandlich. Man will neue Para-
digmen entdecken. Weil dazu eine antirationale Haltung nicht gentigt
und vorerst ein Freiraum geschaffen werden muss, in dem «das An-
dere» gedacht werden kann, zwingt man sich zu rigorosen Diskursver-
weigerungen. Abschottung gegeniiber den universellen Vereinnah-
mungen des rationalen Diskurses wird dadurch leicht zur Leitlinie des
«alternativen Menschen». Damit wird eine eigentlimliche und nicht

22 Alexander Gottlieb Baumgarten, a.a.O. (Anm. 9).

32



ungefahrliche Situation erzeugt. Sie ist bereits im Schlagwort «Der
Faden ist gerissen» verbalisiert worden®™. Inkommensurabilitit wird
zum Ziel und Verweigerung der Kommunikation zum Mittel, neue
Denk- und Lebensformen zu erzeugen.

Dieser alternative Mensch will bewusst der Uberkommunikation
unserer Lebenswelt begegnen, indem er Ghettos kulturférdernder Un-
terkommunikation schafft. Auf diesen Umstand hat Lévy-Strauss in-
direkt hingewiesen®. Die Méglichkeit zur Ausbildung von zureichen-
der Identitidt und Originalitdt von Kulturen und ebenfalls von Subkul-
turen liege in der Kraft, sich vom universalen Kommunikationszu-
sammenhang abkoppeln zu kénnen. Dies ist dem Kommunikations-
apriori, anscheinend wenigstens, entgegengesetzt. Zum mindesten
kann man sagen, dass dem rationalen Kommunikationsmedium der
Wissenschaft, der Technik und der Politik Gegentendenzen erwach-
sen sind, die die sinnlich-leiblichen Erfahrungen und die psychischen
Tiefenerkundungen verstirken mdchten. Im Medium eines sich in
Argumente auflésenden Subjektes und einer Proklamation der Uber-
windung des Solipsismus in der Philosophie macht sich in Kunst und
Therapie subjektive und édsthetische Freiheit geltend, ndamlich als ein
Recht auf Phantasie und auf «Chaos». Sinnliches, Leibliches, Zweck-
freies und Asthetisches gewinnt gerade dadurch neuen Glanz, dass es
sich der funktionalistischen Lebenswelt entzieht.

Bei blossen Gedankenexperimenten bleibt der alternative Mensch
nicht stehen. Er erschliesst sich neue Mentalbereiche, um auf vielfal-
tige Weise seinen Ausstieg dauerhaft zu machen. Den Ausstieg aus
dem lebensweltlichen System vollzieht er nicht nur sozial, sondern
vor allem mental. Dies bedeutet, dass er sich vom durchrationalisier-
ten Lebensweltmedium abzutrennen versucht, indem er sich aufeinen
Standpunkt der Inkommensurabilitit mit dem offiziellen System
stellt. Dazu kann 1thm jedes andere Kultur- oder Erkenntnissystem
dienen, das sich in hohem Grade als unterschiedlich zum eigenen an-
zubieten vermag. Er geht auf Paradigmensuche, namlich auf die Suche
nach einer anderen Kosmologie, allein dem negativen Gedanken des
Total-Andern vertrauend. Ihm will bereits eine Alternativ-Industrie

> Gilles Deleuze/Michel Foucault, Der Faden ist gerissen, Berlin 1977,
* Claude Lévy-Strauss, Mythos und Bedeutung, Frankfurt 1980, S.32.

33



Hilfe anbieten. Geht er diese Angebote durch, so stosst er auf das irri-
tierende Faktum, dass nur sehr wenige neue Paradigmen angeboten
werden. So wird fast durchgehend Harmonie, Einheit mit sich selbst
und mit dem Universum und vor allem mit der Tiefe der Seele ver-
sprochen. Es wird also gerade das verheissen, was die wissenschaft-
lich-technische Rationalitat nun einmal nicht bieten kann.

Kontingenzerfahrung als Offnung zum Mythos der Rationalitdit

Wenn heute der Mythos wieder ernst genommen wird, dann sicher
nicht darum, weil viele heutige Menschen gerne an «Erzdhlungen»
glauben mochten. Sie wollen auch nicht an «Letztbegriindungen»
glauben und sich zufrieden geben, dass sie an einem Punkt des Diskur-
ses nicht mehr weiter denken miissen und thnen die Begriindung des
Diskursabbruches abgenommen wird. Sicher ist jedoch, dass sie der
Imagination eine erhéhte Wichtigkeit zumessen. Man kann eine ge-
wisse Tendenz feststellen, wieder vermehrt in Bildern zu denken. Was
an den bilderstarken Mythen heute ergreift, ist nicht eigentlich die Er-
zahlung. Es ist ihr Hintergrund, ndmlich jene Wirklichkeit, aus denen
sie als fertige Produkte aufsteigen und die ithnen in antiken und archai-
schen Kulturen eine fraglose Plausibilitit fiir alle Lebensprobleme
verschaffte. Einen Mythos erfahren, wenn er in Worten artikuliert
wird, und 1hn verstehen als Erzdahlung, ist ein radikal verschiedener
Prozess. Wir sind also heute nicht daran interessiert, dass sich in den
Mythen logische Formen nachweisen lassen, sondern an dem in ihnen
enthaltenen Wirklichkeitsgehalt. Dieser kann wiederum nicht von
einem Aussenstechenden unmittelbar entdeckt werden, sondern allein
von jemandem, der noch in seiner Erfahrungsgeschichte steht. Nietz-
sche sprach aus, dass wir in einem zerbrechenden Mythen-Zusam-
menhang leben, jedoch viele dieses Faktum noch nicht bemerkt hit-
ten.

Kurt Hiibner zeigte, dass es heute durchaus moglich ist, von der
Rationalitit des Mythos zu sprechen®. Auch Lévy-Strauss hat erwie-

»* Kurt Hiibner, Wie irrational sind Mythen und Gétter, in: Der Wissenschaftler und
das Irrationale, hrsg. von Hans Peter Duerr, Frankfurt 1981, S. 11{f.

34



sen, dass durch komplexe moderne wissenschaftliche Methoden My-
then zum Sprechen gebracht werden kénnen. Der Mythos wird da-
durch aber von der Rationalitiit vereinnahmt, zu einem Thema trans-
formiert, das ihr sogar immanent zu sein scheint. Damit erfolgt ein
Freispruch des Mythos vom Irrationalismusverdacht. Es wird durch-
aus anerkannt, dass innerhalb einer Kollektivitat jeder Mythos einen
Konsens ermoglicht, aber andererseits einen Diskursabbruch er-
zwingt und zwar inhaltlich aus nicht-rational einsehbaren Griinden.
Fasst man den Unterschied zwischen Rationalitit und Mythos in die-
sem Sinne, dann ist in einem heutigen Dialog kein Ausgleich zwischen
beiden Denkweisen zu finden. Kann man sich zwar auf einer formalen
Ebene treffen, so aber keineswegs in den Inhalten.

Eine Moglichkeit, aus diesem Dilemma vielleicht herauszukom-
men, scheint mir zu sein, die Rationalitdt wieder in ihrer radikalen
Kontingenz zu erfassen. Dieser Aspekt kommt in der Auffassung von
Jiirgen Habermas etwas zu kurz’®. Den Hauptunterschied zwischen
dem mythischen und rationalen Weltbild sieht er in der Geschlossen-
heit und Offenheit hinsichtlich des alternativfahigen Umgangs mit der
Umwelt. So ist das rationale Weltbild unseres sozialen und gesell-
schaftlichen Typs insofern offen, als es jede Entscheidung aus einem
Biindel von Alternativen ausgewihlt sieht und aufgrund eines ganzen
bis anhin erworbenen empirischen und theoretischen Wissens erfol-
gen ldsst. Der Mythos scheint den Zweifel nicht zu kennen, oder zu-
mindest nicht zuzulassen, da es seinem Wesen entspricht, nur eine
bestimmte Erzihlung als die einzig giiltige anzuerkennen. Auch der
selbstreflexive Zweifel scheint ausgeschlossen zu sein, denn ein My-
thos, der sich selbst bezweifelt, verliert seine Gewissheit und seine
Identitidt. Gerade die Offenheit fiir rationale Hypothesen prigt eine
nicht-mythische Haltung, eben das sogenannte Weltbild der Rationa-
litat selbst. Ob es dadurch auch offen sein kann fiir Alternativen, die
nicht in das Regelspiel der Rationalitit eingehen konnen, scheint mir
nicht deutlich genug reflektiert zu sein. Habermas betont zwar, dass es
zu einer reflexiven Haltung gehore, ein Weltbild als ein solches erken-
nen zu kénnen®’. Aber wie steht es mit jener Reflexion, die die Ratio-

36 Jirgen Habermas, a.a.O. (Anm. 20), Bd. 1, S.72fT.
" Ib. S.96f.

35



nalitit als Rationalitit reflektiert und auf eine Moglichkeit hin, die
nicht-rational sein kénnte? Im Horizont der sich heute selbst thema-
tisierenden Rationalitat ist diese Fragestellung unzulassig, nicht aber
in einem metaphysischen Kontext, in dem jede Rationalitit letztlich
auf eine Uberrationalitit ausgerichtet und damit in einem letzten
Sinne selbstreflexiv blieb. So bleibt diese Frage in einem rationalisti-
schen Denken eigentlich intentionslos, obwohl wir sie am Anfang des
Rationalismus noch reflektiert finden. In den Grundmeditationen von
Descartes erscheint die Dimension der absoluten Kontingenz, die
selbst die kontextunabhidngige Mathematik nicht verschont. Aufgrund
dieser rationalen Selbstrelativierung wird aber die Rationalitit selbst
zum Mythos. Sie entwickelt zwar in sich selbst rationale Alternativen,
doch die Rationalitit selbst bleibt alternativenlos. Es entsteht eine alle
Alternative abblockende Tautologie, nimlich dass die Rationalitit ra-
tional sei, gleichgliltig ob es sich um eine getriumte oder von einem
Betriiger-Gott erlogene handle.

Nun muss man beriicksichtigen, dass Descartes offensichtlich be-
wusst von Mediationen sprach, deren Wahrheitsfihigkeit gerade in
dem erfahrenen Hintergrund reiner Kognition bestand, der dem Me-
thodenrationalismus abgeht und ohne den er der Bodenlosigkeit an-
heimfillt. Der Cartesianische Rationalismus der meditativen Erfah-
rungswahrheit kann es wagen, aus der rational aufgedeckten Kontin-
genz der Rationalitit selbst ein metaphysisches Faktum herauszu-
locken, dieses seltsame «Cogito, sum» — und zwar gerade ohne verbin-
dendes «ergo». Der Erfahrungsgehalt des Cogito trotzt der Kontingenz
der Rationalitit, die sich als ein Vehikel eines Mythos erwies, namlich
des Mythos des Subjektes. Trotz intensiver Subjekt-Kritik hat dieser
Mythos immer noch seinen Bestand. Es besteht aber kein Zweifel, dass
er von der heutigen Rationalitdt immer mehr eingeholt wird, in ein
Identitdtsproblem verwandelt wird und seinen Erfahrungshinter-
grund verliert. Ob diese Einholung des Ich-Mythos in die autonom
werdende Rationalitit die Vollendung des Nihilismus oder den Beginn
eines neuen Mythos bedeutet, bleibt redlicherweise noch often.

36



	Rationalität und Mythos : Versuch einer Orientierung am Leitfaden des Nihilismus

