
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 42 (1983)

Artikel: Rationalität und Mythos : Versuch einer Orientierung am Leitfaden des
Nihilismus

Autor: Wildermuth, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 42/1983

ARMIN WILDERMUTH

Rationalität und Mythos - Versuch einer Orientierung am
Leitfaden des Nihilismus

Von der Vernunft zur Rationalität

Mit dem Begriff Rationalität verbinden wir heute das
wissenschaftlich-technische Denken und die unsere Lebenswelt dominierende
Ideologie der Zweckrationalität. Ihm entspricht eine Praxis, die strategische

Handlungsformen entwickelt, um durch gezielte Verwendung
von Menschen, Organisationen und Material gesetzte Erwartungen zu
erfüllen. Allgemeiner Konsens über die Spielregeln rationalen Denkens

scheint sich darauf zu konzentrieren, dass a) die Argumentationen

plausibel und b) die verwendeten Methoden nachkontrollierbar
sind. In diesen Charakterisierungen sind natürlich weitere enthalten,
die je nachdem expliziert werden müssen. So setzt Plausibilität Inter-
subjektivität der Aussagen, strenge Begrifflichkeit und Begründung
der Argumente voraus. Die Möglichkeiten des Nachvollzugs und der
Nachkontrollierbarkeit implizieren das schon von Kant der Vernunft
zugeordnete Prinzip ihrer Öffentlichkeit.

Durch diesen Komplex von Charakterisierungen gewinnt Rationalität

eine Normativität, die durch die Moderne und ihre - ihr selbst

zugeschriebene - Erfolgsakkumulation alle weiteren Erkenntnisunternehmen

(rational enterprises) weitgehend entwertete oder zu Vorstufen

ihrer selbst deklarierte1. Dass dadurch Umfang und Inhalt der
Vernunft der Aufklärung drastisch reduziert wurde, wird mit dem
Hinweis auf die Komplexitäts-Steigerung des wissenschaftlich-techni-

1

Stephen Toulmin, Kritik der kollektiven Vernunft, Frankfurt a/Main 1978.

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Armin Wildermuth, Goethestrasse 20, CH—9008
St. Gallen

14



sehen Denkens und Handelns kompensiert. So wird auf eine höchst
unmerkliche Art die Vernunft-Philosophie zwar auf der Ebene der
Komplexitäts-Bewältigung der Rationalität neu rehabilitiert, dabei
allerdings in die Rolle der sich selbst thematisierenden Rationalität
mit transzendentalen Ansprüchen getrieben. Die Vernunft der
Aufklärung, die allein sich selbst voraussetzte und damit die totale Armut
des beginnenden Denkens auf sich nahm, reichte in eine Tiefe und
Weite, die die sich selbst thematisierende Rationalität nur im Anlei-
hens-System bereitwilliger Interdisziplinarität zu imitieren vermag.
An die Stelle der sich selbst erforschenden Vernunft traten intellektuelle

Gross-Organisationen, die durch einen bereits schon objektivierten

System-Gedanken (Systemtheorie), durch immer umfassendere

Analogien aufdeckende Strukturen (Strukturalismus) oder durch
ein angeblich nicht mehr hintergehbares Kommunikationsapriori (im
Sinne der kommunikativen Rationalität von Habermas und Apel) zu
retten versuchen, was noch die Hegeische Phänomenologie des

erscheinenden Wissens als dialektische Kreativität in sich selbst
entdecken konnte.

Die Unkenntnis dessen, wogegen sich die Vernunft der Aufklärung
richtete, erzeugt heute um die Rationalität ein Umfeld, das offen ist für
mythische Besetzungen, für die Ansiedlung nicht-wissenschaftlicher,
nicht-rationaler oder gnostischer Denkformen. Es besteht zwar
keineswegs die Gefahr, dass sich heute «der Mythos» in diesem Umfeld
derart festsetzte, dass er der rationalen Vernünftigkeit ernsthaft
Konkurrenz machen würde. Vielmehr dürfte es bei einem Zustand der
Verunsicherung durch Unfähigkeit zum Diskurs bleiben, denn der
Rationalität und vor allem der methodischen Rationalität ist es

verwehrt, mit einer Wirklichkeit in Kontakt zu kommen, die ihre
Existenz aus ihren rationalen Fehlleistungen gewinnen soll. Aufklärung
wird im Sinne der methodischen Rationalität verstanden als ein
konstanter Kampf gegen ihre eigene Fehlleistung. Das ist aber eine

Einengung des ursprünglichen Antriebs der Aufklärungsvernunft.
Kants Transzendentalphilosophie gibt in mehrfacher Hinsicht

Ausschluss über Einengung und Offenheit der aufklärenden Vernunft.
Auch Kant kämpfte gegen die Phantasmata und Gespenster produzierende

Phantasie und verordnete der Sinnlichkeit im Bereich der
theoretischen Vernunft Sklavendienste. Sie wurde zur passiven Instanz

15



verurteilt, die dem Verstand das Sinnenmaterial zur Verarbeitung
liefern muss. So wusste Kant gegenüber dem Denken Swedenborgs (mit
Recht oder mit Unrecht sei hier dahingestellt) keinen besseren
Vorwurf zu formulieren, als dass es sich in Träumereien erginge und er
selbst nichts anderes sei als der ärgste Schwärmer, der wilden
Hirngespinsten nachjage2. Durch eine defekte Vernunft, die ihre eigenen
Grenzen nicht einhalten konnte, entstanden nach Kant auch die Werke

der Metaphysik. Machte zwar die Newtonsche Naturkonzeption in
der Kantschen Rezeption aller Alchemie, Mantik, Geisterseherei,
Parapsychologie, Somnambulismus, Wahrsagekunst u.a. den Garaus,
so liess sie im Falle der alles umfassenden Metaphysik das Zentralstück,

nämlich den intellectus archetypus, zum mindesten als Ideal
der ganzen Vernunftorientierung bestehen3. Es lassen sich zwar
weitreichende, an den prometheischen Mythos erinnernde Postulate
formulieren, wie die Selbstbegründung der Vernunft und die Machbarkeit

des Erkannten, doch lassen sie sich bei Kant nicht in bezug zum
endlichen Subjekt formulieren. Durch den Nachweis der Paralogis-
men der reinen Vernunft hat sich Kant von einer subjektivistischen
Ontologie befreit, die ihm aber konstant unterschoben wird. «Habe

Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen» - doch wäre es

verfehlt, mit dieser Losung der Aufklärung noch die systematische Einheit

der Vernunft als Korrelat zum göttlichen Unum der Metaphysik
deuten zu wollen4. Von dieser transzendentalen Vernunfteinheit aus

war es im übrigen kein unüberwindliches Problem, die Erkenntnisbereiche

des Mythos, der Religion und der Kunst einzubeziehen. Die
Transformation der metaphysischen Vernunft in die transzendentale

war noch nicht so weit fortgeschritten, als dass sie einander
«inkommensurabel» geworden wären.

Vergleicht man das Profil der an den empirischen Wissenschaften
orientierten Rationalität mit jenem der transzendentalen Vernunft der

Aufklärung, so fällt auf, dass sie ihre Selbstthematisierung im Sinne

einer lebensweltlichen oder strukturell-verfestigten Bedingtheit ver-

2 Immanuel Kant, Träume eines Geistersehers, erläutert durch Träume der Metaphysik,

in: Werke in sechs Bänden, Darmstadt 1960, Bd. 1, S. 980f.
1

Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, § 77.
4 Immanuel Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, Werke Bd. 6, S.53;

Kritik der reinen Vernunft, B § 12.

16



steht oder sogar missversteht. Sie hat sich auf Regelspiele und Strukturen

fixiert und vermag daher Phänomene, die ihr dadurch entgleiten,
nur als Extra- oder Para-Rationales zu erfassen. Ist sie dadurch von
Kunst, Mythos und Religion grundsätzlich getrennt und begegnet sie

dort dem Problem der Inkommensurabilität? Da sie sich in einem
dogmatischen Sinne auf ihre Bedingtheit durch Sprache festlegt,
vermag sie Denkweisen, die nicht-verbale Ursprünge behaupten, nicht
mehr in den eigenen Horizont einzubeziehen, es sei denn, sie werde
durch den Filter einer verdünnenden Übersetzung gedrückt*.

Diese Einsichten scheinen mir wert zu sein, festgehalten zu werden,
denn die transzendentale Vernunft und die sich selbst thematisierende
Rationalität von heute sollten nicht eilfertig identifiziert werden.
Denn wie ist die eine Vernunft nochmals begründbar, da sie die
transzendentale ist? Sie ist in ihrer Transzendentalität selbst transzendent
gegenüber den Bestimmungen der Kritiken, die nicht dazu befähigt
sind, ihre eigene Herkunft nochmals und gleichsam retrospektiv zu
begründen. Wenn es schon eine Begründung der Vernunft selbst geben
soll, dann nur im Sinne eines konstanten Prozesses der Hinterfragung
und Rückfrage, eines Interesses der Vernunft an sich selbst. Grundsätzlich

sollten bei einem solchen Prozess konstante Erweiterungen
und nicht, wie das Ideal der Rationalität es induziert, konstante

Einengungen und immer rigorosere Selektionsvorschriften auftreten. So

ist es eine vollkommene Perversion des Kantischen Vernunftgedankens,

wenn allein eine Form der Vernunfterkenntnis, nämlich die
theoretisch-wissenschaftliche, zum Paradigma alles wahren Erkennens

gemacht wird. Es besteht auch der Verdacht, dass die heutige
Rehabilitierung der praktischen Vernunft eher ihre Vertheoretisie-

rung als ihre Autonomisierung intendiert.
Wenden wir uns kurz der Transformation der transzendent-transzendentalen

Vernunft in die sich selbst thematisierende Rationalität in
der wissenschaftlich-technisch dominierten Lebenswelt zu. Sie steht
im Zeichen einer Mundanisierung der Vernunft und des Verlustes
ihrer Selbstkonstituierung aus Freiheit. Solange sich nämlich die
Vernunft der Aufklärung am Ideal der Metaphysik mass und sich als de-

5 Thomas S. Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a/Main
1981, S. 214 ff.

17



ren Transformation überhaupt begriff, konnte sie das in Gottesgedanken

konzentrierte Autonomiepotential fast ungebrochen auf sich
selbst übertragen. Sie stand damit «nicht selbst auf dem Boden der
Welt, d.h. in der Weltbefangenheit der natürlichen Einstellung»,
sondern der Welt «gegenüber». Diese Formulierung bezieht sich auf die
transzendentale Reduktion oder Epoché Edmund Husserls, und zwar
in der Formulierung durch Eugen Fink6. Sie brachte die späte
Phänomenologie Flusserls in den Florizont der unsere Tradition prägenden
Grundfrage «nach dem Ursprung der Welt»7. In der pervertierten
Form eines Denkens in Sachverhalten dürfte diese Frage längst schon
inkommensurabel geworden sein, weil es im Paradigma
wissenschaftlich-technischen Denkens überhaupt keine Ursprungsfrage und damit
auch keine transzendentale Begründungsfrage geben kann. Gerade
darin liegt aber die Mundanisierung der Vernunft, die keine Möglichkeit

mehr entdecken kann, ihre eigene Emergenz als strömendes
Nunc-Stans zu erfahren. Damit bringe ich das um die Epoché und die
transzendentale Reduktion bemühte Denken der Phänomenologie in
den Zusammenhang einer Rationalitätskritik, die die Weite und auch
die innere Flüssigkeit des tradierten Vernunftbegriffs sich zunutze
macht, wie sie eine auch sich selbst thematisierende Rationalität
kaum so bald erreichen dürfte8.

Abkoppelung der Vernunft von ihrem Erfahrungs- Untergrund

Im Vernunftgedanken steckt ein phänomenologisches Element, das

bei einem Denken, das sich der Rationalität verpflichtet, nicht mehr
oder nur in sehr eingeschränktem Sinne vorhanden ist. Die Selbstdis-

ziplinierung der Vernunft zur Rationalität macht sich bereits in der
Kantischen Tendenz bemerkbar, sich der Formalismen der damaligen
logischen Urteilslehre zu bedienen und sie in allen Weisen der
Vernunfterkenntnis als Raster der Erkenntnisfähigkeit anzuwenden. Dabei

ging es doch ursprünglich nur darum, die in der Urteilslehre ver-

6
Eugen Fink, Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegenwärtigen

Kritik, in: Kant-Studien 38 (1933) S.353.
7 Ib. S. 338.
8 Ib. S. 360.

18



borgene synthetische Fähigkeit des Erkennens überhaupt rein in den
Blick zu bekommen. Immerhin sehe ich die Weite der Vernunftphilosophie

in der vorsichtigen Annäherung an das Problem der systematischen

Einheit aller Vernunftvermögen, so dass auch die Horizonte der
Kunst und der Naturphilosophie bewahrt bleiben konnten. Die
Auslagerung der vollen sinnlichen Erkenntnis, wie sie im Entwurf der
Ästhetik von A.G. Baumgarten vorlag, halte ich unter diesem
Gesichtspunkt für ein Versagen der Kantischen Vernunftkonzeption4.
Auch die unreflektierte Übernahme der Newtonschen Physik als ein
Paradigma der Naturerkenntnis (an der letztlich auch die teleologische

Naturerkenntnis nichts änderte) zeigt an, dass schon in den Ansatz

der Objektkonzeption ideologische Elemente eingeflossen waren.
Die Stilisierung der «Dinge» zu ent-emotionalisierten Entitäten, zu
Tatsachen und zu Quasi-Absolutheiten folgte dem sich universalisie-
renden Paradigma, die Welt in ihrer reinen Gesetzmässigkeit zu
entdecken und in ihr das nicht mehr zu bezweifelnde Fundament zu
finden. Es musste den Ersatz abgeben für den noch emotionalen und an-
thropomorphen Kosmos der vor-kopernikanischen Welterfahrung.
Damit ist die mögliche phänomenologische Erkundung der
Vernunftpotentiale eingeschränkt, ja ausgeblendet.

Die Abkoppelung der Vernunft von ihrem immanenten
Erfahrungsgehalt erzeugt Rationalität, wie sie sich besonders in der
Wissenschaftstheorie artikuliert. Da sich diese heute als Vorbild für
philosophisches Denken feiern lassen kann, kommt ihr paradigmatische
Bedeutung zu. Da sich diese Rationalität selbst zu thematisieren versteht
und sich selbst ebenfalls auf ihre Möglichkeiten untersucht, hat sie
den Anschein transzendentaler Erörterung bei sich. Doch sie ist durch
ihre Selbstauffassung derart mundanisiert, dass sie den von ihr bereits
ausgesparten und letztlich konstituierten Tatsachen-Horizont nicht
mehr zu durchstossen oder zu transzendieren vermag.

Ein Kennzeichen für diese Sachlage ist ihre eigenartige
Selbstbegrenzung, die sie aber nicht unbedingt aus sich selbst deduziert,
sondern sich von wissenschaftlichen Disziplinen vorschreiben lässt. Lin-

Sciagraphia encyclopaediae philosophicae, aus dem Nachlass hrsg. von J.Chr. Förster
(Halle 1769); Hans Rudolf Schweizer/Armin Wildermuth, Die Entdeckung der
Phänomene, Basel/Stuttgart 1981, S.23.

19



guistische und biologische Codes, Neurologie, Evolutionstheorien der
Naturwissenschaften u. a. werden zur Erläuterung der «Erkenntnis»
oder des «Denkens» angeführt. Ist in diesen Fällen nur schwer von
«Bedingungen der Möglichkeit der Erkenntnis» im transzendentalen
Sinne zu sprechen, so sind besonders die im Bereich der Sprach- und
Kommunikationsphilosophien entwickelten Denkweisen versucht,
quasi-transzendentale und damit letztbegründende Elemente
aufzunehmen. In diesem Sinne ist auch jeder Versuch zurückzuweisen, die

Sprachphilosophie Ludwig Wittgensteins als eine (wenn auch sich

ihrer selbst nicht bewusste) Transzendentalphilosophie zu begreifen
oder zum mindesten ihr den gelungenen Nachweis zu attestieren, sie

hätte die Sprache - vor allem den pragmatisch-semantischen Kontext
der Umgangssprache - als eine transzendentalphilosophische
«Voraussetzung» bewusst gemacht. Dieser Zweifel trifft auch andere
Aspiranten transzendentalphilosophischer Grundlegungen, wie sie im
Anschluss an den jungen Marx in der Arbeit, den gesellschaftlichen Interessen

oder auch, in der Ausdrucksweise K.-O. Apels, als «Apriori der
Verständigungsgemeinschaft»10 konzipiert wurden. Gerade die

transzendental-pragmatische Transformation der Philosophie, die Apel in

komplexer Verarbeitung verschiedenster philosophischer und
wissenschaftstheoretischer Methoden vorschlägt, verlässt paradoxerweise
die transzendentalphilosophische Vernunftreflexion zugunsten einer
kommunikationsoffenen Strategie universaler Verständigung. Paradox

ist dieses Anliegen darum (wenn auch in der Zeit der Synthese
europäischer und angelsächsischer Traditionsströme verständlich),
weil es die Erfahrungshorizonte, aus denen unsere ganze Philosophie
erwachsen ist, wie ein abgeschlossenes Offenbarungsgeschehen behandelt,

über das sich nur noch exegetisch-erklärend und methodologisch
diskursieren lässt. Diesen Vorwurf muss man auch gegen jene
merkwürdige Hegel-Insistenz philosophischer Diskurs-Zirkel richten, die

nicht müde werden zu erklären, dass «man an Hegel nicht vorbeikommen

könne». Dabei wird die fundamentale Irrelevanz-Erklärung
gegenüber ganzen Bereichen der Hegeischen Philosophie gleichzeitig
vorausgesetzt, denn man kann sich des Eindrucks nicht erwehren,
dass das Ernstnehmen der Hegeischen Religionsphilosophie kaum

10 Karl-Otto Apel, Transformation der Philosophie, Frankfurt 1973, Bd. 1, S.61.

20



mehr als ein methodologisches Interesse geniesst. Die Reduktion des

Interesses auf die von spekulativen Idealisten verwendeten
Reflexionsmethoden, bei Absehung von den inhaltlichen Prozessen, hält
viele Themata der tradierten Philosophie anscheinend bewusst, ohne
dass es zu Versuchen käme, den Nachvollzug z. B. der Schellingschen
Spätphilosophie zu wagen und - wer weiss - noch zu erweitern. Der
von Apel wiederholte Vorwurf von Ch.S. Peirce, dass die bisherige
Philosophie einem «Zeitalter solipsistischen Evidenz-Apriorismus»11
angehöre, macht deutlich, dass man durch Effizienz des Methoden-
Rationalismus und der Universalisierung der Kommunikationsstrategien

den Abschluss der metaphysischen und transzendentalphilosophischen

Denkkultur wettzumachen versucht. Es mutet an, als ob
man wie am Ende der Antike das Versiegen der Orakel feststellte oder
wie auf den ersten Konzilien den Abschluss der lebendigen
Offenbarung kanonisierte. Das engagierte Eintreten für eine Eigenständigkeit

hermeneutischer Wissenschaften und der entschiedene Kampf
gegen die szientistisch-technische Auffassung der Wissenschaften
verdeutlicht nur, dass man die Philosophie dem Idealbild der Wissenschaft

angleichen will und die Genese von Philosophien in den
Diskurs von Philosophen-Gemeinschaften einzuordnen gedenkt. Nun
mag dies alles richtig sein; jedoch der Verlust der Erfahrungsdimension

des Erkennens macht ein Defizit philosophischer Glaubwürdigkeit

bewusst, das ausserhalb der etablierten Philosophie besser

wahrgenommen zu werden scheint als innerhalb der Gemeinschaft der
angeblichen Verwalter der tradierten philosophischen Weisheit.

Die Reduktion auf den methodischen Rationalismus macht die
Philosophie wieder innerhalb der heutigen Lebenswelt gerade für die
Wissenschaft diskursfahig. Die philosophische Selbstthematisierung
geht auch bei einem rationalistischen Denkstil zurück auf die
quasitranszendentalen Bedingungen der Möglichkeit von Erkenntnis und
Verstehen, bleibt aber dann bei den mundanen und stets schon
objektivierten Bedingungen stehen. Damit kann die unaufhebbare Verbundenheit

des philosophischen, aber auch des wissenschaftlichen Denkens

- vor allem bei der «Begriffsbildung» - z. B. von Stephen Toul-
min in einem umfassenden Sinne für die «kollektive Vernunft» nach-

" Ib. s.12.

21



gewiesen werden12. Dem doppelten Desiderat, wissenschaftliche
Erkenntnis voll in die Philosophie einzubringen und andererseits die

Philosophie selbst als aufklärende Denkstrategie in die Lebenswelt zu
integrieren, kann damit anscheinend voll entsprochen werden. Das

Paradox ist aber gleich zur Hand: die sich methodisch verstehende

Rationalitäts-Philosophie gerät in eine Gegenstellung zu «Irrationalitäten»

innerhalb der Lebenswelt, die gerade alles das wieder zur
Geltung bringen wollen, wogegen sich die sog. Aufklärung gewandt hatte.

Nihilismus als Konsequenz des lebensweltlichen und methodischen
Rationalismus

Es war die Aufklärungsvernunft selbst, die eine Nihilismuskritik in
Gang setzte. Verfolgen wir die Begriffsgeschichte des Nihilismus eine
Strecke weit, so führt uns der Weg zur Kritik an der Aufklärung selbst

ans Ende des 18. und den Beginn des 19. Jahrhunderts. Die Disziplinierung

aus geometrischem Geist hatte sich bei Descartes und Spinoza
schon artikuliert und ein eigenes Weltbild entworfen. Die von Rudolf
zur Lippe dargestellte Disziplinierung der Vernunft oder des rationalen

Denkens erfasste die französische Gartenkultur, die Choreographien

der Ballette an den Höfen der aufgeklärten Monarchen, das

Schulwesen (besonders das preussische), das psychische Binnenleben
des Bürgertums und damit den Umgang mit dem Nichtkonformen,
die politische Argumentation und den ganzen Bereich des Öffentlichen.

Zudem führte die Entwicklung der Uhrentechnik zu einer
Kollektivzeit, die eine einheitliche Ordnungsstruktur sowohl des Innenlebens

als auch der Daseinsgestaltung ermöglichte13.
Wenn Jacobi bereits in der Philosophie Fichtes den Nihilismus14

entdeckte und jene Dimension vermisste, in der das Denken auch

nicht-begrifflich sein darf und ahnen, fühlen, ja sogar berühren kann,
so traf er auch die transzendentale Vernunft Kants. Denn sie führte
einen Messerschnitt, der zum Tode Gottes führte - wie es am Ende des

Jahrhunderts Nietzsche unübertrefflicherweise in seinem Aphoris-
12

Stephen Toulmin, a.a.O. (Anm. 1), S.49ff.
13 Rudolfzur Lippe, Naturbeherrschung am Menschen, Frankfurt 1974.
14 Friedrich Heinrich Jacobi's Werke, Leipzig 1816, Bd. 3, S.44.

22



mus über den tollen Menschen formulieren sollte. Auch die Kritik der
reinen Vernunft koppelte die Erde von der Sonne ab, nämlich
dadurch, dass sie die Sinnlichkeit zum passiven Untergrund erklärte und
die Phantasie oder die Einbildungskraft zwar anerkannte, aber nur
formalisiert und entqualifiziert einsetzte. Ihre zentrale Stellung im Ganzen

der Vernunftphilosophie ist von Kant akzeptiert, doch so
verdünnt, dass sie einem nur noch als eine energetische Kraft erscheinen
kann. Es kommt einem vor, als ob Kant von der Phantasie selbst die
Inhalte und damit ihre erfüllende Wirklichkeit wegnahm, um ihre
Energie und magische Kraft zu Synthesen einsetzen zu können. Man
könnte sagen, dass er sie als Energiequelle und als verborgenen
unabdingbaren Hintergrund benutzte, der auch die Mathematik trägt. Das

energetische Paradigma der Neuzeit meldet sich hier bereits
unverkennbar.

Der gegenwärtige, praktisch-politische Nihilismus ist das tragische
Produkt einer zweiten Enttäuschung. Die erste grosse Enttäuschung
war der Zusammenbruch des ptolemäischen Alltagskosmos beim
Übergang zum kopernikanischen offenen Universum. Die Enttäuschung

über einen universalen Sinnkontext wurde durch den
Fortschrittsoptimismus und später auch durch den biologischen Evolutionismus

aufgefangen. Besonders der organisierende Rationalismus der
wissenschaftlichen und technischen Revolution konnte Taten vorlegen

und die Utopie einer sich konstant verbessernden Welt am Leben
erhalten. Er hat den längst latenten Nihilismus, der aus dem Gottesmord

resultieren sollte und durch die Nichtigerklärung der
Metaphysik zu erwarten war, hinausgeschoben und vertagt. Ich sage: Bis in
unsere Tage. Nun aber lässt der Glaube an die Rationalität zum
mindesten nach - und zur Rationalität gehört, wie Paul Feyerabend
immer wieder erklärt, ein metaphysischer Glaube. Der endlose Prozess
rationaler Akkumulation von Komplexität führt in ein Utopia, also
an einen Ort, den niemand kennt und der nirgendwo ist. Allerdings
bleibt das eine: die wissenschaftlich-technische Rationalität selbst, die
nicht nur mit Komplexitäts-Akkumulationen, sondern auch in einem
bis anhin nicht erkennbaren Sinn mit Komplexitäts-Begrenzungen
und zwar ihres eigenen Prozesses beauftragt werden muss.

Bei näherem Zusehen ergibt sich eigentlich eine doppelte Resignation:

Es besteht ein Zweifel an der ganzen Zukunftsorientierung des

23



rationalen Unternehmens, aber zugleich wächst eine Einsicht, dass es

keinen praktischen Ausstieg aus ihm gibt. Das gegenwärtige Bewusst-
sein stösst damit an zwei Wände, an denen es gestoppt wird. Dennoch
operiert es weiter - ins Sinnlose, obgleich es bei jedem seiner einzelnen

Schritte von Sinn geleitet ist. Es koppelt sich ab von den Fragen,
die aufs Ganze gehen - oder schafft sich neue Mentalbereiche, in
denen es eine neue Heimat und eine neue Erde zu finden glaubt. Plötzlich

wird die alte Weisheit der Antike, ja selbst die Metaphysik, die die

Aufklärung mehr opferte als transformierte, und die ganze magisch-
alchemistische Wirklichkeitserfahrung attraktiv. Neue Orientierungen

gleichsam hinter dem Rücken der ganzen wissenschaftlich-technischen

Rationalität werden verlangt. Wer nicht eine Lösung findet,
konform oder alternativ, scheint von der Atmosphäre der Sinnlosigkeit

eingeholt zu werden. Dass sie schon eine Weile mit uns ist, zeigen
die Wirkungen der Schriften Nietzsches, Kierkegaards, Sartres und
Camus'. - Allerdings ist die gegenwärtige Nietzsche-Renaissance
nicht mit den vorangegangenen zu vergleichen, denn man begeistert
sich nicht an Nietzsches Übermenschen oder an seinem Schreibstil,
sondern merkwürdig genug: man holt sich heute bei ihm Rat und
positiven Anstoss. Vielleicht ist es aber auch der Umstand, dass er die

erste, fundamentale Enttäuschung - die Ermordung Gottes - voll be-

wusst gemacht hat.
«Da dort gerade Viele von Denen zusammen standen, welche nicht

an Gott glaubten, so erregte er ein grosses Gelächter»1"1. Die Ironie
gegenüber dem Tode Gottes wird angesichts der viel pragmatischeren
Sinnlosigkeiten der sich überfordert vermeinenden Rationalität nicht
mehr gerechtfertigt. Sie sieht sich unerwarteterweise von hinten aus
der Geschichte her in Frage gestellt. Ihr Selbstbegründungsakt erweist
sich als ein weiterer Akt der Abkoppelung der Erde von der Sonne, um
mit den Metaphern Nietzsches zu sprechen. In Abstraktionen und
Zeichensystemen muss sie sich konstant neu orientieren und organisieren

und sich immer mehr auf die transzendentale Idee des Systems
zurückziehen. Der Bestimmtheit systemischen Übersichtswissens
steht zuletzt noch der Horizont der reinen Unbestimmtheit gegenüber,

15 Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, München

1980, Bd. 3, S.480.

24



dessen Andrängen das systemtheoretische Denken (z. B. von Niklas
Luhmann) durch die Rituale der Komplexitätsreduktion zu meistern
versucht.

Der Nihilismus, der sich heute zu einer politischen und kulturellen
Macht entwickelt, ist sicher praktischer und handfester als jener, von
dem Nietzsche spricht. Mag sein, dass wir den seinen nur härter erfahren

und bereits mitten in den Resultaten leben, die er im 19. Jahrhundert

noch abstrakt ahnen liess. Ich glaube, dass wir nach der hinter uns
liegenden und mit unverminderter Kraft sich vollziehenden Explosion

wissenschaftlichen und technischen Wissens fast unüberwindliche

Schwierigkeiten haben, dem Schicksal des Nihilismus zu entgehen

oder es sogar zu überwinden. Eine Umwertung der Werte bedeutete

heute eine Umpolung und Revolutionierung unserer ganzen
Lebenswelt. Und dies deshalb, weil die Enttäuschungserfahrung, die
jedem Nihilismus zugrundeliegt, sich gerade auf die Dominanten
unserer Lebenswelt bezieht.

Nihilistische Potentiale unserer Lebenswelt

Nehmen wir einige Kennzeichnungen, die in den vergangenen
Jahrzehnten häufig gebraucht wurden, einmal ernst. So ist die
Verwissenschaftlichung unserer Gesellschaft sicher nicht derart, dass wir
tatsächlich unsere Gesellschaft auf wissenschaftliche und darum umfassend

rationale Weise in den Griff gebracht hätten. Wissenschaftlichtechnische

Eingriffe in die Natur und in den Interaktionskontext der
Gesellschaft erzeugen mit einer fast schon meta-wissenschaftlichen
Gewissheit neue Unordnungen und neue, unerwartete und nicht
vorausgesehene Komplexitäten. Theorien entstehen auf hoher
Abstraktionsstufe, um das Unerwartete und Nicht-Geplante nochmals zu
reflektieren und zu steuern1'1. Sicher gibt es hier ein Wissens-Potential,
das zu neuen Strategien der Problembewältigung sich herausgefordert
sieht, aber zugleich ist dieser Zustand offen für eine Verzweiflung am
bisherigen Zugriff in die Wirklichkeit. Die sich begrenzende Praxis
und das Pathos des Überschaubaren und Machbaren führen sich

16 Friedrich A. von Hayek, Die Theorie komplexer Phänomene, Tübingen 1972.

25



selbst ad absurdum. Trifft hier der Zweifel sein Ziel, dann wird die

Frage gestellt, wie lange noch die Menschheit den Wissenschaftern
und Technikern ihre Fortschritte und Erfolgserlebnisse ermöglichen
soll17.

Eine durchgehende Ökonomisierung der Lebenswelt ist ebenfalls in
Gang gesetzt. In einer merkwürdigen Verkoppelung treiben sich die
beiden Ideen der Selbstentfaltung der Persönlichkeit und der
Konsumsteigerung voran, als ob der Liberalismus sich auf Gedeih und
Verderb auf ökonomisches Wachstum eingeschworen hätte und sich
in diesem erfüllen müsste. In sehr polemischer Weise hat auf dieses

Problem C.B. Macpherson aufmerksam gemacht18. Die Ökonomisierung

der Lebenswelt ist natürlich nicht nur ein Problem, das sich

streng «ökonomisch» eingrenzen liesse. Mit ihm verbunden ist das

Paradigma der technischen Effizienz, das sich mit der ökonomischen
Rentabilität zu synthetisieren versteht. Allerdings kommen wir hier
an eine Grenze. Der Verdacht wächst, dass die technische Effizienz
sich eher nach der ökonomischen Rentabilität richtet, der das ganze
Potential der technischen Instrumentalität dienen muss. Dies ist an
sich kein Einwand gegen das Prinzip der ökonomischen Rentabilität,
aber gegen die von ihr erzeugte Flaltung, die die erweiterten technischen

Möglichkeiten nicht vollumfänglich der Gesellschaft
zugutekommen lässt. Es könnte sein, dass die Produktivität der technischen

Kapazitäten dank der Mikroprozessoren derart gewachsen ist, dass die
Zahl der direkt am wirtschaftlich-technischen Arbeitsprozess Beteiligten

drastisch gesenkt bleiben muss. Das Problem einer strukturellen
Arbeitslosigkeit ist damit angedroht und damit auch ein nihilistisches
Potential, sofern nicht eine Umwertung des noch stark religiös
begründeten Arbeitsbegriffs erfolgt. In andern Worten: die Sinnfrage an
die bisherige Ökonomisierung und Effizienzsteigerung ist gestellt und
kann umfassend eine nihilistische Haltung provozieren.

Die zunehmende Bürokratisierung schlägt in ihr Gegenteil um. Ihr
rationaler Grundgedanke stimmte mit der Bürger-Demokratie des

Liberalismus überein. Es galt einmal als Ziel, jeden Bürger eine Weile

17 Paul Feyerabend, Erkenntnis für freie Menschen, Frankfurt 1979.
18 C.B. Macpherson, Die politische Theorie des Besitzindividualismus. Von Hobbes bis

Locke, Frankfurt 1973.

26



lang als Bürokraten zu beschäftigen, denn die rational durchschaubare

Bürokratie galt als Garant einer sich an allgemein akzeptierte
Regeln haltenden Herrschaftsform. Die Krise der Bürokratie, die als

effiziente Administration im amerikanischen Sinn operiert, ist
zugleich eine Krise der Demokratie. Überkomplexe staatliche
Administrationen, deren Entscheide nicht mehr von jedermann rational
nach vollzogen werden können, Verstössen gegen den Herrschaftsgedanken

einer demokratischen Gesellschaft. Dies ist nur ein Indiz, dass

sich auch der rationale Sinn der Demokratisierung im Vollzug ihrer
Verwirklichung verkehrt und zum Instrument der Bevormundung
wird. Komplexität der Institutionen und Administrationen können zu
Herrschaftsinstrumenten von Eliten werden.

Aus der Perspektive des Alltagsbewusstseins zeigt sich folgendes
Paradox: Die wissenschaftlich-technische Rationalität hilft zwar in
manchen Bereichen überschaubarere und bequemere Verhältnisse zu
schaffen, doch mithilfe einer komplexen Technik, die nur als Umwelt
bewusst wird und im Zustand stets unerschlüsselter Rationalität
verbleibt. Diese hypothetische Rationalität fordert konstant einen Glauben

heraus, der nur in Ausnahmefällen, besonders bei Dysfunktionen,
reflektiert wird. Der Tagespresse kommt die Funktion zu, die Kontingenzen

dieses hintergründigen Zusammenhanges gegenwärtig zu halten.

Es bildet sich eine doppelte Rationalität aus, die in unserer Zivilisation

selbstverständlich geworden ist. Hinter der bestätigten Rationalität

des eigenen lebensweltlichen Zusammenhangs konstituiert sich
eine eigenständige wissenschaftlich-technische Rationalität, die in
Institutionen, Laboratorien, Hochschulen und Forschungsstätten sich

erneuert und den praktisch-technischen «Fortschritt» antreibt. Mag
dieses Bild zu einfach und verzerrt sein, es soll nur auf den Umstand
hinweisen, dass eine hypothetische Hintergrunds-Rationalität
entsteht, deren Walten Anlass zu einer steten Ambivalenz gibt. Das All-
tagsbewusstsein muss, um überhaupt funktionieren zu können, dieser

Hintergrunds-Rationalität vertrauen, ohne sie kontrollieren zu können.

In den heutigen öffentlichen Debatten über die Sicherheit bei
Kernkraftwerken bricht diese Ambivalenz voll durch und verdichtet
sich zu einer Angst, die apokalyptische Ausmasse annimmt. Die sich
selbst überlassene wissenschaftlich-technische Rationalität und die sie

inkarnierenden Institutionen geraten damit unter den Verdacht der

27



Irrationalität. Aus den Bereichen einer neuen, sich kritisch orientierenden

Rationalität, die sich alternativ oder ökologisch kennzeichnen
kann, wird nun der Vorwurf der Irrationalität gegen die bisherige
Rationalität erhoben. Gegen die offensichtliche Übermacht der bisher
akzeptierten rationalen Denkweise erfahrt die alternative
Denkanstrengung ein kaum zu bewältigendes Defizit an Legitimität, an
Erfahrungswissen und an Entwicklungsmöglichkeiten. Sie fordert die

Umwertung der Werte, ohne meist mehr als einen Appell geben zu können.

Tritt sie in den Diskurs mit den wissenschaftlichen Instanzen und
formiert sie sich politisch, läuft sie Gefahr, das «Andere der Rationalität»

nicht in den Diskurs einbringen zu können oder von dem Regelspiel

bisherigen Denkens eingefangen zu werden. Insofern in unserer
Lebenswelt zunehmend bewusst wird, dass das Denken, das seine
Dominanten prägt, in einem fundamentalen Sinne verfehlt sein könnte,
ist ein latenter Nihilismus zu unserem Begleiter geworden. Er ist der
Antrieb aller Versuche, fernöstliche Meditationstechniken, vergessene

Mysterien aller Zeiten und Kulturen wieder aufzunehmen, die
Geheimnisse des Körpers wieder praktisch-sinnlich zu erleben, sich
in die Rituale von exotischen Sekten zu vertiefen oder sich radikal
seinen Gefühlen zu überlassen. Die Verzweiflung an der mundanen
Rationalität, die benutzt und dennoch bezweifelt wird und Utopien
verheisst, die man weiter verfolgt, obwohl sie selbst deren unmögliche
Verwirklichung beweist - genau dieses Milieu erzeugt den Zustand,
den Nietzsche als Nihilismus bezeichnete. Die jungen Menschen hören

doppelte Appelle: sie hören von einer andern Wissenschaft, einer
andern Technik, einer andern Ökonomie, einer andern Bürokratie
und einer andern, umfassenderen, aber auch lebensnaheren Demokratie

- und werden dennoch in die etablierten Berufe hineingetrieben,

als ob gerade das «System» deswegen gefährdet sei, weil man
diese Appelle ernst nehmen könnte.

Da wir in einer Welt leben, in der die nihilistische Verzweiflung
immer offener eingestanden wird, gewinnt Nietzsches Philosophie
eine neue Bedeutung. Dass eine Umwertung der Werte in Gang gesetzt
werden muss, wer möchte dies heute noch bezweifeln. Darum gewinnen

die Vorschläge und Analysen Nietzsches eine neue Aktualität.
Vor allem seine These des erkenntnistheoretischen Nihilismus, dem

unsere ganze Tradition verfallen sei, scheint sich in den Formulierun-

28



gen heutiger Wissenschaftstheorien zu bestätigen. Das Verfallen an
Zeichen, der Verlust der Leiblichkeit, die Logik des Irrtums und die
Kritik an allen Versuchen, die Wirklichkeit auf ein Abstraktum zu
reduzieren, sind heute Probleme eines vertieften kritischen Denkens
geworden. Doch bleibt alles noch Versuch und dringt heute noch
nicht in die Zentren philosophischer Diskurse vor. Diese haben sich,
wie wollte man es ihnen verübeln, um die wissenschaftliche Legitimation

bemüht - in einer Zeit, in der gerade «die Wissenschaft» wie nie

zuvor irrationalitätsverdächtig wurde.

Die neue Plausibilität des Mythos

Wir können den bis anhin leitenden Gedankengang so zusammenfassen:

Die bisherige Erfolgsgeschichte der wissenschaftlich-technischen

Rationalität erzeugte einen Erwartungsüberschuss, dereine
Rationalitätsenttäuschung bewirkte. Diese zeigt sich heute in den
Formen des latenten Nihilismus. Das Defizit an materialer, qualitativer,
sinnlicher und emotionaler Erfüllung Hess ein Desiderat entstehen,
das ein breites Spektrum nicht-rationaler Erkenntnismöglichkeiten
aus dem Untergrund unserer Kultur emporspülte. Diese machen
einen vergessenen Erfahrungshintergrund unsererganzen Denkkultur
sichtbar. Dies ist der Ausgangspunkt einer Debatte, die entweder zu
einer neuen Plausibilität des Mythos vorstossen oder den
Irrationalismusverdacht gegenüber der mythischen Weltsicht begründen müsste.

Es ist zuzugeben, dass vieles, was als Mythos bezeichnet wird, unter
den Titel der Irrationalität fallen sollte. Die Tendenzen zur
Verwissenschaftlichung, Durchökonomisierung und Durchrationalisierung
der Lebenswelt erwecken heute Gegentendenzen, die ein latentes
Potential von Irrationalität freisetzen. Bereits schon die Aufforderung an
die wissenschaftlich-technische Rationalität, sich selbst zu begrenzen
und ihre Endlichkeit anzuerkennen, wird als Irrationalität diffamiert.
Oft verwandelt sich die Rationalität in einen Verdrängungs-Mechanismus.

Die Versuche, sich mit der verdrängten Gegenseite zu befassen,

muten an wie Domestikationen der Wildnis19. Die Rationalität

Hans RudolfSchweizer/Armin Wildermuth, a.a.O. (Anm. 9). S.21.

29



scheint sich gegenüber einem Denken absetzen zu müssen, das sie zu
überwinden droht. So kommt es zu Vorstellungen, dass irgendetwas
im Hintergrund der Rationalität lauere, das begrifflich unklar und
nicht kontrollierbar sei. Etwas Verworrenes, Chaotisches,
Anti-Argumentatives, Absolutes und Offenbarendes, zudem etwas Unkontrollierbares

und Subjektives scheint sich hier zu melden. Es kommt dann
zu Unterscheidungen zwischen dem wissenschaftlich-rationalen Denken

und dem wilden Denken (C. Lévy-Strauss), zwischen Zivilisation
und Wildnis (H. P. Duerr), zwischen Gesellschaft und Wahnsinn
(Michel Foucault). Diese Gegenwelt stellt das Andere der Rationalität
dar und gilt manchmal als mythische Welt. Allzu leicht rücken
dadurch Gedankenkomplexe wie Intuition, Einfall, Phantasie und Aus-
ser-Alltäglichkeit in diesen Hinterbereich der radikalen Unvertraut-
heit. Obwohl die sich selbst thematisierende, mundanisierte Rationalität

erkennt, dass sie die Wirklichkeit in zwei Teile teilt, versäumt sie

es, sich auf beiden Seiten zu erproben. Gerade das, was die Rationalität

antreibt und überhaupt ermöglicht, wird ausgeschlossen, obwohl
sie der Phantasie, des Einfalls und der Intuition, der sogenannten
Kreativität bedarf - auch ihres Gegenübers, das als der chaotische

Urgrund durch die Mythen thematisch lebendig bleibt. Es ist müssig,
hier die Vorteile der alten Metaphysik anzuführen, die im Übergriff
auf den illuminierenden Gottes-lntellekt fähig war, Phantasie und
Intuition in einen umfassenden Vernunft-Kontext einzubeziehen.
Durch den biblischen Mythos der Schöpfung wurde die Vernunft an
die Quelle aller Wirklichkeitsgenese gesetzt, wodurch es ihr gelang,
auf alle Formen der Wirklichkeit, des Erkennens und des Lebens

Bezug zu nehmen. Die metaphysische und transzendentale Vernunft
war offenbar imstande, sich in sich selbst zu transzendieren und nicht
nach einem wie auch immer aufgefassten Ausserhalb zu suchen.

Auch Max Webers universalgeschichtliche Rationalitätsauffassung
muss in diesen Kontext gestellt werden20. Er entwickelte seine

Rationalitätskonzeption als ein universalgeschichtliches Reduktionsprogramm.

Als Entzauberung der Welt kann es mehr als nur metaphorisch

verstanden werden. In einer mythischen Dimension sind der

20
Vgl. Jürgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt 1981, Bd.
1, S. 205 ff.

30



rationale Asket und der magische Zauberer zum Kampf angetreten.
Während es klar scheint, dass Max Weber mit dem Entzauberer der
Welt, dem Propheten, Protestanten und Wissenschafter sich idealtypisch

identifiziert, gilt doch eine heimliche Sympathie auch dem
Zauberer. Max Weber sieht, dass die verzauberte Welt reicher, voller und
erfahrungs-intensiver ist, doch zwingt er sich, selbst ein rationalistischer

Asket, den Weg der Rationalisierung bis zum bitteren Ende
durchzudenken. Jedoch den Status der nicht-rationalen
Wirklichkeitsbereiche lässt er im unklaren.

Max Webers Rationalität verhält sich polemisch zu den
lebensphilosophischen Versuchen seinerzeit, die dem Mythos noch einen
Stellenwert in der modernen Kultur erhalten wollten. Die Lebensphilosophie

ist überzeugt, dass in aller rationalen Erkenntnis ein unauflösbarer

Rest steckt. Die Immanenz des Lebens bekundet sich in diesem

mythischen Restbestand, nämlich als die Präsenz des nicht der Reflexion

voll verfügbaren Lebensuntergrundes. Gerade dieses konstitutionelle

Versagen der Reflexion öffnet einen Bereich, der von Symbolen
und Mythen besetzt wird. Die mythischen Symbole sind nicht
willkürlich, weil ihnen eine subreflexive Wirklichkeit entspricht, und die

mythische Wirklichkeit ist ihrer absoluten Eigenständigkeit beraubt,
weil sie gerade der symbolischen Vermittlung bedarf, um reflexionsfähig

zu werden. So entsteht ein Medium wechselseitiger Verweisungen,

das zu einem steten Hinterfragen der Reflexion führt und dabei
immer auf das nicht mehr hinterfragbare Leben stösst, aber auch zur
Stätte wird von Phänomenen, die ihre Eigenmacht gegenüber der
Reflexion als radikales Anderssein, als Mythos oder als Irrationalität
legitimieren wollen.

Zweifellos wird heute die Entzauberungsthese Max Webers nicht
mehr als notwendig hingenommen. Zahlreich sind die Versuche, die
eine Wiederverzauberung der Welt anstreben und sogar experimentell
erproben21. Verzauberung bedeutet aber nicht so sehr Regression in
einen abstrusen Irrationalismus als vielmehr eine höchst
praktischästhetische Intensivierung der Wahrnehmung. Zwar sind gemäss

21
Dietmar Kamper, Zur Geschichte der Einbildungskraft, München 1981 : Hans Peter
Duerr, Traumzeit. Uber die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation, Frankfurt
1978.

31



sprachanalytischen Theorien unsere Wahrnehmungen immer von
Theorien geleitet, ungeachtet der Einsicht des Zen-Buddhismus, dass

man den Phänomenen in einer absolut freien Weise begegnen kann.
Doch ist zu berücksichtigen, dass sprachanalytisches Denken nur von
Wahrnehmungen spricht, während das zen-buddhistische sie
experimentell erprobt. Dieser Unterschied führt uns zum Hauptgedanken
zurück. Wie nämlich der Untergrund der Vernunft von der methodischen

Rationalität nicht mehr erfahren wird, so auch nicht mehr die

Tiefenpotenzen der Wahrnehmung selbst. Darum müssen wir annehmen,

dass wir heute überhaupt nicht mehr verstehen, was die

Göttererscheinungen in den Mythen wirklich bedeuteten. Uns fehlt schlicht
und einfach das Wahrnehmungspotential dazu. Darum sollte man die

ganze Geschichte des Lebens und Sterbens der Götter und Göttinnen
unter dem Gesichtspunkt der sich transformierenden
Wahrnehmungsfähigkeit neu konzipieren.

Wenn heute eine Art experimenteller Magie und Mythologie im

grossen Stile aufkommt, so stehen wir vor einer neuen Situation. Ein
Blick in Zeitschriften- und Bücher-Verlage zeigt, dass der Umgang mit
Sternen und Horoskopen, der Kontakt mit Tieren und Pflanzen, mit
den Heilkräften der Hände und der Augen, mit Mysterien und die

Begegnungen mit aussernormalen Erscheinungen wie Dämonen. Astralwesen

u.a. auf praktische Weise erprobt werden wollen. Nicht zuletzt
hat die Psychotherapeutik in einem bis anhin unbekannten Ausmass
das Verständnis für die lange vernachlässigten Bereiche unserer Kultur

gefördert. Man hat den Eindruck, dass alle mantischen Künste,
die noch A.G. Baumgarten in seiner Wissenschaft der Ästhetik
anführte22, plötzlich wieder ernst genommen würden. Dass man sich um
wissenschaftliche Vorsicht bei diesen Erfahrungen und Experimenten
wenig kümmert, ist beinahe selbstverständlich. Man will neue
Paradigmen entdecken. Weil dazu eine antirationale Haltung nicht genügt
und vorerst ein Freiraum geschaffen werden muss, in dem «das
Andere» gedacht werden kann, zwingt man sich zu rigorosen
Diskursverweigerungen. Abschottung gegenüber den universellen Vereinnahmungen

des rationalen Diskurses wird dadurch leicht zur Leitlinie des

«alternativen Menschen». Damit wird eine eigentümliche und nicht

22 Alexander Gottlieb Baumgarten, a.a.O. (Anm. 9).

32



ungefährliche Situation erzeugt. Sie ist bereits im Schlagwort «Der
Faden ist gerissen» verbalisiert worden21. Inkommensurabilität wird
zum Ziel und Verweigerung der Kommunikation zum Mittel, neue
Denk- und Lebensformen zu erzeugen.

Dieser alternative Mensch will bewusst der Überkommunikation
unserer Lebenswelt begegnen, indem er Ghettos kulturfördernder
Unterkommunikation schafft. Auf diesen Umstand hat Lévy-Strauss
indirekt hingewiesen24. Die Möglichkeit zur Ausbildung von zureichender

Identität und Originalität von Kulturen und ebenfalls von Subkulturen

liege in der Kraft, sich vom universalen Kommunikationszusammenhang

abkoppeln zu können. Dies ist dem Kommunikations-
apriori, anscheinend wenigstens, entgegengesetzt. Zum mindesten
kann man sagen, dass dem rationalen Kommunikationsmedium der
Wissenschaft, der Technik und der Politik Gegentendenzen erwachsen

sind, die die sinnlich-leiblichen Erfahrungen und die psychischen
Tiefenerkundungen verstärken möchten. Im Medium eines sich in
Argumente auflösenden Subjektes und einer Proklamation der
Überwindung des Solipsismus in der Philosophie macht sich in Kunst und
Therapie subjektive und ästhetische Freiheit geltend, nämlich als ein
Recht auf Phantasie und auf «Chaos». Sinnliches, Leibliches, Zweckfreies

und Ästhetisches gewinnt gerade dadurch neuen Glanz, dass es

sich derfunktionalistischen Lebenswelt entzieht.
Bei blossen Gedankenexperimenten bleibt der alternative Mensch

nicht stehen. Er erschliesst sich neue Mentalbereiche, um auf vielfaltige

Weise seinen Ausstieg dauerhaft zu machen. Den Ausstieg aus
dem lebensweltlichen System vollzieht er nicht nur sozial, sondern

vor allem mental. Dies bedeutet, dass er sich vom durchrationalisierten
Lebensweltmedium abzutrennen versucht, indem er sich auf einen

Standpunkt der Inkommensurabilität mit dem offiziellen System
stellt. Dazu kann ihm jedes andere Kultur- oder Erkenntnissystem
dienen, das sich in hohem Grade als unterschiedlich zum eigenen
anzubieten vermag. Ergeht auf Paradigmensuche, nämlich auf die Suche
nach einer anderen Kosmologie, allein dem negativen Gedanken des

Total-Andern vertrauend. Ihm will bereits eine Alternativ-Industrie

23 Gilles Deleuze/Michel Foucault, Der Faden ist gerissen, Berlin 1977.
24 Claude Lévy-Strauss, Mythos und Bedeutung, Frankfurt 1980, S.32.

33



Hilfe anbieten. Geht er diese Angebote durch, so stösst er auf das
irritierende Faktum, dass nur sehr wenige neue Paradigmen angeboten
werden. So wird fast durchgehend Harmonie, Einheit mit sich selbst
und mit dem Universum und vor allem mit der Tiefe der Seele

versprochen. Es wird also gerade das verheissen, was die
wissenschaftlich-technische Rationalität nun einmal nicht bieten kann.

Kontingenzerfahrung als Öffnung zum Mythos der Rationalität

Wenn heute der Mythos wieder ernst genommen wird, dann sicher
nicht darum, weil viele heutige Menschen gerne an «Erzählungen»
glauben möchten. Sie wollen auch nicht an «Letztbegründungen»
glauben und sich zufrieden geben, dass sie an einem Punkt des Diskurses

nicht mehr weiter denken müssen und ihnen die Begründung des

Diskursabbruches abgenommen wird. Sicher ist jedoch, dass sie der
Imagination eine erhöhte Wichtigkeit zumessen. Man kann eine
gewisse Tendenz feststellen, wieder vermehrt in Bildern zu denken. Was

an den bilderstarken Mythen heute ergreift, ist nicht eigentlich die
Erzählung. Es ist ihr Hintergrund, nämlich jene Wirklichkeit, aus denen
sie als fertige Produkte aufsteigen und die ihnen in antiken und archaischen

Kulturen eine fraglose Plausibilität für alle Lebensprobleme
verschaffte. Einen Mythos erfahren, wenn er in Worten artikuliert
wird, und ihn verstehen als Erzählung, ist ein radikal verschiedener
Prozess. Wir sind also heute nicht daran interessiert, dass sich in den

Mythen logische Formen nachweisen lassen, sondern an dem in ihnen
enthaltenen Wirklichkeitsgehalt. Dieser kann wiederum nicht von
einem Aussenstehenden unmittelbar entdeckt werden, sondern allein
von jemandem, der noch in seiner Erfahrungsgeschichte steht. Nietzsche

sprach aus, dass wir in einem zerbrechenden Mythen-Zusammenhang

leben, jedoch viele dieses Faktum noch nicht bemerkt hätten.

Kurt Hübner zeigte, dass es heute durchaus möglich ist, von der
Rationalität des Mythos zu sprechen25. Auch Lévy-Strauss hat erwie-

25 Kurt Hübner, Wie irrational sind Mythen und Götter, in: Der Wissenschaftler und
das Irrationale, hrsg. von Hans Peter Duerr, Frankfurt 1981, S. 11 ff.

34



sen, dass durch komplexe moderne wissenschaftliche Methoden
Mythen zum Sprechen gebracht werden können. Der Mythos wird
dadurch aber von der Rationalität vereinnahmt, zu einem Thema
transformiert, das ihr sogar immanent zu sein scheint. Damit erfolgt ein
Freispruch des Mythos vom Irrationalismusverdacht. Es wird durchaus

anerkannt, dass innerhalb einer Kollektivität jeder Mythos einen
Konsens ermöglicht, aber andererseits einen Diskursabbruch
erzwingt und zwar inhaltlich aus nicht-rational einsehbaren Gründen.
Fasst man den Unterschied zwischen Rationalität und Mythos in
diesem Sinne, dann ist in einem heutigen Dialog kein Ausgleich zwischen
beiden Denkweisen zu finden. Kann man sich zwar auf einer formalen
Ebene treffen, so aber keineswegs in den Inhalten.

Eine Möglichkeit, aus diesem Dilemma vielleicht herauszukommen,

scheint mir zu sein, die Rationalität wieder in ihrer radikalen
Kontingenz zu erfassen. Dieser Aspekt kommt in der Auffassung von
Jürgen Habermas etwas zu kurz26. Den Hauptunterschied zwischen
dem mythischen und rationalen Weltbild sieht er in der Geschlossenheit

und Offenheit hinsichtlich des alternativfähigen Umgangs mit der
Umwelt. So ist das rationale Weltbild unseres sozialen und
gesellschaftlichen Typs insofern offen, als es jede Entscheidung aus einem
Bündel von Alternativen ausgewählt sieht und aufgrund eines ganzen
bis anhin erworbenen empirischen und theoretischen Wissens erfolgen

lässt. Der Mythos scheint den Zweifel nicht zu kennen, oder
zumindest nicht zuzulassen, da es seinem Wesen entspricht, nur eine
bestimmte Erzählung als die einzig gültige anzuerkennen. Auch der
selbstreflexive Zweifel scheint ausgeschlossen zu sein, denn ein
Mythos, der sich selbst bezweifelt, verliert seine Gewissheit und seine
Identität. Gerade die Offenheit für rationale Hypothesen prägt eine
nicht-mythische Haltung, eben das sogenannte Weltbild der Rationalität

selbst. Ob es dadurch auch offen sein kann für Alternativen, die
nicht in das Regelspiel der Rationalität eingehen können, scheint mir
nicht deutlich genug reflektiert zu sein. Habermas betont zwar, dass es

zu einer reflexiven Haltung gehöre, ein Weltbild als ein solches erkennen

zu können27. Aber wie steht es mit jener Reflexion, die die Ratio-

26
Jürgen Habermas, a.a.O. (Anm. 20), Bd. l,S.72ff.

27
Ib. S. 96 f.

35



nalität als Rationalität reflektiert und auf eine Möglichkeit hin, die
nicht-rational sein könnte? Im Horizont der sich heute selbst
thematisierenden Rationalität ist diese Fragestellung unzulässig, nicht aber
in einem metaphysischen Kontext, in dem jede Rationalität letztlich
auf eine Uberrationalität ausgerichtet und damit in einem letzten
Sinne selbstreflexiv blieb. So bleibt diese Frage in einem rationalistischen

Denken eigentlich intentionslos, obwohl wir sie am Anfang des

Rationalismus noch reflektiert finden. In den Grundmeditationen von
Descartes erscheint die Dimension der absoluten Kontingenz, die
selbst die kontextunabhängige Mathematik nicht verschont. Aufgrund
dieser rationalen Selbstrelativierung wird aber die Rationalität selbst

zum Mythos. Sie entwickelt zwar in sich selbst rationale Alternativen,
doch die Rationalität selbst bleibt alternativenlos. Es entsteht eine alle
Alternative abblockende Tautologie, nämlich dass die Rationalität
rational sei, gleichgültig ob es sich um eine geträumte oder von einem
Betrüger-Gott erlogene handle.

Nun muss man berücksichtigen, dass Descartes offensichtlich be-
wusst von Mediationen sprach, deren Wahrheitsfahigkeit gerade in
dem erfahrenen Hintergrund reiner Kognition bestand, der dem
Methodenrationalismus abgeht und ohne den er der Bodenlosigkeit
anheimfällt. Der Cartesianische Rationalismus der meditativen
Erfahrungswahrheit kann es wagen, aus der rational aufgedeckten Kontingenz

der Rationalität selbst ein metaphysisches Faktum herauszulocken,

dieses seltsame «Cogito, sum» - und zwar gerade ohne verbindendes

«ergo». Der Erfahrungsgehalt des Cogito trotzt der Kontingenz
der Rationalität, die sich als ein Vehikel eines Mythos erwies, nämlich
des Mythos des Subjektes. Trotz intensiver Subjekt-Kritik hat dieser

Mythos immer noch seinen Bestand. Es besteht aber kein Zweifel, dass

er von der heutigen Rationalität immer mehr eingeholt wird, in ein

Identitätsproblem verwandelt wird und seinen Erfahrungshintergrund

verliert. Ob diese Einholung des Ich-Mythos in die autonom
werdende Rationalität die Vollendung des Nihilismus oder den Beginn
eines neuen Mythos bedeutet, bleibt redlicherweise noch offen.

36


	Rationalität und Mythos : Versuch einer Orientierung am Leitfaden des Nihilismus

