Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 41 (1982)

Buchbesprechung: Expliquer les causes et/ou comprenedre les raisons : note a propos
de Meaning and understanding

Autor: Chiesa, Curzio

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CURZIO CHIESA

Expliquer les causes et/ou comprendre les raisons.
Note a propos de Meaning and understanding

Qu’est-ce que la compréhension? Un état, un processus, une acti-
vité? Un phénoméne de nature linguistique, psychologique, cogni-
tive? Qui comprend, que peut-il comprendre et comment réalise-t-il
la compréhension? Est-ce qu’il y a un trait commun qui caractérise
tout ce que nous désignons par ce mot? Le concept de compréhension
est-11 simple ou complexe, univoque ou bien flou («fuzzy concept»)
c’est-a-dire pluriel, sans limites bien définies?

Comment comprendre la compréhension? Et, tout d’abord, com-
ment expliquer le caractére étrange de cette question philosophique?

En 1979, a Cerisy, des philosophes, des linguistes, des psychologues
et des épistémologues se sont réunis pour essayer d’étudier cette pro-
blématique complexe. Le résultat de ce colloque international est le
livre qui vient de paraitre: Meaning and Understanding, édité par H.
Parret et J. Bouveresse'. Le point de départ du volume se trouve dans
le probléme de la difficulté de comprendre la compréhension («under-
standing understanding») qui est analysé dans les essais de la premicre
section. La deuxiéme et troisiéme section du recueil abordent la ques-
tion des rapports entre explication et compréhension et entre connais-
sance, interprétation et compréhension”.

' Walter de Gruyter, Berlin — New York 1981.
? Voici la liste des sections et des auteurs des essais:
I.  How to Understand Understanding (J.R. Rosenberg, B. de Gelder, D. Zaslawsky)
II. Explaining and understanding <Meaning and understanding» (K.-O. Apel, J. Bou-
veresse, O. Follesdal)
III. Knowledge, Thought, Truth and interpretation (E. Holenstein, D. Holdcroft, S.
Schiffer)
IV. Beyond Frege (J. McDowell, H. Parret, G. Evans, J. Proust)
V. Semantic theory and pragmatic functioning of understanding (M. Dascal, F. Jac-
ques)
VI. Formal and pragmatic understanding of formalism (G.G. Granger, F. Kambartel,
P.C. Wason).

Correspondance: C. Chiesa, 36 rue Prévost-Martin, CH — 1205 Genéve

221



Ce type de recherche peut étre place sous le signe de Ludwig Witt-
genstein dans la mesure ou la philosophie de I'auteur des Investiga-
tions est la source principale des transformations actuelles de la tradi-
tion herméneutique et de la philosophie analytique du langage. En
effet, d’'une part, I’herméneutique post-heideggerienne a semble-t-il
définitivement adopté le point de vue <pragmatique» des jeux de lan-
gage en mettant en rapport la compréhension du sens des textes histo-
riques avec la compréhension qui est constitutive de la communica-
tion linguistique; d’autre part, la critique wittgensteinienne du langage
a été incorporée au projet de construire une théorie de la signification
qui fonctionne comme théorie de la compréhension, c’est-a-dire
comme représentation théorique de la connaissance pratique qui est
manifestée dans I’'usage linguistique (cf. M. Dummett).

Mais, au-dela de cette référence commune, comment comprendre
sinon expliquer la genése historique et épistémologique du probléme
de la compréhension? C’est sur se point que nous voudrions proposer
quelques remarques schématiques. Dans un livre déja classique®, G. H.
von Wright, aprés avoir opposé la tradition scientifique «galiléenne» de
I’explication causale meécaniste a la tradition <aristotélicienne> de
I’explication téléologique, signale que la doctrine de la compréhension
caractérise la réaction anti-positiviste, anti-galiléenne, du courant her-
méneutique qui est a I’origine des «ciences humaines» (Geisteswissen-
schaften).

Le scandale du positivisme consistait essentiellement dans sa ten-
dance réductionniste: ainsi, comme le disait Durkheim a propos de
Comte*, «les phénoménes sociaux sont des faits naturels, soumis a des
lois naturelles» et par conséquent il faut «traiter les faits sociaux
comme des choses», c’est-a-dire par la méthode qui a fait ses preuves
dans les sciences de la nature. L’homogénéisation des objets scienti-
fiques et le «monisme méthodologique» qui en découle sont directe-
ment visés par la distinction — introduite par Droysen — entre 1’«erkla-

? G.H. von Wright, Explanation and understanding, Ithaca, New York, Cornell U.P.
1971. Cf. du méme auteur, «Determinism and the study of man», Essays on Explana-
tion and understanding, ed. by Manninen and Tuomela, Reidel, Dordrecht-Holland
1976.

* E. Durkheim, Les régles de la méthode sociologique, Paris, PUF 1937, p. XII, 19.

222



ren», ’explication causale nomothétique, et le «verstehen», la com-
préhension idiographique. Si, d’un coté, les sciences de la nature ont
pour but d’expliquer par des lois les causes des phénomenes naturels,
d’un autre coté, 1l s’agissait d’assurer la spécificité et ’autonomie des
sciences humaines et sociales qui recherchent la compréhension des
phénomenes individuels qui sont le fruit de I’activité de I’esprit.

Le «Verstehen» est en effet la «reprise reproductive de la production
originaire de pensée> (Schleiermacher) c’est-a-dire, comme le dit
Dilthey, le processus par lequel nous connaissons un «antérieun, une
individualité psychique, a I’aide des signes sensibles qui en sont la
manifestation objective. La technique de I’exposition du processus de
compréehension constitue I’herméneutique en tant qu’art et méthode
de I'interprétation.

Progressivement, I’opposition entre la compréhension et ’explica-
tion est devenue le paradigme d’une alternative épistémologique et
méthodologique:

a) la norme scientifique «galiléenne>: connaitre c’est «scire per cau-
sas» moyennant la construction d’une théorie systématique constituée
par des lois hypothétiques auxquelles les faits empiriques observables
sont subsumes; I’explication causale reléve de ce que Dray appelle la
«covering law theory» et von Wright la «subsumption theory of
explanation». Du point de vue positiviste ce modele scientifique est le
seul possible et, en principe, il est applicable aux sciences historiques,
anthropologiques et sociales.

b) les représentants de la tradition herméneutique <aristotélicienne»
croient en revanche a 'incommensurabilité et a I’hétérogénéité des
faits naturels par rapport aux phénomeénes de nature socio-historique
et humaine. Les textes et les oeuvres de I’art, les institutions et les
regles sociales, les actions les attitudes et les croyances des hommes,
loin de pouvoir étre expliqués par des théories de type hypothético-
déductif, n’ont de sens et d’explication possibles que dans la mesure ou
I’on comprend leur finalité, leur motivation, leur raison d’étre et leur
intentionnalité propre.

Epliquer et comprendre indiquent donc deux attitudes irréductibles
et incompatibles qui résultent de deux intéréts cognitifs opposés, com-
plémentaires et paralleles (cf. le «parallélisme méthodologique» des
lois naturelles et des régles sociales). Sans doute, a la base de la contro-

223



verse qui a opposé et continue d’opposer les «Geisteswissenschaften»
a I'impérialisme de la méthode hypothético-déductive, I’herméneuti-
que au positivisme et au néo-positivisme logique, il y a, a la fois, une
image déformée de la causalité scientifique, trop hativement identifiée
au déterminisme mécaniste, et une certaine confusion entre prévision
et nécessité. En effet, le pouvoir de prédire des faits empiriques obser-
vables correspondant aux lois théoriques — pouvoir qui est la mesure
du contenu cognitif d’une loi naturelle qui s’exprime dans un énonce
conditionnel universel du type «x) (Px > Qx) — a été souvent consi-
déré comme étant une sorte de contrainte d’ordre moral a se con-
former a la loi naturelle. Quoi qu’il en soit, une des versions actuelles
de I’alternative est celle du dualisme des «causes» et des <raisons».

La proposition qui dit que votre action a telle ou telle cause n’est qu’une hypothése.
L’hypothése est valable si elle se fonde sur un certain nombre d’expériences qui, pour
ainsi dire, s’accordent pour montrer que votre action est la conséquence réguliére de cer-
taines conditions que nous appelons alors causes de action. Mais afin de connaitre la
raison que vous avez eue pour dire telle ou telle chose, pour agir d’'une certaine fagon,
etc. il n’est pas nécessaire d’avoir plusieurs expériences concordantes et I’énoncé de la
raison n’est pas une hypothése . . . De la cause nous pouvons dire qu’on ne peut la con-
naitre mais seulement la conjecturer. D’un autre c6té, on dira souvent: «Je dois certaine-
ment connaitre pourquoi je I’ai fait» en parlant du motif. Quand je dis: nous pouvons
seulement conjecturer la cause mais nous connaissons le motif, cette affirmation est un
énoncé d’ordre grammatical» (Wittgenstein)’.

Pour expliquer une action, il faut essayer d’en conjecturer, sur la
base d’une série d’observations empiriques réguliéres, la ou les causes
adéquates et pertinentes et les conditions nécessaires et suffisantes. En
revanche, s’il s’agit de comprendre une action, il suffit d’en connaitre
la ou les raisons, les motifs, I’intention qui la déterminent et la justi-
fient. Au caractére hypothétique, conjectural, des explications cau-
sales s’oppose la certitude subjective des <bonnes raisons» qui fournis-
sent une sorte de rationalisation consciente du comportement de
I’agent. La proposition causale nomologique est de type conditionnel:
«1 p alors @; au contraire, I’énoncé de la raison est du type: <p parce
queq,r,s,t...»outoutes les craisons» sont susceptibles de fournir une
explication compléte et suffisante du pourquoi de I’action.

Entre les causes et les raisons, entre I’explication causale et ’expli-

5 L. Wittgenstein, The blue and brown books, Blackwell, Oxford 1958, p. 15.

224



cation-compréhension par les raisons ou téléologique, ainsi qu’entre
les lois (naturelles) et les régles (sociales), il y a donc une différence
essentielle et a priori, une différence d’ordre conceptuel et rammati-
cal> que I’activité philosophique a pour but d’éclairer. En effet, comme
le dit encore Wittgenstein, le double usage du mot «pourquoi, qui
porte soit sur la cause soit sur la raison ou le motif, est a ’origine de la
confusion conceptuelle qui nous fait croire que la raison est la cause
immeédiatement intelligible de I’action, la cause dont nous avons une
sorte d’expérience intime®,

Cependant, 'opposition des causes et des raisons a contribué a déve-
lopper la controverse traditionnelle entre les sciences nomologiques et
I’herméneutique compréhensive dans le sens d’une alternative épisté-
mologique et méthodologique: d’une part le «covering-law model»
appliquant la méthode hypothético-déductive et, de I’autre, le modele
de la compréhension par les raisons. Or, 1l nous semble que le texte de
Wittgenstein n’autorise pas ce genre d’interprétation dans la mesure
ou la distinction grammaticale des causes et des raisons n’est pas une
distinction épistémologique et, loin de définir 'opposition entre les
sciences de la nature et les sciences humaines, elle signale pluto6t la dif-
férence qui existe entre la recherche scientifique en général et la prati-
que clarificatrice de la philosophie.

Qui plus est, cette distinction ne peut suggérer une alternative mé-
thodologique puisque, en plus de I’épistémologie de I’explication
scientifique, i1l n’y a pas une épistémologie autonome de la compré-
hension: «la améthode herméneutique> est la méthode hypothético-
déductive appliquée a un matériau signifiant («meaningful material»)
(i.e. textes, oeuvres d’art, actions)»’. Cette thése n’implique pas la
négation de la spécificité objective des sciences humaines et sociales,
ni leur réduction progressive a la psychologie scientifique (Lévi-
Strauss) ou a la biologie (Piaget): elle indique, de maniére un peu dog-
matique, que l’altérité fondamentale des causes et des raisons ne peut
pas déterminer un rejet du anonisme méthodologique».

% « .. a cause seen from the inside», or a cause experienced», Ibid. cf. D. Davidson,
«Actions, reasons and causes», Journal of Philosophy, vol. 60 (1963), p. 685—700:
«the primary reason for an action is its cause».

" D. Follesdal, «Hermeneutics and the hypothetico-deductive method», Dialectica,
Vol. 33, No 3—-4(1979), p. 319 —336.

223



Essayons de justifier cette position par quelques raisons.

1. Les raisons, motifs, fins, intentions, etc. qu’un agent — ou un
observateur-interprete — fournit en vue de justifier, rendre compte, ex-
pliquer et faire comprendre son action, son comportement ou sa
croyance font partie des faits objectifs sur lesquels porte la recherche
des sciences humaines et sociales. En effet, au-dela de la description
compréhensive des raisons et des motifs en tant que faits sociaux, les
sciences humaines ont également pour but d’expliquer les causes spé-
cifiques — si elles existent — des raisons elles-mémes (qui peuvent étre,
par exemple, de nature ddéologique»). Or cette explication ne peut se
faire que par I’application de la méthode hypothético-déductive: con-
jecture de I’hypothése explicative, prédiction de faits observables per-
mettant de controler empiriquement, de tester et de corroborer (ou de
falsifier) les énoncés de nature théorique.

Imaginons la situation dans laquelle deux interlocuteurs échangent
les propos suivants: «Pourquoi vas-tu au cinéma?», «Pour me dis-
traire», «Pourquoi veux-tu te distraire?» . . . Le jeu des questions et des
réponses peut se poursuivre indéfiniment mais 1l arrive un moment,
dans la plupart des cas normaux, dans lequel I'un des interlocuteurs
ne pose plus de question puisqu’il est satisfait des réponses, puisqu’il
connait la ou les raisons du comportement de I’autre et puisque le
manque de confort mental> (Wittgenstein) qui avait suscité ses pour-
quoi a disparu. Or, il est essentiel de remarquer que I’échange des
questions et des réponses-raisons a lieu dans un contexte intersubjectif
et social de communication, c’est-a-dire dans un rapport entre deux
sujets.

Imaginons maintenant la question: «Pourquoi les gens vont-ils au
cinéma?» La recherche qui doit permettre de répondre a cette question
doit nécessairement aller au-dela du constat des raisons formulées ou
reconnues comme telles par les agents eux-mémes afin d’énoncer des
hypothéses quant aux causes effectives d’une telle habitude. Ensuite, il
s’agira d’analyser les rapports entre les causes et les raisons et de sou-
mettre les hypothéses explicatives au contrdle empirique®.

* Du point de vue philosophique, le probléme crucial est celui des limites de I’explica-
tion causale des raisons: quelles sont les conditions de possibilité de la détermination
des causes (psychologiques, sociologiques, etc.) de la justification rationnelle d’un
comportement, d’une croyance, d’une position théorique?

226



2. Ce qui nous parait fondamental dans la situation que nous venons
d’esquisser est le fait que la décision de rechercher les causes d'un com-
portement ou d’une action spécifiques détermine la transformation du
rapport intersubjectif en un rapport d’objectivation: la relation sujet-
sujet devient une relation sujet-objet. La compréhension d’autrui par
les raisons s’effectue en effet dans un ¢eu de langage>, une forme de vie
conforme a des regles qui sont le résultat de I’histoire naturelle des
hommes et cette compréhension est constitutive de ce qu’on pourrait
appeler avec K.O. Apel une communauté-de-communication
(«Kommunikationsgemeinschaft»). Or cette compréhension intersub-
jective qui caractérise les rapports sociaux au sein d’une forme de
vie commune ne peut étre reconstituée dans le cadre d’une représenta-
tion théorique dans la mesure ou toute construction scientifique com-
porte la mise en oeuvre de techniques et de procédures d’objectivation
qui marquent une coupure définitive par rapport a la praxis sociale
réelle.

Il n’y a pas d’épistémologie herméneutique des raisons puisqu’il n’y
a pas de méthodologie autonome des sciences humaines et sociales et
les «Geisteswissenschaften» n’ont pas une méthode propre car les con-
cepts qui devraient la constituer (raison, intention, motif, etc.) ont trait
a I’existence d’'une communauté de sujets qui, par définition, ne peut
pas étre objectivée en tant que telle. Ce que les partisans du nouveau
dualisme et de la double épistémologie ont peut-étre tendance a
oublier sont les conditions de possibilité et les implications de I’objec-
tivation scientifique portant sur des faits de nature sociale, intersubjec-
tive. Or cet oubli —oubli de la genése et oubli des conditions sociales de
possibilité pour P. Bourdieu — favorise I'illusion de reproduire en
théorie les modalités pratiques de la compréhension intersubjective.
En réalité, les conditions pragmatiques de la compréhension («prag-
matic understanding») ne peuvent pas étre recrées et reconstruites par
et dans une représentation théorique en raison du fait qu’il n’est pas
possible de faire I’économie de ce qui rend cette re-présentation possi-
ble comme telle a savoir la distance irréductible et constitutive qui la
sépare des conditions réelles de la compréhension immeédiate et spon-
tanée. Toute reconstruction, précisément en tant que reconstruction
apres coup, implique nécessairement une modification de ce qu’il
s’agit de reproduire. Plus en général, I’objectivation scientifique dans

227



les sciences de ’homme est une forme de réification c’est-a-dire de
transformation en choses des faits humaines et sociaux. Or cette réifi-
cation — qui n’équivaut nullement a la <aturalisation» de phénomenes
qui sont de nature historique —est a la fois le signe de la rupture épisté-
mologique qui sépare la théorie de la réalite et le fondement de la pos-
sibilité d’appliquer aux phénomeénes de cette espéce la méthode hypo-
thético-déductive.

D’une certaine manieére, le sujet humain, i.e. social, qu’analysent les
sciences sociales et humaines n’est pas un sujet mais un objet, une
chose étant donné que I’objectivation-réification est un moment
nécessaire de la recherche scientifique. Toutefois, cette objectivation
ne peut pas autoriser ou justifier la réduction du sujet a ses différentes
représentations théoriques dans la mesure ou la rupture voire I’ab-
straction scientifique agit dans les deux sens: d’une part, elle exclut la
possibilité de reproduire théoriquement le sujet dans ses conditions
réelles d’existence et, d’autre part, elle empéche la projection pure et
simple sur le sujet lui-méme de ses images scientifiques partielles.
Autrement dit, la réification scientifique est neutre par rapport a
I’axiologie anthropologique: les images du sujet objectivé sont autres
que le sujet réel et celui-ci transcende toutes les images. L’exigence
méthodologique de traiter les hommes comme des choses engage a
reconnaitre que les hommes ne sont pas des choses.

La thése selon laquelle compréhension pratique et explication
théorique sont mutuellement exclusives peut étre soutenue de ma-
niere analogue a propos des rapports entre interprétation, traduction
et compréhension. Le but de I’herméneutique en tant que methode de
I’interprétation est celui de comprendre les <signes» produits par une
source qui nous est devenue relativement étrangere (d’ou la question
difficile de I’historicité; historicité du texte a interpréter, historicité du
sens dans un processus de dévoilement progressif, historicité de I'inter-
préte du message véhiculé par la tradition). De méme, I'idéal que
visent les techniques de traduction consiste dans la tentative de
recréer, dans une autre langue, les conditions de la compréhension
automatique qui a lieu spontanément dans la langue originale. Mais le
passage de 'incompréhension a la compréhension qui s’effectue grace
a la mise en oeuvre des régles d’interprétation et de traduction ne doit
pas faire oublier que la compréhension ainsi réalisée est une construc-

228



tion artificielle qui ne peut qu’imiter le paradigme de la compréhen-
sion authentique’.

L’adoption du point de vue du «monisme méthodologique» n’en-
traine pas le rejet de la distinction des causes et des raisons (ou de celle
des «faits» et des mormes») et n’implique pas la croyance que la mé-
thode hypothético-déductive peut et doit tout expliquer. Mais ce qui
est encore réfractaire a ['explication causale n’est pas nécessairement
doué d’une forme d’intelligibilité herméneutique: autres que les
causes, les raisons ne sauraient étre les causes sui generis des «Geistes-
wissenschaften». Il serait en effet paradoxal que la critique du déter-
minisme causal se mue en hyper-déterminisme des raisons.

«Tu dois considérer, nous dit Wittgenstein, que le jeu de langage est pour ainsi dire
quelque chose d’imprévisible. I’entends par 1a: il n’est pas fondé («begriindet»). Ni rai-
sonnable (ou non raisonnable). Il est la — comme notre vie.»

Des choses existent sans fondement ni raison. Ainsi nous savons des
choses sans en connaitre le pourquoi, la cause voire la raison: des ca-
pacités pratiques, des habiletés, des savoir-faire, des connaissances
confuses, plus ou moins certaines que nous comprenons de maniére
plus ou moins consciente, plus ou moins explicite. Tous ces phéno-
menes peuvent difficilement faire ’objet d’une construction scientifi-
que ou d’une représentation théorique satisfaisantes.

Et tel est peut-étre le cas du «comprendre>. La difficulté de la ques-
tion de la compréhension de la compréhension résulte sans doute du
fait que nous savons comprendre plusieurs choses sans avoir besoin de
comprendre la compréhension. «Si nemo ex me quaerat scio, Si
quaerenti explicare velim, nescio.»

’ Et non Iinverse. Ici 'erreur «cientiste» serait de croire que la compréhension prag-
matique résulte de ’application implicite ou inconsciente des régles explicites de la
technique herméneutique. La compréhension immédiate — qui est constitutive de la
pratique linguistique intersubjective — serait une interprétation cachée et refoulée de
méme que le dialogue serait une traduction qui s’ignore. Sur ce point cf. 'essai de J.
Bouveresse.

' L. Wittgenstein, Uber Gewissheit, Blackwell, Oxford 1969, § 559.

229






	Expliquer les causes et/ou comprenedre les raisons : note à propos de Meaning and understanding

