
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 41 (1982)

Buchbesprechung: Expliquer les causes et/ou comprenedre les raisons : note à propos
de Meaning and understanding

Autor: Chiesa, Curzio

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CURZIO CHIESA

Expliquer les causes et/ou comprendre les raisons.
Note à propos de Meaning and understanding

Qu'est-ce que la compréhension? Un état, un processus, une
activité? Un phénomène de nature linguistique, psychologique, cognitive?

Qui comprend, que peut-il comprendre et comment réalise-t-il
la compréhension? Est-ce qu'il y a un trait commun qui caractérise
tout ce que nous désignons par ce mot? Le concept de compréhension
est-il simple ou complexe, univoque ou bien flou («fuzzy concept»)
c'est-à-dire pluriel, sans limites bien définies?

Comment comprendre la compréhension? Et, tout d'abord,
comment expliquer le caractère étrange de cette question philosophique?

En 1979, à Cerisy, des philosophes, des linguistes, des psychologues
et des épistémologues se sont réunis pour essayer d'étudier cette
problématique complexe. Le résultat de ce colloque international est le

livre qui vient de paraître: Meaning and Understanding, édité par H.
Parret et J. Bouveresse1. Le point de départ du volume se trouve dans
le problème de la difficulté de comprendre la compréhension («understanding

understanding») qui est analysé dans les essais de la première
section. La deuxième et troisième section du recueil abordent la question

des rapports entre explication et compréhension et entre connaissance,

interprétation et compréhension2.

1 Walter de Gruyter, Berlin — New York 1981.
2 Voici la liste des sections et des auteurs des essais:

I. How to Understand Understanding (J. R. Rosenberg, B. de Gelder, D. Zaslawsky)
II. Explaining and understanding <Meaning and understanding> (K.-O. Apel, J. Bou¬

veresse, O. Fallesdal)
III. Knowledge, Thought, Truth and interpretation (E. Holenstein, D. Holdcroft, S.

Schiffer)
IV. Beyond Frege (J. McDowell, H. Parret, G. Evans, J. Proust)
V. Semantic theory and pragmatic functioning ofunderstanding (M. Dascal, F. Jac¬

ques)
VI. Formal and pragmatic understanding of formalism (G. G. Granger, F. Kambartel,

P. C. Wason).

Correspondance: C. Chiesa, 36 rue Prévost-Martin, CH—1205 Genève

221



Ce type de recherche peut être placé sous le signe de Ludwig
Wittgenstein dans la mesure où la philosophie de l'auteur des Investigations

est la source principale des transformations actuelles de la tradition

herméneutique et de la philosophie analytique du langage. En
effet, d'une part, l'herméneutique post-heideggerienne a semble-t-il
définitivement adopté le point de vue <pragmatique> des jeux de

langage en mettant en rapport la compréhension du sens des textes
historiques avec la compréhension qui est constitutive de la communication

linguistique; d'autre part, la critique wittgensteinienne du langage
a été incorporée au projet de construire une théorie de la signification
qui fonctionne comme théorie de la compréhension, c'est-à-dire

comme représentation théorique de la connaissance pratique qui est

manifestée dans l'usage linguistique (cf. M. Dummett).
Mais, au-delà de cette référence commune, comment comprendre

sinon expliquer la genèse historique et épistémologique du problème
de la compréhension? C'est sur se point que nous voudrions proposer
quelques remarques schématiques. Dans un livre déjà classique3, G. H.
von Wright, après avoir opposé la tradition scientifique <galiléenne> de

l'explication causale mécaniste à la tradition <aristotélicienne> de

l'explication téléologique, signale que la doctrine de la compréhension
caractérise la réaction anti-positiviste, anti-galiléenne, du courant
herméneutique qui est à l'origine des <sciences humaines> (Geisteswissenschaften).

Le scandale du positivisme consistait essentiellement dans sa
tendance réductionniste: ainsi, comme le disait Dürkheim à propos de

Comte4, «les phénomènes sociaux sont des faits naturels, soumis à des

lois naturelles» et par conséquent il faut «traiter les faits sociaux

comme des choses», c'est-à-dire par la méthode qui a fait ses preuves
dans les sciences de la nature. L'homogénéisation des objets scientifiques

et le <monisme méthodologique qui en découle sont directement

visés par la distinction - introduite par Droysen - entre l'«erklä-

3 G. H. von Wright, Explanation and understanding, Ithaca, New York, Cornell U.P.
1971. Cf. du même auteur, «Determinism and the study ofman», Essays on Explanation

and understanding, ed. by Manninen and Tuomela, Reidel, Dordrecht-Holland
1976.

4 E. Dürkheim, Les règles de la méthode sociologique, Paris, PUF 1937, p. XII, 19.

222



ren». l'explication causale nomothétique, et le «verstehen», la
compréhension idiographique. Si, d'un côté, les sciences de la nature ont
pour but d'expliquer par des lois les causes des phénomènes naturels,
d'un autre côté, il s'agissait d'assurer la spécificité et l'autonomie des

sciences humaines et sociales qui recherchent la compréhension des

phénomènes individuels qui sont le fruit de l'activité de l'esprit.
Le «Verstehen» est en effet la <reprise reproductive de la production

originaire de pensé» (Schleiermacher) c'est-à-dire, comme le dit
Dilthey, le processus par lequel nous connaissons un <intérieur>, une
individualité psychique, à l'aide des signes sensibles qui en sont la
manifestation objective. La technique de l'exposition du processus de

compréhension constitue Yherméneutique en tant qu'art et méthode
de l'interprétation.

Progressivement, l'opposition entre la compréhension et l'explication

est devenue le paradigme d'une alternative épistémologique et

méthodologique:
a) la norme scientifique <galiléenne>: connaître c'est «scire per causas»

moyennant la construction d'une théorie systématique constituée

par des lois hypothétiques auxquelles les faits empiriques observables
sont subsumés; l'explication causale relève de ce que Dray appelle la

«covering law theory» et von Wright la «subsumption theory of
explanation». Du point de vue positiviste ce modèle scientifique est le

seul possible et, en principe, il est applicable aux sciences historiques,
anthropologiques et sociales.

b) les représentants de la tradition herméneutique <aristotélicienne>
croient en revanche à l'incommensurabilité et à l'hétérogénéité des

faits naturels par rapport aux phénomènes de nature socio-historique
et humaine. Les textes et les oeuvres de l'art, les institutions et les

règles sociales, les actions les attitudes et les croyances des hommes,
loin de pouvoir être expliqués par des théories de type hypothético-
déductif, n'ont de sens et d'explication possibles que dans la mesure où
l'on comprend leur finalité, leur motivation, leur raison d'être et leur
intentionnalité propre.

Epliquer et comprendre indiquent donc deux attitudes irréductibles
et incompatibles qui résultent de deux intérêts cognitifs opposés,
complémentaires et parallèles (cf. le «parallélisme méthodologique» des

lois naturelles et des règles sociales). Sans doute, à la base de la contro-

223



verse qui a opposé et continue d'opposer les «Geisteswissenschaften»
à l'impérialisme de la méthode hypothético-déductive, l'herméneutique

au positivisme et au néo-positivisme logique, il y a, à la fois, une
image déformée de la causalité scientifique, trop hâtivement identifiée
au déterminisme mécaniste, et une certaine confusion entre prévision
et nécessité. En effet, le pouvoir de prédire des faits empiriques
observables correspondant aux lois théoriques - pouvoir qui est la mesure
du contenu cognitif d'une loi naturelle qui s'exprime dans un énoncé

conditionnel universel du type <(x) (Px 3 Qx)> - a été souvent considéré

comme étant une sorte de contrainte d'ordre moral à se

conformer à la loi naturelle. Quoi qu'il en soit, une des versions actuelles
de l'alternative est celle du dualisme des <causes> et des <raisons>.

La proposition qui dit que votre action a telle ou telle cause n'est qu'une hypothèse.
L'hypothèse est valable si elle se fonde sur un certain nombre d'expériences qui, pour
ainsi dire, s'accordent pour montrer que votre action est la conséquence régulière de
certaines conditions que nous appelons alors causes de l'action. Mais afin de connaître la
raison que vous avez eue pour dire telle ou telle chose, pour agir d'une certaine façon,
etc. il n'est pas nécessaire d'avoir plusieurs expériences concordantes et l'énoncé de la
raison n'est pas une hypothèse De la cause nous pouvons dire qu'on ne peut la
connaître mais seulement la conjecturer. D'un autre côté, on dira souvent: «Je dois certainement

connaître pourquoi je l'ai fait» en parlant du motif. Quand je dis: nous pouvons
seulement conjecturer la cause mais nous connaissons le motif, cette affirmation est un
énoncé d'ordre grammatical» (Wittgenstein)5.

Pour expliquer une action, il faut essayer d'en conjecturer, sur la
base d'une série d'observations empiriques régulières, la ou les causes

adéquates et pertinentes et les conditions nécessaires et suffisantes. En

revanche, s'il s'agit de comprendre une action, il suffit d'en connaître
la ou les raisons, les motifs, l'intention qui la déterminent et la justifient.

Au caractère hypothétique, conjectural, des explications
causales s'oppose la certitude subjective des <bonnes raisons> qui fournissent

une sorte de rationalisation consciente du comportement de

l'agent. La proposition causale nomologique est de type conditionnel:
<si p alors q>; au contraire, l'énoncé de la raison est du type: <p parce
que q, r, s, t. .> où toutes les <raisons> sont susceptibles de fournir une
explication complète et suffisante du pourquoi de l'action.

Entre les causes et les raisons, entre l'explication causale et l'expli-

5 L.Wittgenstein, The blue and brown books, Blackwell, Oxford 1958, p. 15.

224



cation-compréhension par les raisons ou téléologique, ainsi qu'entre
les lois (naturelles) et les règles (sociales), il y a donc une différence
essentielle et a priori, une différence d'ordre conceptuel et <grammati-
cal> que l'activité philosophique a pour but d'éclairer. En effet, comme
le dit encore Wittgenstein, le double usage du mot <pourquoi>, qui
porte soit sur la cause soit sur la raison ou le motif, est à l'origine de la
confusion conceptuelle qui nous fait croire que la raison est la cause
immédiatement intelligible de l'action, la cause dont nous avons une
sorte d'expérience intime6.

Cependant, l'opposition des causes et des raisons a contribué à

développer la controverse traditionnelle entre les sciences nomologiques et
l'herméneutique compréhensive dans le sens d'une alternative épisté-
mologique et méthodologique: d'une part le «covering-law model»
appliquant la méthode hypothético-déductive et, de l'autre, le modèle
de la compréhension par les raisons. Or, il nous semble que le texte de

Wittgenstein n'autorise pas ce genre d'interprétation dans la mesure
où la distinction grammaticale des causes et des raisons n'est pas une
distinction épistémologique et, loin de définir l'opposition entre les

sciences de la nature et les sciences humaines, elle signale plutôt la
différence qui existe entre la recherche scientifique en général et la pratique

clarificatrice de la philosophie.
Qui plus est, cette distinction ne peut suggérer une alternative

méthodologique puisque, en plus de l'épistémologie de l'explication
scientifique, il n'y a pas une épistémologie autonome de la
compréhension: «la <méthode herméneutique> est la méthode hypothético-
déductive appliquée à un matériau signifiant («meaningful material»)
(i.e. textes, oeuvres d'art, actions)»7. Cette thèse n'implique pas la

négation de la spécificité objective des sciences humaines et sociales,
ni leur réduction progressive à la psychologie scientifique (Lévi-
Strauss) ou à la biologie (Piaget): elle indique, de manière un peu
dogmatique, que l'altérité fondamentale des causes et des raisons ne peut
pas déterminer un rejet du <monisme méthodologique).

6 «... a cause <seen from the inside>, or a cause experienced», Ibid. cf. D. Davidson,
«Actions, reasons and causes», Journal ofPhilosophy, vol. 60 (1963), p. 685 — 700:
«the primary reason for an action is its cause».

7 D. Follesdal, «Hermeneutics and the hypothetico-deductive method», Dialectica,
Vol. 33, No 3-4 (1979), p. 319-336.

225



Essayons de justifier cette position par quelques raisons.

l.Les raisons, motifs, fins, intentions, etc. qu'un agent - ou un
observateur-interprète - fournit en vue de justifier, rendre compte,
expliquer et faire comprendre son action, son comportement ou sa

croyance font partie des faits objectifs sur lesquels porte la recherche
des sciences humaines et sociales. En effet, au-delà de la description
compréhensive des raisons et des motifs en tant que faits sociaux, les

sciences humaines ont également pour but d'expliquer les causes
spécifiques - si elles existent - des raisons elles-mêmes (qui peuvent être,

par exemple, de nature <idéologique>). Or cette explication ne peut se

faire que par l'application de la méthode hypothético-déductive:
conjecture de l'hypothèse explicative, prédiction de faits observables
permettant de contrôler empiriquement, de tester et de corroborer (ou de

falsifier) les énoncés de nature théorique.
Imaginons la situation dans laquelle deux interlocuteurs échangent

les propos suivants: «Pourquoi vas-tu au cinéma?», «Pour me
distraire», «Pourquoi veux-tu te distraire?» Le jeu des questions et des

réponses peut se poursuivre indéfiniment mais il arrive un moment,
dans la plupart des cas normaux, dans lequel l'un des interlocuteurs
ne pose plus de question puisqu'il est satisfait des réponses, puisqu'il
connaît la ou les raisons du comportement de l'autre et puisque le

<manque de confort mentab (Wittgenstein) qui avait suscité ses pourquoi

a disparu. Or, il est essentiel de remarquer que l'échange des

questions et des réponses-raisons a lieu dans un contexte intersubjectif
et social de communication, c'est-à-dire dans un rapport entre deux
<sujets>.

Imaginons maintenant la question: «Pourquoi les gens vont-ils au
cinéma?» La recherche qui doit permettre de répondre à cette question
doit nécessairement aller au-delà du constat des raisons formulées ou
reconnues comme telles par les agents eux-mêmes afin d'énoncer des

hypothèses quant aux causes effectives d'une telle habitude. Ensuite, il
s'agira d'analyser les rapports entre les causes et les raisons et de

soumettre les hypothèses explicatives au contrôle empirique8.

8 Du point de vue philosophique, le problème crucial est celui des limites de l'explication
causale des raisons: quelles sont les conditions de possibilité de la détermination

des causes (psychologiques, sociologiques, etc.) de la justification rationnelle d'un
comportement, d'une croyance, d'une position théorique?

226



2. Ce qui nous paraît fondamental dans la situation que nous venons
d'esquisser est le fait que la décision de rechercher les causes d'un
comportement ou d'une action spécifiques détermine la transformation du

rapport intersubjectif en un rapport d'objeCtivation: la relation sujet-
sujet devient une relation sujet-objet. La compréhension d'autrui par
les raisons s'effectue en effet dans un <jeu de langage), une forme de vie
conforme à des règles qui sont le résultat de l'histoire naturelle des

hommes et cette compréhension est constitutive de ce qu'on pourrait
appeler avec K.O. Apel une communauté-de-communication
(«Kommunikationsgemeinschaft»). Or cette compréhension intersubjective

qui caractérise les rapports sociaux au sein d'une forme de

vie commune ne peut être reconstituée dans le cadre d'une représentation

théorique dans la mesure où toute construction scientifique
comporte la mise en oeuvre de techniques et de procédures d'objectivation
qui marquent une coupure définitive par rapport à la praxis sociale
réelle.

Il n'y a pas d'épistémologie herméneutique des raisons puisqu'il n'y
a pas de méthodologie autonome des sciences humaines et sociales et
les «Geisteswissenschaften» n'ont pas une méthode propre car les

concepts qui devraient la constituer (raison, intention, motif, etc.) ont trait
à l'existence d'une communauté de sujets qui, par définition, ne peut
pas être objectivée en tant que telle. Ce que les partisans du nouveau
dualisme et de la double épistémologie ont peut-être tendance à

oublier sont les conditions de possibilité et les implications de l'objec-
tivation scientifique portant sur des faits de nature sociale, intersubjective.

Or cet oubli - oubli de la genèse et oubli des conditions sociales de

possibilité pour P. Bourdieu - favorise l'illusion de reproduire en
théorie les modalités pratiques de la compréhension intersubjective.
En réalité, les conditions pragmatiques de la compréhension («pragmatic

understanding») ne peuvent pas être recrées et reconstruites par
et dans une représentation théorique en raison du fait qu'il n'est pas
possible de faire l'économie de ce qui rend cette re-présentation possible

comme telle à savoir la distance irréductible et constitutive qui la

sépare des conditions réelles de la compréhension immédiate et
spontanée. Toute reconstruction, précisément en tant que reconstruction
après coup, implique nécessairement une modification de ce qu'il
s'agit de reproduire. Plus en général, l'objectivation scientifique dans

227



les sciences de l'homme est une forme de réification c'est-à-dire de

transformation en choses des faits humaines et sociaux. Or cette
réification - qui n'équivaut nullement à la <naturalisation> de phénomènes
qui sont de nature historique - est à la fois le signe de la rupture épisté-
mologique qui sépare la théorie de la réalité et le fondement de la
possibilité d'appliquer aux phénomènes de cette espèce la méthode hypo-
thético-déductive.

D'une certaine manière, le sujet humain, i. e. social, qu'analysent les

sciences sociales et humaines n'est pas un sujet mais un objet, une
chose étant donné que l'objectivation-réification est un moment
nécessaire de la recherche scientifique. Toutefois, cette objectivation
ne peut pas autoriser ou justifier la réduction du sujet à ses différentes
représentations théoriques dans la mesure où la rupture voire
l'abstraction scientifique agit dans les deux sens: d'une part, elle exclut la

possibilité de reproduire théoriquement le sujet dans ses conditions
réelles d'existence et, d'autre part, elle empêche la projection pure et

simple sur le sujet lui-même de ses images scientifiques partielles.
Autrement dit, la réification scientifique est neutre par rapport à

l'axiologie anthropologique: les images du sujet objectivé sont autres

que le sujet réel et celui-ci transcende toutes les images. L'exigence
méthodologique de traiter les hommes comme des choses engage à

reconnaître que les hommes ne sont pas des choses.

La thèse selon laquelle compréhension pratique et explication
théorique sont mutuellement exclusives peut être soutenue de

manière analogue à propos des rapports entre interprétation, traduction
et compréhension. Le but de l'herméneutique en tant que méthode de

l'interprétation est celui de comprendre les <signes> produits par une
source qui nous est devenue relativement étrangère (d'où la question
difficile de l'historicité; historicité du texte à interpréter, historicité du
sens dans un processus de dévoilement progressif, historicité de l'interprète

du message véhiculé par la tradition). De même, l'idéal que
visent les techniques de traduction consiste dans la tentative de

recréer, dans une autre langue, les conditions de la compréhension
automatique qui a lieu spontanément dans la langue originale. Mais le

passage de l'incompréhension à la compréhension qui s'effectue grâce
à la mise en oeuvre des règles d'interprétation et de traduction ne doit
pas faire oublier que la compréhension ainsi réalisée est une construc-

228



tion artificielle qui ne peut qu'imiter le paradigme de la compréhension

authentique9.
L'adoption du point de vue du <monisme méthodologique)

n'entraîne pas le rejet de la distinction des causes et des raisons (ou de celle
des <faits> et des <normes>) et n'implique pas la croyance que la
méthode hypothético-déductive peut et doit tout expliquer. Mais ce qui
est encore réfractaire à l'explication causale n'est pas nécessairement
doué d'une forme d'intelligibilité herméneutique: autres que les

causes, les raisons ne sauraient être les causes sui generis des
«Geisteswissenschaften». 11 serait en effet paradoxal que la critique du
déterminisme causal se mue en hyper-déterminisme des raisons.

«Tu dois considérer, nous dit Wittgenstein, que le jeu de langage est pour ainsi dire
quelque chose d'imprévisible. J'entends par là: il n'est pas fondé («begründet»). Ni
raisonnable (ou non raisonnable). Il est là - comme notre vie.»10

Des choses existent sans fondement ni raison. Ainsi nous savons des

choses sans en connaître le pourquoi, la cause voire la raison: des

capacités pratiques, des habiletés, des savoir-faire, des connaissances

confuses, plus ou moins certaines que nous comprenons de manière
plus ou moins consciente, plus ou moins explicite. Tous ces phénomènes

peuvent difficilement faire l'objet d'une construction scientifique

ou d'une représentation théorique satisfaisantes.
Et tel est peut-être le cas du <comprendre>. La difficulté de la question

de la compréhension de la compréhension résulte sans doute du
fait que nous savons comprendre plusieurs choses sans avoir besoin de

comprendre la compréhension. «Si nemo ex me quaerat scio, si

quaerenti explicare velim, nescio.»

9 Et non l'inverse. Ici l'erreur <scientiste> serait de croire que la compréhension
pragmatique résulte de l'application implicite ou inconsciente des règles explicites de la
technique herméneutique. La compréhension immédiate - qui est constitutive de la

pratique linguistique intersubjective - serait une interprétation cachée et refoulée de
même que le dialogue serait une traduction qui s'ignore. Sur ce point cf. l'essai de J.

Bouveresse.
10

L.Wittgenstein, Über Gewissheit, Blackwell, Oxford 1969, § 559.

229




	Expliquer les causes et/ou comprenedre les raisons : note à propos de Meaning and understanding

