Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 41 (1982)

Rubrik: Jahresberichte = Rapports

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jahresberichte / Rapports

Studia Philosophica 41/1982

Philosophische Gesellschafi Basel

17. Dezember 1980: Prof. Dr. Maria Bindschedler (Bern): «Nietzsches Suche nach der
Wahrheity. — 27. Februar 1981: Prof. Dr. Stefan Morawski (Warschau): «Uber die heutige
Krise der Asthetik». - 16. Juni 1981: Prof Dr. Walther Zimmerli (Braunschweig):
«Was heisst Natur?».

Phi losophiséhe Gesellschaft Bern

17. Februar 1981: Prof.Dr. M. Bindschedler (Bern): «Nietzsches Suche nach der
Wahrheit». — 28. April 1981: Prof. Dr. H. G. Adler (London): «Moglichkeiten und Gren-
zen des Widerstandes». — 26. Mai 1981: Prof. Dr. N. Musey (Kinshasa/Bern): «Uber die
Definierbarkeit der afrikanischen Philosophie». — 23. Juni 1981: J.C. Wolf (Bem):
«Recht auf Leben».

Société Philosophique de Fribourg

12 novembre 1980: M. Bruno Schuwey (Freiburg): «Roderick M. Chisholms These
iiber Intentionalifiit». — 26 novembre 1980: M. Riccardo Lucchini (Fribourg): «Appro-
che sociologique du pouvoim. — 10 décembre 1980: M. Riidiger Bittner (Heidelberg):
«Zum Begriff der Autonomie». — 13 janvier 1981: M. Augusto del Noce (Milan): «Crite-
res pour 'interprétation philosophique de I’histoire italienne contemporaine». — 28 jan-
vier 1981: M. Johannes Gasser (Freiburg): «Die Abstraktionslehre bei Thomas von
Aquin. Der Weg von der Sinneserkenntnis zum Begriffs. — 2 février 1981: M. Emmanuel
Levinas (Paris/Fribourg): «Au-dela de I'intentionnalité» (en collaboration avec le Déca-
nat de la Faculté des Lettres). — 11 février 1981: M. Lukas Sosoe (Fribourg): «Hobbes et le
probléme du paralogisme naturaliste». — 25 février 1981: M. Kurt Flasch (Bochum):
«Lessing und die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie». — 4 mai 1981: M.
Robert Spaemann (Miinchen): «Uber die Unmdglichkeit einer universalteleologischen
Ethik». — 13 mai 1981: M. Enrique Dussel (Mexico City): «Pour une philosophie bar-
bare. Originalité et perspective de la philosophie de la libération latino-américaine». —
26 mai 1981: M. Emmanuele Severino (Venise): «Temps et aliénation». — 10 juin 1981:
M. Jules Vuillemin (Paris): «Les lois de la raison pure et la supposition de leur détermi-
nation compléte». — 17 juin 1981: M. Giovanni Sommaruga (Freiburg): «Uber einige
philosophische Interpretationen des Godel-Theorems». — 1 juillet 1981: M. Andreas
Graeser (Bern): «Das Sein bei Platon».

266



Groupe genevois

26 novembre 1980: M. Jacques Bouveresse (Genéve): «La philosophie est-elle encore
possible?» — 8 décembre 1980: MM. Jean-Daniel Rougemont, Bernard Baertschi, Jean-
Paul Gay, Eric Merguin et Guy Schibler (Genéve): «L’amour en dispute». — 4 février
1981: M. Claude Droz (Genéve): «Philosophie et pédagogie». — 19 février 1981: M.
Guido Kiing (Fribourg): «Philosophie analytique et philosophie traditionnelle». — 30 av-
ril 1981: MM. Charles Gagnebin (Neuchatel) et Michel Jeanneret (Genéve): «La con-
naissance de soi dans les Essais de Montaigne». —4 juin 1981: M. Piergiorgio Quadranti
(Genéve): «Ontologie et communication».

Philosophische Gesellschaft Innerschweiz

30. Januar 1981: Prof. Dr. B. Fritsch (Zlirich): «Der Mensch vor Grundentscheidun-
gen». — 5. Februar 1981: Dr. R. Zihlmann (Luzern): «Uberlegungen zu den geistesge-
schichtlichen Bedingungen der Umweltkrise». — 12. Mirz 1981: Fortsetzung der Diskus-
sion mit Thesen von C. Amery. —27. Mirz 1981: Prof. Dr. H. Siegenthaler: «Die Bedeu-
tung der anthropologischen Fragestellung beim geistig Behinderten». — 23. April 1981:
Marcel Hofer: «Ethos von Mensch und Technik aus der Sicht des Ingenieurs». —23. Mai
1981: Maibummel nach Engelberg. P. Robert Biircher: «Mit Schiilern Chomsky lesen».
— 11. Juni 1981: Dr. Kaspar Bdsch (Rain): «Skeptische Betrachtungen zum Fortschritt
aus jiidisch-christlicher Tradition (G. Altner, G. Liedke)». —22. September 1981: Besuch
der Ausstellung von und mit Herrn Hugo Kiikelhaus in Ziirich iiber «Entfaltung der
Sinne».

Groupe neuchatelois

19 novembre 1980: M. Herbert Knecht (Lausanne): «Logique du concept et pensée
formelle chez Leibniz». — 3 décembre 1980 (en collaboration avec la Faculté de droit et
des sciences économiques): M. Frangois Gilliard (Lausanne): «Le droit naturel — un ré-
examen». — 21 janvier 1981: M. Harri Wettstein (Lausanne): «Vérification épistémique
et vérifiabilité transcendentale». — 4 mars 1981: M. Jean Rossel (Neuchatel): «Energie,
science et conscience». — 29 avril 1981: M. Jean-Paul Reding (Neuchitel): «Mencius et
Mozi, adversaires de Yang Zhu. Un débat logico-éthique en Chine ancienne». — 10 juin
1981 (en collaboration avec la Faculté des lettres): M. Ev. Moutsopoulos (Athénes):
«Mouvement musical et psychologie chez Platon».

Groupe vaudois

7 novembre 1980: M. Harr1 Wettstein (Lausanne): «Une approche analytique de la
philosophie transcendentale». — 8 décembre 1980: M. Gérard Verbeke (Louvain): «L’ob-
Jet de la Métaphysique d’Aristote dans I'interprétation contemporaine». — 23 janvier
1981: M. Alain Guy (Toulouse): «Unamuno, témoin du vitalisme et de la foi tragique». —
4 février 1981: M. Alexis Philonenko (Genéve): «La philosophie esthétique de Schopen-
hauem». — ler mai 1981: M. Jean-Pierre Leyvraz (Genéve): «Pour une nouvelle théorie de
la connaissance». — 20 mai 1981: M. Evanghelos Moutsopoulos (Athénes): «Mouvement
musical et psychologie chez Platon.»

267



Philosophische Gesellschaft Ziirich

1. Dezember 1980: Prof. Dr. Gerhard Schmidt (Bonn): «Das Problem der Ich-Verdop-
pelung». — 19. Januar 1981: Dr. Beat Sitter (Bern): «Gerechtigkeit als Prozess. Bemer-
kungen zu John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit». — 9. Februar 1981: Prof.Dr. Nina
Eloki Musey (Bern und Kinshasa): «Die Definierbarkeit der afrikanischen Philosophie».
- 30. April 1981: Prof.Dr. Robert Spaemann (Miinchen): «Uber die Unméglichkeit
einer universalteleologischen Ethik». — 1. Juni 1981: Prof. Hans Primas (Ziirich):
«Theoriereduktion — aus der Sicht eines theoretischen Chemikers». — 29, Juni 1981: Dr.
Manfred Sommer (Miinster i. W.): «Lebenswelt und reine Erfahrung. Edmund Husserl
und Richard Avenariusy.

Société romande de philosophie

La séance annuelle de la Société romande de philosophie s’est tenue a Rolle le 24 mai
1981. Pour succéder 2 M. Kaloy, ’assemblée a nommé un nouveau président en la per-
sonne de M., Jean-Claude Piguet, professeur a I’'Université de Lausanne. Elle a en outre
décidé que pendant I’absence de M. Piguet, qui va prendre un congé d’une année, le pré-
sident du Groupe vaudois assurerait par interim la présidence de la Société romande.

M. Gilbert Boss, membre du Groupe neuchatelois, a ensuite présenté une belle confé-
rence sur Le philosophe dans la cité:

Le statut du philosophe dans notre société est paradoxal: d’une part ce personnage est
bien établi dans les institutions, tandis que de ’autre nul ne semble savoir précisément
quelle est sa fonction et son utilité. Pour ’apprendre, inutile de s’adresser au sociologue,
car la seule réponse intéressante pour le philosophe est celle qu’il peut trouver lui-méme
en se demandant quelle fonction il pourrait bien remplir dans le systéme social pour col-
laborer a I'oeuvre commune. Alors, supposé que nous acceptions la définition de la phi-
losophie comme recherche du savoir et de la sagesse, I’examen des réles possibles pour le
philosophe dans I’organisme social est décevant. Qu’il cherche a se faire savant, se glis-
sant dans le fauteuil du directeur épistémologique et méthodologique, ou se dressant
dans la chaire du guide moral des sciences, qu’il se jette dans la mélée politique pour
devenir roi ou tribun du peuple, qu’il se fasse médecin pour entreprendre la thérapie du
langage et de la logique, ou qu’il se tourne vers la jeunesse et les ignorants pour leur trans-
mettre les trésors de la culture philosophique, a chaque fois il doit ou bien abandonner la
philosophie, ou bien exiger des autres qu’ils soient également philosophes, ou bien
encore détruire les conditions auxquelles une utilité quelconque pourrait lui étre recon-
nue,

Bref, au terme de cette enquéte sur ses carriéres possibles, le philosophe se retrouve
sans fonction spécifique dans la société, inutile de par son activité philosophique, la phi-
losophie se révélant inexploitable au niveau des échanges qui constituent la coopération
des hommes au sein de la cité. En effet, I'idée méme de fonction ou d’utilité sociale
répugne a la nature de la philosophie, de sorte que le concept d’une philosophie profes-
sionnelle est absurde ou contradictoire.

Pourtant les philosophes sont présents par leurs oeuvres, qui pésent d'un poids non
négligeable dans notre culture et, par conséquent, dans la vie d’une partie de ’humanité.
Mais cela ne prouve aucunement que cette relative importance de fait soit I'indice d’une
utilité quelconque des philosophes pour la cité. En vérité le rapport est inverse: ce n’est
pas le philosophe qui est utile a la société, mais la société au philosophe, car sans elle, il

268



ne pourrait ni communiquer ni vivre. Du point de vue du philosophe, la question ne peut
donc étre que celle de rendre la société le plus utile au philosophe, et non le philosophe
plus utile a la société.

La discussion a porté principalement sur la différence entre la science et la philoso-
phie, sur 'éventualité d’'une fonction critique de la philosophie, et sur le rapport de la
verité a I’extériorité historique et sociale.

269



	Jahresberichte = Rapports

