Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 41 (1982)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Allgemeine und Grundfragen / Problémes généraux

Michel Cornu: Existence et séparation. Collection «Dialectica», L’Age ¢’Homme, Lau-
sanne 1981.

Il y a quelques années Michel Cormnu soutenait une thése sur Kierkegaard et la com-
munication de l'existence (Lausanne 1972)". Depuis lors sa réflexion s’est engagée sur des
voies bien éloignées en apparence de Kierkegaard: s’ouvrant aux problémes sociaux et
politiques, elle a trouvé sur son chemin les philosophes de I’Ecole de Francfort, dont
I’enseignement I’a marquée. Pourtant au seuil de ce nouvel ouvrage c’est a Kierkegaard
que M. Cornu retourne, afin de «réfléchir sur le statut d’une philosophie existentielle»
(31) et de réaffirmer «la différence irréductible de toute existence concréte» (38). Mais
cette existence est pour lui celle d’un «individu inséré dans I’histoire d’une société», et la
philosophie existentielle dont il souhaite la constitution doit se faire en méme temps phi-
losophie sociale et «se laisser interroger par une pensée de type marxiste» (45). Deux cou-
rants de pensée dont la tradition souligne avant tout la séparation tendent donc a se lier
dans cette tentative de développer une philosophie existentielle 4 une époque qui pour-
rait bien étre, selon I'auteur, celle de la mort de I'individu. Tentative paradoxale, consti-
tuant par elle-méme une illustration de I'une des théses majeures qu’elle veut défendre:
celle du role positif que la séparation peut revétir.

A vrai dire cette thése n’apparait pas d’emblée. Le livre s’cuvre sur quelques pages
d’aphorismes qui peuvent sembler, de ’'aveu méme de I’auteur, «cyniquement désespé-
rés» (7). Qu’on les juge bien ou mal venus, on comprend facilement leur fonction. M.
Cornu voit clairement les limites d’un discours suivi qui «nous sépare de la séparation
vécue» en nous la représentant (101). 11 s’essaie donc a un autre discours, qui puisse la
manifester parce qu’il la porte en lui: tel est le discours aphoristique. Cette justification
méthodologique ne rend cependant pas compte du caractére de ces aphorismes. Pour-
quoi commencer par privilégier unilatéralement les manifestations de la séparation né-
gative, alors que tout le livre tend a montrer que «la séparation est une notion dialec-
tique» (7), comprenant un double aspect positif et négatif?

Récusant la phénoménologie transcendantale de Husserl, I'analyse heidegerienne du
Dasein, I'existentialisme sartrien, et prenant aussi ses distances a I’égard de I'éclaircisse-
ment de ’existence pratiqué par Jaspers — dont la parenté avec Kierkegaard est cepen-
dant relevée — la philosophie existentielle de M. Cornu ne s’identifie ni a une philosophie
du sujet ni a une philosophie de la conscience ni @ un humanisme. Elle dénonce la pré-
sence, au coeur de toutes ces orientations, d’une volonté de totalisation qui manque
I’existant dans ce qu’il a d’insurmontable, la faille (85). Faille qui le sépare a la fois de lui-
méme, d’autrui et du Tout Autre, et que le désir d’unité dont il est habité ne peut jamais
combler.

' Cf. le com pte rendu paru dans le vol. XXXIII des Studia Philosophica, p. 224 —228.

231



Que cette séparation soit souvent négative, M. Cornu le reconnait pleinement. Mais,
comme je I’ai déja souligné, il lui découvre aussi une dimension positive, et il ne serait
pas abusif de voir dans son livre, en méme temps que la mise en oeuvre d’une dialectique
non totalisante, un plaidoyer pour la séparation. Par 14 sa tentative s’oppose a la ligne
générale décrite par la pensée occidentale qui, dés les présocratiques, considére la sépara-

- tion comme un «mal surmontable» et apergoit, «toujours a I’horizon, 'unité, I’harmo-
nie» (104). En revanche, bien qu’elle se situe a un niveau philosophique et non théologi-
que, elle salue dans la pensée judaique de la Création une conception dont elle se sent
proche parce que la séparation y prend une valeur positive.

La notion de séparation révéle progressivement son «ambiguité» (102) au cours d’une
analyse qui s’efforce de la cerner en la situant par rapport a des notions voisines: finitude,
désir et aliénation. Considérant ensuite la séparation en elle-méme, M. Cornu s’arréte a
la double expérience que fait tout existant, qui se découvre séparé a la fois de lui-méme et
d’autrui. Puis il analyse quelques-uns des modes sous lesquels cette double expérience
peut étre vécue: secret, aveu, fidélité, pardon, pudeur, ironie, humour et jeu. La sépara-
tion d’avec soi-méme se présente ici comme le principe d’un «dialogue infini» (140) sans
lequel il n’y a pas d’intériorité, tandis que la séparation d’avec autrui se révéle ouverture
4 un amour qui n’est «ni participation a une unité fondamentale, ni pouvoir de s’ab-
sorber mutuellement, ni effacement de subjectivités différentes dans une synthése qui les
dépasserait», mais expérience de la présence de I’autre «comme autre» (147). C’est dans
cette partie du livre que la «valorisation de la séparation» (145) prend toute son ampleur.
Cependant chacun des modes analysés peut aussi €tre le lieu d’un refus de la séparation
qui le prive de son authenticité. Telles sont par exemple les «perversions du jeu» (182),
marquées en particulier par la volonté de supprimer «l’inadéquation avec soi-mémex»
fondant «le plaisir de jouer et de se jouer» (181).

La dialectique du positif et du négatif se retrouve dans I’expérience négative de «la
séparation vécue comme nécessité contre laquelle nous ne pouvons rien: celle qui intro-
duit le tragique dans ’existence» (192). Le tragique apparait en particulier dans I’expé-
rience de la mort, ou surgit pour I’existant la séparation radicale d’avec soi-méme et
d’avec autrui. Dans une telle expérience il se trouve confronté a une «étrangeté absolue»
(219) qui lui fait mesurer ses limites. Mais paradoxalement cette prise de conscience, au
lieu de I’enfermer «dans la cldture d’une non-existence» (219), peut étre le principe d’une
espérance qui ’ouvrira au Tout Autre. Il y a aussi un tragique de I’expérience morale,
qui nait lorsque I'impossibilité de coincider avec le Bien est vécue comme une défaite.
Mais, nouveau «paradoxe du négatif»: «’homme, en acceptant sa vie comme une dé-
faite, peut se mettre a une oeuvre humaine; car alors il peut affronter la réalité quoti-
dienne sans illusion» (243).

D’une maniére générale, «il y a tragique dans la mesure ou, hanté par I’Absolu (. . .),
I’existant reconnait pourtant le caractére infranchissable de ses limites» (248). Une telle
reconnaissance est liée a la conscience de la séparation: de la sorte une philosophie de la
séparation est en méme temps une philosophie des limites.

Une telle philosophie est aussi une philosophie de la résistance, de ’opposition. En se
proposant de «tenir ferme sur la séparation reconnue premiére et insurmontable» (228),
elle s’assigne la tiche infinie de dénoncer les innombrables formes de négation de la sépa-
ration, allant de la méconnaissance inconsciente au refus ouvert, et d’en montrer les con-
séquences pour 'existant. C’est ainsi par exemple qu’elle interprétera certaines attitudes
contemporaines a 1’égard de la mort comme le projet de «rendre la mort homogene a la
vie» (208) et verra dans cette occultation de la séparation absolue la forme ultime d’un
refus de ’hétérogéne, propre a la société technicienne. Mais en méme temps elle fera voir

232



que cette attitude a pour effet de dépouiller I'existant de ’espérance, qui postule toujours
une altérité irréductible au domaine du connu.

Cette dimension critique se marque surtout dans les chapitres finaux, ou M. Cornu
prend position a I’égard du totalitarisme ouvert ou larvé de nos sociétés contemporaines,
de leur recours a I'idéologie et de leur asservissement au «systeme technicien». Sur ces
trois lignes se déploie selon lui une tendance a I’identification et a la totalisation qui vise
I’élimination de la séparation, et qu’une philosophie existentielle doit soumettre a I’ana-
lyse critique, sous peine de rester abstraite et de se renier faute de prendre en compte
I'insertion de I'individu dans I’histoire. C’est une tendance du méme ordre qu’il découvre
au coeur de ['utopie révolutionnaire. Aussi, tout en reconnaissant la fécondité pour son
propre projet d'une critique inspirée de Marx, prend-il ses distances a [’égard de I’escha-
tologie marxiste. Récusant la totalisation que suppose la réconciliation finale de I’huma-
nité dans une société sans classe, il souhaite au contraire le maintien des tensions propres
a une société ouverte sur un au-dela d’elle méme: tensions de I’éthique et du politique,
du contre-pouvoir et du pouvoir, de I'autorité et du pouvoir. Reconnaitre ces tensions,
c’est reconnaitre a la fois «I’impossibilité pour une société de se légitimer en elle-méme
comme un tout homogeéne» et la possibilité — «justement parce qu’elle est imparfaite» —
de se transformer, non pas tant au niveau des institutions que des attitudes (280): position
«réformiste», qui se veut «contestation radicale de toute forme de pouvoir de I’homme
sur I’homme» (263), mais rejette tout messianisme politique pour se tourner vers le mes-
sianisme prophétique et s’ouvrir avec lui a «l’attente de I’Absolu a la fois révélé et loin-
tain» (317) ou, pour le dire en un mot, a ’espérance.

M. Cornu se méfie de la notion d’engagement, facilement récupérable par n’importe
quelle idéologie. Je serais cependant tenté de dire qu’il s’engage dans son livre, non en
tant que porte-parole d’un mouvement quelconque mais en tant qu’existant qui se met
en jeu dans sa propre réflexion. Cette mise en jeu parait revétir a ses propres yeux un
caractére excentrique et anachronique: «L’existant-philosophe: Don Quichotte de I'in-
dividualité perdue?» (17). Mais, si tel était vraiment le cas, son oeuvre serait celle d’un
isolé. Or en le lisant on a au contraire le sentiment que beaucoup pensent comme lui et
qu’il est heureux de leur donner la parole: Adorno et Horkheimer, J. Ellul, A. Gorz, J.
Lacroix, E. Levinas, pour ne mentionner que quelques noms, sont abondamment cités,
au point que leur voix couvre parfois celle de 'auteur et que I’on ne sait plus tres bien qui
parle. La position fondamentale est cependant suffisamment forte pour qu’il ne soit pas
nécessaire de lui chercher autant de défenseurs. Mais elle gagnerait a s’appuyer sur une
analyse plus poussée des concepts de base et a développer d’une maniere plus explicite
ses articulations essentielles. Cette élaboration théorique n’est-elle pas requise dans un

discours qui se pose lui-méme comme discours sur la séparation plutét que de la sépara-
tion? A.-I.Voelke

Martin Heidegger: Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, hrsg. von Petra Jaeger.
Gesamtausgabe Bd. 20, Klostermann, Frankfurt a. M. 1979.

Unter dem Titel « Geschichte des Zeitbegriffs. Prolegomena zu einer Phdnomenologie
von Geschichte und Natur» kiindigte Heidegger 1925 eine Lehrveranstaltung an, welche
er im Sommersemester als vierstiindige Vorlesung an der Marburger Universitit hielt.

Schon die einleitenden Vorbemerkungen machen die Frontstellung der Heidegger-
schen Konzeption gegeniiber Wissenschaft und Philosophie seiner Zeit deutlich. Die
Phinomenologie erhilt die Aufgabe, die Sachgebiete, Natur und Geschichte, vor der ein-
zelwissenschaftlichen Bearbeitung, d.h. Trennung und nachtriglichen Zusammennah-

235



me beider Sachgebiete, verstandlich zu machen und auf dieser Basis die Mdglichkeit
ihrer Bearbeitung zu sichern.

Entgegen der Tendenz des in den zwanziger Jahren herrschenden Wissenschaftsbe-
triebes kritisiert Heidegger das Grundverhiltnis der Einzelwissenschaften zu den von
ihnen befragten Gegenstinden: Die Wissenschaften 16sten ihren Anspruch einer ur-
spriinglichen Auslegung ihrer Gegenstinde nicht ein, weil sie nicht hinreichend um die
Sicherung ihrer Grundbegriffe bemiiht seien. Auf dem Hintergrund des Befundes, dass
sich die Wissenschaften in einer «Krisis» (3) befdnden, und in Auseinandersetzung mit
zahlreichen Positionen (Cohen, Dilthey, Windelband, Rickert) erldutert Heidegger in
einem die Analyse des Zeitphdnomens vorbereitenden Teil «Sinn und Aufgabe der
phidnomenologischen Forschung» (13 — 182). Entsprechend der von Husserl proklamier-
ten Maxime «zu den Sachen selbst soll eine Freilegung des priméiren Sachfeldes geleistet
werden.

Doch bevor Heidegger grundlegend in die phdnomenologische Forschung einfiihrt
und ihre fundamentalen <Entdeckungen» (Intentionalitit, kategoriale Anschauung,
Apriori) vorstellt, exponiert er die Zeitthematik als «Index fiir die Scheidung und Ab-
grenzung der Seinsgebiete liberhaupt» (8). Die Zeit ist nicht eine Kategorie unter ande-
ren oder gar ein beliebiger Begriff, sondern steht im Zusammenhang mit der Grundfrage
der Philosophie nach dem Sein.

Wenn sich der Zusammenhang zwischen Zeitthematik und Seinsfrage aufweisen ldsst
—und auf diesen Aufweis zielt die gesamte Vorlesung —, dann gilt fiir die folgende Unter-
suchung:

«Die Geschichte des Zeitbegriffs ist dann aber die Geschichte der Entdeckung der Zeit
und die Geschichte ihrer begrifflichen Interpretation, d.h. diese Geschichte ist die
Geschichte der Frage nach dem Sein des Seienden, die Geschichte der Versuche, das
Seiende in seinem Sein zu entdecken, getragen von dem jeweiligen Verstindnis der Zeit,
von der jeweiligen Stufe der begrifflichen Ausarbeitung des Zeitphdnomens. So ist die
Geschichte des Zeitbegriffs genauer am Ende die Geschichte des Verfalls und die Ge-
schichte der Verstiimmelung der Grundfrage wissenschaftlicher Forschung nach dem
Sein des Seienden: Geschichte des Unvermdégens, die Seinsfrage radikal neu auszuarbei-
ten — ein Unvermdgen, das im Sein des Daseins griindet» (8).

Heidegger situiert die phinomenologische Forschungsart «vor der traditionellen Auf-
teilung der philosophischen Arbeit in historisches und systematisches Erkennen» (9),
doch zeigt ein Blick auf den Aufriss der geplanten Vorlesung (vgl. 10f.), dass er aus «di-
daktischen» Griinden an eben dieser Trennung festhilt: Nach der «Analyse des Zeit-
phidnomens und Gewinnung des Zeitbegriffs» (Teil I) und der «Erschliessung der Ge-
schichte des Zeitbegriffs» (Teil II) sollte «die Ausarbeitung des Horizontes fiir die Frage
nach dem Sein iiberhaupt und nach dem Sein von Geschichte und Natur im besonderen»
(Teil III) geleistet werden.

Die «kurze einleitende Orientierung» (11) liber die phinomenologische Forschung
fiillt nahezu die Hilfte des Vorlesungsmanuskripts (vgl. 13 —182) aus: Heidegger ge-
langte nicht mehr zur Ausfiihrung der zentralen Thematik der Geschichte des Zeitbe-
griffs (Auseinandersetzung mit Bergson, Kant und Newton, Aristoteles) und trug nur die
«vorbereitende Deskription des Feldes, in dem das Phinomen der Zeit sichtbar wird»
(11;vgl. 183 —420) vor. Aus diesem Grunde dnderte die Herausgeberin, Petra Jaeger, den
urspriinglichen Titel zu Recht in «Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffe» (vgl.
444, Nachwort) ab. Das von der Herausgeberin transkribierte Originalmanuskript endet
mit einem Hinweis auf die «Cura-Fabel (420) im Rahmen einer urspriinglichen Explika-
tion des Daseins qua Sorge.

234



Die Nachschriften von Simon Moser und Helene Weiss bezeugen, dass Heidegger die
Vorlesung mit einer — freilich in stark geraffter Form (421 — 442) dargestellten — Skizze
s;(_einer phanomenologischen Todesinterpretation abschloss. Dieser, unter die pratentiGse
Uberschrift «Die Freilegung der Zeit selbst» gestellte, kurze Schlussteil basiert auf der
von Heidegger autorisierten Nachschrift Mosers (vgl. 446, Nachwort).

«Es liegt im Wesen phdnomenologischer Untersuchungen, dass sie nicht gekiirzt refe-
riert werden konnen, sondern jeweils neu wiederholt und durchlaufen werden miissen.
Jede ndhere Inhaltsangabe des Werkes wire — phanomenologisch gesprochen — ein Miss-
verstdndnis. Daher versuchen wir einen Ausweg und geben eine erste Orientierung iiber
das, was hier geleistet ist» (32f.).

Wenn im folgenden eine stichwortartige Orientierung iiber die beiden Hauptab-
schnitte der Marburger Vorlesung gegeben wird, so hofft der Rez., dem (Missverstindnis
nicht zu erliegen, vor welchem Heidegger im Zusammenhang einer Wiedergabe Husserl-
scher Untersuchungen warnt.

Nachdem Heidegger «Entstehung» und «Durchbruch» (13) der Phdnomenologie von
Brentano liber Husserl skizziert und die implizierte Kritik an Positivismus, Neukantia-
nismus und Psychologismus vorgestellt hat, erldutert er die «Entdeckungen» der Phéno-
menologie und unternimmt den Versuch einer Klarung ihres Namens. Mit dem Ziel, die
Phidnomenologie als Forschung auszuweisen, werden die Intentionalitat, die kategoriale
Anschauung und das Apriori vorgestellt, der Zusammenhang der drei Termini und die
Begriindung der kategorialen Anschauung und des Aprior in der (Entdeckung der) In-
tentionalitit gezeigt.

In dem Kapitel liber die kategoriale Anschauung (66 —99), deren Entdeckung Heideg-
ger zu den drei grossen Errungenschaften der Phidnomenologie zdhlt, wird deutlich, dass
diese kategoriale Anschauung die Voraussetzung darstellt, Sein als das urspriingliche
Phidnomen zu begreifen, wie er es in «Sein und Zeit> vorfiithrt. Der Terminus <Apriori»
wird nach Heideggers Auffassung in der Phidnomenologie aus der kantianischen Be-
schrinkung auf die Subjektivitit gelost. Dabei erscheint es bemerkenswert, dass er im
Zusammenhang mit der Geometrie von einem «materialen Apriori» (101) - wahrschein-
lich im Anschluss an Scheler — spricht. Dem Heideggerschen Phdnomenologieverstand-
nis zufolge wird das Apriori zum «Titel des Seins» (101) und damit seine direkte Erfass-
barkeit als «Charakter der Aufbaufolge im Sein des Seienden, in der Seinsstruktur des
Seinsy» (102) herausgestellt. Im zweiten Abschnitt der Vorlesung begegnet das Apriori im
Umkreis der Frage, wie das Erkennen in der Seinsart des Daseins begriindet ist. Auf diese
Weise wird das Apriori als <(Fundamentalstruktun gesehen und mit dem In-sein des Da-
seins in seiner jeweiligen Welt zusammengebracht. Die fiir Heideggers Denkweg konsti-
tutive Kontinuitit der transzendentalen Fragestellung ldsst sich aus der folgenden Frage
ablesen:

«Welches sind die apriorischen Seinsbedingungen fiir dieses Dasein (In-sein) selbst
und daher das urspriingliche alles iibersteigende transzendental-ontologische, d.h. da-
seinsontologisch-existenziale Seinsverstindnis liberhaupt und die Seinsmdoglichkeiten
des Seins zur Welt?» (218)

Aus der Charakteristik der drei Entdeckungen entwickelt Heidegger das Prinzip der
Phanomenologie und damit die Losungsmoglichkeit der einleitend (vgl. 2f.) angespro-
chenen Probleme: «Das Prinzip der Forschung ist das Prinzip der Sachfeldgewinnung,
das Prinzip der Schopfung der Hinsicht, aus der die Sache erforscht wird, und das Prinzip
der Ausbildung der Behandlungsart, der Methode» (103). Die «Intentionalitit als gegen-
seitige Zugehorigkeit von Intentio und Intentumy» (61) ist das « Grundfeld» (106), in wel-
chem die Gegenstiande der Phianomenologie vorfindlich sind. Die analytische Deskrip-

235



tion ist die dem origindren Erfassen in schlichter Anmessung an die Sache selbst ad-
dquate Methode. Die Behandlungsart der Phinomenologie ist beschreibend, «ein her-
aushebendes Gliedern des an ihm selbst Angeschauten» (107).

Aus der Besinnung auf die urspriingliche Bedeutung von phainomenon und logos
ergibt sich die Klirung des Namens <Phdnomenologie» als Bedeutungseinheit beider Ter-
mini: «das an ihm selbst Offenbare von ihm selbst her sehen lassen» (117), wobei der
Akzent auf dem « Wie» des Thematischseins eines Gegenstandes liegt, ohne dass (zu-
nichst) etwas iiber seine Sachhaltigkeit gesagt ist. Entgegen weit verbreiteten Missver-
stdndnissen (z.B. Rickerts) hat die Phdnomenologie es nicht mit blossen Erscheinungen
zu tun, wobei (dann noch nachtriglich) nach dem (Dahinterliegenden» gefragt wird. «Die
Phianomenologie ist gerade als Forschung die Arbeit des freilegenden Sehenlassens im
Sinne des methodisch geleiteten Abbauens der Verdeckungen» (118).

Als Abschluss der Orientierung iiber die Phdnomenologie weist Heidegger die beiden
Grundversdumnisse dieser Forschung aus, die Frage nach dem Sein als solchen und
nach dem Sein des Intentionalen bzw. des Seienden, welches wir selbst sind, auszuarbei-
ten. Die Kritik an Husserls Bewusstseinsbestimmungen und Schelers Theorie von der
Person macht deutlich, in welchem Masse die phinomenologische Bewegung unter dem
«Bann» (178) ontologischer und anthropologischer (<animal rationale») Traditionen
steht, ja sogar in der Bestimmung ihres eigensten Feldes (Intentionalitit) «unphdnome-
nologisch» (178) vorgeht! Daher versteht Heidegger, der ausdriicklich betont, «Husserl
gegeniiber als Lernender (168) dazustehen, seinen eigenen Ansatz, die Ausarbeitung der
Seinsfrage im Sinne einer vorlaufigen Explikation des Daseins auf die Zeitlichkeit hin,
nicht als Abkehr von der Phinomenologie, sondern gerade als radikale wie konsequente
Ausbildung dieser Forschung.

Der zweite Abschnitt der Vorlesung aus dem Jahre 1925 liest sich wie eine Friihfas-
sung von «Sein und Zeit>, ohne dass die Begrifflichkeit (z. B. <Erschlossenheity) bereits der-
art festgelegt ist. Unter der Voraussetzung, dass die «Geschichte des Zeitbegriffs» «die
Geschichte der Frage nach dem Sein des Seienden» (191) ist, wird eine Wiederholung der
Grundfrage gefordert, welche Platon und Aristoteles in Atem hielt. Die Analyse der Fra-
gestruktur fiihrt die Untersuchung zur Daseinsanalytik, da das Dasein aufgrund seines
im Fragen aufleuchtenden Seinsverstindnisses «ein ausgezeichnetes Seinsverhdltnis in
sich beschliesst» (200). Die Grundverfassung des Daseins als «In-der-Welt-sein» (203 —
345) und das «In-sein als Sorge» (346 —420) enthalten die Zeitstrukturen, welche
in der hier nur skizzierten Todesanalyse — der Tod als dusserste Moglichkeit, das Dasein
vorlaufend in seiner Ganzheit vor sich zu bringen — konkretisiert werden.

Die radikale Aufklirung der Existenzverfassung des Daseins geht der Analyse des
(Selbst-)Bewusstseins notwendig voraus. Das intentionale Verhalten zu innerweltlich
begegnenden Seienden griindet im In-der-Welt-sein. Das besagt: 1. Die Ablosung des
Husserlschen Intentionalitdtsbegriffs als einer transzendental-philosophischen Letztin-
stanz und ihre Fundierung in einem grundlegenderen Phinomen, eben dem In-der-Welt-
sein. 2. Die radikale Richtung des Heideggerschen Denkens auf «Weltlichkeit). Das Seins-
verstindnis des Seienden hdngt nach Heidegger mit dem Weltverstdndnis als seiner Vor-
aussetzung zusammen. Seiendes wird daher fiir Heidegger in seinem Sein nicht als ver-
einzeltes oder in seiner Wesenheit zugéinglich, sondern in und aus dem Ganzen der Ver-
weisungszusammenhéinge.

Auch wenn es im Rahmen dieser Besprechung «missverstandlich» (vgl. 32) wire, die
Strukturanalyse der «Weltlichkeit der Welt» zu resiimieren, erscheint es unerlésslich, die
methodische Ausrichtung dieser Analysen auf die Zeitthematik (vgl. 219, 267, 292, 317,
322) herauszustellen. Wenn die «Weltlichkeit der Welt» als Verweisungsganzheit be-

236



stimmt wird, so zeigt die Bestimmung des Verweisens als Bedeuten ein Gegenwirtigen
der Verweisungen. Das Besorgen hat «die Seinsart des Gegenwdrtig-werden-lassens»
und dieses «Gegenwdrtigen» ist «nichts anderes als die Zeit selbst» (292). In der Besin-
nung auf die Welt meldet sich das Phianomen der Zeit!

Die Marburger Vorlesung aus dem Jahre 1925 vermittelt Einblicke in Heideggers
friithe Anstrengungen auf seinem Denkweg. Vom Strukturzusammenhang ist die Zeitthe-
matik, wie sie als Ausarbeitung der Seinsfrage iiber die Verklammerung von Dasein und
Zeitlichkeit in Heideggers Hauptwerk «Sein und Zeit> exponiert ist, bereits hier vorge-
zeichnet, denn der Text dieser Vorlesung endet mit der Aussage, «Dasein zeitigt qua Zeit
sein Sein» (442). Weist das Abbrechen der Untersuchungen in den zwanziger Jahren auf
eine Verlegenheit, in welche Heidegger durch die strenge Bindung der Seinsfrage an die
aus der Existenzverfassung des Menschen entwickelte Zeitproblematik geraten ist? Falls
sich bereits in dem Titel «Sein und Zeit> eine unauflgsbare Aporie auftut, dann kann ge-
fragt werden, ob nicht die Heideggersche Konstruktion der Philosophiegeschichte als
«Geschichte des Verfalls» und «der Verstiimmelung der Grundfrage» (8) nach dem Sein
ins Wanken gerdt. Auch wer Heideggers berechtigtes Insistieren auf der Differenz zwi-
schen Sein und Seiendem und damit die Hinfalligkeit <onto-theologischen Positionen
anerkennt, sollte die Frage nach-der Metaphysik und ihrem geschichtlichen Wesen neu
stellen. Claus Wagner

Paul Lorenzen/Kuno Lorenz: Dialogische Logik. Wiss. Buchgesellschaft, Darmstadt
1978.

Nach den glorreichen Entdeckungen der verschiedenen Logikkalkiile zu Beginn die-
ses Jahrhunderts stellte sich im Zusammenhang mit der Pluralitédt der Logikkalkiile die
Frage, welche von ihnen denn die «wahre Logik» ausmachen. In den 50er Jahren wurde
denn auch die Aufmerksamkeit nicht mehr bloss den einzelnen Logikkalkiilen zuge-
wandt, sondern es wurde explizit und eindringlich die Frage nach der Begriindung und
Begriindbarkeit der Logik aufgeworfen. Der von Dinglers Operationalismus herkom-
mende Paul Lorenzen versuchte zu Beginn der 50er Jahre, die Logik operativ zu begriin-
den, d.i. die allgemeingiiltigen logischen Regeln als zweckmaissige Verfahren fiir das
Operieren mit irgendwelchen Regeln (Handlungsanweisungen) zu verstehen, als Meta-
regeln also. Diese Metaregeln wurden durch Zulidssigkeit in jedem Kalkiil ausgezeichnet.
Der Begriff der Zulissigkeit ist aber mit der Schwierigkeit behaftet, dass es kein Entschei-
dungsverfahren filir allgemein zuldssige Regeln gibt. Das bedeutet, dass sich das Problem
der Vollstindigkeit erneut stellte. Lorenzen wandelte Ende der 50er Jahre seinen operati-
ven Begriindungsansatz der klassischen und der effektiven (konstruktiven) Logik ab zu
einem dialogischen Begriindungsversuch. Dieser Versuch, der 1958 — 1973 dauerte und
an dem sein Schiiler Kuno Lorenz mitarbeitete, wird nunmehr von den Autoren als ge-
lungen betrachtet: «Die dialogische Logik ist keine neue Logik — es handelt sich vielmehr
nur darum, dass fiir die aus der Tradition bekannte <klassische» Logik ... und fiir die
dantuitionistische> Logik . .. eine dialogische Begriindung — eine Begriindung, die von
Dialogen ausgeht — gegeben werden kann» (S. VII). Der vorliegende Band, in dem alle
wichtigen Etappen fiir diesen Versuch abgedruckt sind, soll nun die dialogische Logik als
gegliickten Begriindungsansatz kanonisieren. Das zeigt sich auch darin, dass der Band,
der bezeichnenderweise «Dokumentation» genannt wird, mit einer «vereinfachten lehr-
buchmaissigen Darstellung» beschlossen wird. Das Buch ist nicht als Einfiihrung zu
lesen. Es wire wiinschenswert gewesen, wenn dieser Dokumentation eine Einleitung
vorausgeschickt worden wire, in der die Problematik der Begriindung der Logik kurz

237



exponiert und der dialogische Ansatz situiert worden wire, z.B. innerhalb der seit der
Entdeckung der Logik versuchten topisch-dialektischen Begriindung der Logik. Damit
hitte man sich allerdings auf eine eisige Flache begeben, worauf das Feststellen von
Resultaten schwergefallen wire. Peter Schulthess

C.J. F. Williams, What is Existence? Clarendon Press, Oxford 1981.

L’auteur, Lecteur en Philosophie a I'Université de Bristol, défend deux théses princi-
pales dans cet ouvrage: d’une part que I’élucidation du terme <existence» est du domaine
de la syntaxe et non de la sémantique (elle ressortit donc a la logique, quoi qu’aient pu
penser les existentialistes) et d’autre part que presque tous les philosophes qui ont traité
de I’existence se sont fait ensorceler par le langage et ont considéré existe> comme un
prédicat d’objet, ce qui est faux.

Pour établir ces deux théses, M. Williams commence par examiner les différents sens
de (be; et remarque qu’il y en a deux principaux: la copule et I'existence, qui ne sont pas
dans une relation de pure équivocité (contre Mill), comme on le voit par I’examen de dif-
férentes langues. Pour le montrer de maniére plus précise, I’auteur pose le probléme des
relations entre I’existence et le prédicat: ’existence est-elle un prédicat? Pour y répondre,
M. Williams fait d’abord une enquéte historique et s’arréte surtout auprés de Hume et de
Kant, lequel a nié que I’existence soit un prédicat d’objet parce qu’il analyse toutes les
propositions selon le schéma (Ix)—x & — x (I’auteur utilise la notation polonaise; dans
mon compte-rendu, je ferai usage de celle de Russell, plus connue), ou <—»> peut étre
rempli par un prédicat d’objet, mais non pas par <existe>. Si Kant est sur la bonne voie,
son discours manque cependant de précision: il faut clarifier le sens de ¢prédicats.

A cette fin, M. Williams fait appel a Prior, puis a Frege dont il acceptera la solution:
I’existence est un prédicat du second degreé, c’est-a-dire un prédicat qui ne s’attribue pas a
un objet, mais a un concept. Cela signifie notamment que les expressions telles que <Aris-
tide existe», ou I’existence est attribuée a un objet, n’ont pas de sens (sont mal formées), si
ce n’est en philosophie, ou I’on «tord» le langage. Cependant, dira-t-on, on peut em-
ployer ces expressions dans certains contextes ou elles ont un sens: «Cela aurait pu ne pas
étre le cas qu’Aristide ait existé»; or comment le tout peut-il avoir un sens si une de ses
parties n’en a pas? On peut sortir de ce paradoxe par une paraphrase: «Pour quelque o,
Aristide seul est ¢ et cela aurait pu ne pas étre le cas que, pour un seul x, ¢x», ou <pour un
seul x, — x» est un prédicat du second degré rendant compte de <exister. L’auteur résout
de maniére analogue d’autres difficultés, par exemple «Socrate n’existe plus», ou «xiste)
semble aussi un prédicat d’objet (du premier degre).

Comme on I'imagine, nombre d’analyses trés minutieuses sont requises dans une telle
démarche. Pour encore mieux le faire voir, j’en donnerai un exemple. La thése de Frege
est que ’existence est la propriété d’un concept (prédicat du second degré), si bien qu’en
disant «Il n’y a aucune lune [autour] de Vénus» (« There is no moon of Venus»), on veut
dire que d1 n’y a aucune assigne la propriété et que les mots <une de Vénus» représentent
le concept a qui la propriété est assignée. Dans les Grundlagen, Frege exprime cette thése
ainsi: «Le concept <lune de Vénus» ne subsume rien sous lui», ce qui semble, a premiere
vue, équivalent. Or ce n’est pas le cas puisque ’expression <Le concept <lune de Vénus»
fonctionne ici comme un nom propre, se référe donc a un objet et non a un concept.
L’analyse de Frege manque donc de précision, ce qui est grave sur ce point, puisqu’elle
obscurcit la distinction entre les prédicats du premier degré et ceux du second degré,
distinction essentielle lorsqu’il s’agit d’existence.

En conclusion de toutes ces analyses, M. Williams affirme que I’existence est rendue

238



par (3x)—x, ou 'on substitue un prédicat du premier degré a <—». L’existence est donc
bien un prédicat du second degré (thése déja soutenue par Frege et Quine). Pour le
montrer, I'auteur a di, au cours de ses analyses, quantifier sur les prédicats (Jo), ce qui
pose des problémes a certains philosophes, notamment a Quine qui pense que cela méne
tout droit au platonisme, puisque quantifier sur des propriétés, c’est les admettre comme
réellement existantes. La réponse de M. Williams est qu’il faut dissocier la quantification
et la référence, car celle-la est ontologiquement neutre: on peut quantifier sur ce que ’on
veut, cela ne nous «engage» pas. Le probléme de ’engagement ontologique se situe au
niveau des individus: que doit-on admettre comme noms individuels: seulement les
noms propres ou aussi les noms de classes? C’est 1a seulement que le rasoir d’Occam peut
fonctionner, et non au niveau de la quantification, de I’existence.

Chemin faisant, I'auteur examine la théorie quinienne de I’existence et montre qu’elle
est peu claire: Quine affirme que <existe» est un prédicat du second degré, mais, en défi-
nissant <—existe> par «<—est la valeur d’'une variabley, il en fait un prédicat du premier
degré.

M. Williams étudie ensuite plus a fond la notion de quantification et les interpréta-
tions qui en ont été faites: interprétation objectionaliste et substitutionaliste. Chacune se
heurte a des difficultés que ’auteur pense résoudre en faisant appel a I'interprétation de
Prior, ce qui demande qu’on renonce a une définition récursive de la vérité (Tarski) pour
de telles propositions et donc au principe d’extentionalité.

Puis M. Williams analyse la notion d’existence intentionnelle (Brentano) et conclut
qu’on peut s’en passer vu que les expressions ou des objets intentionnels interviennent
(ex.: «Simon pense que la dactylo que Matthieu a employée 'année passée est extréme-
ment habile») sont en fait ambigués et peuvent se réduire a d’autres qui ne font aucune
référence a de tels objets. A ce probléme est li¢ celui de la quantification en contexte
reférentiellement transparent et opaque (Quine). Sur ce point, 'auteur reprend la thése
de Prior affirmant que la distinction de ces deux types de contexte n’est pas pertinente et
qu’il faut la remplacer par celle de premiére et de seconde occurence d'une expression.

I1 est ensuite question des étres de fiction, car I'on peut dire «Lady Catherine de
Brough / personnage d’un roman de Jane Austen / n’a jamais existé», ol <—n’a jamais
existé» apparait comme un prédicat du premier degré. La solution est qu’ici <Lady Cathe-
rine de Bourgh> n’est pas un nom propre, car cette expression n’est pas utilisée, mais
seulement mentionnée. Quant a 'existence dans les mondes possibles, elle se raméne a
(3p), c’est-a-dire a la quantification sur les variables propositionnelles, ce qui ne pose,
comme on I’a vu, aucun problémes d’engagement ontologique.

Bref, il faut rendre compte de I’existence en termes de quantification existentielle ou,
ce qui revient au méme, en termes d’«instantiation»: une proposition est existentielle
seulement si elle peut étre considérée comme la généralisation existentielle d’'une autre
proposition. Par exemple, (3x)px est la généralisation existentielle de qa.

Peut-on aller plus loin? L’auteur pense que c’est possible en remarquant que <3 est lié
a «¥», que toute formule valide peut étre précédée de «v» et suivie de variables, d’ou il
conclut que I’existence n’est rien d’autre qu’un aspect du concept dont les autres aspects
sont I'usage des variables et la notion d’inférence valide. Par exemple, au lieu de dire «Il
existe des aristocrates australiens», je peux dire «Du fait que quelqu’un est Australien, il
ne s’ensuit pas qu’il soit roturier». Il reste certains contre-exemples apparents, tel «Vx)x
est identique a x», ou il n’y a pas trace d’inférence, que M. Williams élimine par la suite.

L’auteur revient enfin a la question qu’il s’était posée au début: si «étre» signifie analo-
giquement la copule et ’existence, en quoi ’analogie consiste-t-elle? Pour le savoir M.
Williams fait appel a Quine et a sa théorie de 'apprentissage des noms: tout nom est

239



d’abord, pour I’enfant, un nom de masse (mass-noun) et c’est seulement aprés qu’il
devient le nom de quelque chose que 'on peut compter (count-noun). Or au nom de
masse correspond la copule et au count-noun I’existence. Le noeud de I’analogie est donc
la divisibilité de la référence.

Tout cela corrobore la thése que I’existence peut étre analysée en termes purement
syntactiques et donc qu’elle ressortit a la logique, qui devient par la la métaphysique.
Bref, Esse n’est pas percipi ni percipere; il ne faut pas I'identifier avec I’activité ou avec
’occupation de ’espace ou du temps, puisqu’on peut en rendre compte par des notions
telles celles de proposition, de prédicat et de variable.

Je ne m’avancerai pas beaucoup en affirmant qu’une telle thése va pour le moins éton-
ner tout philosophe qui n’est pas rompu a la pratique de la philosophie analytique. En
quoi, dira-t-on, ce que M. Williams expose a-t-il le moindre rapport avec ce que nous
entendons lorsque nous parlons par exemple du sens de I’existence, ce que justement les
existentialistes ont thématisé? La réponse est claire: en rien, et M. Williams le concédera
bien volontiers, puisqu’il prétend que les existentialistes sont tombés dans des confusions
linguistiques, qu’ils ont cru parler de I’existence alors qu’ils parlaient d’autre chose, ce
qui les a conduits, bien souvent, dans des impasses. Cela pose un probléme, celui de I'in-
fluence du langage sur nos conceptions, celui du rapport du langage a la réalité, qu’on
doit reconnaitre comme tel, qu’on soit philosophe analytique ou non. D’ou l'intérét et
I'importance du livre de M. Williams pour tout philosophe. Bernard Baertschi

Bede Rundle, Grammar in Philosophy. Clarendon Press, Oxford 1979.

M. Rundle termine son livre en disant que quelques nuages philosophiques ont été
condensés en des gouttes de grammaire, mais que cela ne saurait étre le cas de tous les
autres nuages philosophiques. Cela montre bien le propos de M. Rundle: analyser cer-
tains problémes philosophiques dans leur grammaire, c’est-a-dire en scruter la formula-
tion, afin d’en clarifier I’énoncé et, peut-étre, d’en donner une solution. C’est dire qu’il ne
s’agit, en définitive, ni de grammaire, ni de linguistique, mais bien de philosophie.

Le langage est donc au point de départ. Mais quel langage? Et quelle méthode utiliser
pour scruter ce langage? Plusieurs choix sont possibles: on peut partir du langage ordi-
naire tel que ’'usage quotidien nous le présente, on peut aussi en partir pour essayer de le
reconstruire, de le restructurer afin d’en éliminer les incohérences ou d’en montrer la
rigueur interne, implicite; on peut enfin lui substituer un langage formalisé. M. Rundle
opte résolument pour la premiére solution, vu que c’est dans le langage ordinaire que les
problémes philosophiques ont été posés; c’est donc dans ce langage qu’ils devront étre
clarifiés. Ainsi, il s’agit de se pencher sur notre usage du langage; il est donc inutile de
faire appel a des «deep structures» pour rendre compte des significations (contre Chom-
sky), et surtout il faut se garder d’aborder le langage par le biais de la logique.

L’opposition a I’analyse logique du langage est un théme constant du livre de M.
Rundle, car, pour lui, cette analyse obscurcit plus qu’elle n’éclaire: le langage courant
est, de lui-méme, en général clair; il ne devient obscur que lorsque la logique et les inté-
réts du logicien I'investissent. Par exemple, la question: «Y a-t-il des événements?» est
parfaitement claire; elle signifie <est-ce qu’il arrive que quelque chose survienne?, et la
réponse a y donner est tout aussi claire: «Oui»! Arrive alors le logicien qui demande:
«Mais alors, quelle sorte d’entité sont les événements? Peut-on quantifier sur les événe-
ments?» Et on est plongé dans I"obscurité. Pour en sortir, il ne sert a rien de suivre le logi-
cien et de construire un systéme formalisé, mais plutdt de se rapporter a ’'usage des mots,
ce qui montrera que le sens du mot <entité) n’est pas clair parce que son usage n’est pas
bien déterminé. D’ou I'obscurité.

240



Cela n’est qu'un exemple, choisi pour sa simplicité, mais 1l est exemplaire en ce qu’il
définit bien la méthode de M. Rundle. Cette méthode est appliquée a de nombreux
autres problémes. Notons, un peu au hasard, la définition du nombre, ou M. Rundle
s’oppose a Frege, la théorie des descriptions définies, des descriptions indéfinies, la struc-
ture sujet-prédicat, les références opaques, les théories de I'identité, de la vérité, ou M.
Rundle s’oppose a la conception de la vérité comme correspondance, le probleme de
I’existence des entités théoriques (p. ex., électrons), etc.

Si la critique joue chaque fois un role important, cela ne signifie pas que I’auteur en
reste 1a. Au contraire méme, puisque, chaque fois, des éléments de solution, voire des
solutions «définitives», sont donnés. Par exemple, le probléme des descriptions indé-
finies (article indéfini) est abordé par le biais de la critique de la position de Quine:
celui-c1 affirme que I’article indéfini est ambigu, en ce que «un lion» peut signifier «quel-
que lion» ou «tout lion». M. Rundle prétend au contraire que I’article indéfini n’a qu’un
sens, mais que ce sens est précisé par le reste de la phrase, et il le montre par I’étude de
notre usage de cet article. Cela montre bien que la critique n’est qu’un moment dans
I’élaboration d’une théorie positive.

Il faut donc se rapporter a I'usage. Cependant, il serait faux d’affirmer que M. Rundle
le considére comme un absolu. On le voit bien lorsqu’il examine la théorie frégéenne du
nombre. Dans le langage courant, on attribue des nombres aux objets; je peux dire: «Ily a
1000 feuilles». Cela, Frege le sait, mais pense que cet usage doit étre rejeté parce qu’il
entraine des confusions. Frege a-t-il raison ou tort de le faire? M. Rundle pense qu’il a
tort, non pas toutefois parce que tout usage devrait étre inconditionnellement accepté,
mais parce que la théorie frégéenne n’est pas assez bien étayée pour justifier un départ de
I'usage ordinaire. Bref, on peut s’éloigner de I'usage, mais seulement si cela est requis par
une théorie bien étayée.

Ce dernier point montre aussi que ['auteur est loin de penser que 'usage des expres-
sions courantes est d’une précision et d’une exactitude absolues: il y a parfois, et méme
souvent, du flou, mais cela n’est pas une raison suffisante pour rejeter 1'usage au profit,
mettons, d'un systéme formalisé. Par exemple, il est certain que la distinction des propo-
sitions analytiques et des propositions synthétiques est floue, mais cela n’empéche pas
que cette distinction soit trés utile et trés fructueuse. Dans le méme esprit, M. Rundle
propose de remplacer la notion d’identité stricte par celle de «sameness», ce qui permet
de voir plus clair dans les problémes concernant la signification et la synonymie notam-
ment.

Certains pourraient croire, au vu des exemples que j’ai donnés, que les problémes aux-
quels M. Rundle a accordé son attention sont futiles. Cela serait une erreur. Outre le fait
gu’il apparait que ces problémes, une fois replacés dans leur contexte et rapportés a leurs
enjeux, ne sont pas futiles, d’autres problémes, de plus grande envergure, sont traités,
comme d’ailleurs je I’ai déja relevé plus haut, en énumérant certaines questions aux-
quelles la méthode de 'auteur s’appliquait. A ’appui de ce que je viens de dire, je citerai
encore le probléme des universaux qui est longuement débattu. C’est de ce probléme, ou
plutot d’un aspect de ce probléme, que je vais parler maintenant, afin de donner une der-
niere illustration de la méthode de M. Rundle.

Soit la phrase: «Le violet est une couleur populaire». L’idéaliste dira: «Le violet»
nomme un universel, qui peut étre a plusieurs endroits différents. Le nominalisme rétor-
quera que cet universel n’a pas d’identité, car on ne saurait trouver deux taches de cou-
leur semblable: toute couleur est individuelle. Comment trancher entre les deux posi-
tions? Cela n’est pas nécessaire. En effet, une analyse du langage permet de les renvoyer
toutes deux, puisqu’elles reposent sur la méme erreur: elles considérent la couleur

241



comme une espece d’étre physique, donc comme quelque chose de localisable. Or les
termes de couleur n’ont pas, dans la langue, la méme fonction, les mémes propriétés que
les termes qui désignent des étres physiques.

Le lecteur aura sans doute compris depuis longtemps que la méthode philosophique
de M. Rundle est celle de la philosophie analytique telle qu’elle est pratiquée a Oxford.
Mais je pense qu’il aura aussi compris que, quel que soit le jugement global qu’il porte
sur cette école philosophique, les problémes qu’elle pose sont ceux de la philosophie de
toujours, et que sa méthode est susceptible d’apporter de nombreux éclaircissements et
par la de faire avancer la problématique d’une maniere qu’aucun philosophe ne devrait
ignorer. Bemard Baertschi

Saul A. Kripke. Name und Notwendigkeit. Ubersetzt von Ursula Wolf, Suhrkamp,
Frankfurta. M. 1981.

Der Hauptteil des Buches wird durch die fast wortliche Wiedergabe dreier ohne
irgendwelche schriftlichen Vorlagen im Januar 1970 gehaltenen Vortridge gebildet. Die
darauf zuriickzufiihrenden formalen Miéngel werden in der ersten Ausgabe 1972 durch
ganze 13 Seiten Fussnoten (mit z. T. wesentlichen inhaltlichen Ergdnzungen und von
betrdchtlichem Umfang) und ein Nachwort von 6% Seiten ausgeglichen. Die Neuaus-
gabe von 1980, auf der die Ubersetzung beruht, besteht jedoch nicht in einer iiberarbei-
teten Version des Gesagten, sondern fligt dem Stiickwerk einfach noch ein 24 Seiten star-
kes Vorwort hinzu, ohne «jeden ernsthaften Versuch ... dieses ... zur Erweiterung
meiner frilheren Argumente, zur Ausfiillung von Liicken oder zur Behandlung schwer-
wiegender Kritikpunkte oder Schwierigkeiten zu verwenden», wie Kripke selbst sagt.
Dieses Vorgehen wire entschuldbar, wenn eine in sich abgeschlossene Theorie vorliegen
wiirde, die ganz einfach nicht bedeutsam ergéinzt werden konnte. Was geliefert wird, ist
aber bloss ein «Bild» davon, wie sich Sprache auf Aussersprachliches bezieht, wobei
Kripke einiges Geschick darin zeigt, durch vage Formulierungen moglicher Kritik aus-
zuweichen und alles irgendwie offen zu lassen.

Obwohl also nicht behauptet werden kann, dass das Buch ein philosophisches Werk
im besten Sinne darstellt, ist nach der Meinung des Rezensenten eine Auseinanderset-
zung mit seinem Inhalt fiir jeden Sprachphilosophen unumginglich. Warum? So ober-
flachlich die Darstellung wirkt, so tief fiihrt sie in die Problematik der Sprache iiber-
haupt. Die Fragen, die behandelt werden, sind so grundlegender Natur, dass niemand,
der sich mit Sprache auf philosophische Weise beschiftigt, ihnen ausweichen kann, und
die Antworten, die Kripke gibt, er6ffnen zweifellos Neuland.

Es sind hauptsdchlich drei Annahmen, die seinen Gedankengéngen zugrunde liegen.
(1) A priori ist als Begriff der Erkenntnistheorie streng zu unterscheiden von notwendig,
welcher der Metaphysik zuzurechnen ist. Eine Aussage kann so notwendig wahr sein,
obwohl es empirischer Forschung bedarf, um dies festzustellen. Die Identitidt des Abend-
sterns mit dem Morgenstern bildet ein Beispiel dafiir. (2) Obwohl die Referenz sprach-
licher Ausdriicke mittels Beschreibungen fixiert werden kann, ist sie nicht von diesen
abhingig. Der Ausdruck «1 Metem» kann z.B. mit Hilfe der Beschreibung «Ldnge des
Urmeters zur Zeit t» fixiert werden, trotzdem macht es Sinn zu sagen, der Urmeter hitte
zur Zeit t langer als 1 Meter sein kénnen (wenn er z. B. wirmer gewesen wire). In der Ter-
minologie von Kripke wird das fragliche Lidngenmass durch den Ausdruck «1 Metem
starr, durch «Linge des Urmeters» nicht-starr bezeichnet. Die Wortwahl soll andeuten,
dass starre Ausdriicke in allen mdglichen Welten dasselbe bezeichnen, wihrend nicht-
starre dies nicht tun. Fiir Kripke sind Eigennamen und gewisse generelle Namen starre

242



Bezeichnungsausdriicke, wihrend Kennzeichnungen nicht-starr sind. Aus dieser An-
nahme ergibt sich ein Argument gegen die Ersetzung von Namen durch Kennzeichnun-
gen. Die Referenz ist jedoch nicht nur vom Beschreibungsapparat der Sprache unabhén-
gig, die Referenz von «Wirme» z.B. ist sogar unabhiingig von unserer Wirmeempfin-
dung. Diese besondere Art von Realismus macht nach Ansicht des Rezensenten die
eigentliche Position Kripkes aus, und die Vortridge verdanken ihre Beriihmtheit wohl
hauptsiachlich dem Umstand, dass sie so unbekiimmert das Fundament des Operationa-
lismus in Frage stellen. Eng mit (2) zusammen hingt Annahme (3): Das Vorkommen
eines Individuums in einer moglichen Welt kann unabhingig von den Eigenschaften die-
ses Individuums festgesetzt werden (ndmlich mit Hilfe starrer Bezeichnungsausdriicke).
Das Identitatsproblem zwischen moglichen Welten fallt von diesem Ansatz daher weg.

Von den provozierenden Folgerungen, die sich aus diesen Annahmen ergeben, sei
stellvertretend eine erwahnt: Wenn Gold tatsdchlich das Atomgewicht 79 hat, dann
besitzt es dieses Atomgewicht notwendigerweise. «Gold» hat «Atomgewicht 79» werden
hierbei als starre Bezeichnungsausdriicke aufgefasst. Ist daher das, was sie bezeichnen,
identisch, so ist es in allen méglichen Welten, also notwendigerweise identisch. Die Auf-
gabe der Wissenschaft wird von Kripke, dieser Uberlegung gemiss, allgemein dahin-
gehend bestimmt, das Wesen (im philosophischen Sinn) z. B. von Gold zu finden. Solche
Gedankengidnge machen das Buch trotz der angefiihrten Mangel lesenswert, und eine
Auseinandersetzung mit den in ihnen enthaltenen Argumenten wird zwangsldufig zu
einer intellektuellen Bereicherung, unabhingig davon, ob man ihnen zustimmt oder
nicht.

Die Ubersetzung von U. Wolf ist sehr priizis; die technischen Ausdriicke sind fast
durchwegs auf dieselbe Weise iibersetzt, wobei in unklaren Fillen jeweils angegeben
wird, welches die englische Entsprechung ist. Fehler hat der Rezensent keine gefunden,
mit einer Ausnahme: S. 63 der Ubersetzung kann man entnehmen, dass Kripke denkt,
Nixon hitte einige wesentliche Eigenschaften auch nicht haben kénnen, wohingegen im
Original (wenn auch unklar) das Gegenteil steht. Aber dieses Missgeschick darf nicht
dariiber hinwegtiuschen, dass die Ubersetzung einen vollwertigen Ersatz fiir das Original
bietet. In Anmerkung 23 auf S. 73 wire der Leser fiir den Hinweis dankbar, dass im
Reclam-Verlag die deutsche Ubersetzung von P.F. Strawson «Individuals» («Einzelding
und logisches Subjekt») erschienen ist. Gérard Bornet

Paul Scheurer, Révolutions de la science et permanence du réel. PUF, Paris 1979.

«Le droit de réver» — Ce sont les premiers mots d’une méditation originale sur [’aven-
ture de la science et ’avenir de ses discours, mais nourrie des savoirs les plus solides sur la
variabilité historique de ses langages et de ses procédures. L’auteur, littéraire venu a la
physique et a la philosophie des sciences, se propose de tirer parti de ce que révelent les
sciences aujourd’hui pour dégager les transformations qu’elles apportent a notre percep-
tion du monde et pour imaginer quel pourrait étre un langage adapté a la saisie de
Jormes; celles-ci, contrairement aux structures qui sont I’objet des langages formalisés, se
caractérisent par leur dynamique — fluidité, flou, pluri-dimensionalité. Ce probleme est
particuliérement important pour les sciences humaines bien qu’il soit abordé ici a partir
des sciences de la matiere.

Dans une premiére partie, on montre qu’aujourd’hui il n’existe pas de science de la
connaissance, mais divers programmes nécessairement interdisciplinaires. Il est cepen-
dant possible de dégager une condition transcendentale (liée aux contraintes du langage
humain) de la formation et de I’existence des objets du savoir: la stabilité des formes dans

243



le réel qui est a notre échelle. Grice a cette permanence s’0rganise un «cosmos» et un
«logos». Le langage des structures n’est alors qu'un premier degré dans la saisie de ces
formes. Une réflexion sur I’équivalence déja, lieu du «méme» et de I'«autre», met en jeu
une dialectique qui «desserre I’étreinte étouffante d’un langage des structures» (115).

Dans une deuxiéme partie, on voit comment la science, qui ne fournit aucune vision
cohérente et intégrée du monde, est relayée par I'idéologie: dans I’«épistémologie spon-
tanée des savants» et ses mythes (progrés cumulatif, coupure, expérience cruciale),
dans I’épistémologie philosophique et ses abus (logicisme, historicisme, fonctionalisme).
L’auteur développe des idées originales sur I’évolution des sciences: «macro-révolution»
telle la découverte d’Uranus en 1781, qui ouvre a la vision de 'univers de nouveaux
possibles que la science moderne n’a pas cessé d’explorer (univers en devenir, immensité
du temps); «dérévolution», lorsqu’un seul langage concilie deux visions théoriques deve-
nues développements d’'une méme structure. Le langage récent des «variétés différen-
tiables» rend ainsi commensurables Newton et Einstein par une détermination géomeé-
trique du temps; de méme en mécanique quantique, la topologie algébrique permet de
concevoir le discret émergeant du continu.

L’ouvrage s’achéve par des propositions heuristiques a partir du concept de «champ
des possibles». Ainsi le langage, comme champ des possibles du discours, est un exemple
de «champ simultané de toutes les relations possibles qu'un €élément peut entretenir avec
lui-méme et avec les autres éléments de la structure» (28). Et le recours a des langages
mathématiques plus puissants permet des discours d’une plus grande intégration interne.
La création exige des changements de langage, car le savoir ne peut étre réduit a la «cris-
tallisation de formes standart», a ce qui est «connu, indéfiniment répétable, donc trans-
missible a moindre frais» (34). Cependant entre la verbosité et I’enfermement formaliste,
le réve doit partir des possibles ouverts par les langages actuels et leurs signes (discrets,
finis, itérables, concaténables) pour imaginer des langages plus analogiques, plus quali-
tatifs, c’est-a-dire de véritables langages des formes adaptés au caractére inépuisable de la
permanence du réel. Marie-Jeanne Borel

August Brunner: Die Grundfragen der Philosophie. Ein systematischer Aufbau. Siebte
Auflage. Johannes Berchmans Verlag, Miinchen 1978.

Das Buch, eine philosophische Dogmatik, wie sie heute Seltenheitswert hat, orientiert
den katholischen Christen und Theologen eben in «Grundfragen». Der alte Anspruch
wird erhoben («Philosophie ist die methodische Erforschung der gesamten Wirklichkeit
in ihrem reinen Ansichsein», S.6) und in einer sechsteiligen Systematik (Erkenntnis und
Wahrheit; allgemeine Seinslehre; empirische Seinsstufen; Philosophie der Wissenschaft
und der Kunst; natiirliche Gotteslehre; Ethik) eingeldst, ohne dass sich je eine skeptische
oder relativistische Anfechtung bemerkbar machte. Die Sicherheit in der Sache wirkt
sich in der Darstellung aus: Das Buch ist unpolemisch und {iberaus klar geschrieben, der
Autor verzichtet auf alle Fussnoten. Ein memento traditionis scholasticae fiir den philo-
sophischen Skeptiker! Helmut Holzhey

244



Wissenschaftstheorie / Théorie de la science

Clemens Burrichter (Hg.): Grundlegung der historischen Wissenschaftsforschung. Ver-
lag Schwabe & Co., Basel/Stuttgart 1979,

Die zehn Beitréige verschiedener Autoren, die dieser Band vereinigt, sind aus Vortri-
gen und Diskussionen des VI. Erlanger Werkstattgespriachs hervorgegangen. Der Band
beansprucht, «in Ansitzen wenigstens» eine «theoretische Begriindung» der neuen
Disziplin der historischen Wissenschaftsforschung zu leisten. Dass es bei der Darstellung
der — meist bekannten — Ansitze bleibt, die Zusammenschau und eigentliche Grundle-
gung aber fehlt, ist zu bedauern und liegt wohl an der parzellierenden Gestaltung des Bu-
ches. Clemens Burrichter will das Dilemma der gegenwiirtigen historischen Wissen-
schaftsforschung, die Dichotomie von internen und externen Wissenschaftsentwick-
lungsfaktoren, die Armin Hermanns Beitrag am Beispiel der Physik des 19.Jahrhunderts
thematisiert, dadurch auflgsen, dass er als grundlegenden Begriff den Begriff des Pro-
blems, als defizitire soziale Handlungssituation, einfiihrt, womit dann die traditionelle
Trennung von wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Normen und Zwecken aufgeho-
ben werden kann. Wolfgang Krohn dagegen versucht, durch Ausdifferenzierung in ein
Vierfelder-Tableau das Dilemma zu unterlaufen. Als Reprisentant der internalistischen
Deutung skizziert Wolf Lepenies die Grundziige der historischen Wissenschaftsfor-
schung aus der Perspektive der Epistemologie und historischen Anthropologie. Hubert
Laitkos externalistische Deutung orientiert sich an den methodologischen Kategorien
der Funktionalitit und Historizitit. Jiirgen Mittelstrass und Johann Gétschl zeigen, dass
Wissenschaftswissenschaft (bzw. Wissenschaftsforschung) die Wissenschaftstheorie
nicht ersetzt, und fordern Kooperation der beiden Disziplinen. Gernot Bshme geht der
Frage nach, ob eine Theorie der Wissenschaftsforschung iiberhaupt méglich ist, und
zeigt gewisse Charakteristika auf, die Anlass zu einer Theoretisierung geben. Die metho-
dologische Funktion wissenschaftshistorischer Fallstudien in der Wissenschaftsfor-
schung und Wissenschaftstheorie ist Gegenstand von Walther Ch.Zimmerlis Beitrag.
Eine dusserst umfangreiche Bibliographie mit 1200 Titeln, zusammengestellt von
Riidiger Welter, schliesst den Band ab. Peter Schulthess

Praktische und Rechtsphilosophie / Philosophie pratique et
philosophie du droit

Hans Lenk (Hg): Handlungstheorien-interdisziplinir 1—I1V. Wilhelm Fink Verlag,
Miinchen 1978 — 1981.

Mit dem ubiquitdren, alltagsvertrauten Phinomen menschlichen Handelns befasst
sich ein breites Spektrum unterschiedlichster Disziplinen. Menschliches Handeln ist
folglich nicht nur zu einem Schnittpunktthema, sondern dariiber hinaus zu einem zen-
tralen Diskussionsgegenstand der Grundlagenforschung, insbesondere natiirlich der
Humanwissenschaften im engeren Sinne, aber auch etwa der psychosomatischen Medi-
zin, der Arbeitsphysiologie etc. geworden. Philosophisch scheint sich auf diesem Feld so
etwas wie ein Kernbereich — nach «Leben», nach «Sprache» — abzuzeichnen, der genii-
gend tief liegt und umfassend ist, um die Hoffnung zu wecken, von ihm ausgehend liessen

245



sich die Phianomene der menschlichen Welt unter einen einheitlichen Interpretations-
gesichtspunkt bringen. Die Rede vom Menschen als handelndem Wesen suggeriert eine
derartige Annahme. Vielleicht ist dieser Ausgangspunkt der noch einzig verbliebene,
von dem aus eine Einheit aufscheint? Gewiss ist, dass sich die vielfdltigen Probleme des
Handelns nur in einem interdisziplindren Zugriff einigermassen vor Augen stellen las-
sen. Die einzelwissenschaftliche Methodologie blendet jeweils zwangsldufig handlungs-
relevante Bedingungen aus, die immer auch noch in den Blick kommen konnten. Eine
einheitliche Handlungstheorie schilt sich jedoch auf dem Boden der beschworenen
Interdisziplinaritdt nicht so leicht heraus; sie ist heute ebensowenig in Sicht wie 1951, als
T. Parsons und Mitarbeiter in <Toward a General Theory of Action> einen disziplinen-
libergreifenden konzeptuellen Rahmen zu entwerfen suchten. Angesichts der vielfdltigen
Gesichtspunkte, unter denen das Thema «Handeln» abgehandelt werden kann, erschei-
nen denn auch die Schwierigkeiten, die sich einer solchen Integration in den Weg stellen,
wenn nicht uniiberwindbar, so doch zumindest entmutigend. Nicht so fiir H. Lenk, des-
sen Spezialgebiet unter anderem das Leistungshandeln ist. Mit der Herausgabe der vier
Biande «Handlungstheorien-interdisziplindr» will er dazu beitragen, die Bedingungen
zur Entwicklung einer allgemeinen Handlungstheorie zu verbessern, und damit das Par-
sons’sche Unternehmen wiederaufnehmen und fortfiihren. Lenk sieht die zukiinftige all-
gemeine Theorie als eine Sammeldisziplin, deren Integration er pragmatisch steuert. Im
Sinne der Programmatik pragmatischer Philosophie, die Lenk an anderen Stellen aus-
gefiihrt hat, will er durch ficheriibergreifende Perspektiven und Problemschwerpunkte
auf eine allgemeine Theorie hinorientieren, wozu die Bdnde reichlich Material heran-
schaffen. Zum Vergleichen wird herausgefordert. Ob aufgrund des thematischen und
methodischen Facettenreichtums eine in sich geschlossene Theorie gelingen kann, be-
zweifelt allerdings selbst Lenk (Bd. II.1, S. 10).

Band I: Die logischen Ausfiihrungen dienen dazu, zunédchst auf einem hohen Ab-
straktionsniveau Kerne der Gemeinsamkeit ausfindig zu machen, auf denen dann weiter
gebaut werden kann.

Die Handlungslogik (von Wright, Kutschera) arbeitet spezifische Schliisse gegeniiber
den iiblichen logischen Verfahren aus (z.B. ist nicht jede Nichtausfiihrung einer Hand-
lung eine bewusste Unterlassung). — Die Entscheidungslogik (z.B. Géfgen) analysiert
Strategien des Handelns unter vollstindiger Situationskenntnis, unter Risiko oder unter
Unsicherheit, wenn nicht einmal Wahrscheinlichkeitsverteilungen bekannt sind. Nut-
zentheorie, mathematische Spieltheorie und Theorie der subjektiven Wahrscheinlich-
keit gehen hierbei zur Rekonstruktion des Entscheidungshandelns eine fruchtbare Sym-
biose ein; Rekonstruktion heisst, dass die formalen Modelle nur beanspruchen, zur
Durchsichtigkeit eines kriteriengeleiteten, zumal nutzenorientierten Handelns beizu-
tragen. In diesen Zusammenhang gehort auch die polnische Schule der Praxeologie als
Lehre vom effizienten Handeln (Pszczolowski). — Schliesslich sind die Analysen von
Sprechhandlungen fiir eine allgemeine Handlungstheorie wichtig; umgekehrt besinnen
sich die Sprachwissenschaften auf ihre handlungstheoretischen Fundamente (Wunder-
lich).

Mit den mehr abstrakten Modellen des 1. Bandes sind allerdings noch keine inhalt-
lichen Integrationskerne fiir empirische Handlungswissenschaften gewonnen.

Band II: Dass der Akteur sein Handeln auch als von ihm gewolltes erlebt, entgeht
einem objektivierenden Zugriff, der nur an objektiv beschreibbaren Bewegungen ansetzt.
Auf diesem Hintergrund entstehen spezifische Erkldrungsprobleme des Handelns, auf
die der 2. Halbband in Ergidnzung zu bereits vorliegenden SammIlungen (A. Beckermann
(Hg.), Analytische Handlungsphilosophie, Bd. 2, Frankfurt 1977; B.Giesen/M. Schmid

246



(Hg.), Theorie, Handeln und Geschichte, Hamburg 1975) eingeht. Die Erklirung des
Handelns durch nur intern zugingliche Absichten und normengeleitete Entschliisse
fiihrt zu dem methodologischen Problem, wie das Handeln im Lichte seiner Griinde und
Ursachen theoretisch erfasst werden kann. Von Wright legt zu diesem Problemkreis
einen wichtigen neuen Beitrag vor, in dem er die Determinanten des Handelns jenseits
der Dichotomie von logischen Griinden und nomischen Ursachen als Determinanten
dritter Art zu begreifen sucht, womit eine durch Wittgensteins Gedanken iiber Gewiss-
heit inspirierte Lésung in Sicht kommt. Neben die intentionalistische Erklirung stellt
von Wright ein imperativisches und normativisches Handlungserkldrungsmodell. Damit
wird erstmals die fiir die Sozialwissenschaften zentrale Erkldarungsproblematik durch
externe Handlungsdeterminanten bzw. Determinanten der Intention aus der Untersu-
chungsperspektive analytischer Philosophie erdrtert. Uber die wissenschaftstheoretische
Problematik einer Methodologie der Handlungserkldarung hinaus erarbeiten im 1. Halb-
band Beitrige aus anthropologischem (Tenbruck), sprachphilosophischem (Béhler) und
phdnomenologischem Blickwinkel (Brand) philosophisch-deutende Rekonstruktionen
von Handlungen.

Band III widmet sich sodann konkreter den biologischen und neurologischen Grund-
lagen des Handelns sowie psychologischen Themen wie Motivation, Aggression, Bedtirf-
nisu.a.

In den Themenkreis des sozialen Handelns gehoren schliesslich die Beitriage des IV.
Bandes, wobei deutlich wird, dass gegenwiirtig von einem handlungstheoretischen An-
satz in der Soziologie nicht gesprochen werden kann: Zu heterogen sind die Ansétze der
Verhaltenstheorie (Opp), der phdnomenologischen Handlungstheorie (Grathoff) und des
Symbolischen Interaktionismus (Steinert). Zudem stehen die handlungstheoretischen
Ansitze in einer Paradigmakonkurrenz zur Systemtheorie (z.B. Stachowiak, Deutsch),
die sich von den Beschrinkungen des neuzeitlichen, subjektzentrierten Handlungsver-
standnisses 16sen will. Eine Klippe liegt dabei in der Formulierung von Zielzustinden als
Systembediirfnissen, wie der Beitrag von Schiitte zeigen kann. Neben der Gruppe von
Aufsitzen aus systemtheoretischer Perspektive umfasst der {iberaus informative Band
noch zusitzlich Studien zu speziellen Handlungsstrukturen, wie sie sich in der Technik
(Rapp, Rumpf), im Sport (Liischen) und im Spiel (Sutton-Smith) verkérpern.

Diese ungewdhnlich umfangreiche Sammlung, die hier nur in ihren thematischen
Schwerpunkten und nicht in allen Einzelbeitrigen angezeigt werden konnte, erreicht die
Ziele, die ihrer Pragmatik zugrunde liegen. Sie leistet einen fiir die Wissenschaft wich-
tigen synoptischen Beitrag pragmatischen Philosophierens; sie fiihrt aber ebenso die
Uberforderung der Philosophie angesichts ausdifferenzierter Wissenschaften drastisch
vor Augen, so dass man schliesslich informiert und ratlos zugleich ist. Als Auswege bie-
ten sich entweder stofthuberische Theorienintegration oder spezialistische Beschrin-
kung auf den Ausbau eines Ansatzes an. Heinz Kleger

Frangois Gilliard: L’expérience juridique. Esquisse d’une dialectique. Travaux de droit,
d’économie, de sociologie et de sciences politiques No 119, Librairie Droz, Geneve 1979.

Dans cet ouvrage concis et dense, M. Frangois Gilliard, professeur de droit des obliga-
tions et de philosophie du Droit a I'Université de Lausanne, s’efforce de montrer que le
Droit se fonde sur une expérience propre a I’homo juridicus et de dégager le caractere
dialectique de cette expérience.

L’expérience juridique consiste en une «interrogation sur le fondement et le contenu
d’un Sollen» (11) et conduit a «poser ou reconnaitre des normes» (12). Elle n’est pas

247



collective, mais individuelle. Toutefois I’homo juridicus tend a promouvoir des normes
objectivement valables «en contestant toujours — au moins dans une certaine mesure — sa
propre créativité» (70). Par ce dépassement de la subjectivité, son expérience présente
une certaine analogie avec I'expérience scientifique; néanmoins elle s’en distingue fon-
damentalement par le fait que la constitution d’une norme est d’un autre ordre que la
connaissance d’une vérité.

Selon la maniére dont elle congoit la relation entre le normatif et la «représentation» —
c’est-a-dire le donné, la «choséité» — I’expérience juridique peut prendre deux formes
entre lesquelles elle ne cesse d’osciller, la forme close et la forme ouverte. Pour F. Gilliard
ce sont les deux moments fondamentaux d’une relation dialectique ne comportant
aucune possibilité de synthése, et sa méthode consistera a examiner les concepts et pro-
blémes du Droit en se plagant tour a tour dans chacun de ces moments.

Sans reprendre ici les analyses importantes consacrées au fondement de I’autorité, a la
nature juridique de I’Etat, au caractére du devoir juridique, a la définition du sujet de
droit, je voudrais mettre en évidence les traits respectifs de ces deux moments.

L’expérience close privilégie I"unité du Droit, la sécurité et I'efficacité. Elle soutient
que «le contenu des normes dépend uniquement de ’ordre juridique positif, non de la
nature des choses» (16). Elle nie donc I'existence d’une relation nécessaire entre le nor-
matif et le donné de la représentation. Considérant le texte juridique comme un signi-
fiant doté d’un sens univoque qui serait objet de connaissance, elle tend a faire de ’ordre
juridique un «objet normatify, c’est-a-dire «un objet & deux dimensions, dont 'une
appartiendrait a ’ordre du Sein et 'autre a I’ordre du Sollen» (12, n.3). L’expérience
close s’aliéne dans cet objet mythique et méconnait radicalement le caractére constitutif
de sa créativité pour devenir déclarative et tenir un discours purement descriptif. Au
cours de cette démarche, elle met en oeuvre des «schémes d’aliénation», c’est-a-dire des
principes permettant au sujet de «s’effacer devant une solution-objet» (71). Tel est par
exemple le principle de la force obligatoire du précédent.

Cette expérience conduit a discerner immédiatement les normes valables, 4 les im-
poser par la force et a exclure tout ordre concurrent. Elle tend ainsi a assurer la paix pu-
blique. Mais elle se heurte a des limites infranchissables: la validité de I’ordre juridique
positif ne peut étre prouvée, car celui-ci est privé de «fondement endo-systématique»
(81); son unité est assurée par des mythes, a commencer par «le mythe de I’existence de
’ordre juridique» (79); cet ordre comporte des lacunes qui ne peuvent étre comblées que
par le recours a des principes procédant d’une autre expérience.

C’est ainsi que la dialectique propre a ’expérience close nous conduit a I’expérience
ouverte. Pour celle-ci il existe une «relation nécessaire entre le donné (. . .) et le norma-
tifs. «Cela ne veut pas dire qu’a tel ou tel donné ne puisse s’appliquer légitimement
qu’un seul et unique contenu normatif (. . .) mais simplement (. . .) que n’importe quelle
norme ne saurait étre valable dans n’importe quelle situation de fait» (15). Cette expé-
rience devra donc opérer un choix entre plusieurs normes possibles; ce sera une «libre
recherche du juste» (76), une «quéte (...) du Droit idéal ou, plus modestement, d’un
Droit meilleur» (85).

Pour éviter que cette expérience libératrice ne tourne au pur arbitraire, elle doit dis-
poser d’un critére d’objectivité. Ce critére, elle a souvent cru le trouver dans la Nature,
dont elle a fait un «objet normatif».

Mais F. Gilliard rejette I’assimilation du Droit idéal a un Droit naturel. Il constate que
le fondement d’un tel Droit, la Nature, s’est dans les temps modernes disloqué en une
«uxtaposition de finalités» diverses (85). D’autre part le concept de Nature est selon lui
ambigu: il s’agit tant6t d’un ordre harmonieux dans lequel ’'homme doit s’intégrer (Aris-

248



tote, saint Thomas), tantot d’une authenticité originelle a laquelle il doit retourner
(Rousseau). Dans le premier cas la Nature constitue le modéle du Droit; dans le second
elle incite a se libérer du Droit, assimilé a un instrument d’oppression.

En réalité, selon F.Gilliard, la Nature est affectée d’une «irrémédiable contingence»
(95) et le Droit est I'oeuvre d’une «Raison pratique correctice» qui s’efforce d’ajouter ou
de substituer a cette contingence des «finalités rectificatrices» (92).

Mais I'auteur n’adhére pas au formalisme qui prétend fonder le Droit idéal sur des
principes purement rationnels transcendant I’expérience juridique. Aux théoriciens qui
s’engagent dans cette voie, tel Rawls, il objecte que ces principes ne peuvent éviter de
s'incorporer des éléments tirés du donné naturel.

F. Gilliard rejette donc aussi bien le jusnaturalisme traditionnel que le formalisme,
mais il souscrit a I’exigence d’un Droit idéal, commune a ces deux conceptions. Selon lui
le fondement de ce Droit réside dans le rapport dialectique entre deux moments a la fois
complémentaires et antinomiques, la Nature et la Raison. Le Droit idéal est le discours
que tient sur elle-méme une expérience «existentielle» (93) mue par «l’exigence d’une
quéte d’objectivité dans les relations du Moi avec Autrui» (126). Ce discours tend a
promouvoir des normes parfaitement objectives valables pour n’importe quel étre rai-
sonnable (moment rationnel), mais c¢’est la une limite qu’il ne peut atteindre, car il s’agit
du discours d’un étre contingent s’adressant a des créatures frappées de contingence
(moment naturel); «Plus ’homo juridicus s’efforce d’exprimer (. . .) le moment dialec-
tique du refus de la contingence, du dépassement de I’Histoire, plus I’expérience ouverte
se rapproche de sa limite, qui est I'idée d’un Droit idéal immuable (. . .) Plus elle incor-
pore au contraire d’éléments contingents, en faisant «la part des choses», plus elle s’hu-
manise, actualise ses résultats, s’adapte aux nécessités immeédiates de la vie sociale (. . .)»
(102 —103). Aucune synthése ne permet de dépasser cette relation dialectique, et le Droit
idéal ne peut jamais prendre la forme d’un discours vrai.

Mais, si le Droit idéal ne peut étre une science, il ne s’ensuit pas qu’il soit inexistant,
comme le soutiennent les tenants du seul Droit positif. L’expérience ouverte peut en effet
s’exprimer dans des «discours justificatifs» mettant en oeuvre divers «schémes d’objec-
tivitén (94), c’est-a-dire des principes auxquels elle reconnait une «valeur intrinséque»
(71). Tels sont le principe de ’égalité, celui de la liberté ou celui du respect des engage-
ments. Mais ces discours justificatifs n’ont qu’un caractére «sectoriel» (93). Ils ne fondent
Jamais le Droit dans sa totalité et doivent s’insérer «dans le jeu du mouvement dialec-
tique que développe I’expérience juridique» (116). Manifestant chacun a sa maniére la
tension fondamentale entre la Raison et la Nature, ils laissent entrevoir le fondement du
Droit «comme un au-dela non discursif du discours juridique» (94).

Dans cette perspective dialectique il est clair que les contenus variables que le Droit
recoit au cours de son histoire ne peuvent constituer, comme le voulait Saleilles, le Droit
1déal propre a telle ou telle époque. La civilisation ne saurait en effet devenir «la caution
de la juridicité» (105). Une telle conception nous raméne au «mythe de I’objet normatifs,
que F.Gilliard ne cesse de dénoncer (125).

Cet ouvrage ne prétend pas avoir un caractére historique, et I’auteur se contente de
bréves allusions aux grandes doctrines. Ces mentions permettent pourtant de mieux sai-
SIT sa propre position.

Dans la mesure ou il soutient que la forme close et la forme ouverte de I’expérience
juridique sont deux moments indissolublement liés, il n’adhére ni au positivisme ni au
jusnaturalisme. Selon lui chacune des deux écoles ne correspond en effet qu’a I’'un de ces
moments, arbitrairement isolé. Mais, dans la mesure ou il privilégie manifestement la
forme ouverte, il se rapproche du jusnaturalisme — auquel il reconnait le mérite d’avoir

249



cherché a fonder le Droit sur une véritable objectivité normative — et rejette les théses
positivistes de Kelsen.

Cependant I'idée d’un ordre naturel finalisé auquel ’homme s’intégrerait sans diffi-
culté n’est pour lui qu'un mythe et il lui substitue celle d’une pure contingence du donné.
Du méme coup I’exigence d’un Droit naturel fait place 4 celle d’'un Droit idéal pour
lequel la Nature ne s’identifie pas a la Raison, comme le voulaient les stoiciens, mais s’y
oppose dialectiquement.

Par son caractére dialectique, la pensée de F.Gilliard semble au premier abord s’in-
scrire dans la tradition hégélienne. Mais ici le mouvement dialectique n’aboutit jamais a
une synthése: I’expérience close et I’expérience ouverte, la Nature et la Raison — pour ne
prendre que deux antithéses — ne cessent jamais de s’opposer et de tendre vers un «au-
delax.

L’opposition entre le clos et 'ouvert évoque bien siir Bergson, et ’auteur déclare que
«ce patronage bergsonien est voulu». Mais il n’admet qu’une analogie «assez lointaine»
(15). Néanmoins le développement des Deux sources sur la «justice close» et la «justice
ouverte» caractérise cette derniére en termes trés proches de ceux que I’on rencontre sou-
vent dans L ‘expérience juridique: «Elle procéde par des créations successives (. . .) C’est
un bond en avant, qui ne s’exécute que si la société s’est décidée a tenter une expé-
rience»'. Et si la seconde phrase peut faire penser a une expérience collective, comme
P’était I’expérience juridique pour Gurvitch — qui semble étre le premier a avoir utilisé
cette expression (11, n. 1) - I’ensemble du passage marque fortement le réle de I'initiative
individuelle dans le progrés de I'idée de justice. Par la il confére a cette expérience un
statut que F. Gilliard serait sans doute prét a admettre.

L’un des traits les plus remarquables de sa conception est en effet le role déterminant
qu’elle préte a I'individu dans la genése du Droit. Certes il reconnait que tous n’ont pas
une égale compétence et qu’il incombe plus spécialement aux autorités de «conduire
constamment une expérience juridique» (30). Mais auparavant il avait affirmé que «tout
homme est un homo juridicus (. . .), nécessairement amené a se prononcer, puisque, a dé-
faut de poser des normes et de les appliquer aux autres, il lui appartient au moins d’en
contester la légitimité» (12 — 13).

Dans cette optique, la seule autorité légitime est «’autorité axiologique», reposant sur
«un jugement de valeur avoué, reconnu comme tel» (23). Mais la libération que nous
promet cette perspective ouverte est dialectiquement liée a 1’aliénation devant un pou-
voir de fait, prétendument normatif. C’est la mise en lumiére de cette dialectique de la
libération et de I’aliénation qui constitue, me semble-t-il, le plus grand mérite du beau
livre de F. Gilliard. A.-J. Voelke

' Bergson, Les Deux sources de la morale et de la religion, éd. de 1941, p. 74. C’est nous
qui soulignons.

250



Asthetik / Esthétique

Wolfhart Henckmann (Hg.): Asthetik. (Wege der Forschung Bd. XX XI.) Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft, Darmstadt 1979.

Das Arbeitsfeld «Asthetiks ist uniibersehbar. Das weiss gerade der Herausgeber dieses
Bandes. Die beigegebene umfangreiche Auswahlbibliographie 1945 — 1975 bezeugt es
(systematisch geordnet, es fehlt ein Verfasser-Register). W. Henckmann bespricht in der
Einleitung die geographische und wissenschaftstheoretische Dezentralisierung der dsthe-
tischen Forschung, das Auseinanderlaufen der philosophischen Asthetik «von oben> und
der empirischen, nunmehr durch soziologische und psychologische Fragestellungen zu-
sitzlich verzweigten empirischen Asthetik «von unten> (nach G. Th. Fechners Formulie-
rung). Schwerwiegender noch: Die philosophische Asthetik scheint, im Blick auf die
moderne Kunst, «von ihrem eigenen Objekt verraten und blossgestellt» (S.6). Auf philo-
sophische Asthetik beschrinkt sich aber die Auswahl der im Band abgedruckten Arbei-
ten. Dokumentiert werden sollen «Forschungsansitze und Forschungsrichtungen der
Asthetik, die in den dreissig Jahren nach dem zweiten Weltkrieg hervorgetreten sind»
(S.1). Zum Teil betreibt der Band dieses positive Geschift auch; die Gliederung ist die
folgende: Metaphysische Ansitze, Phanomenologische Asthetik, Analytische Asthetik,
Formalistische Ansitze, Marxistische Ansatze. Der Titel «metaphysische Ansatzey ist —
gewollt? — widerspriichlich. Von der eingangs angesprochenen Problematik philosophi-
scher Asthetik, mit ihrem Ende> konfrontiert zu sein, erfihrt man in den hierunter sub-
sumierten Aufsidtzen nichts, der metaphysische Blick ist da auf ein Kunstphantom ge-
richtet. Es richt sich, wenn aus Platz- oder anderen dusseren Griinden «viele wichtige
Autoren, wie Adorno, Beardsley, Gadamer, Heidegger, Ingarden, Merleau-Ponty,
Osborne, Sartre» und andere, «unberiicksichtigt bleiben» mussten (S.9). Einen gewissen
Ersatz bietet der Aufsatz «Phdnomenologie und Ontologie der Kunst» von M. Dufrenne
(S. 123 —147). Im marxistischen Teil ist auf W.F. Haugs Arbeit «Zur Kritik der Waren-
asthetik» hinzuweisen (S. 419 —442); in dem unter den zweifelhaften Titel «formalisti-
sche Ansidtze» gestellten Teil auf Abraham A.Moles’ «Kybernetik und Kunstwerk»
(S.310-331). Helmut Holzhey

Geschichte der Philosophie / Histoire de la philosophie

Hans Kloft (Hg.): Ideologie und Herrschaft in der Antike. (Wege der Forschung Bd. 528.)
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1979,

Die in diesen, nach bewidhrtem Muster gestalteten Band aufgenommenen Arbeiten
behandeln Formen und Probleme antiker Herrschaftsideologie im zeitlichen Bereich
von Hellenismus, romischer Republik und rémischer Kaiserzeit. Gerade die grund-
legende politische Philosophie der Griechen von der Sophistik bis Zenon wird nicht
direkt thematisch, wiewohl dank ihrer Dissemination in die verschiedenen Prinzipats-
ideologien (mit den Aufsdtzen von Goodenough und Schubart iiber das hellenistische
Konigsideal oder den Arbeiten von Kaerst und Capelle zum romisch-republikanischen
Prinzipat) notwendig angesprochen. Primidr im Arbeitsfeld der Alten Geschichte und
Klassischen Altertumswissenschaft konzipiert, ist dieser Sammelband philosophisch ge-
rade dort interessant, wo Bedeutung und Recht des Begriffs einer antiken Herrschafts-

251



ideologie erortert oder angeschnitten werden. H.Kloft diskutiert in seiner Einleitung
diese Problematik. Indem Herrschaft immer begriindete Herrschaft sein will, ldsst sich
generell in der antiken Welt instrumentalisiertes politisches Gedankengut nachweisen,
das — im Sinne funktionalen Ideoclogieverstindnisses — sowohl der Stabilisierung einer
sozialen Gruppe wie der Steuerung von der Herrschaft Unterworfenen dient. Problema-
tischer ist es hingegen nach Meinung Klofts, wenn — im Sinne marxistischen Ideologie-
verstdndnisses — die Riickbindung herrschender Ideen an bestimmte Klassen, vor allem
aber die Falschheit des ideologischen Bewusstseins im «Auseinandertreten von sozio-
tkonomischer Grundlage und geistiger Uberformung» nachgewiesen werden soll. Abge-
sehen von ihrem positiven Gehalt lassen sich die abgedruckten Beitrige, die weder auf
eine Terminologie noch ein Frageraster fixiert sind, die vor allem konkrete Untersu-
chungen unterhalb des Allgemeinheitsgrades philosophisch-begrifflicher Diskurse bie-
ten, auch fiir die materielle Anreicherung der philosophischen Ideologieproblematik
und die Forderung eines metakritischen Bewusstseins gegeniiber dem generellen ideolo-
giekritischen Ansatz auswerten, Helmut Holzhey

Josef De Vries: Grundbegriffe der Scholastik. Wiss. Buchgesellschaft, Darmstadt 1980.

Die vorliegende Arbeit iiber scholastische Grundbegriffe, die der Verfasser als «Zu-
sammenfassung der Ergebnisse fiinfzigjahrigen Nachdenkens» bezeichnet, besteht im
Wesentlichen aus 19 Hauptartikeln, die sog. «Grundbegriffe» historisch (ausgehend von
Platon/Aristoteles, Zentrum bei Thomas) und manchmal systematisch behandeln. Das
Originelle dieses Bandes ist einerseits der Ansatzpunkt des Verfassers bei erkenntnis-
kritischen Fragen, Fragen also, denen im Zusammenhang mit der Opinio communis
iiber die scholastische Theologik bis vor kurzem zu wenig Bedeutung beigemessen
wurde, und andererseits und im Zusammenhang damit der stindige Bezug auf die Neu-
zeit, fiir die ja die Entdeckung der erkenntniskritischen Frage als Signum gilt. Dass
dadurch verschiedene Grundbegriffe zu kurz kommen (z.B. keine Ausfiihrungen zum
Begriff «Ordo», kein eigener Artikel iiber «Deus», ein allzu knapper tiber «Transzen-
dentalien»), ist mit der Anlage der Arbeit gegeben. Nicht erklirlich allerdings ist m.E.
das Fehlen von Artikeln zu solch zentralen Begriffen wie Subjectum und Objectum (etwa
Esse objective bei Duns Scotus), Ens rationis und Ens reale, Certitudo, Signum und
(Sprach)logik.

Was dem Band seinen Wert gibt, sind seine spezielle Perspektive in der Diskussion der
scholastischen Grundbegriffe und die teilweise originellen Beitrdge (etwa zu «Sein»). Die
dussere lexikonartige Anlage des Ganzen jedoch scheint mir stérend, sie gibt etwas vor,
was nicht eingeldst wird, und zerschneidet vielfach den Gedankengang. Als Lexikon ist
das Buch ndmlich kaum brauchbar, da einerseits zu wenige Begriffe aufgenommen wur-
den, andererseits auf Begriffsgeschichte wenig Wert gelegt wurde. In diesem Sinne wire
es wiinschenswert gewesen, wenn der Autor eine Bibliographie von peripatetisch-schola-
stischen Lexica (worin das leider immer noch in seiner Art unersetzte Lexicon peripate-
ticum philosophico-theologicum von N.Signoriello, Neapoli 1893, figuriert hitte) beige-
geben hitte. Peter Schulthess

Thomas von Aquin, Zweiter Band: Philosophische Fragen, hg. v. Klaus Bernath. Wege
der Forschung Bd. 538, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1981.

Das durch Martin Heidegger neu geweckte Verstindnis fiir die Seinsfrage hat auch die
Philosophie oder Theologie von Thomas von Aquin wieder breiteren Kreisen — und

252



nicht nur kirchlichen - zugénglich gemacht. Dazu haben auch die brillianten textkriti-
schen Ausgaben der Editio Leonina der vergangenen 20 Jahre wesentlich beigetragen.

Vor diesem Hintergrund entsprechen die drei Bidnde {iber Thomas, die in der Reihe
«Wege der Forschung» der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft Darmstadt von Klaus
Bernath herausgegeben werden, einem grossen Bediirfnis. Der erste Band, der Chrono-
logie und Werkanalyse zum Thema hatte, ist bereits 1978 erschienen. Der dritte, in Vor-
bereitung befindliche wird die praktische Philosophie des Thomas betreffen: Philoso-
phie und Praxis. Recht — Staat — Gesellschaft — Erziehung.

B. gibt in seiner Einleitung zum zweiten Band einen Uberblick iiber die Thomas-Lite-
ratur zu philosophischen Fragen, nicht ohne zuerst die alte Streitfrage, ob Thomas iiber-
haupt «Philosoph» und nicht vielmehr ausschliesslich «Theologe» genannt werden
kann, pragnant erldutert zu haben. Er unterscheidet vier Literaturgattungen: Lehrbiicher
der aristotelisch-thomistischen Philosophie; Systemkonstruktionen; Vergleiche mit
anderen Autoren; Einzeluntersuchungen. B. kritisiert vor allem die Systemkonstruktio-
nen, die einem mittelalterlichen Denken inaddquat seien, und bezeichnet demgegeniiber
die Einzeluntersuchungen, die allein in den Band aufgenommen wurden, als gangbarsten
Weg der gegenwartigen Thomasforschung.

Die Aufsitze, die von 1941 — 1979 datieren, sind zentriert auf Fragen der Metaphysik.
Die Seinsfrage wird von R.Gumppenberg, T.Veres, J.Owens, C.Giacon behandelt.
Selbstverstandlich kommt auch die heideggerianisierende Thomasauslegung (J.B. Lotz,
M. Miiller, K. Rahner und G. Siewerth) zur Sprache durch J. Langlois, J. B. Lotz und Max
Miiller. Weiter wird dem erst neuerdings von C.Fabro und L. B. Geiger als fiir die Seins-
lehre bedeutsam herausgestellten Partizipationsgedanken (C.Fabro, H.Berger, P.C.
Courtes und W. Weier) viel Platz eingeraumt. Natiirlich fehlen auch nicht Aufsitze zum
Zusammenhang von Seins- und Gotteserkenntnis (F.Leist zur Analogia entis und
L.Elders zu den Quinque viae) und zum Individuationsprinzip (R.A. O’Donnell) bzw.
zur epistemologischen Frage der Erkenntnis der Einzeldinge (G.P. Klubertanz). Der
Anthropologie und dem Humanismus sind die Beitrdge von K.Bernath und J. Maritain
gewidmet. Eine ausgewihlte Bibliographie zur Thematik der theoretischen Philosophie
bei Thomas beschliesst diese gelungene und gleicherweise fiir Anfanger wie fiir Fach-
leute wertvolle Zusammenstellung wichtiger Etappen der gegenwirtigen Thomasfor-
schung. Peter Schulthess

Hans-Giinter Heimbrock: Vom Heil der Seele. Studien zum Verhiiltnis von Religion und
Psychologie bei Baruch Spinoza. Verlag Peter Lang, Frankfurt am Main und Bern 1981.

Dass gerade in einer Reihe mit dem Titel «Erfahrung und Theologie. Schriften zur
praktischen Theologie» die vorliegenden Spinoza-Studien als «ein Beitrag zur Vorge-
schichte der modernen Religionspsychologie», wie der Untertitel des Buches lautet,
erscheinen, mag vielleicht zunéchst erstaunen. Die Fruchtbarkeit des Ansatzes dieser
Habilitation aus dem Fachbereich «Praktische Theologie» erweist sich aber gerade so.
Nach «300 Jahren Ausgestaltung eines Feindbildes ersten Ranges» auch durch die theo-
logische Spinozarezeption oder eher Spinozaverdriangung ist es nicht nur langsam an der
Zeit, das Spinozabild zu revidieren, sondern, wie Heimbrock zeigt, auch fiir die Theolo-
gie selbst von besonderem Interesse.

Denn die Befragung der Schriften Spinozas auf ihren religionstheoretischen Gehalt —
Spinozas Religionstheorie transformiert theologische Loci in subjektiv-anthropologi-
sche Funktionen — vermag hier Antworten zum Thema «Religion und Selbst» zu vermit-
teln, welchen unter gegenwiértigen gesellschaftlichen und theologischen Bedingungen

253



unerwartete Relevanz zukommt. Der Angelpunkt von Spinozas <Dogmatik» liegt nicht,
wie deutlich gemacht wird, in ihrer Minimierung, sondern in ihrer psychologischen
Funktionalisierung auf das glaubende Subjekt hin. Die erkenntnistheoretische Grenze
der Vernunft begriindet den Eigenwert der Religion. Der Grundwiderspruch von Spino-
zas Religionstheorie, die diesen Widerspruch von Vernunft und Offenbarung selbst
thematisiert, bleibt dabej die Koordinierung beider. «Der hermeneutische Kunstgriff
Spinozas besteht nun darin, dass er dieses problematische Identitédtstheorem als nicht
von aussen an die Texte herangetragen vorgibt, sondern es in die biblische Lehre hinein-
projiziert.»

In seiner — von Heimbrock als christlichem Theologen allerdings iiberbetonten —
Christologie stellt Spinoza Christus als Identitidtsgaranten dar: «Die Idee Christi im Den-
ken Spinozas bedeutet fiir ihn die Vereinigung innerlicher Frommigkeit und dusserer
Erkenntnis Gottes auf einer h6heren Ebene und damit die letztendliche Aufhebung des
Widerspruchs zwischen Offenbarung und Vernunft.» Jesus steht bei Spinoza freilich, wie
dagegen einzuwenden ist, nicht als einziges Beispiel méglicher Uberbriickung dieses
Widerspruchs. Dass er im Theologisch-Politischen Traktat an so prominenter Stelle
steht, hat vor allem dussere Griinde. Mit Recht notiert so Heimbrock selbst: «Als letzte
innere Begriindung fiir den aufgewiesenen Widerspruch erweist sich freilich nicht die
Einzigartigkeit Christi, sondern die Subjektivitit eines anderen: Als <blinder Fleck> wird
durch die gesamte Religionstheorie die Subjektivitit ihres Konstrukteurs mitgeschleppt
... Das Ausgangsinteresse seiner gesamten Religionstheorie, die harmonische Verhilt-
nisbestimmung von Offenbarung und Vernunft als des Autors subjektives Interesse,
strukturiert unter der Hand die «bjektive» Erhebung der biblischen Dateny, dass es
schliesslich als Ergebnis der Re-Konstruktion erscheinen kann.»

Die Schwierigkeiten von Spinozas Denken erweisen sich aber auch als die des unse-
ren. «In Frage steht von Spinoza her und angesichts nicht gelingender Identitit als typi-
schem psychosozialen Krisensyndrom der Zeit, ob und wie das Selbst des Menschen im
Horizont Gottes zu denken ist.»

Spinozas Denken fiir die gegenwirtige Diskussion scharf herausgearbeitet und in sie
einbezogen zu haben, ist das Verdienst dieser dusserst aufschlussreichen Studie im
Grenzbereich von Philosophie, Theologie, Psychologie und Soziologie. Dass nach Jahr-
hunderten heftigster Verdriangung die bahnbrechende Religionskritik Spinozas gerade
um der Religion willen ihre lingst fillige Aufnahme findet, bleibt mit dem Verfasser
auch unser Wunsch. Willi Goetschel

Wilhelm Halbfass: Indien und Europa. Perspektiven ihrer geistigen Begegnung. Schwabe
und Co., Basel und Stuttgart 1981.

L

In Tagen, da die Grenzen zwischen Kontinenten und Kulturen zumindest nicht mehr
als immer giiltige betrachtet werden und Faszination wie Verwirrung iiber fremde Denk-
arten bemerkbar sind, zeichnet sich ein Buch wie das hier vorzustellende durch seine
erstaunliche Vielfalt wie seine hohe Sachkompetenz aus. H. beschreibt, von Europa aus-
gehend, in zwei fast gleichstarken Hauptteilen die in der Geschichte der europiischen
Philosophie wirksame Suche nach Indien wie die in Indien unternommenen Versuche
einer Aneignung europdischer Philosopheme. «Perspektiven ihrer geistigen Begegnung»
ist der Untertitel, der die Einschrinkungen angibt, die H. setzt: Nicht eine Darstellung
all dessen, was Begegnungen erbrachten (wie immer sie stattgefunden haben), sondern

254



entscheidend nur ein Ausleuchten der Verstehenshorizonte, innerhalb derer eine kiinf-
tige, auf sachaddquaterem Reflexionsniveau als bis anhin zu leistende Arbeit geschehen
mag.

IL.

Die Spannweite der Quellenbefragungen, die H. vorgenommen hat, zeigt ein Mosaik
in historischer Abfolge — und zwar fiir Europa mit den Hohepunkten in Hegel und
Schopenhauer, Nietzsche und vor allem Paul Deussen, fiir Indien in den verschiedenen
Tendenzen des sog. Neohinduismus (von Rammohan bis zu Radhakrishnan u.a.). Das
philosophische Indienbild der europiischen Antike beginnt mit Diogenes Laertios, der
sich freilich schon im dritten Jahrhundert n.Chr. an jahrhundertelange Diskussionen
anschliessen kann, in denen stets ein Tenor herrscht: Die Philosophie habe ihren Ur-
sprung bei den Griechen. Oft dient, auch in der Folgezeit, der Hinweis auf den Orient
vornehmlich als Folie der Bestimmung des Eigentlichen der griechischen Philosophie,
des Schrittes namlich vom Mythos zum Logos. Auch in spdterem Interpretieren gelten
die Griechen als die Begriinder der wahren Philosophie, womit die orientalische Welt
aus dem genetischen Zusammenhang der europdischen Philosophiegeschichte ausge-
schlossen ist. Mag sich modernes Philosophieren (H. nennt als eindriickliches Beispiel
Husserl) auf den Geist der griechischen Theorie wie auf die Vorurteilslosigkeit des Carte-
sianismus berufen und damit Abgrenzungen gegen den Orient schaffen, so kann sich
dennoch ein philosophiegeschichtliches Interesse an Indien entziinden — ganz unabhén-
gig von der Frage, ob es in Indien {iberhaupt ein Aquivalent dessen gebe, was wir als
Philosophie zu besitzen meinen.

H. stellt am Ende seines Ganges durch europiische Verstehensbemiihungen im Blick
auf Indien fest: «Im allgemeinen zeigt sich eine zunehmende Bereitschaft zur Einbezie-
hung der asiatischen Traditionen und zumal auch der indischen Tradition des Denkens
in den Umbkreis der philosophischen und philosophiegeschichtlichen Reflexion und For-
schung. Die Einbeziehung Indiens in neuere allgemeine und zusammenfassende Werke
zur Philosophie und ihrer Geschichte wird entschiedener und selbstverstandlicher»
(S.183). Neben vielen eher hilflosen Versuchen, dem indischen Geist gerecht zu werden,
stehen die hohen Leistungen der Fachindologen, die keine Ambitionen wertender An-
eignung kennen, sondern einzig historische wie philologische Erschliessung der Texte
betreiben. Fiir den Philosophierenden aber stellt sich mit Pragnanz das hermeneutische
Problem, nun ausgeweitet in Bereiche, deren sprachliche Erschliessung schon fiir sich
eine langdauernde, intensive Einstiegsarbeit heischt. H. hat die hierfiir erforderlichen
Andeutungen im Werke H.G. Gadamers («<Wahrheit und Methodey) gefunden: es geht
um das Anerkennen des Fremden als eines solchen. Der uneinlgsbare Objektivitdtsan-
spruch, den Indern selbst Inder zu werden, wird mit dem Hinweis auf die Gadamerschen
Begriffe des hermeneutischen Gesprichs wie der Horizontverschmelzung korrigiert. Was
H. iiber Gadamer hinaus postuliert, ist die prinzipielle Offnung iiber den von der griechi-
schen Tradition bestimmten bisherigen Rahmen. Das in unseren Diskussionszusam-
menhéngen kultivierte Interesse an den Griechen zeigt sich sehr oft und rasch als ein auf
uns bezogenes hermeneutisches Selbstinteresse. Die Seite der Griechen aber, die ihre
Eigenstandigkeit erst im Sich6ffnen auf das Fremde hin artikuliert, miisste im hermeneu-
tischen Erwagen der Situation, in die wir uns mit den Indern eingebunden sehen, einge-
bracht werden.

Das Nichtgriechische (das Barbarische) hat fiir den Griechen den Zerfall der Polis wie
den Aufstieg des Individuums mitbefordert, damit auch eine grossere Bewusstwerdung.
Von daher ist in unserer Tradition die Moglichkeit angelegt, im Angesprochensein durch

255



eine fremde Tradition zugleich eine bewusstere Beziehung zur eigenen Tradition zu
bedenken. Das grundsitzliche Gedffnetsein auf ein Fremdes hin und ein aus diesem sich
gestaltendes vertieftes Selbstverstdndnis ist in dieser Weise in den indischen Denkberei-
chen nicht antreffbar! Der traditionelle Hinduismus hat keine Alternativen fiir das
Fremde gesucht, keine exotische Neugier gestillt oder gar Belehrung gesucht: Indien
musste den Westen <«entdecken», weil der Westen Indien entdeckte und sich zu eigen
machte. Die akkulturative Spannung, der auch ein so reiches, in Friihzeiten zuriick-
weisendes Denken, wie das der Inder, ausgesetzt ist, ist nicht Ergebnis eines mahlichen
geschichtlichen Entwicklungsganges, sondern eines abrupten, von aussen gesteuerten
Bruches.

Was der Neohinduismus prisentiert, ist ein immer deutlicher werdendes Sichselbst-
darstellen fiir die Europier und eine damit zu leistende Selbstbehauptung gegen sie. Die
Lage muss niichtern beurteilt werden: Europiisches Denken ist im modernen Indien viel
tiefgehender und vielschichtiger priasent als umgekehrt Indien im europaischen Denken
(von allen an der Oberfliche segelnden Sensationen abgesehen). H. hat mit seinem
kenntnisreichen Buch bezeugt, dass in der heutigen Gesprachslage sowohl die histori-
schen Voraussetzungen wie auch die hermeneutischen Bedingungen auf beiden Seiten
derart verschieden sind, «dass es unangemessen wire, Parallelitit und Symmetrie . . .
anzustreben» (S.192). Und weiter: «Der indische Blick nach Europa verlangt eine
andersartige Darstellungsweise als die europdische Suche nach Indien» (S. 193).

II1.

Wir finden im Werke von H. eine bemerkenswerte Skizze der hauptsachlichen
Zusammenhinge und Entwicklungen am Leitfaden der Entwicklung und nicht zuletzt
Neudeutung der Begriffe darSana und dharma sowie ihres Bezuges zu den westlichen
Leitbegriffen Philosophie und Religion. Was im Westen als ein sichselbstgeniigsames
Erkennen, als wertfreie Wissenschaft hochgehalten wird bzw. der Ur- und Hintergrund
im griechischen thaumazein sowie bios theoretikos ist, hat in Indien kein Aquivalent.
Das fiir die philosophischen Systeme Indiens massgebliche Motiv ist auf den ersten Blick
schon ein anderes: Streben nach Erlosung (moksa) aus dem Kreislauf der Wiedergebur-
ten. H.” Verdienst besteht in subtilen Erdrterungen dariiber, dass aber auch in der indi-
schen Tradition Formen der Betrachtung und Konzepte der Erkenntnis entfaltet sind,
die sich durch eine radikale Ausschaltung des Interesses und der Zweck-Mittel-Katego-
rie charakterisieren lassen. Wo die Erlosung von der Welt als Ziel aller Ziele gilt,
erscheint sie gerade als Befreiung von jeglicher Gebundenheit an Zwecke und Mittel
sowie aller Teilnahmezwénge im Rahmen der Welt.

Der Weise Indiens tibt sich im reinen, interesselosen Hinschauen auf die Welt, in
einer Entriickung, die die Objekte in ihrer Objektivitit irrelevant und in ihrer Irrelevanz,
in ihrer Nichtigkeit transparent macht. Also ist Erkennen dann ganz und gar kein zweck-
hafter Vollzug des Subjekts, sondern Hineingelangen in die ruhige Einheit des brahman.
Was aber nun eben den Unterschied anzeigt, ist die in Indien nie ausdriicklich vorge-
nommene Trennung von Philosophie und Religion, wo doch in unserem Bereich die
Autonomie der Vernunft das grosse Thema geworden und geblieben ist. Indien hat kein
Europa entsprechendes kritisches, wissenschaftliches Denken entwickelt, das als beson-
deres Charakteristikum die Abldsung von allen religids-mythischen wie traditionsge-
bundenen Michten proklamiert. Freilich — und das macht uns H. deutlich —ist in einem
weitgespannten ErlGsungsstreben ein waches theoretisches und begriffliches Interesse zu
bemerken, wie dies fiir die Inder vom Range Shankaras (um nur ein Beispiel zu geben)
fraglos gilt.

256



Ist darsana als zu diskutierendes Wort im Blick auf unser Verstindnis von Philoso-
phie erwihnt worden, so liegt im noch bekannteren dharma-Begriff der Bereich, der fiir
uns mit dem Wort Religion angezielt ist. Dharma deutet auf eine umfassende Lebens-
form, die zundchst dem Arier zukam und dem Nichtarier unerreichbar blieb, in der sich
spéter besonders die inklusivistische Tendenz Indiens manifestiert. Der Neohinduismus
hat denn auch die Vereinnahmung anderer Religionen und ihrer Stifter in seinen um-
greifenden, von einem Neuverstandnis des alten Dharmabegriffes geprigten Kontext zu
vollziehen versucht. Immer wieder, woflir die reiche doxographische Literatur Indiens
genug Belege schafft, geht es um umfassende und liberwindende Bemiihungen, das
Fremde zu sehen, zu verstehen und dem eigenen Traditionsrahmen als urspriinglich
zugehorig zu bedenken. Doch gerade in solchem Tun ist wiederum ein gewichtiger
Unterschied zum Westen unverkennbar: Geschichtliche Bestandesaufnahmen nur fiir
sich und von da erfolgende Untersuchungen im gedanklichen Verlauf, der zu neuen, dem
Alten radikal abgeneigten Thesen kommen kann, kennt Indien nicht. Der indische In-
klusivismus ist alt, er ist als Waffe, so konnte man sagen, im Neohinduismus fiir eine
weltweite Sicht neu geschmiedet worden. Die geschichtliche Situation, in der der Inder
seine zeit- und geschichtslosen Schemata der Konkordanz und des Inklusivismus an-
setzt, ist vom Europier erzwungen worden, so dass H. schliessen kann: «Im Lichte west-
licher Begriffe und Erfahrungen deuten die modernen indischen Denker sich selbst, an
threm Massstab wollen sie eigene Tradition bewdhren» (S.429). Und weiter: «Auch in
der Selbstbehauptung gegen den Westen stehen sie im Banne des Westens» (ebd.).

IV.

Doch gerade eine solche Aussage kann nicht fiir sich stehenbleiben. Das reiche Feld
begrifflicher Erérterungen, das Indien in seinen eindriicklichen Systemen offenbart,
muss dahin interpretiert werden, dass man die in Europa kaum voll geahnten Potentiale
in eine erst zu leistende echte Begegnung einbringt. Hinzuzufligen ist: Die gedanklichen
Leistungen begrifflich sicherer und differenzierter Erorterungen, die Indien im Uberfluss
kennt, miissen aufihren Erfahrungshintergrund hin gelesen und gedeutet werden. Denn
die Kontexte aller Aussagen liegen iiber den Rand des Denkens hinaus in dem Feld, das
allenfalls in unserer Sprache mit «Religion» belegt, aber nicht abgedeckt werden kann:
dem des Menschen als des atman und brahman zugleich und seiner aus dieser Konstella-
tion notwendig sich ergebenden Frage nach Erlosung. Hans Jiirg Braun

Philosophie des 20. Jahrhunderts / Philosophie au 20e siecle

Erkenntnistheorie und Logik im Neukantianismus, hg. und mit einer Einleitung ver-
sehen von Werner Flach und Helmut Holzhey. Gerstenberg Verlag, Hildesheim 1980.

W.Flach und H.Holzhey haben in diesem umfangreichen Band «. .. eine Auswahl
von Texten zur Erkenntnistheorie und Logik des Neukantianismus zusammengestellt,
mit dem Ziel, das Studium der Gedanken dieser noch vor 70 Jahren in Deutschland
reprasentativen Richtung systematischer Philosophie anzuregen und zu erleichtern.»
(S.8)

Diese Zielsetzung griindet in der Annahme, dass das buchstibliche Versanden der
Anstrengungen der Neukantianer, deren Ausliufer bis in die Mitte unseres Jahrhunderts
reichen, ein Verlust sei. Davon ausgehend stellen die Herausgeber die These auf, dass

257



eine Riickwendung und erneute Auseinandersetzung vor allem mit dem systematischen
Anspruch der neukantianischen Philosophie eine angemessene Reaktion auf die Klage
tiber die Krise der zeitgendssischen Philosophie sei (vgl. S.9/10). Tatsache ist, dass die
Philosophie der Neukantianer, obwohl sie die letzten beiden Jahrzehnte des letzten und
die ersten beiden unseres Jahrhunderts eine der meistdiskutierten an den deutschen Uni-
versitdten war, heute kaum rezipiert und in ihren Problemen kaum ernstgenommen
wird. Es stellt sich jedoch die Frage, ob das von den Herausgebern vertretene Motiv aus-
reicht, eine Neubesinnung auf diese Tradition anzuregen. Ich wiirde weitergehen und die
Frage, ob die Klage iiber die Krise der Philosophie berechtigt ist, nicht offenlassen, son-
dern verneinen. Denn die — mit «. . . dem Anspruchsniveau der dlteren systematischen
Philosophie . . .» verglichen — sich in einer «Mangellage» befindende Philosophie gibt
uns die Chance, uns von jenen traditionellen Anspriichen zu 13sen und eben sie aus dem
Hintergrund unserer Gegenwart und ihrer Konstellation zu hinterfragen und neu zu
priifen. (5.9)

Die historische Situation, in der die Begriinder des Neukantianismus auf die kritische
Methode Kants zuriickgriffen, ldsst sich, analog zu unserer, als «Krisenzeit» fiir die Phi-
losophie begreifen. Sie bestimmte einerseits die Loslosung und Verselbstindigung der
Einzelwissenschaften, andererseits die Konkurrenz durch die Psychologie, die sich der
Analyse des Bewusstseins und des Erkenntnissubjekts annahm. Das hatte nach Flach
«. .. den Verzicht der Philosophie auf Wirklichkeitserkenntnis» (S.35) zur Folge, denn
die Erkenntnis der Wirklichkeit leisteten die exakten Wissenschaften.

In dieser Krisensituation der Philosophie, der nach und nach alle Bereiche ent-
schliipft waren, griffen die Neukantianer auf die kritische Methode Kants zurlick, um an
sie anzukniipfen und sie weiterzuentwickeln. Sie bestimmten die Aufgabe der Philoso-
phie als Nachweis der Geltung theoretischer Behauptungen (vgl. S.10) durch die Riick-
fiihrung des wissenschaftlichen Vorgehens in den systematischen Zusammenhang der
Genese der Erkenntnis tiberhaupt. Das Thema der Geltung wissenschaftlicher Erkennt-
nis und ihre Begriindung bildet die Grundfrage der Neukantianer. Gleichzeitig korrigier-
ten sie den Ansatz Kants beim Subjekt als dem Ursprung der Erkenntnis, da dieser kon-
sequent zur Erkenntnispsychologie gefiihrt hatte. Auf die Frage nach dem Ursprung der
Erkenntnis gibt es innerhalb der verschiedenen Schulen voneinander abweichende,
spannende Losungsvorschlige.

Interessant ist bei diesem Unternehmen m. E. nicht so sehr die Frage nach dem Gelin-
gen der gestellten Aufgabe, sondern vielmehr das Verfolgen der Entwicklung der Pro-
blemstellung in ihrer Kldrung, die Auseinandersetzung mit den Fragen, zu denen die
Neukantianer im Weiterdenken ihres Ansatzes gegkommen sind.

Denn weder die Marburger noch die Siidwestdeutschen sind in den Problemen der
Konstruktion eines in sich weiterfiihrenden Systems steckengeblieben. (Die Sammlung
beschrinkt sich auf die Vertreter dieser beiden wichtigsten Schulen.) Das geht deutlich
hervor aus den Einleitungen, die H. Holzhey zur Marburger Schule und W.Flach zur
Siidwestdeutschen Schule des Neukantianismus geschrieben haben.

Bei H.Cohen ist der Ansatzpunkt zu einer solchen Auseinandersetzung gegeben in
seinem Begriff des «Prinzips des Ursprungs», bei Natorp ldsst sich ankniipfen bei seinem
spiten Leitfaden zu einer «Allgemeinen Logik» (der in diesem Band zum ersten Mal ver-
Offentlicht ist). Bei den Siidwestdeutschen zeigt sich eine solche Entwicklung wohl am
deutlichsten in der noch sehr wenig beachteten Philosophie von Jonas Cohn, die in der
«. .. Hineinnahme der Dialektik in die Vorstellung von kritischem Idealismus» gipfelt
(Flach, S. 60).

Aus dieser Perspektive konnen zum einen die gegeniiber dieser «trockenen Schul-

258



philosophie» iiblichen Vorurteile abgebaut werden. Zum anderen scheinen in diesen
End- bzw. Anfangspunkten des neukantianischen Denkens die Probleme auf, in die der
Ansatz einer systematischen Philosophie fiihrt. Eine kritische Auseinandersetzung mit
eben diesen Problemen kdnnte eine Moglichkeit zur Aufarbeitung der neukantianischen
Tradition bieten — einer Aufarbeitung, die zugleich zeitgendssisches, systemkritisches
Philosophieren repriasentiert. Astrid Deuber

Lothar Samson: Naturteleologie und Freiheit bei Arnold Gehlen. Systematisch-histo-
rische Untersuchungen, Symposion Bd. 54, Karl Alber Verlag, Freiburg/Miinchen 1976.

L.Samson unternimmt in seiner Dissertation den Versuch, das Werk des einfluss-
reichen Philosophen, Anthropologen, Soziologen, Kulturkritikers und Essayisten Ar-
nold Gehlen (1904 —1975) auf dem Wege einer philologisch getreuen Analyse seiner
Friihphilosophie als «heimliche Teleologie» neu zu erschliessen. Die in der Regel selten
gelesenen, fiir das Verstdndnis der philosophischen Entwicklung und der politischen
Stellungnahmen Gehlens hochst aufschlussreichen genuin philosophischen Schriften
sind inzwischen von S. im Rahmen der auf 10 Bande geplanten Gehlen-Gesamtausgabe
als Binde 1 und 2 mustergiiltig neu ediert worden (V.Klostermann, Frankfurt a. M.
1978/1980).

S. widmet zunichst ein ausfiihrliches Kapitel der Vitalismuslehre Hans Drieschs und
zeigt, dass der junge Gehlen seine anfidnglich noch vitalistisch eingefidrbte «Teleologie
des Organischen» unter direktem Einfluss seines wichtigsten Lehrers Driesch auszuar-
beiten begann. In einer sorgféltigen Analyse von «Wirklicher und unwirklicher Geist»
(1931) und der «Theorie der Willensfreiheit» (1933) — den Hauptwerken der Friihphase —
zeichnet S. nach, wie Gehlen in produktiver, eklektischer Aneignung von Spinoza,
Nietzsche, Schopenhauer und in stdndiger kritischer Auseinandersetzung mit dem deut-
schen Idealismus, besonders mit Fichte, den Begriff des Menschen als eines «teleologisch
auf Handlung angelegten Naturwesens» gewinnt. Obwohl Gehlen durch seine Termino-
logie und seine methodologischen Beteuerungen Missverstindnissen selber Vorschub
leiste, hdlt S. den Biologismus- und Funktionalismuseinwand fiir nicht gerechtfertigt.
Gehlens Philosophie sei von Anfang an eine eminent «praktische Philosophie», eine
durchaus stoisch zu verstehende «Anweisung zum natiirlichen Leben», in der der Sub-
jektivitat und moralhypertrophen Reflexion die Natur und die Institutionen als Grenze
und Massstab gesetzt werden. Als «Ethikoteleologie» gelesen, sei Gehlens Naturphilo-
sophie und Handlungslehre zwischen Aristoteles und Kant zu verorten. — Mit seiner
Rekonstruktion der gewichtigen Philosophie des immer noch umstrittenen Gehlen, des-
sen Institutionentheorie und Fortschrittskritik dem neu erwachten Konservatismus
wesentliche Impulse verliechen hat, méchte S. gleichzeitig zu einer allgemeinen Rehabili-
tierung des teleologischen Denkens beitragen, die sein Lehrer Robert Spaemann schon
seit Jahren vorantreibt (vgl. R.Spaemann/R.Low, Die Frage wozu? Geschichte und
Wiederentdeckung des teleologischen Denkens, Miinchen/Ziirich 1981). Der Dominanz
dieses Anliegens sind vielleicht gewisse apologetische Ziige dieser Arbeit, die sicher nicht
das letzte Wort iiber Gehlens Philosophie sein wird, zuzuschreiben.

Alois Miiller-Herold

Jeanne-Marie Gagnebin: Zur Geschichtsphilosophie Walter Benjamins. Erlanger Stu-
dien Bd. 19, Erlangen 1978.
Dass diese Dissertation J.-M. Gagnebins veréffentlicht und damit einem grosseren

259



Leserkreis zugidnglich gemacht wurde, ist aus verschiedenen Griinden wichtig und er-
freulich.

Die Position der Arbeit zeigt eine Wende in der Diskussion um das Verstdndnis der
schwierigen Texte Benjamins an. Nicht mehr die Pole Theologie — Marxismus, zwischen
oder auf denen Benjamins Denken situiert werden soll, bilden den Hintergrund und
machen das Interesse der Auseinandersetzung aus. G. setzt an einem Punkt an, an dem
sie die Voraussetzungen des marxistischen und theologischen Ansatzes hinterfragt, und
es sich erweist, dass «. . . Theologie und Marxismus im Denken Benjamins komplemen-
tar aufgefasst . . .» werden miissen (S. 1). Damit ist eine neue Offenheit gewonnen, die es
zugleich ermoglicht, den Stillstand, in den der Streit seiner Interpreten um sein Erbe
gefiihrt hat, zu iiberwinden. Gagnebin hat den Versuch gewagt, sich die neuen Theorien,
die aus dem franzosischen Strukturalismus entstanden sind, zunutze zu machen und von
da aus die scheinbar widerspriichlichen Texte Benjamins nochmals neu zu lesen.

Sie steht damit nicht allein da. Einen analogen Weg beschreitet z. B. W, Menninghaus
in seinem 1980 erschienenen Buch «Walter Benjamins Theorie der Sprachmagie» und
Ansitze dazu finden sich bei B. Lindner in seiner Einleitung zum Band «Links hatte noch
alles sich zu entritseln . . .» (Frankfurta. M. 1978).

G. bezeichnet ihr Vorgehen als «kKommentan» (S. 1) zu den Texten Benjamins. Damit
stellt sie dem Verfahren, Benjamins Werk als Zitatenschatz zu benutzen und in seinen
Sprachformeln die Magie und Unverstdndlichkeit zu feiern, die Anstrengung des Den-
kens, des genauen und kritischen Lesens gegeniiber. Gleichzeitig nimmt sie einen Begriff
auf, den Benjamin selbst in seiner Theorie der Kritik ausgearbeitet hat (vgl. S.37).

Die Auseinandersetzung fiihrt sie zu der These, dass «. . . die Texte Benjamins eine
bestimmte Kohéarenz aufweisen», und «. . . durch die Einheitlichkeit einer Fragestellung
bestimmt» sind (S.1). Gefragt ist «. .. nach der Mdglichkeit einer Geschichte, die zu
keinem notwendigen Ende fiihrt, sondern die durch unser Weitermachen an und in ihr
ganz anders werden konnte» (S. 1).

Daran kniipft sie die zweite These: «Die Offenheit der Geschichte wird in einer
Sprachphilosophie verankert, welche die Offenheit von Geschichten nicht nur zuldsst,
sondern auch reklamiert» (S.2). Und in diesem zugrundeliegenden Sprachverstidndnis
findet sie den Punkt, in dem sich Benjamins Denken mit demjenigen J. Derridas tliber
eine Theorie des Textes schneidet. Das ihnen Gemeinsame ist die Kritik an einer
Sprachtheorie, in der sich die Bedeutung der Sprache auf ein Zeichensystem reduzieren
ldsst und der Appell fiir das Beibehalten der Mehrdeutigkeit und Offenheit, die sich am
Metaphorischen als Wesensmerkmale der Sprache nachweisen lassen (vgl. Kp. 3).

In den friihesten und spitesten Texten Benjamins eine solche Einheitlichkeit aufzu-
zeigen, gelingt G. nur, weil sie Benjamins Kritik an einem systematischen Philosophie-
ren ernstnimmt und die Anstrengung und Genauigkeit des Denkens nicht an solchem
systematischen Fundament festmacht. In den verschiedenen Schriften sucht sie immer
wiederkehrende Motive und Bewegungen des Gedankenganges, bis sie die ihnen zugrun-
deliegenden Denkfiguren nachzeichnen kann.

Im 1. Kapitel stellt sie in dieser Weise im Zusammenhang der Erkenntnistheorie, die
Benjamin in der «Erkenntniskritischen Vorrede» zum «Ursprung des deutschen Trauer-
spiels» formulierte, die Motive des «Ursprungs» und der «Rettung» dar. Im 2. Kapitel
zieht sie die Linie weiter zur Theorie der Geschichtsschreibung Benjamins und zeigt auf,
wie in den 1940 geschriebenen geschichtsphilosophischen Thesen die Denkfigur des
Ursprungs und der Rettung, transformiert im Begriff der Erfahrung mit der Vergangen-
heit, wieder auftaucht (vgl. S.71).

Eine solche Einheitlichkeit vorausgesetzt und aufgezeigt, kann G. zur Explikation

260



dunkler Stellen in den «Thesen» andere Texte, wie z.B. «den Erzdhlem», hinzuziehen. So
gelingt eine Interpretation der «Thesen», die die Geschichtsphilosophie Benjamins in
sich einsichtig darstellt und nicht an den dunklen Stellen, statt einer Erkldrung, auftheo-
logische Begriffe verweist.

An die Bedeutung, die die Unabgeschlossenheit der Geschichte fiir die Erfahrung mit
der Vergangenheit hat, ankniipfend, entwickelt das 3. Kapitel {iber das Verstindnis der
Sprache, in der Benjamins Denken letztlich griindet, einen «benjaminschen Ansatz einer
Theorie des Textes». Die vermittelnde Rolle spielt in diesem Versuch die Allegorien-
lehre, die Benjamin im «Ursprung des deutschen Trauerspiels» ausgearbeitet hat. Als
zentrale Erkenntnis bezeichnet G. die Erfahrung von der Unmdglichkeit von Eindeutig-
keit, der Herstellung eines Sinnes. Was bleibt, ist das Wissen um die Mehrdeutigkeit. In
dieser Erfahrung griindet die Melancholie, die Trauer des Allegorikers. IThn schwindelt,
weil sich jeder Halt, jede Objektivitit auflost. Dieser Schwindel ist wiederzuerkennen in
der «Angst vor der Autonomie des Metaphorischen» (S.131), die die Moglichkeit ge-
wihrt, liber etwas zu sprechen, dessen Namen man nicht kennt. Denn «das Primat der
Bedeutung schwankt zugunsten einer sprachlichen Selbstbewegung» (S.131). So «ver-
sucht die heutige Kritik, die Welt als einen Gesamttext zu beschreiben, der weder einen
Ursprung, noch ein Endziel hat, sondern an dem immer weiter gearbeitet wird, dessen
&Sinmn> also nie abgeschlossen ist» (S.138). Das gleiche Programm erkennt Gagnebin in
der Geschichtsphilosophie Benjamins, die in der Unabgeschlossenheit der Geschichte
und der Unmoglichkeit, die Geschichte auf einen Sinn festzulegen, gipfelt. Insofern be-
zeichnet sie Benjamins Geschichtsphilosophie als eine «Philosophie des Textes» (S. 146).

Mir scheint diese Deutung in einem Punkt in einem Spannungsverhiltnis zu stehen
zur Interpretation im 2. Kapitel. Das eindeutige Bekenntnis zur Tradition der Unter-
driickten, im 2. Kapitel ein «konstitutives Moment der Geschichtsschreibung» (S.101),
16st sich im 3. Kapitel in der Forderung auf, sich aufkeinen Sinn festzulegen, so dass «die
Tradierbarkeit alleine zur Tradition wird» (S.147). Ofters wirft die Autorin Benjamin
denn auch eine «objektivistische Tendenz» (S. 105, S.43) vor, denn die Philosophie des
Textes verlange eine radikale Abrechnung mit dem traditionellen Wahrheitsbegriff.
Zwar lehnt Benjamin schon in der «Erkenntniskritischen Vorrede» einen Wahrheits-
begriff ab, der Erkenntnis mit Wahrheit identifiziert, Wahrheit somit mit Besitz und
Dogmatismus in Verbindung bringt, setzt dem aber gleichzeitig einen anders verstande-
nen entgegen. M.E. miisste die Frage nach dem Zusammenhang von Wahrheit und
Bekenntnis zur Tradition der Unterdriickten in den « Thesen» genauer geklart werden,
bevor ein Schluss wie in dieser Arbeit gezogen werden kann. Astrid Deuber

Josef Seifert: Das Leib-Seele-Problem in der gegenwiirtigen philosophischen Diskussion.
Eine kritische Analyse. (Ertrage der Forschung Bd. 117.) Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, Darmstadt 1979.

Seiferts Referat der wichtigsten Positionen und Theorien zum Leib-Seele-Problem in
der philosophischen Diskussion unseres Jahrhunderts ist systematisch geordnet. Von
den Auffassungen zum Verhiltnis von physischen und psychischen Gegebenheiten aus-
gehend fiihrt die Schrift iiber die Diskussion der Substantialitit von Leib und Seele zum
Problemkern, der Einheit in der Zweiheit des Menschen. Mit der abschliessenden Dar-
stellung der Anima-forma-corporis-Lehre wie der ausfiihrlich-zustimmenden Anfiih-
rung von Beweisen fiir die geistige Substantialitit der Seele gibt S. seinem eigenen Stand-
punkt durchschlagendes Gewicht. Die metaphysik:kritische Diskussion konzentriert
sich nicht grundlos auf den Unterschied oder die Identitdt physischer und psychischer

261



Gegebenheiten; das diesbeziigliche Kapitel (S. 5—70) informiert denn auch am besten.
Allerdings hat sogar hier das Referat seine Schranke an der standpunktlich vorgegebenen
metaphysischen Substanzenlehre, in deren Rahmen der Skopus einer Philosophie des
Leibes (Plessner, Merleau-Ponty u.a.) verfehlt werden muss. Helmut Holzhey

Festschrift / Hommage

Métaphysique, Histoire de la philosophie. Recueil d’études offert a Fernand Brunner a
I’occasion de son 60¢ anniversaire, La Baconniére, Neuchdatel 1981.

Comme son titre I'indique, cet ouvrage comprend une série d’articles —il y en a 26 —
touchant les domaines de I'histoire de la philosophie et de la métaphysique qui sont,
comme le notent les éditeurs, les domaines privilégiés de la recherche de Fernand
Brunner. C’est donc bien, comme il se doit, la personne et la pensée de F.Brunner qui
font I'unité de ce volume.

Cela signifie, en ce qui concerne les études présentées sur ’histoire de la philosophie,
que si aucune période n’est délaissée, de I’origine (A.J. Voelke, Aux origines de la philo-
sophie grecque: la cosmologie d’Alcman) a la période contemporaine (notamment
G.Kiing, Connaissance et réalité en phénoménologie et en philosophie analytique), il
n’en reste pas moins que de nombreux articles concernent le Moyen-Age, plus particu-
lierement Saint Augustin (Ch.Gagnebin et R.Schaerer) et surtout Maitre Eckhart (E.
Zum Brunn, M. de Gandillac et G.Huber), a qui, on le sait, F. Brunner a accordé une
attention particuliére.

En ce qui concerne les études sur la métaphysique, on retrouve aussi une diversité,
celle des points de vue et des problémes (notamment la phénoménologie avec D.Chris-
toff, la philosophie analytique avec H. Lauener, I’aristotélisme avec A. de Muralt), et une
unité, dans le commun dialogue avec F.Brunner (par exemple, D.Zaslawsky, dans son
article, dit continuer un dialogue commence a la Société Romande de Philosophie en
1969).

Chemin faisant, j’ai mentionné le nom de certains auteurs de contributions; j’aurais
tout aussi bien pu en évoquer d’autres, car une des caractéristiques de ce recueil, c’est
justement la constance dans la qualité des articles, I’intérét qu’ils suscitent tous.

J’aimerais toutefois signaler plus particuliérement une étude, celle de Victor Gold-
schmidt, Remarques sur la méthode structurale en histoire de la philosophie. En effet, ce
grand historien de la philosophie vient de mourir, et le texte qu’il a offert a F. Brunner est
’un des derniers qu’il aura écrit. Il y dégage un certain nombre de traits de la méthode
structurale qui, selon lui, justifient son emploi dans ’exégese des textes écrits: elle n’est
pas sujette aux limitations des méthodes purement historiques, elle nous met en garde —
nous prémunit — contre la tentation, souvent présente, de préter notre propre vérité a
I’oeuvre étudiée et permet de dégager la cohérence de textes qui, a premiére vue, en sont
dépourvus. V.Goldschmidt défend ensuite le structuralisme contre certaines objections
qui lui ont été adressées, entre autres celle qui consiste a affirmer qu’il ne permet pas
d’établir une vérité, puisqu’il ne s’intéresse qu’a la forme et non au fond. V.Goldschmidt
y répond en montrant que les structures «ne sont nullement un simple <moyen», parce
que la vérité, en matiére de philosophie, ne se sépare pas de la recherche de la vérité»
(p.234).

262



Une derniére chose encore: cet ouvrage contient aussi une liste des publications de
F.Brunner, liste fort longue qui témoigne d’un travail dont la partie publiée s’étend de
1940 a nos jours, travail qui, par son ampleur, va méme au-dela de ce que le titre du
recueil suggere, puisqu’il s’ouvre aussi sur la philosophie orientale.  Bernard Baertschi

Philosophiedidaktik / Didactique de la philosophie

Peter Vogel und Ingrid Stiegler: Bibliographisches Handbuch zum Philosophieunter-
richt. Einfliihrung in die philosophiedidaktische Diskussion und systematischer Litera-
turnachweis 1800 bis 1979. (Beiheft 14 zum BIB-report.) Mit einem Geleitwort von Th.
Ballauff. Verlag fiir pddagogische Dokumentation. Duisburg 1980.

Auch in der Schweiz ist in den letzten Jahren vermehrt liber die Stellung des Fachs
Philosophie im gymnasialen Unterricht diskutiert worden; den letzten Anlass bot die
Diskussion um die geplante eidgendssische Maturitidtsreform. Diesbeziigliche Erwégun-
gen implizieren immer philosophiedidaktische Uberlegungen — zur Ausbildung der Phi-
losophielehrer wie zur Gestaltung des philosophischen Unterrichts. Insofern ist eine um-
fassende bibliographische Orientierung, wie sie die vorliegende Publikation als Resultat
der Arbeit einer «Forschungsgruppe Didaktik der Philosophie» an der Universitdt Duis-
burg gibt, sehr zu begriissen. Sie enthilt vier, je durch instruktive Einleitungen aufge-
schlossene Teilbibliographien: eine zum Philosophieunterricht im 19. Jahrhundert (bis
1890), eine zweite zum Zeitraum 1891 — 1924, in dem die Wiedereinfiihrung des Philoso-
phie-Unterrichts rege diskutiert wurde, eine dritte zum Zeitraum nach der Richertschen
Gymnasialreform (1925 — 1938) und eine vierte, die die philosophiedidaktische Literatur
von 1945 bis 1979 verzeichnet. Die Schweiz ist nur in der letzten berticksichtigt, der geo-
graphische Schwerpunkt der bibliographischen Arbeit liegt bei den padagogisch-didakti-
schen Gegebenheiten Preussens und im Vergleich dazu den Verhéltnissen in Osterreich
und Bayern. Dank der Aufschliisselung der philosophiedidaktischen Literatur nach Be-
ziigen zu den Unterrichtstachern (Deutsch, Mathematik, Alte und Neue Sprachen usw.),
nach philosophischen Teilgebieten und philosophiegeschichtlichen Epochen kommt
aber gerade die Bibliographie der jiingsten Zeit auch hiesigen, jedenfalls deutschschwei-
zerischen Informationsbediirfnissen entgegen. Fiir Begriindung und Ausbau der Philoso-
phiedidaktik in der deutschen Schweiz kann also die Benutzung dieses Handbuchs nur
empfohlen werden.

Th. Ballauff formuliert statt eines Vorworts «Diskutable Leitsitze fiir den Philoso-
phie-Unterricht», die in der Tat eine — hier nicht zu fiihrende — Diskussion verdienen.

Helmut Holzhey

Psychologie

Ferdinand Maier: Intelligenz als Handlung. Der genetische Ansatz in der Erkenntnis-
theorie Jean Piagets. Schwabe & Co., Basel/Stuttgart 1978.
Das umfangreiche Werk (hervorgegangen aus einer Dissertation in Freiburg i.Br.

263



1974) setzt sich zur Aufgabe, Piagets Theorie der Intelligenz vor dem Hintergrund der
Erkenntnistheorie darzustellen. Piagets Ansatz kann als Paradigma einer Erkenntnis-
theorie gelten, da er Intelligenz und damit auch Erkenntnis als reflexive Aktivitit
begreift — und nicht nur als behavioristischen Mechanismus oder bewusstseinsphiloso-
phisches Spiel. In diesem Sinne versucht die Arbeit, eine immanente begriffliche Durch-
dringung der «genetischen Epistemologie» zu geben (Vorwort S. VIII). In der Einleitung
wird kurz skizziert, was der erste Teil ausfiihrlich darstellt: «Die Aporien traditioneller
Erkenntnistheorie und ihre praxeologische Wende» (S.17—81). Ausgehend von den
gegensitzlichen Positionen des Empirismus und der Transzendentalphilosophie wird
deren Uberwindung durch Husserls Phinomenologie ausfiihrlich dargestellt; schliess-
lich kommt auch die Subjektivitdts- und Erkenntnisproblematik in der dialektisch-ma-
terialistischen Theoriebildung als wichtiger Ansatz zu Wort. Vor diesem Hintergrund
behandelt der zweite Teil den eigentlichen Gegenstand der Arbeit: «Die genetische
Erkenntnistheorie und die Urspriinge der Subjektivitit» (S.83 —481). Ein erstes Kapitel
thematisiert Piagets Erkenntnistheorie als Theorie der Operationen, wobei besonders
der Dominanz des Logischen sowie dem Verhiltnis zur Biologie Beachtung geschenkt
wird; beide Male handelt es sich nicht um eine einseitige Beschrdnkung, sondern bloss
um eine primdre Abstiitzung, die einer umfassenden operationalen Theorie dienen soll.
Das zweite Kapitel widmet sich dann ganz dem Verhiltnis der Theorie der sensomotori-
schen Intelligenz zu den Urspriingen sozialer Erfahrung (einem Thema, das Piaget selbst
mehr oder weniger immer ausspart, vgl. S.8). Nach der Kliarung des Verhaltnisses von
Erkenntnistheorie und Psychologie (das wir in anderer Form schon als das von Trans-
zendentalphilosophie und Empirismus kennengelernt haben), ist der Hauptabschnitt
dieses Kapitels der Darstellung der sensomotorischen Entwicklung selbst gewidmet
(5.206 —289). Wir finden hier eine ausfiihrliche und abgewogene Darstellung, die Piagets
zum Teil weitverstreute Ausfiihrungen zu diesem zentralen Thema iibersichtlich zusam-
menstellend referiert.

Die nun folgenden Teile wollen diesen Ansatz Piagets im sozialpsychologischen
Sinne erweitern bzw. in der Theorie des Interaktionismus der sozialen Erfahrung zu ver-
ankern versuchen. Diese interessanten Ausfiihrungen gelangen von der praktisch-refle-
xiven Selbstorganisation von «Bedeutung» und «Vorstellung» und der Begriindung von
Interaktion als friihester Erfahrungsform tiberhaupt (wobei der Sozialisierung und dem
Identititsbegriff entscheidende Bedeutung zugesprochen werden) zur abschliessenden
Bestimmung der Sprache als Objektivierung sozialer Erfahrung und zugleich als begriff-
licher Selbstorganisation des Erkenntnissubjektes. Damit erweist sich nicht nur Intelli-
genz und Erkenntnis als operative Aktivitdt, sondern zugleich deren Gegenstand als
praktische Funktion der erkennenden und immer auch schon sozialen Subjektivitit.

Die genetische Epistemologie, im bloss erkenntnistheoretischen Rahmen genommen,
kann nicht geniigen, sondern muss durch den verhaltenstheoretischen Gesichtspunkt
erganzt werden — ohne aber nun einfach in dieses Extrem verfallen zu diirfen!

Im Résumé finden sich anregende Uberlegungen zur Bedeutung von Objektivitit
tiberhaupt sowie zum Bild in der Vorstellung (wie bereits schon im Abschnitt iiber die
Sprache). Die Arbeit wird vervollstdndigt durch eine Bibliographie. Heinz Kleger

Heinz Stefan Herzka: Kinderpsychopathologie, ein Lehrgang mit tabellarischen Uber-

sichten. Unter Mitarbeit von Wolf Reukauf, Verlag Schwabe & Co., Basel 1981.
Philosophische Bedeutung kommt diesem als Arbeits- und Studienbuch konzipierten

Werk, das sich mit der letzten Seite als nicht abgeschlossen, sondern vielmehr an seinem

264



Anfang versteht, nicht allein deshalb zu, weil hier mit Sachlichkeit und Redlichkeit auf
die wesentlichen Entwicklungsfaktoren des Menschen reflektiert wird, sondern beson-
ders durch die Einflihrung und Anwendung des Dialogischen Denkens, wie es von
Martin Buber her Hermann Levin Goldschmidt zur Dialogik systematisch ausgebaut
hat.

Anhand einer Tabelle fallt die Fruchtbarkeit dieses Ansatzes besonders ins Auge:
Anlage-Umwelt, Soma-Psyche, Gesundheit-Krankheit und andere Gegeniiber wider-
sprechen und bedingen sich gleichzeitig gegenseitig. Isoliert genommen fiihren sie zu
Einseitigkeit.

Von der Zeugung und Schwangerschaft folgt das Buch der Entwicklung des Kindes bis
zur Pubertét in ithren verschiedenen Stadien, die ihren Abschluss durch die «Dialogische
Selbstfindung» erreicht: der Integration von Extremhaltungen, wie sie in der Pubertit
zum Ausdruck kommen, in dem einen zum Erwachsenen heranreifenden Menschen.
Das Schlusswort an den Therapeuten, Mahnung, sich vor der «Tyrannei des Heilungs-
gedankens» zu hiiten im Wissen darum, dass nicht der Therapeut, «sondern Gott oder
die Natur oder das Schicksal oder die Summe der einwirkenden Faktoren das Vermogen
zu heilen besitzt», bringt noch einmal die bewusste Bescheidung dieses Buches zum Aus-
druck, die es wie wenige andere zu einem philosophischen macht. Willi Goetschel

265



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

