
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 41 (1982)

Buchbesprechung: Zur Logik und Semiotik bei Leibniz

Autor: Schulthess, Peter / Chiesa, Curzio

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlungen / Etudes critiques

PETER SCHULTHESS

Zur Logik und Semiotik bei Leibniz

Rund 80 Jahre nach Louis Couturat und 20 Jahre nach Raili Kaup-
pis Standard-Monographien zur Logik bei Leibniz erscheint nun eine
weitere einschlägige und umfangreiche Untersuchung zur bezeichnenderweise

erweiterten Thematik: Logik und Semiotik bei Leibniz1.
Dieser Titel2, den man nach dem «linguistic turn» und der Welle der
philosophischen Semiotik-Theorien erwartet hat, weckt entsprechende

Hoffnungen: Wie nach der Revolution der formalen Logik in der
zweiten Hälfte des letzten und zu Beginn dieses Jahrhunderts das

Verständnis und die Rezeption der antizipatorischen Logikarbeit von
Leibniz sprunghaft angestiegen ist, so erwartet man nach der sprach-
philosophisch-semiotischen Wende seit Mitte dieses Jahrhunderts
eine eingehende Würdigung der Leibnizschen Sprachphilosophie. Es

ist ein grosses Verdienst des vorliegenden Buches, Couturat und
Kauppi auf den «neuesten Forschungsstand» gebracht zu haben - und
wer die immense Zahl weitgestreuter Publikationen zu Leibniz'
Logiktexten kennt, kann ein solches Unternehmen nur wünschen, zumal
wenn es von einem ausgezeichneten Kenner der neueren einschlägi-

1

Hans Burkhardt, Logik und Semiotik in der Philosophie von Leibniz, Reihe Analyti-
ca, Philosophia Verlag, München 1980. Im folgenden wird auf dieses Buch durch
blosse Angabe der Seitenzahl Bezug genommen. Die Abkürzungen in Zitatangaben
der Leibnizschen Schriften sind dieselben wie bei Burkhardt.

2 Das Buch von Hide Ishiguro, Leibniz's Philosophy of Logic and Language
(Ithaca/New York 1972) scheint mir zu Unrecht den Ausdruck «language» mit in den Titel
aufgenommen zu haben.

Korrespondenzadresse: Dr. Peter Schulthess, Schusterbödeli, CH — 7220 Schiers

201



gen Literatur geschrieben wurde3. Beeindruckt die Darstellung der
Logik durch ihre Umsicht, so werden m.E. in der Darstellung der
Semiotik nicht alle Erwartungen erfüllt.

Neben diesen zwei Desideraten der Leibniz-Rezeption (Einbezug
der Semiotik, Zusammenfassung der neueren Publikationen4)
versucht Burkhardt noch ein drittes einzulösen: er will die logisch-semio-
tischen Entwürfe auf ihre Hintergründe in der scholastischen Philosophie

hin untersuchen (S. 16). Angesichts der in den letzten dreissig
Jahren erfolgten Rezeption der scholastischen Logik und Sprachphilosophie

(angefangen von Moody, Lukasiewicz, Boehner, Thomas,
fortgesetzt durch De Rijk, Pinborg, Enders, Bursill-Hall u.a.), die
nicht nur eine Verwandtschaft der mittelalterlichen Grammatica spe-
culativa mit Chomskys generativer Transformationsgrammatik
aufdeckte, sondern auch formallogisch innovatorische5 Theorien zu Tage

3 Auf folgende Arbeiten, die Burkhardt nicht berücksichtigt hat, möchte ich noch
aufmerksam machen. Zur Klärung des Begriffes der Ekthesis (S. 57) J. Hintikka/U.
Remes, The Method of Analysis, Its geometrical Origin and its general Significance,
Dordrecht/Boston 1974. Zu den historischen Ursprüngen der Kombinatorik: W.
Risse, Mathematik und Kombinatorik in der Logik der Renaissance, in: Archiv für
Philosophie, Bd. 11, 1961, S. 187 — 245. Für die Hobbessche Geometrie-Deutung
(S. 299) vgl. H. Schüling, Die Geschichte der axiomatischen Methode im 16. und
beginnenden 17. Jahrhundert, Hildesheim/New York 1969. Diese Arbeit zeigt auch,
dass Burkhardts These vom Beginn der Tradition des Mos geometricus mit Mersenne
nicht haltbar ist (S. 311 Zur Differenzierung zwischen mathematischer Methode und
Kalkül, die Burkhardt nicht explizite bedenkt, vgl. H.W. Arndt, Methodo scientifica
pertractata, Berlin/New York 1971. Zu wenig Beachtung schenkt Burkhardt m.E. der
Problematik von Extension und Intension. Die umfangreiche Literatur hiezu kann
hier nicht angegeben werden.

4 Burkhardts Referate der Publikationen verleiten ihn manchmal zu Widersprüchen.
So etwa S. 86, wo er unter Bezugnahme auf De Rijk bemerkt, dass Anselm als erster
das Verhältnis von Umgangssprache und Idealsprache diskutiere. In Anmerkung 6

desselben Kapitels gibt er unbesehen Pinborgs Urteil wieder, dass die Scholastik nicht
an die Konstruktion einer Idealsprache gedacht habe. Vgl. auch das etwas unglücklich
geratene Referat über terministische Logik (S. 380). Zudem ist manchmal der
Zusammenhang zwischen historischem Exkurs und dem daraus für Leibniz Folgenden un-
klar(vgl. z.B. S.294f.).

5 Diese Theorien sprengten den Kanon der aristotelischen Logik und erwiesen Prantls
schulemachendes Urteil über die scholastische Logik als gegenstandslos: «. aber
weit eher beschleicht uns ein Gefühl des Mitleids, wenn wir sehen, wie bei einem
äusserst beschränkten Gesichtskreis (seil, der Scholastiker) die innerhalb desselben
möglichen Einseitigkeiten mit ungenialer Emsigkeit getreulichst bis zur Erschöpfung
ausgebeutet werden, oder wenn in solcher Weise Jahrhunderte aufdas vergebliche Bemü-

202



förderte (z.B. Suppositionstheorie, Konsequenzlogik, Modallogik),
angesichts dieser «Scholastik-Renaissance» also erscheint Burkhardts
Anliegen, Leibniz' «Janusköpfigkeit» - einerseits in Richtung scholastische

Logik, andrerseits in die moderne Logik ausschauend-herauszustellen,

nur umso notwendiger. Diese Thematik hat allerdings, im
Hinblick auf die immer noch in den Anfangen steckende Leibniz-Edition

und die fehlenden Register ihre besonderen Tücken6. Burkhardts
Anliegen ist denn oft nicht so sehr durch die textlichen Befunde über
Leibniz' Scholastik-Rezeption als allein durch seine bestimmte
Absicht geleitet; das verleitet ihn, die Leibniz'sche Semiotik allzusehr
durch die scholastische Brille zu sehen und ihr unbedacht scholastische

Notiones communes, etwa die dreistellige Vox-Intellectus-Res-
Semantik (S. 88, 180, 334) oder die Theorie der «Proportionalitätsanalogie

der Wahrheit» (S. 258) zu unterschieben. Das hat zur Folge,
dass die Leibnizsche Semiotik oft konventionell gedeutet wird und der
Blick für die Neuerungen verloren geht. Die scholastischen Hintergründe

werden zudem von Burkhardt in der Weise Bochenskis, bei
dem der Autor promovierte, behandelt: Vor der Folie der heutigen
Logik- und Semiotiktheorie werden «Erstentdeckungen» ausgemacht
und verortet, ohne dass sie in einem Problemhorizont exponiert werden,

der im 17. Jahrhundert anders ist als im Mittelalter oder etwa in
der ersten oder zweiten Hälfte unseres Jahrhunderts. Dieses
linearkontinuierliche Geschichtsbild dürfte doch inzwischen fraglich
geworden sein.

Die Gliederimg des Buches lässt gewisse Schwierigkeiten in der
Konzeption der Semiotik durchscheinen: sie zeigt kein sachliches
Aufbauprinzip7, sondern hat vielmehr enzyklopädischen Charakter.
Burkhardt entfaltet die Feibnizschen Positionen zu bestimmten
Themenkreisen (Schlagworten): Syllogistik, Rationale Grammatik, Se¬

hen verschwendet werden, Methode in den Unsinn zu bringen.» C. Prantl, Geschichte
der Logik im Abendlande, Bd. II, Leipzig 1861, S. 8.

6 Merkwürdig ist Burkhardts These, dass Leibniz «einen Teil der scholastischen und
spätscholastischen Literatur... zu diesem Thema» (seil. Syllogistik) kannte (S. 24),
und aber einige Zeilen später vermerkt: «Mittelalterliche Logiker werden von Leibniz

in bezug auf die Syllogistik nicht erwähnt.» Die historischen Abhängigkeiten
scheinen also vielfach aufblossen Vermutungen zu beruhen.

7 Man vermisst zudem ein Methoden- und Prinzipienkapitel.

203



miotik, Kombinatorik und Kalkül, Logikauffassung. Rationale Grammatik,

die Idealsprache (inkl. Syntax), Terminus, Synkategoremata
und den Satz8 behandelt, wird von der Semiotik unterschieden, die
wiederum in die Kapitel Idee, Begriff, Zeichen, Charakter, Definition,
Analyse, Identität, Wahrheit unterteilt wird. Es ist nun wenig einsichtig

- und Burkhardt verhilft dem Leser auch nicht zur Einsicht - weshalb

man diese einzelnen Themen der rationalen Grammatik oder der
Semiotik zuordnen soll.

Diese Frage lässt sich aber nicht bloss als eine solche des richtigen
Titels abtun, denn Burkhardt versteht z.B. die Rationale Grammatik
als eine abgegrenzte Disziplin bei Leibniz, so dass er immer wieder
versichern kann, die Relationen würden in derselben abgehandelt und
keineswegs in der Logik (S. 17, 68, 93, 138), obwohl er doch selbst die

Logik als Mathesis universalis und eo ipso als Theorie der allgemeinsten

Relationen begreift (S. 386). Solche Ungereimtheiten rühren wohl
daher, dass Leibniz' philosophische Entwicklung kaum thematisiert
wird. So hat etwa Kauppi schon darauf aufmerksam gemacht, dass die

Stufung des Wissenschaftskosmos innerhalb der Enzyklopädie oder
der Scientia generalis grössten Schwankungen unterworfen ist und
mithin auch die Zuordnung der Gegenstände zu den einzelnen
Disziplinen. 1679 z.B. definiert Leibniz die Grammatik als Ars intelligendi
und macht sie zum Ausgangspunkt der Enzyklopädie9. In ihr werden
alle Relationen ausser der logischen Kopula abgehandelt. Später allerdings

tritt dieses Grammatik-Konzept zurück zugunsten desjenigen
der Mathesis universalis, die weiterhin die Relationen thematisiert,
aber nun zusammen mit den logischen, und unter anderem Titel10.

8 Die Burkhardtsche Analyse des Satzes bei Leibniz (S. 127ff.) ist unzureichend. Vgl.
etwa den «Dialogus de connexione inter verba et res» (GP VII, S. 190 — 193), wo Leibniz

terminologisch konsistent unterscheidet zwischen propositio Gedanke, im
Sinne Freges etwa), enuntiatio sprachlicher Ausdruck des Satzes) und sententia

propositio mit Behauptungsmoment). Vgl. dazu A. Church, Propositionen und
Sätze, in: W. Stegmüller (Hg.), Das Universalienproblem, Darmstadt 1978, S. 188 —

198.
9 Vgl. Burkhardts Referat dieser Stelle (S. 88): Richtig erwähnt er, dass Grammatik auf

die Modi intelligendi et cognoscendi eingeschränkt wird, zieht aber daraus den
teilweise falschen Schluss, dass sie damit von philosophischen Problemen der Logik und
Metaphysik befreit würde. Als ob sie als Ars intelligendi et cognoscendi nicht gerade
Logik und Metaphysik wäre.

10 R. Kauppi, Über die Leibnizische Logik, Helsinki 1960, S. 20.

204



Wenn Burkhardt also mit einer solchen Einteilung der Disziplinen
arbeitet und diesen feste Gegenstände zuordnet, dann müsste er sie

zum mindesten definieren, was er aber nicht einmal in den jeweiligen
Kapitel-Schlussbemerkungen tut, die nicht selten überflüssige
Wiederholungen des im Kapitel selbst Dargestellten sind. Die Burkhardt-
sche Arbeitsweise verhindert es in diesem Sinne also, Leibniz' Gedanken

über Logik und Semiotik im Zusammenhang darzustellen.
Im folgenden möchte ich drei Untersuchungsfelder herausgreifen,

die mir in Burkhardts Monographie inadäquat oder nicht mit dem

nötigen Gewicht behandelt zu werden scheinen.

1. Semantik

Es ist üblich geworden, die Problemstellung der Semantik am Rahmen

einer vorgegebenen, unhinterfragten ontologischen Trennung
zwischen physischem Zeichen (Gegenstand), bezeichnetem Gegenstand

auf der einen Seite (Wirklichkeit), und Bedeutung, Sinn, Intension

auf der andern Seite (Denken, Sein) zu orientieren. Es sind vor
allem Historiker der Semantik, die sich dieses Begriffsgerüst vorgeben11.

Man spricht dann etwa von dreistelliger Semantik und meint
damit das Begriffsverhältnis: Zeichen (Laut, geschriebenes) - Begriff
(Idee) - Ding; oder auch, im nominalistischen Falle, von zweistelliger,
in der der mentale Bezugspunkt wegfällt. Damit gibt man vor,
sprachphilosophische Überlegungen sachlich charakterisieren zu können.

In diesem Sinne unterschiebt Burkhardt Leibniz eine dreistellige
Semantik und bezeichnet sie obendrein als Variation der von Aristoteles

ausgehenden scholastisch-modistischen Vox-Intellectus-Res-Se-
mantik (S. 88, 334). Burkhardt versucht bsw. seine These mittels einer
Stelle der Nouveaux Essais (AVI, VI, S. 287) zu belegen (S. 180f.), in
der es von der Relation der Signifikation heisst: «la signification, ou le

rapport aux idées ou aux choses». Diese Formulierung gewährt aber
keine Entscheidung über die Dreistelligkeit der fraglichen Relation.

11 Differenzierter argumentiert H. Poser in seinem Artikel «Signum, notio und idea.
Elemente der Leibnizschen Zeichentheorie», in: Zeitschrift für Semiotik 1 (1979),
S. 309-324.

205



Das «ou» als «sive» gelesen würde die «chose» mit der «idée» gleichsetzen

- wie etwa bei Augustin - und die Semantik könnte als zweistellige

interpretiert werden. Damit wäre aber die Identifikation von
Begriff und Idee in Frage gestellt. Es wären noch andere Interpretationen
anführbar, es soll aber lediglich damit angedeutet werden, dass es nicht
nur der Leibnizschen Philosophie unangemessen ist, seine
sprachphilosophischen Reflexionen mit diesem groben ontologischen Netz12

einfangen zu wollen, sondern der Philosophie des «Age classique»
schlechthin, vor allem, wenn man an den gegenüber Scholastik und
Renaissance grundsätzlich neuen «tournant épistémologique»
(Foucault) denkt. Insbesondere bei Leibniz markieren doch Begriffe wie
Res, Phaenomenon, Idea, Conceptus und Notio philosophische
Probleme ersten Ranges. Burkhardt geht in längeren Passagen - selbstverständlich

auch historisch - auf einige dieser Problemmarken ein;
genügen aber eine Übersetzung von «res» mit «Ding»13 und traditionelle
Erwägungen zum Ideen- und Begriffsbegriflf, um Leibniz' philosophische

Reflexionen über diese Themenkreise darzustellen, ohne auf die

enge Beziehung zu den semiotischen Fragestellungen näher einzugehen,

die bei Leibniz immer auch mit der Diskussion von «cogitatio
caeca» (symbolischem, d. h. Zeichendenken) und «cogitatio intuitiva»
(Ideendenken ohne Vermittlung durch Zeichen) verknüpft sind?

Man denke nur an die Bedeutung von Res als Phaenomenon reale14,

das aber real nur im Sinne seines Fundiertseins in einer einfachen
Substanz, der Monade (Res) ist, und das darüberhinaus qua phänomenale
Einheit mentale Einheit ist15, d. h. Einheit der Perzeption. Das in einer
dreistelligen Semantik als extramental angesetzte Ding (Bezeichnetes)

12 Ebenso unbefangener ontologischer Rede muss sich Burkhardt bezichtigen lassen im
Falle der «Existenz der einfachen Begriffe», d.h. «ob es sie wirklich gibt» (S. 170, vgl.
S. 219). Was soll das schon heissen? Vgl. dazu die gegenteiligen Erörterungen G. Martins

in: Leibniz, Logik und Metaphysik, Berlin, 2. Aufl. 1967, S. 150f.
13

Vgl. das Sachregister und G. Martins Aufsatz «Der Begriff der Realität bei Leibniz»,
in: Kant-Studien 49 (1958/1959), S. 82, wo die Übersetzung von «res» mit «Ding» als

völlig unzutreffend zurückgewiesen wird.
14 «Recte tuemur corpora esse res, nam et phaenomena sunt realia» (GP II, S. 492).
15 «Ainsi ces Estres par Aggregation n'ont point d'autre unité achevée que la mentale et

par conséquent leur entité aussi est en quelque façon mentale, ou de phenomene»
(NE, A VI, VI, S. 146). Vgl. auch die Diskussion der Einheit bei W. Janke, Leibniz,
Frankfurt a.Main 1963, S. 138ff.

206



wird also zurückverwiesen auf die Einheit der Perzeption, die «expres-
sio multorum in uno» ist und als Expression als «Notio» oder evtl.
«Idea» angesprochen werden kann16. Angesichts dieses engen
Zusammenhanges ist es also unpräzis, das Verhältnis von Ding und Notio auf
eine Zweistelligkeit im Sinne zweier ontologischer Ebenen zu reduzieren.

Gerade auf dem Hintergrund der Notio als Expressio wird die
semiotische Fragestellung erst interessant. Es ist naheliegend, die
Notio qua Akt als Prozess der Semiose und qua Einheit des Aktes als

Zeichen zu deuten. Insofern nun Notio selbst aber Zeichen ist, ist auch
das notionale Denken blindes, symbolisches Denken.

Zudem darf man nicht einfach Idee und Notio gleichstellen, obwohl
das Leibniz oft tut (etwa wenn er sich an Lockes Terminologie
anlehnt), wie Burkhardt richtig bemerkt (S. 166). Die Differenz ist
vielmehr gerade semiotisch relevant, denn ihr entspricht diejenige
zwischen symbolischem (Zeichen-)Denken und zeichenfreiem intuitiven
(Ideen-)Denken. Im «Discours de Métaphysique» und in der Schrift
«Quid sit Idea»17, in semiotisch bedeutenden Schriften also, werden
beide deutlich von einander unterschieden. So hat «Idee» bei Leibniz
seit seiner Jugendzeit oft eine platonische Bedeutung18, und nicht eine

Lockesche, wie das im System der dreistelligen Semantik suggeriert
wird. Leibniz' semiotischer Problemansatz versucht also m. E. gerade,
diese Dreistelligkeit zu unterlaufen, indem die semantischen Relationen

erkenntnis- und denktheoretisch sowie auch ontologisch untersucht

und aufeinander zurückgeführt werden.

16
Vgl. GP II, S. 311, Monadologie § 13, und Discours de Métaphysique, §27.

17 Die Schrift «Quid sit Idea» ist wahrscheinlich nicht auf 1700 zu datieren, wie dies
Burkhardt (S. 160) im Gefolge von F. Schmidt (Leibniz: Fragmente zur Logik, Berlin
1960, S. 418) tut, sondern auf 1678. Vgl. L. Loemker, Leibniz, Philosophical Papers
and Letters, Dordrecht/Boston 1969, p. 207 und K. Miiller/G. Krönert, Leben und
Werk von G.W. Leibniz, Eine Chronik, Frankfurt a. Main 1969, S. 55.

18
Vgl. GP VII, 147ff. und den Brief an Hansch von 1707, E S.445. Vgl auch L. Loemker,

Leibniz's doctrine of Ideas, in: Philosophical Review 55,1946, p. 229 — 249.

207



2. Die Bedeutung der Zeichen für das Denken

Die Signifikation wird von Leibniz als Expression gedeutet19 - eine

Auffassung, die von Burkhardt nicht gewürdigt wird. Was aber ist ihre
erkenntnistheoretische Bedeutung? Ihrer formalen Struktur nach ist
die Expression eine Analogie (Proportion), d.h. eine Relation
zwischen Relationen von Zeichen einerseits und Relationen von Res

andrerseits. Als Erkenntnisakt ist die Expression eine beziehende
Bildung (Formatio) der Erkenntnis, die m.E. als Semiosis ausgelegt werden

kann. Wie schon bei Aristoteles20 ist bei Leibniz das Zeichen
wesenmässig nicht allein physischer Gegenstand (z. B. Laut), sondern
Zeichen im Hinblick darauf, dass es als Zeichen von einem Interpreten
verstanden wird. Analoges gilt nun für das Bezeichnete, das auch nicht
an sich seiender Gegenstand ist, sondern Gegenstand für den Interpreten,

bzw. Erkennenden. Marcelo Dascal spricht in seinem Buch «La
Sémiologie de Leibniz»21, das das vorliegende Buch von Burkhardt
ausgezeichnet ergänzt, von der «réalité cognitive» der Relata und der
Relation der Signifikation selbst. Er regt an, die Leibnizsche Zeichentheorie

durchaus von der Semiosis her zu verstehen.

Expressionen nun, die wir bilden (former) und aktiv vollziehen,
heissen qua Aktinhalt «notions»22. Je nach Vollständigkeit, genauer
Homo- bzw. Isomorphic der Expression kann man von Erkenntnisgraden

oder -stufen sprechen. Die Cogitatio caeca vel symbolica ist kein
intuitiver «processus per ideas», der so zur Res führt, dass sie präsent
ist, sondern vielmehr ein «processus per characteres sive definitio-
nes»23. Da Worte und insbesondere Nominaldefinitionen Notae,
Characteres, Zeichen sind, ist unser sprachliches, d. i. sprachgebundenes

19
Vgl. Bodemann, Die Leibniz-Handschriften, Hannover 1889, S. 80f.

20 Vgl. De Interpretatione, cap. 2, wo der Tierschrei, obwohl er sicher einen Zustand des

Tieres ausdrückt, nicht als Zeichen verstanden wird, weil er nicht die Funktion hat,
für einen Interpreten diesen Zustand zu bezeichnen.

21 Paris 1978, Chap. IV. Burkhardt scheint dieses Buch erstaunlicherweise nicht zur
Kenntnis genommen zu haben.

22 Vgl. Anm. 16.
23

Vgl. das erste Stück der von I. Jagodinsky herausgegebenen Fragmente aus Leibniz'
Pariser Zeit: Elementa philosophiae arcanae, Kazan 1913, und Dascals Diskussion
dazu, loc. cit. Anm. 21, p. 180ff.

208



Denken immer blindes Denken24. Diese Vorherrschaft der Cogitatio
caeca im menschlichen Denken zeigt die konstitutive Bedeutung der
Zeichenfür das Denken und eo ipso für die Erkenntnis auf25.

Dascal unterscheidet in seinem Buch zwischen psychotechnischer
und denkkonstitutiver Funktion der Zeichen26. Die psychotechnische
Funktion umfasst die Bedeutung der Zeichen in der Mnemonik, in der
Kommunikation und als Instrument für die Wissenschaften (Charakteristik

als Filum meditandi). In ihrer denkkonstitutiven Funktion
spielen die Zeichen gegenüber den Ideen eine autonome Rolle, sie sind
nicht bloss ihr unzulänglicher Ausdruck. In diesem Sinne ist es streng

genommen verfehlt, von einer Funktion zu sprechen. Die Zeichen
sind für das symbolische Denken konstitutiv. Ihre Bedeutung ist nicht
durch die psychotechnische Hilfsstellung (Funktion) der Zeichen für
das Denken ausschöpfbar, vielmehr ist Denken ohne Zeichen gar
nicht möglich27. Diese grundsätzliche Position bedarf noch weiterer
Interpretation und es ist bedauerlich, dass Burkhardt in seiner
Monographie zu diesem Thema nicht darauf eingeht. Er spricht lediglich,
aufgrund einer Zeichendefinition von Feibniz, die er der scholastischen

Tradition zuspricht, von Feibniz' instrumenteller Auffassung
der Zeichen (S. 175). Obwohl die Zeichen bloss instrumenteil fungieren

sollen, unterscheidet Burkhardt trotzdem, Heinekamps Dascal-
Referat folgend (S. 178), zwischen erkenntnisfundierender und
psychotechnischer Funktion der Zeichen, reflektiert diese Differenz aber

nirgends.
Es wäre auch weiterer Überlegung wert, ob nicht der Hypothese der

prästabilierten Harmonie bei Feibniz die Bedeutung zukommt, die

Katastrophe der Blindheit des Denkens, das schliesslich der Grund für
jede formalisierte Wissenschaft und notwendige Bedingung des

menschlichen Denkens ist, zu verhindern und es in seiner -
standpunkthaften - Adäquatheit zu retten.

24 Das Denken zusammengesetzter Begriffe, insbesondere von Nominaldefinitionen
also, ist immer blind. Vgl. GPIV, S. 423.

25 Burkhardt verfehlt die Tendenz der Cogitatio caeca, wenn er sie als analytische
Erkenntnis im Gegensatz zur Cogitatio intuitiva als synthetischer Erkenntnis auffasst
(S. 405).

26 loc. cit. p. 175.
27 Vgl. etwa GP VII, S. 31, 190-193 und GM I, S. 117.

209



3. Formalismus

Die Cogitatio caeca vel symbolica ist das erkenntnistheoretische
Fundament für jeden möglichen Formalismus einer Wissenschaft.

Leibniz ist der erste und vielleicht auch bis heute der letzte, der die

Gründe der formalen Wissenschaften im Denken aufdeckt. Seiner

Analyse des Begriffes der Form im Zusammenhang mit dem
Zeichengebrauch wird von Burkhardt m.E. viel zu wenig Bedeutung
beigemessen. Das zeigt sich z. B. darin, dass der Schlüsselterminus
«argumentum in forma» (vi formae schliessen), der die formale Logik als
Theorie der Argumenta in forma geradezu definiert, nirgends genauerer

Analyse unterzogen wird. Daraus erklärt sich auch, weshalb dem

Leser von Burkhardts Buch der Zusammenhang von Mathesis universalis,

die er zwar immer wieder nach Vorgabe von Couturat und Martin

als Theorie der allgemeinsten Relationen bezeichnet (S. 386), mit
Logik, Mathematik und Kalkül überhaupt weitgehend verdeckt
bleibt28. Zwar weist Burkhardt der so definierten Mathesis universalis
eine Schlüsselstellung in der Leibnizschen Philosophie zu, kann aber
doch immer wieder betonen, dass «die Relation in der Leibnizschen
Philosophie keine grosse Rolle» (S. 409 f.) spiele. Ein solcher eklatanter

Widerspruch kann ich mir nur dadurch erklären, dass Burkhardt
zu wenig auf den Zusammenhang von Formalismus, Mathematik29,
Semiotik und Kalkül mit dem symbolischen Denken reflektiert, dass

er einfach Leibniz' Thesen zu modernen Problembegriffen in der
Auslegung der wichtigsten Interpreten30 referiert, ohne die Leibnizschen
Bemühungen um die Aufdeckung der gegenseitigen Interdependenzen
in Betracht zu ziehen.

Eine Analyse des Leibnizschen Formalismus müsste beim Aufbau
des allgemeinen Kalküls ansetzen. Zwar interpretiert Burkhardt auf-

28 Mir scheint, dass Burkhardt zu wenig deutlich zwischen Mathesis universalis und
mathematischer Methode differenziert. Dies verleitet zu solch erstaunlichen Aussagen

wie «Die Auffassung des Weltalls als Kalkül ist im Wesentlichen eine Idee Spinozas»

(S. 321). Vgl. auch den unbestimmten Begriff der «mathematischen Methode»
S. 366, wo er die Infinitesimalrechnung bezeichnet.

29 Vgl. S. 392, wo Burkhardt die Identität von «mathematice scribere» und «ratiocinari
in forma» zitiert, dieses Zitat aber überhaupt nicht auswertet.

30 Im Falle der Nichtbeachtung der Relation : B. Russell.

210



grund des Fragmentes «Die Charakteristik als Organon der allgemeinen

Wissenschaft» die Formationsregeln der Terme in einem Kalkül
(S. 326ff.), weist aber nicht den Zusammenhang der Transformationsregeln

mit der Mathematik und Logik generell nach. Bei Leibniz sind
die Relationen zwischen Formeln (oder deren einfachen Bestandteilen:

Charakteren) Aussagen. Die Transformationen oder Transmutationen

sind Übergänge von einer Zeichenreihe, in der Relationen
vorkommen, zu andern. Transformationen sind Verhältnisse zwischen
Relationen (Relationes compositae), d.h. Übergänge von einer Relation

zur andern, also Operationen, oder eben Argumenta in forma. So

ist z.B. die Inversio rationis31 in der Proportionenlehre ein Argumentum

in Forma oder ein Übergang von einer Relation (zwischen
Zeichen) zur andern: a : b c : d —» b : a d : c. Daraus erhellt, dass die
Mathesis universalis eine Theorie der allgemeinsten Relationen ist,
die je verschiedene Kalküle Operationen) abgeben, in denen
bestimmte Relationenrelationen Argumenta in forma) gelten. Die
Logik z. B., die die Argumenta in forma der Relationen «de continente
et contento» untersucht, ist eine spezielle Theorie der Mathesis
universalis. Ebenso Teile der Mathematik, wie z.B. die Proportionenlehre.

Dabei sind die Relationen immer blosse Zeichenanordnungen
und das formale Element besteht darin, dass nur die Zeichenveränderungen

Gegenstand sind, nicht aber eventuelle Interpretationen32.
Burkhardt behauptet zwar, Leibniz sei Formalist (S. 330), diese

Behauptung wirkt aber eher wie ein trockenes Versichern, zumal er nicht
auf den Zusammenhang mit der Cogitatio caeca und der Ratio
schlechthin - die schon vom Wort her «Verhältnis» meint - eingeht.
Das Vermögen der Ratio ist das In-Verhältnis-Setzen, das Beziehen

schlechthin, welches die Mathesis universalis im Falle des blinden
Denkens untersucht33.

31
S. 395 übersetzt Burkhardt die Inversio rationis der Proportionenlehre durch «Inversion

der Gründe» und verdirbt dadurch den Sinn. Ratio heisst in der Mathematik:
Verhältnis (GM VII, p. 23).

32 Diesen formalistischen Standpunkt hat gut 200 Jahre später Hilbert angenommen.
D. Hilbert, Neubegründung der Mathematik, in: Abhandl. aus dem Math. Seminar
der Hamb. Univ. Bd. 1, S. 157— 177 (1922). Vgl. dazu D. Mahnkes Aufsatz: Leibniz
als Begründer der symbolischen Mathematik, in: Isis IX (1927), S. 279 — 293.

33 In dem genialen Anfangspassus des 17. Kapitels des IV. Buches der Nouveaux Essais
verbindet Leibniz alle Konnotationen des Wortes «Ratio» (und «Logos») zum vollen
Begriffder «Raison».

211



Da der Formalismus bei Leibniz nicht bloss eine pragmatische
Theorie ist, sondern durchaus eine erkenntnis- und denktheoretisch
fundierte, so kommt meiner Meinung nach der Leibnizschen Philosophie

nicht bloss die Bedeutung zu, den philosophischen Standardauffassungen

zweihundert Jahre vorausgewesen zu sein; vielmehr wirft
sie Fragen auf und thematisiert Probleme, die auch heute wieder
gestellt werden müssen: So ist z.B. zu fragen, inwiefern die moderne
Naturwissenschaft, die die «Natur» mit mathematischen Zeichenstrukturen

(«beads of an abacus»34) konstruiert und darzustellen wähnt, ein
Fundamentum in re (sei es in der Monade oder im «Objekt»)
beanspruchen kann. Eine Rekonstruktion der Leibnizschen Fundierung
des Formalismus in seinen erkenntnistheoretisch-ontologischen Thesen

zur Semiosis drängt sich auf- ein Desiderat, dem Burkhardt leider
zu wenig Beachtung schenkt.

34
Vgl. N. Goodman/W. v. Quine, Steps toward a constructive nominalism, in: Journal
ofSymbolic Logic 12(1947), p. 122.

212


	Zur Logik und Semiotik bei Leibniz

