Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 41 (1982)

Buchbesprechung: Zur Logik und Semiotik bei Leibniz
Autor: Schulthess, Peter / Chiesa, Curzio

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionsabhandlungen / Etudes critiques

PETER SCHULTHESS

Zur Logik und Semiotik bei Leibniz

Rund 80 Jahre nach Louis Couturat und 20 Jahre nach Raili Kaup-
pis Standard-Monographien zur Logik bei Leibniz erscheint nun eine
weitere einschligige und umfangreiche Untersuchung zur bezeichnen-
derweise erweiterten Thematik: Logik und Semiotik bei Leibniz'.
Dieser Titel?, den man nach dem «linguistic turn» und der Welle der
philosophischen Semiotik-Theorien erwartet hat, weckt entsprechen-
de Hoffnungen: Wie nach der Revolution der formalen Logik in der
zweiten Hélfte des letzten und zu Beginn dieses Jahrhunderts das Ver-
stindnis und die Rezeption der antizipatorischen Logikarbeit von
Leibniz sprunghaft angestiegen ist, so erwartet man nach der sprach-
philosophisch-semiotischen Wende seit Mitte dieses Jahrhunderts
eine eingehende Wiirdigung der Leibnizschen Sprachphilosophie. Es
i1st ein grosses Verdienst des vorliegenden Buches, Couturat und
Kauppi auf den «neuesten Forschungsstand» gebracht zu haben —und
wer die immense Zahl weitgestreuter Publikationen zu Leibniz’ Lo-
giktexten kennt, kann ein solches Unternehmen nur wiinschen, zumal
wenn es von einem ausgezeichneten Kenner der neueren einschligi-

' Hans Burkhardt, Logik und Semiotik in der Philosophie von Leibniz, Reihe Analyti-
ca, Philosophia Verlag, Miinchen 1980. Im folgenden wird auf dieses Buch durch
blosse Angabe der Seitenzahl Bezug genommen. Die Abkiirzungen in Zitatangaben
der Leibnizschen Schriften sind dieselben wie bei Burkhardt.

? Das Buch von Hide Ishiguro, Leibniz’s Philosophy of Logic and Language (Itha-
ca/New York 1972) scheint mir zu Unrecht den Ausdruck «language» mit in den Titel
aufgenommen zu haben.

Korrespondenzadresse: Dr. Peter Schulthess, Schusterbodeli, CH — 7220 Schiers

201



gen Literatur geschrieben wurde’. Beeindruckt die Darstellung der
Logik durch ihre Umsicht, so werden m.E. in der Darstellung der
Semiotik nicht alle Erwartungen erfiillt.

Neben diesen zwei Desideraten der Leibniz-Rezeption (Einbezug
der Semiotik, Zusammenfassung der neueren Publikationen®’) ver-
sucht Burkhardt noch ein drittes einzuldsen: er will die logisch-semio-
tischen Entwiirfe auf ihre Hintergriinde in der scholastischen Philoso-
phie hin untersuchen (S. 16). Angesichts der in den letzten dreissig
Jahren erfolgten Rezeption der scholastischen Logik und Sprachphi-
losophie (angefangen von Moody, Lukasiewicz, Boehner, Thomas,
fortgesetzt durch De Rijk, Pinborg, Enders, Bursill-Hall u.a.), die
nicht nur eine Verwandtschaft der mittelalterlichen Grammatica spe-
culativa mit Chomskys generativer Transformationsgrammatik auf-
deckte, sondern auch formallogisch innovatorische’ Theorien zu Tage

3 Auffolgende Arbeiten, die Burkhardt nicht beriicksichtigt hat, mdchte ich noch auf-
merksam machen. Zur Klirung des Begriffes der Ekthesis (S. 57) J. Hintikka/U.
Remes, The Method of Analysis, Its geometrical Origin and its general Significance,
Dordrecht/Boston 1974. Zu den historischen Urspriingen der Kombinatorik: W.
Risse, Mathematik und Kombinatorik in der Logik der Renaissance, in: Archiv fiir
Philosophie, Bd. 11, 1961, S. 187 —245. Fiir die Hobbessche Geometrie-Deutung
(S. 299) vgl. H. Schiiling, Die Geschichte der axiomatischen Methode im 16. und be-
ginnenden 17. Jahrhundert, Hildesheim/New York 1969. Diese Arbeit zeigt auch,
dass Burkhardts These vom Beginn der Tradition des Mos geometricus mit Mersenne
nicht haltbar ist (S. 311). Zur Differenzierung zwischen mathematischer Methode und
Kalkiil, die Burkhardt nicht explizite bedenkt, vgl. H.W. Arndt, Methodo scientifica
pertractata, Berlin/New York 1971. Zu wenig Beachtung schenkt Burkhardt m.E. der
Problematik von Extension und Intension. Die umfangreiche Literatur hiezu kann
hier nicht angegeben werden.

Burkhardts Referate der Publikationen verleiten ihn manchmal zu Widerspriichen.
So etwa S. 86, wo er unter Bezugnahme auf De Rijk bemerkt, dass Anselm als erster
das Verhiltnis von Umgangssprache und Idealsprache diskutiere. In Anmerkung 6
desselben Kapitels gibt er unbesehen Pinborgs Urteil wieder, dass die Scholastik nicht
an die Konstruktion einer Idealsprache gedacht habe. Vgl. auch das etwas ungliicklich
geratene Referat tiber terministische Logik (S. 380). Zudem ist manchmal der Zusam-
menhang zwischen historischem Exkurs und dem daraus fiir Leibniz Folgenden un-
klar (vgl. z.B. S. 294f)).

Diese Theorien sprengten den Kanon der aristotelischen Logik und erwiesen Prantls
schulemachendes Urteil iiber die scholastische Logik als gegenstandslos: «. .. aber
weit eher beschleicht uns ein Gefiihl des Mitleids, wenn wir sehen, wie bei einem dus-
serst beschriankten Gesichtskreis (scil. der Scholastiker) die innerhalb desselben mog-
lichen Einseitigkeiten mit ungenialer Emsigkeit getreulichst bis zur Erschépfung aus-
gebeutet werden, oder wenn in solcher Weise Jahrhunderte auf das vergebliche Bemii-

202



forderte (z.B. Suppositionstheorie, Konsequenzlogik, Modallogik),
angesichts dieser «Scholastik-Renaissance» also erscheint Burkhardts
Anliegen, Leibniz’ «Januskopfigkeit» — einerseits in Richtung schola-
stische Logik, andrerseits in die moderne Logik ausschauend — heraus-
zustellen, nur umso notwendiger. Diese Thematik hat allerdings, im
Hinblick auf die immer noch in den Anfiangen steckende Leibniz-Edi-
tion und die fehlenden Register ihre besonderen Tiicken®. Burkhardts
Anliegen ist denn oft nicht so sehr durch die textlichen Befunde tliber
Leibniz’ Scholastik-Rezeption als allein durch seine bestimmte Ab-
sicht geleitet; das verleitet ihn, die Leibniz’sche Semiotik allzusehr
durch die scholastische Brille zu sehen und ihr unbedacht scholasti-
sche Notiones communes, etwa die dreistellige Vox-Intellectus-Res-
Semantik (S. 88, 180, 334) oder die Theorie der «Proportionalitits-
analogie der Wahrheit» (S. 258) zu unterschieben. Das hat zur Folge,
dass die Leibnizsche Semiotik oft konventionell gedeutet wird und der
Blick fiir die Neuerungen verloren geht. Die scholastischen Hinter-
grinde werden zudem von Burkhardt in der Weise Bochenskis, bei
dem der Autor promovierte, behandelt: Vor der Folie der heutigen
Logik- und Semiotiktheorie werden «Erstentdeckungen» ausgemacht
und verortet, ohne dass sie in einem Problemhorizont exponiert wer-
den, der im 17. Jahrhundert anders ist als im Mittelalter oder etwa in
der ersten oder zweiten Hilfte unseres Jahrhunderts. Dieses linear-
kontinuierliche Geschichtsbild diirfte doch inzwischen fraglich ge-
worden sein.

Die Gliederung des Buches ldsst gewisse Schwierigkeiten in der
Konzeption der Semiotik durchscheinen: sie zeigt kein sachliches
Aufbauprinzip’, sondern hat vielmehr enzyklopéddischen Charakter.
Burkhardt entfaltet die Leibnizschen Positionen zu bestimmten The-
menkreisen (Schlagworten): Syllogistik, Rationale Grammatik, Se-

hen verschwendet werden, Methode in den Unsinn zu bringen.» C. Prantl, Geschichte
der Logik im Abendlande, Bd. I1, Leipzig 1861, S. 8.

® Merkwiirdig ist Burkhardts These, dass Leibniz «einen Teil der scholastischen und
spatscholastischen Literatur . . . zu diesem Themay (scil. Syllogistik) kannte (S. 24),
und aber einige Zeilen spéter vermerkt: «Mittelalterliche Logiker werden von Leib-
niz in bezug auf die Syllogistik nicht erwdhnt.» Die historischen Abhingigkeiten
scheinen also vielfach auf blossen Vermutungen zu beruhen.

7 Man vermisst zudem ein Methoden- und Prinzipienkapitel.

203



miotik, Kombinatorik und Kalkiil, Logikauffassung. Rationale Gram-
matik, die Idealsprache (inkl. Syntax), Terminus, Synkategoremata
und den Satz® behandelt, wird von der Semiotik unterschieden, die
wiederum in die Kapitel Idee, Begriff, Zeichen, Charakter, Definition,
Analyse, Identitidt, Wahrheit unterteilt wird. Es ist nun wenig einsich-
tig — und Burkhardt verhilft dem Leser auch nicht zur Einsicht — wes-
halb man diese einzelnen Themen der rationalen Grammatik oder der
Semiotik zuordnen soll.

Diese Frage lasst sich aber nicht bloss als eine solche des richtigen
Titels abtun, denn Burkhardt versteht z.B. die Rationale Grammatik
als eine abgegrenzte Disziplin bei Leibniz, so dass er immer wieder
versichern kann, die Relationen wiirden in derselben abgehandelt und
keineswegs in der Logik (S. 17, 68, 93, 138), obwohl er doch selbst die
Logik als Mathesis universalis und eo ipso als Theorie der allgemein-
sten Relationen begreift (S. 386). Solche Ungereimtheiten riihren wohl
daher, dass Leibniz’ philosophische Entwicklung kaum thematisiert
wird. So hat etwa Kauppi schon darauf aufmerksam gemacht, dass die
Stufung des Wissenschaftskosmos innerhalb der Enzyklopidie oder
der Scientia generalis grossten Schwankungen unterworfen ist und
mithin auch die Zuordnung der Gegenstinde zu den einzelnen Diszi-
plinen. 1679 z.B. definiert Leibniz die Grammatik als Ars intelligendi
und macht sie zum Ausgangspunkt der Enzyklopidie’. In ihr werden
alle Relationen ausser der logischen Kopula abgehandelt. Spéter aller-
dings tritt dieses Grammatik-Konzept zurtick zugunsten desjenigen
der Mathesis universalis, die weiterhin die Relationen thematisiert,
aber nun zusammen mit den logischen, und unter anderem Titel".

* Die Burkhardtsche Analyse des Satzes bei Leibniz (S. 127ff) ist unzureichend. Vgl.
etwa den «Dialogus de connexione inter verba et res» (GP VII, S. 190 — 193), wo Leib-
niz terminologisch konsistent unterscheidet zwischen propositio (= Gedanke, im
Sinne Freges etwa), enuntiatio (= sprachlicher Ausdruck des Satzes) und sententia
(= propositio mit Behauptungsmoment). Vgl. dazu A. Church, Propositionen und
Satze, in: W. Stegmiiller (Hg.), Das Universalienproblem, Darmstadt 1978, S. 188 —
198.

® Vgl. Burkhardts Referat dieser Stelle (S. 88): Richtig erwdhnt er, dass Grammatik auf
die Modi intelligendi et cognoscendi eingeschrankt wird, zieht aber daraus den teil-
weise falschen Schluss, dass sie damit von philosophischen Problemen der Logik und
Metaphysik befreit wiirde. Als ob sie als Ars intelligendi et cognoscendi nicht gerade
Logik und Metaphysik wire.

' R. Kauppi, Uber die Leibnizische Logik, Helsinki 1960, S. 20.

204



Wenn Burkhardt also mit einer solchen Einteilung der Disziplinen
arbeitet und diesen feste Gegenstdnde zuordnet, dann miisste er sie
zum mindesten definieren, was er aber nicht einmal in den jeweiligen
Kapitel-Schlussbemerkungen tut, die nicht selten tiberfliissige Wie-
derholungen des im Kapitel selbst Dargestellten sind. Die Burkhardt-
sche Arbeitsweise verhindert es in diesem Sinne also, Leibniz’ Gedan-
ken tiber Logik und Semiotik im Zusammenhang darzustellen.

Im folgenden mochte ich drei Untersuchungsfelder herausgreifen,
die mir in Burkhardts Monographie inaddquat oder nicht mit dem
notigen Gewicht behandelt zu werden scheinen.

1. Semantik

Es 1st tiblich geworden, die Problemstellung der Semantik am Rah-
men einer vorgegebenen, unhinterfragten ontologischen Trennung
zwischen physischem Zeichen (Gegenstand), bezeichnetem Gegen-
stand auf der einen Seite (Wirklichkeit), und Bedeutung, Sinn, Inten-
sion auf der andern Seite (Denken, Sein) zu orientieren. Es sind vor
allem Historiker der Semantik, die sich dieses Begriffsgeriist vorge-
ben''. Man spricht dann etwa von dreistelliger Semantik und meint
damit das Begriffsverhiltnis: Zeichen (Laut, geschriebenes) — Begriff
(Idee) — Ding; oder auch, im nominalistischen Falle, von zweistelliger,
in der der mentale Bezugspunkt wegfallt. Damit gibt man vor, sprach-
philosophische Uberlegungen sachlich charakterisieren zu kénnen.

In diesem Sinne unterschiebt Burkhardt Leibniz eine dreistellige
Semantik und bezeichnet sie obendrein als Variation der von Aristote-
les ausgehenden scholastisch-modistischen Vox-Intellectus-Res-Se-
mantik (S. 88, 334). Burkhardt versucht bsw. seine These mittels einer
Stelle der Nouveaux Essais (A VI, VI, S. 287) zu belegen (S. 180f.), in
der es von der Relation der Signifikation heisst: «la signification, ou le
rapport aux idées ou aux choses». Diese Formulierung gewahrt aber
keine Entscheidung iiber die Dreistelligkeit der fraglichen Relation.

"' Differenzierter argumentiert H. Poser in seinem Artikel «Signum, notio und idea. Ele-
mente der Leibnizschen Zeichentheorie», in: Zeitschrift fiir Semiotik 1 (1979),
S. 309 —324.

205



Das «ou» als «sive» gelesen wiirde die «chose» mit der «idée» gleich-
setzen — wie etwa bei Augustin — und die Semantik konnte als zweistel-
lige interpretiert werden. Damit ware aber die Identifikation von Be-
griff und Idee in Frage gestellt. Es wiren noch andere Interpretationen
anfiihrbar, es soll aber lediglich damit angedeutet werden, dass es nicht
nur der Leibnizschen Philosophie unangemessen ist, seine sprachphi-
losophischen Reflexionen mit diesem groben ontologischen Netz'
einfangen zu wollen, sondern der Philosophie des «Age classique»
schlechthin, vor allem, wenn man an den gegeniiber Scholastik und
Renaissance grundsédtzlich neuen «tournant épistémologique» (Fou-
cault) denkt. Insbesondere bei Leibniz markieren doch Begriffe wie
Res, Phaenomenon, Idea, Conceptus und Notio philosophische Pro-
bleme ersten Ranges. Burkhardt geht in langeren Passagen — selbstver-
standlich auch historisch — auf einige dieser Problemmarken ein; ge-
niigen aber eine Ubersetzung von «res» mit «Ding»'* und traditionelle
Erwidgungen zum Ideen- und Begriffsbegriff, um Leibniz’ philosophi-
sche Reflexionen tliber diese Themenkreise darzustellen, ohne auf die
enge Beziehung zu den semiotischen Fragestellungen niher einzuge-
hen, die bei Leibniz immer auch mit der Diskussion von «cogitatio
caeca» (symbolischem, d.h. Zeichendenken) und «cogitatio intuitiva»
(Ideendenken ohne Vermittlung durch Zeichen) verkniipft sind?

Man denke nur an die Bedeutung von Res als Phaenomenon reale'’,
das aber real nur im Sinne seines Fundiertseins in einer einfachen Sub-
stanz, der Monade (Res) ist, und das dariiberhinaus qua phidnomenale
Einheit mentale Einheit ist”’, d.h. Einheit der Perzeption. Das in einer
dreistelligen Semantik als extramental angesetzte Ding (Bezeichnetes)

12 Ebenso unbefangener ontologischer Rede muss sich Burkhardt bezichtigen lassen im
Falle der «Existenz der einfachen Begriffe», d.h. «ob es sie wirklich gibt» (S. 170, vgl.
S. 219). Was soll das schon heissen? Vgl. dazu die gegenteiligen Erérterungen G. Mar-
tins in: Leibniz, Logik und Metaphysik, Berlin, 2. Aufl. 1967, S. 150f.

" Vgl. das Sachregister und G. Martins Aufsatz «Der Begriff der Realitit bei Leibniz»,

in: Kant-Studien 49 (1958/1959), S. 82, wo die Ubersetzung von «res» mit «Ding» als

vollig unzutreffend zuriickgewiesen wird.

«Recte tuemur corpora esse res, nam et phaenomena sunt realia» (GP II, S. 492).

«Ainsi ces Estres par Aggregation n’ont point d’autre unité achevée que la mentale et

par conséquent leur entité aussi est en quelque fagon mentale, ou de phenomene»

(NE, A VI, VI, S. 146). Vgl. auch die Diskussion der Einheit bei W. Janke, Leibniz,

Frankfurt a. Main 1963, S. 138ff.

14

206



wird also zuriickverwiesen auf die Einheit der Perzeption, die «expres-
sio multorum in uno» ist und als Expression als «Notio» oder evtl.
«ldea» angesprochen werden kann'®. Angesichts dieses engen Zusam-
menhanges ist es also unprizis, das Verhaltnis von Ding und Notio auf
eine Zweistelligkeit im Sinne zweier ontologischer Ebenen zu reduzie-
ren. Gerade auf dem Hintergrund der Notio als Expressio wird die
semiotische Fragestellung erst interessant. Es ist naheliegend, die
Notio qua Akt als Prozess der Semiose und qua Einheit des Aktes als
Zeichen zu deuten. Insofern nun Notio selbst aber Zeichen ist, ist auch
das notionale Denken blindes, symbolisches Denken.

Zudem darf man nicht einfach Idee und Notio gleichstellen, obwohl
das Leibniz oft tut (etwa wenn er sich an Lockes Terminologie an-
lehnt), wie Burkhardt richtig bemerkt (S. 166). Die Differenz ist viel-
mehr gerade semiotisch relevant, denn ihr entspricht diejenige zwi-
schen symbolischem (Zeichen-)Denken und zeichenfreiem intuitiven
(Ideen-)Denken. Im «Discours de Metaphysique» und in der Schrift
«Quid sit Idea»'’. in semiotisch bedeutenden Schriften also, werden
beide deutlich von einander unterschieden. So hat «Idee» bei Leibniz
seit seiner Jugendzeit oft eine platonische Bedeutung'®, und nicht eine
Lockesche, wie das im System der dreistelligen Semantik suggeriert
wird. Leibniz’ semiotischer Problemansatz versucht also m. E. gerade,
diese Dreistelligkeit zu unterlaufen, indem die semantischen Relatio-
nen erkenntnis- und denktheoretisch sowie auch ontologisch unter-
sucht und aufeinander zurtickgefiihrt werden.

' vel. GP11,S. 311, Monadologie § 13, und Discours de Metaphysique, § 27.

' Die Schrift «Quid sit Idea» ist wahrscheinlich nicht auf 1700 zu datieren, wie dies
Burkhardt (S. 160) im Gefolge von F. Schmidt (Leibniz: Fragmente zur Logik, Berlin
1960, S. 418) tut, sondern auf 1678. Vgl. L. Loemker, Leibniz, Philosophical Papers
and Letters, Dordrecht/Boston 1969, p. 207 und K. Miiller/G. Kronert, Leben und
Werk von G. W. Leibniz, Eine Chronik, Frankfurt a. Main 1969, S. 55.

'"® Vgl. GP VII, 1471, und den Brief an Hansch von 1707, E S.445. Vgl. auch L. Loem-
ker, Leibniz’s doctrine of Ideas, in: Philosophical Review 55, 1946, p. 229 — 249.

207



2. Die Bedeutung der Zeichen fiir das Denken

Die Signifikation wird von Leibniz als Expression gedeutet' — eine
Auffassung, die von Burkhardt nicht gewiirdigt wird. Was aber ist ihre
erkenntnistheoretische Bedeutung? Ihrer formalen Struktur nach ist
die Expression eine Analogie (Proportion), d.h. eine Relation zwi-
schen Relationen von Zeichen einerseits und Relationen von Res
andrerseits. Als Erkenntnisakt ist die Expression eine beziehende Bil-
dung (Formatio) der Erkenntnis, die m. E. als Semiosis ausgelegt wer-
den kann. Wie schon bei Aristoteles® ist bei Leibniz das Zeichen
wesenmassig nicht allein physischer Gegenstand (z. B. Laut), sondern
Zeichen im Hinblick darauf, dass es als Zeichen von einem Interpreten
verstanden wird. Analoges gilt nun fiir das Bezeichnete, das auch nicht
an sich seiender Gegenstand ist, sondern Gegenstand fiir den Interpre-
ten, bzw. Erkennenden. Marcelo Dascal spricht in seinem Buch «La
Sémiologie de Leibniz»®', das das vorliegende Buch von Burkhardt
ausgezeichnet ergidnzt, von der «réalité cognitive» der Relata und der
Relation der Signifikation selbst. Er regt an, die Leibnizsche Zeichen-
theorie durchaus von der Semiosis her zu verstehen.

Expressionen nun, die wir bilden (former) und aktiv vollziehen,
heissen qua Aktinhalt «notions»*>. Je nach Vollstindigkeit, genauer
Homo- bzw. Isomorphie der Expression kann man von Erkenntnisgra-
den oder -stufen sprechen. Die Cogitatio caeca vel symbolica ist kein
intuitiver «processus per ideas», der so zur Res fiihrt, dass sie priasent
1st, sondern vielmehr ein «processus per characteres sive definitio-
nes»>>. Da Worte und insbesondere Nominaldefinitionen Notae, Cha-
racteres, Zeichen sind, ist unser sprachliches, d.1. sprachgebundenes

¥ Vgl. Bodemann, Die Leibniz-Handschriften, Hannover 1889, S. 80f. .

% ygl. De Interpretatione, cap. 2, wo der Tierschrei, obwohl er sicher einen Zustand des
Tieres ausdriickt, nicht als Zeichen verstanden wird, weil er nicht die Funktion hat,
fiir einen Interpreten diesen Zustand zu bezeichnen.

! Paris 1978, Chap. IV. Burkhardt scheint dieses Buch erstaunlicherweise nicht zur
Kenntnis ggnommen zu haben.

22 ygl. Anm. 16.

3 ygl. das erste Stiick der von 1. Jagodinsky herausgegebenen Fragmente aus Leibniz’
Pariser Zeit: Elementa philosophiae arcanae, Kazan 1913, und Dascals Diskussion
dazu, loc. cit. Anm. 21, p. 180fF.

208



Denken immer blindes Denken**. Diese Vorherrschaft der Cogitatio
caeca im menschlichen Denken zeigt die konstitutive Bedeutung der
Zeichen fiir das Denken und eo ipso fiir die Erkenntnis auf®.

Dascal unterscheidet in seinem Buch zwischen psychotechnischer
und denkkonstitutiver Funktion der Zeichen®. Die psychotechnische
Funktion umfasst die Bedeutung der Zeichen in der Mnemonik, in der
Kommunikation und als Instrument fiir die Wissenschaften (Charak-
teristik als Filum meditandi). In ihrer denkkonstitutiven Funktion
spielen die Zeichen gegeniiber den Ideen eine autonome Rolle, sie sind
nicht bloss ihr unzulidnglicher Ausdruck. In diesem Sinne ist es streng
genommen verfehlt, von einer Funktion zu sprechen. Die Zeichen
sind fiir das symbolische Denken konstitutiv. Ihre Bedeutung ist nicht
durch die psychotechnische Hilfsstellung (Funktion) der Zeichen fiir
das Denken ausschopfbar, vielmehr ist Denken ohne Zeichen gar
nicht méglich?’. Diese grundsitzliche Position bedarf noch weiterer
Interpretation und es ist bedauerlich, dass Burkhardt in seiner Mono-
graphie zu diesem Thema nicht darauf eingeht. Er spricht lediglich,
aufgrund einer Zeichendefinition von Leibniz, die er der scholasti-
schen Tradition zuspricht, von Leibniz’ instrumenteller Auffassung
der Zeichen (S. 175). Obwohl die Zeichen bloss instrumentell fungie-
ren sollen, unterscheidet Burkhardt trotzdem, Heinekamps Dascal-
Referat folgend (S. 178), zwischen erkenntnisfundierender und psy-
chotechnischer Funktion der Zeichen, reflektiert diese Differenz aber
nirgends.

Es wire auch weiterer Uberlegung wert, ob nicht der Hypothese der
pristabilierten Harmonie bei Leibniz die Bedeutung zukommt, die
Katastrophe der Blindheit des Denkens, das schliesslich der Grund fiir
jede formalisierte Wissenschaft und notwendige Bedingung des
menschlichen Denkens ist, zu verhindern und es in seiner — stand-
punkthaften — Addquatheit zu retten.

* Das Denken zusammengesetzter Begriffe, insbesondere von Nominaldefinitionen
also, istimmerblind. Vgl. GP 1V, S. 423.

» Burkhardt verfehlt die Tendenz der Cogitatio caeca, wenn er sie als analytische Er-
kenntnis im Gegensatz zur Cogitatio intuitiva als synthetischer Erkenntnis auffasst
(S. 4095).

% Joc. cit. p. 175.

7 Vel. etwa GP VI, S. 31, 190— 193 und GM L, S. 117.

209



3. Formalismus

Die Cogitatio caeca vel symbolica ist das erkenntnistheoretische
Fundament fiir jeden moglichen Formalismus einer Wissenschaft.
Leibniz ist der erste und vielleicht auch bis heute der letzte, der die
Griinde der formalen Wissenschaften im Denken aufdeckt. Seiner
Analyse des Begriffes der Form im Zusammenhang mit dem Zeichen-
gebrauch wird von Burkhardt m.E. viel zu wenig Bedeutung beige-
messen. Das zeigt sich z.B. darin, dass der Schliisselterminus «argu-
mentum in forma» (vi formae schliessen), der die formale Logik als
Theorie der Argumenta in forma geradezu definiert, nirgends genaue-
rer Analyse unterzogen wird. Daraus erklédrt sich auch, weshalb dem
Leser von Burkhardts Buch der Zusammenhang von Mathesis univer-
salis, die er zwar immer wieder nach Vorgabe von Couturat und Mar-
tin als Theorie der allgemeinsten Relationen bezeichnet (S. 386), mit
Logik, Mathematik und Kalkiil iiberhaupt weitgehend verdeckt
bleibt®®. Zwar weist Burkhardt der so definierten Mathesis universalis
eine Schliisselstellung in der Leibnizschen Philosophie zu, kann aber
doch immer wieder betonen, dass «die Relation in der Leibnizschen
Philosophie keine grosse Rolle» (S. 409f.) spiele. Ein solcher eklatan-
ter Widerspruch kann ich mir nur dadurch erklidren, dass Burkhardt
zu wenig auf den Zusammenhang von Formalismus, Mathematik®,
Semiotik und Kalkiil mit dem symbolischen Denken reflektiert, dass
er einfach Leibniz’ Thesen zu modernen Problembegriffen in der Aus-
legung der wichtigsten Interpreten®® referiert, ohne die Leibnizschen
Bemiihungen um die Aufdeckung der gegenseitigen Interdependenzen
in Betracht zu ziehen.

Eine Analyse des Leibnizschen Formalismus miisste beim Aufbau
des allgemeinen Kalkiils ansetzen. Zwar interpretiert Burkhardt auf-

2 Mir scheint, dass Burkhardt zu wenig deutlich zwischen Mathesis universalis und
mathematischer Methode differenziert. Dies verleitet zu solch erstaunlichen Aussa-
gen wie «Die Auffassung des Weltalls als Kalkiil ist im Wesentlichen eine Idee Spino-
zas» (S. 321). Vgl. auch den unbestimmten Begriff der «mathematischen Methode»
S. 366, wo er die Infinitesimalrechnung bezeichnet.

¥ Vgl. S. 392, wo Burkhardt die Identitiit von «mathematice scribere» und «ratiocinari
in forman zitiert, dieses Zitat aber liberhaupt nicht auswertet.

** Im Falle der Nichtbeachtung der Relation: B. Russell.

210



grund des Fragmentes «Die Charakteristik als Organon der allgemei-
nen Wissenschaft» die Formationsregeln der Terme in einem Kalkiil
(S. 326ft.), weist aber nicht den Zusammenhang der Transformations-
regeln mit der Mathematik und Logik generell nach. Bei Leibniz sind
die Relationen zwischen Formeln (oder deren einfachen Bestandtei-
len: Charakteren) Aussagen. Die Transformationen oder Transmuta-
tionen sind Uberginge von einer Zeichenreihe, in der Relationen vor-
kommen, zu andern. Transformationen sind Verhiltnisse zwischen
Relationen (Relationes compositae), d.h. Uberginge von einer Rela-
tion zur andern, also Operationen, oder eben Argumenta in forma. So
ist z.B. die Inversio rationis’ in der Proportionenlehre ein Argumen-
tum in Forma oder ein Ubergang von einer Relation (zwischen Zei-
chen) zurandern:a:b = c¢:d —b:a = d: c. Daraus erhellt, dass die
Mathesis universalis eine Theorie der allgemeinsten Relationen ist,
die je verschiedene Kalkiile (= Operationen) abgeben, in denen be-
stimmte Relationenrelationen (= Argumenta in forma) gelten. Die
Logik z.B., die die Argumenta in forma der Relationen «de continente
et contento» untersucht, ist eine spezielle Theorie der Mathesis uni-
versalis. Ebenso Teile der Mathematik, wie z.B. die Proportionen-
lehre. Dabei sind die Relationen immer blosse Zeichenanordnungen
und das formale Element besteht darin, dass nur die Zeichenveridnde-
rungen Gegenstand sind, nicht aber eventuelle Interpretationen™.
Burkhardt behauptet zwar, Leibniz sei Formalist (S. 330), diese Be-
hauptung wirkt aber eher wie ein trockenes Versichern, zumal er nicht
auf den Zusammenhang mit der Cogitatio caeca und der Ratio
schlechthin — die schon vom Wort her «Verhaltnis» meint — eingeht.
Das Vermégen der Ratio ist das In-Verhdltnis-Setzen, das Beziehen
schlechthin, welches die Mathesis universalis im Falle des blinden
Denkens untersucht™.

'S, 395 iibersetzt Burkhardt die Inversio rationis der Proportionenlehre durch «Inver-
sion der Griinde» und verdirbt dadurch den Sinn. Ratio heisst in der Mathematik:
Verhiltnis (GM VII, p. 23).

* Diesen formalistischen Standpunkt hat gut 200 Jahre spiter Hilbert angenommen.
D. Hilbert, Neubegriindung der Mathematik, in: Abhandl. aus dem Math. Seminar
der Hamb. Univ. Bd. 1, S. 157 —177 (1922). Vgl. dazu D. Mahnkes Aufsatz: Leibniz
als Begriinder der symbolischen Mathematik, in: Isis IX (1927), S. 279 —293.

* In dem genialen Anfangspassus des 17. Kapitels des IV. Buches der Nouveaux Essais
verbindet Leibniz alle Konnotationen des Wortes «Ratio» (und «Logos») zum vollen
Begriff der «Raisony.

211



Da der Formalismus bei Leibniz nicht bloss eine pragmatische
Theorie ist, sondern durchaus eine erkenntnis- und denktheoretisch
fundierte, so kommt meiner Meinung nach der Leibnizschen Philoso-
phie nicht bloss die Bedeutung zu, den philosophischen Standardauf-
fassungen zweihundert Jahre vorausgewesen zu sein; vielmehr wirft
sie Fragen auf und thematisiert Probleme, die auch heute wieder ge-
stellt werden miissen: So ist z.B. zu fragen, inwiefern die moderne Na-
turwissenschaft, die die «Natur» mit mathematischen Zeichenstruktu-
ren («beads of an abacus»’’) konstruiert und darzustellen wihnt, ein
Fundamentum in re (sei es in der Monade oder im «Objekt») bean-
spruchen kann. Eine Rekonstruktion der Leibnizschen Fundierung
des Formalismus in seinen erkenntnistheoretisch-ontologischen The-
sen zur Semiosis driangt sich auf — ein Desiderat, dem Burkhardt leider
zu wenig Beachtung schenkt.

* Vgl. N. Goodman/W. v. Quine, Steps toward a constructive nominalism, in: Journal
of Symbolic Logic 12 (1947), p. 122.

212



	Zur Logik und Semiotik bei Leibniz

