
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 41 (1982)

Artikel: Der Erkenntniswert von metaphorischen Aussagen

Autor: Brülisauer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eingereichte Artikel / Articles reçus

Studia Philosophica 41/1982

BRUNO BRÜLISAUER

Der Erkenntniswert von metaphorischen Aussagen

Behauptungssätze, die metaphorisch verwendete Ausdrücke enthalten,

haben ein Doppelgesicht. Auf der einen Seite vermitteln sie

aufgrund ihrer Indikativform und ihrer klar vorhandenen deskriptiven
Intention den Eindruck, dass sie kognitiver Natur sind, d.h. dass sie

uns Tatsachen vermitteln, die für die Erkenntnis der Welt in dieser
oder jener Hinsicht relevant sind. Gemäss einer traditionellen und
noch heute verbreiteten Überzeugung liegt das Besondere ihres
Erkenntniswertes darin, dass sie unersetzbar sind: die Tatsachen, die
durch sie mitgeteilt werden, können anders als so nicht ausgedrückt
werden. Auf der anderen Seite jedoch scheinen sich diese Aussagen
entschieden gegen den Versuch zu wehren, ihren Erkenntnisgehalt
konkreter zu fassen. So stösst z. B. die Frage nach ihrer Wahrheit bzw.
Falschheit irgendwie ins Leere. Die Vagheit der Bedeutung der in
ihnen verwendeten Metaphern lässt es als unmöglich erscheinen,
genau die Bedingungen anzugeben, unter denen diese Aussagen
entweder wahr oder falsch sind. Als Folge davon wird auch der ihnen
zunächst zugebilligte Erkenntniswert wiederum problematisch.

Selbst wenn wir von einer weiten Bedeutung des so unterschiedlich
umgrenzbaren Terminus «Erkenntnis» ausgehen - was ich hier tun
will -, ist es wegen der Vielgestalt, in der Metaphern erscheinen,
ausgeschlossen, auf die Frage, ob metaphorische Aussagen einen
Erkenntniswert haben, mit einem entschiedenen Ja oder Nein zu
antworten. Man muss mehrere Typen von Metaphern auseinanderhal-

Korrespondenzadresse: Dr. Bruno Brülisauer, Beethovenstrasse 27, CH—3073
Gümligen

177



ten, und es zeigt sich dann, dass die Antwort auf diese Frage je nach
dem Metapherntyp, den man im Auge hat, verschieden ausfallt.
Grundsätzlich vertrete ich eine mittlere Position, d.h. ich führe
Gründe an, die sowohl gegen eine extreme anti-kognitive These wie

gegen eine extrem pro-kognitive These geltend gemacht werden müssen.

Der Blick sei im folgenden in erster Linie nicht auf jene Sprachwerke

gerichtet, in denen Metaphern vielleicht am häufigsten
vorkommen - in der Dichtung, namentlich in der Lyrik -, sondern zur
Hauptsache auf Aussagen der Spruchweisheit, vor allem auf Sprichwörter,

danebst auf solche aus dem Bereich der Metaphysik. Was das

erste betrifft, so habe ich deshalb vorwiegend Sprichwörter gewählt,
weil sie nebst ihrer Kürze und Überschaubarkeit den Vorzug aufweisen,

relativ kontextunabhängig verständlich zu sein1. Der Bezug zur
Metaphysik bedarf kaum einer Erklärung, denn gerade in ihr hat die

metaphorische Ausdrucksweise immer dort eine wichtige Hilfsrolle
gespielt, wo im gedanklichen Aufstieg vom konkreten Einzelnen hinauf

zum Abstrakten und Transzendenten die gewöhnlichen Termini
ihren Dienst versagten, wo man aber gleichzeitig die Überzeugung
hatte, es bleibe noch etwas Bedeutsames zu sagen. Die Sprache Piatons
ist dafür ein Beispiel aus der antiken, diejenige Schellings und Hegels
eines aus der neuzeitlichen Philosophie.

Die folgende Untersuchung gliedert sich in einen kurzen historischen

Erstteil und einen systematisch-analytischen Hauptteil. Im
ersten Teil soll der anti-kognitive Standpunkt in einer seiner historisch

wirksamsten Erscheinungsform kurz zu Wort kommen. Es handelt

sich dabei um die Metaphysik-Kritik des Positivismus und um die
damit verhängte Kritik desselben an dem Erkenntnisanspruch
metaphorischer Aussagen.

I.

Eine zentrale Aufgabe der Philosophie ist die Erkenntniskritik, sei

es, dass eine solche als ausgebildete Theorie, durch welche die Bedin-

1 Die Sprichwörter, soweit ihre Herkunft nicht in Klammer genannt wird, sind dem
Werkentommen: Die deutschen Sprichwörter, hrsg. v. Karl Simrock, Basel 18814.

178



gungen und Grenzen des menschlichen Erkenntnisvermögens
systematisch dargelegt werden, entwickelt wird - wie das Hume und Kant
getan haben-, oder sei es, dass sie sich darauf beschränkt, im Einzelfall,

wo eine Behauptung mit einem Erkenntnisanspruch geäussert

wird, nach den Rechtfertigungsgründen derselben zu fragen. Kants
Absicht in der «Kritik der reinen Vernunft» war unter anderem die,
den Anspruch der metaphysischen Systeme, der darin bestand,
gewisse, die Erfahrung transzendierende Erkenntnisse von einer über-
raumzeitlichen Wirklichkeit vermitteln zu können, als ungerechtfertigt

darzulegen. Diese anti-metaphysische Grundeinstellung behielt in
unserem Jahrhundert auch die positivistische Erkenntniskritik bei -
vertreten von dem frühen Wittgenstein und Carnap sowie in England
namentlich von Ayer -, jedoch radikalisierte sie sich bei diesen

dadurch, dass der Terminus «Metaphysik» wesentlich weiter gefasst

wurde, so dass dann sowohl Kants Erkenntnistheorie selbst unter ihn
geriet (im schlechten, «spekulativen» Sinne) wie auch die Gesamtheit
aller Wert- und Normaussagen (soweit man diese letzteren nicht emo-
tivistisch deutete). Vor allem aber gründete sich die Metaphysik-Kritik

des Positivismus auf einen gegenüber Kant veränderten
Standpunkt. Kant verwarf die spekulative Metaphysik (im Unterschied zu
seiner eigenen transzendentalen) aufgrund einer bestimmten Ansicht
über die Struktur der menschlichen Vernunft. Er meinte, diese sei so

beschaffen, dass sie sich in Widersprüche verwickle, wenn sie die
Grenzen der Erfahrung überschreite. Das Vergebliche eines solchen
Überschreitungsversuches erklärte er aus einer tatsächlichen Beschaffenheit

unserer Vernunft. Wie aber A. J. Ayer zu Beginn seines Buches

«Language, Truth and Logic» (1935) mit Recht sagt: aus einer Kritik
der Methode, durch die man falschlich glaubte, die Erfahrung trans-
zendieren zu können, folgt nicht, dass die Aussagen der Metaphysik
falsch sind; sie hätten auch auf einem anderen Weg, z. B. mittels
intellektueller Anschauung, gewonnen werden können, und sie könnten
trotz der Berechtigung von Kants Kritik dennoch zufällig wahr sein.

Der Positivismus setzte mit der Metaphysik-Kritik anders an, indem
er die Aufmerksamkeit - dabei die Bedingungen der Erkenntnisentstehung

ausser Acht lassend - auf die Sprache richtete, in der die
Erkenntnis notwendig formuliert werden muss. Gemäss der empiristischen

Grundeinstellung erklärte er als Kriterium der Sinnhaftigkeit

179



einer Aussage dasjenige der Verifikation. Dieses Kriterium ist später
korrigiert und ergänzt worden; wir brauchen für unseren Zweck nicht
daraufeinzugehen. Bedeutsam für das folgende ist die allgemeine
Auswirkung, welche diese Blickwende von der psychologischen (Hume)
und transzendentalen (Kant) Erkenntnistheorie hin zur Sprachkritik
auf die Beurteilung des Erkenntniswertes von metaphorischen Aussagen

gehabt hat.
Bela Juhos hat in seinem Buch «Das Wertgeschehen und sein Erfassen»2

den Zusammenhang zwischen Metaphysik-Kritik und
Metapher-Kritik in die folgenden Worte gefasst: «Metaphysische <Sätze>

werden im allgemeinen, so wie die analytischen und empirischen
Sätze, mit Hilfe der Ausdrücke einer bestimmten Sprache S, z. B. der
Sprache unserer Wissenschaften oder auch unserer Alltagssprache,
dargestellt. Immer aber werden einige dieser Ausdrücke, sobald sie in
einem metaphysischen Satz vorkommen (meist stillschweigend) in
einer Weise gebraucht, die von den für die Ausdrücke in der Sprache S

gültigen Gebrauchsregeln abweicht. Die betreffenden Ausdrücke
erhalten so eine doppelte Bedeutung. Erstens haben sie eine legitime,
durch die Regeln der Sprache S festgelegte Bedeutung, und zweitens
eine durch Verletzung dieser Regeln entstehende <metaphysische
Bedeutung.>, die dann immer einen mehr oder weniger ungenauen,
verschwommenen Charakter hat, da die jeweilige Metaphysik aus
bestimmten Gründen es unterlässt, die aufgegebenen Regeln der Sprache
S durch neue unzweideutige Bestimmungen zu ersetzen3.» Über die
Metaphern, auf die Juhos hier anspielt, äussert er sich explizit ein
wenig später wie folgt: «Dass durch eine Metapher keine Erkenntnis
vermittelt wird, ist leicht ersichtlich. Sie deutet höchstens eine
oberflächliche Ähnlichkeit der verglichenen Dinge, Vorgänge an, ohne
indessen nachprüfbare Kriterien für eine etwaige Gleichheit von
Beziehungen oder Gesetzmässigkeiten in den verglichenen Fällen
anzugeben4.» Und schliesslich, gleich danach: «Eine gut gewählte Metapher

kann freilich den Glauben wecken, dass man etwas erkannt,
etwas Unbekanntes auf etwas Bekanntes zurückgeführt habe. Es ist

2 Bela Juhos: Das Wertgeschehen und sein Erfassen, Meisenheim am Glan, 1956.
3 ebda. S. 36.
4 ebda. S. 40.

180



dies aber immer eine Scheinerkenntnis, weil eben eine Metapher nie
Kriterien zur Nachprüfung der neuen Behauptung angibt. Werden
solche Kriterien angegeben, dann handelt es sich nicht mehr um eine

Metapher, sondern es werden dann zwei ähnliche Tatsachen, die jede
für sich durch genaue Merkmale zu kennzeichnen sind, durch einen
allgemeineren Begriff oder ein allgemeineres Gesetz zusammenge-
fasst5.»

Juhos gibt mit diesen Worten, in denen zugleich die Auffassung der
meisten Denker des Wiener Kreises zum Ausdruck kommt, klar zu
verstehen, auf welchem Argument die positivistische Metaphysik-
Kritik beruht: metaphysische Aussagen sind ohne Erkenntniswert,
weil gewisse Ausdrücke in ihnen in einer neuen Weise verwendet werden,

ohne dass diese Verwendungsweise explizit in einer Regel angegeben

wird. Diese positivistische Kritik der Metaphysik zieht eine analog

zu formulierende Kritik der Auffassung, wonach metaphorische
Aussagen einen Erkenntniswert haben, nach sich. Obwohl der von den

genannten Positivisten vertretene Begriff von Metaphysik der Sache,

um die es in der Metaphysik seit Aristoteles bis Hegel gegangen ist, in
mehreren Hinsichten nicht gerecht wird, halte ich die von Juhos damit
in Verbindung gebrachte Kritik an dem Erkenntnisanspruch
metaphorischer Aussagen im Wesentlichen für richtig. Ein auffälliger Mangel

dieser Kritik besteht jedoch in der Vernachlässigung einer
Unterscheidung, die die Gegenstandsausrichtung betrifft. Es wird nicht
unterschieden zwischen metaphorischen Aussagen, mittels derer eine

Behauptung über transzendente Dinge intendiert wird - man könnte
in diesem Fall von «metaphysischen Metaphern» sprechen -, und
anderen, die sich auf Gegenstände der Erfahrung in Raum und Zeit
beziehen - in welchem Fall man von «empirischen Metaphern» sprechen

könnte.
Worauf es bei dieser Unterscheidung ankommt, veranschaulichen

die folgenden zwei Beispielpaare. Ein bekannter Satz aus Hegels
«Wissenschaft der Logik» lautet: «Das reine Sein und das reine Nichts sind
also dasselbe.» Und Schelling lässt in seiner Abhandlung «Bruno oder
über das göttliche und natürliche Prinzip der Dinge» (1802) den
Gesprächspartner Bruno sagen: «Denn im Absoluten ist alles absolut,

5 ebda. S. 40/41.

181



wenn also die Vollkommenheit seines Wesens im Realen als unendliches

Sein, im Idealen als unendliches Erkennen erscheint, so ist im
Absoluten das Sein wie das Erkennen absolut, und indem jedes absolut
ist, hat auch keines einen Gegensatz ausser sich in dem anderen,
sondern das absolute Erkennen ist das absolute Wesen, das absolute Wesen

das absolute Erkennen» (I, IV, 303/304 der Gesamtausgabe von
1856— 1861). Auch wenn man diese zwei Sätze aus ihrem weiteren
Kontext zu verstehen versucht, bleiben sie schwerverständlich und
insofern als Erkenntnissätze problematisch. Allein es fragt sich, ob
diese Tatsache nur mit dem Hinweis auf die in ihnen metaphorisch
verwendeten Ausdrücke erklärt werden kann. Ihre Schwerverständlichkeit

rührt auch daher, dass wir schlechthin nicht wissen, von
welcher Art von Gegenständen sie überhaupt handeln. Gefragt, ob sie

wahr oder falsch sind, wüssten wir nicht einmal, in welcher Richtung
wir Ausschau halten sollten. Das hängt aber damit zusammen, dass es

sich um metaphysische Sätze handelt, d.h. um Sätze, die auf einen
über-raumzeitlichen Gegenstandsbereich Bezug nehmen. Anders verhält

es sich mit metaphorischen Sätzen, die auf Gegenstände der
Erfahrung in Raum und Zeit Bezug nehmen. Dazu das zweite Beispielpaar:

(1) «Wo kein Schleier, da ist keine Freude.»
(2) «Der Mann ist ein Fluss, die Frau ein See» (Kurdisches Sprich¬

wort).

Auch bei diesen Sätzen bereitet die Frage nach ihrem Wahrheitswert

- und bedingt dadurch diejenige nach ihrem Erkenntniswert -
Schwierigkeiten, aber trotzdem sind wir in diesem Fall nicht völlig im
Ungewissen, worüber die Sätze handeln. Sie handeln von Gegenständen

der gewöhnlichen Erfahrung, auch wenn eine gewisse Unsicherheit

darüber besteht, um welche speziellen Erfahrungen es sich dabei
handelt. Als empirische Metaphern haben sie jedenfalls einen - intuitiv

beurteilt - einsichtigeren Aussagegehalt als die erstgenannten
metaphysischen Metaphern. Gegen die positivistische Kritik, die alle
Metaphern über einen Leisten schlägt, scheint es von der Sache her
geboten, zwischen metaphysischen Metaphern und empirischen
Metaphern zu unterscheiden - gewissermassen zur Ehrenrettung der
letzteren. Denn während es starke Gründe gibt, die gegen einen Erkennt-

182



niswert der metaphysischen Metaphern sprechen, haben die empirischen

Metaphern meist ein unleugbares erhellendes Moment an sich,
auch wenn es jeweils auf Anhieb schwierig erscheint, dieses genauer
zu erfassen.

II.

In diesem zweiten Teil geht es, ausgenommen die Schlussbetrachtung,

darum, aus dem Bereich der empirischen Metaphern einzelne
Beispiele metaphorischer Sätze zu analysieren. Es wird sich zeigen,
dass wir, wie am Anfang angedeutet, mehrere Typen von Metaphern
unterscheiden müssen. In bezug aufjeden dieser Typen kann dann zur
Frage nach dem Erkenntniswert in einer spezielleren Form Stellung
genommen werden. Angeregt wurden die folgenden Untersuchungen
hauptsächlich durch zwei Beiträge zum Thema «Metapher», die
mittlerweile international bekannt geworden sind. Der eine ist Max Blacks
«Metaphor»6, der andere Nelson Goodmans «Languages of Art. An
Approach to a Theory of Symbols»7. Mit Black teile ich den
Grundgedanken seiner Interaktionstheorie (s. unten)-eine Theorie, die er in
seinem neueren Artikel «More about Metaphor»8 ausgearbeitet und
verteidigt hat. Gegen die Theorie würde ich vielleicht geltend machen,
dass sie nicht auf alle Typen von Metaphern gleich gut anwendbar ist
(dass sie vor allem auf den Typ zugeschnitten zu sein scheint, den ich
später «Metapher durch Kategorienvertauschung» nenne). Ausserdem

verfolge ich hier eine gegenüber Blacks Untersuchung leicht
veränderte Zielsetzung. Die Ausgangsfrage ist hier - nicht so bei ihm -
die: Können wir metaphorische Behauptungssätze sinnvollerweise
«wahr» bzw. «falsch» nennen? Und was für eine Funktion, soweit
ihnen diese Art der Beurteilung nicht angemessen ist, kommt ihnen
stattdessen zu? Was die Ausführungen Goodmans angeht, so entwik-
kelt dieser nicht eigentlich eine Theorie der Metapher, wie Black es

6 Max Black, Metaphor, erstmals erschienen in «Proceedings of the Aristotelian Society»

LV (1954), S. 273 — 294; in dtsch. Übersetzung erschienen in: Jörg Zimmermann
(Hrsg.): Sprachanalytische Ästhetik, Textsammlung, Stuttgart 1978.

7 Nelson Goodman: Languages ofArt, 1968, dtsch. «Sprachen der Kunst» 1973.
8 Max Black: More about metaphor, erschienen in der Zeitschrift «Dialectica», Vol.

31(1977).

183



tut. Es handelt sich bei ihnen mehr um eine Reihe geistreicher
Einzelüberlegungen, deren Wert in der Anregung liegt. Charakteristisch für
seine Position ist es, dass er die Grenze zwischen metaphorischen und
nicht-metaphorischen Ausdrücken weniger scharf zieht als Black;
m.E. nivelliert Goodman den Unterschied zwischen Metaphern und
buchstäblichen Ausdrücken zu stark. Neben Black und Goodman sei

ferner genannt M.C. Beardsley mit «The Metaphorical Twist»9 und
«Metaphor»10, zwei weitere Beiträge, denen ich Anstösse verdanke.
Ein Beleg für die im übrigen mittlerweile immense Literatur über das

Thema «Metapher» ist die Bibliographie von Warren A. Shibles11.

Bevor ich zur Analyse einzelner Beispiele übergehe, seien einige
Bemerkungen gemacht zum Begriff der Metapher im allgemeinen.
Zuerst gilt es festzuhalten, dass die Sprache nicht hinsichtlich aller
Arten von Ausdrücken metaphorisch verwendet werden kann. In
Betracht kommen nur diejenigen Ausdrücke, die man in der Logik als

»Prädikate» bezeichnet (Eigennamen können nicht metaphorisch
verwendet werden; wo der Anschein dagegen spricht - z. B. wenn jemand
einen Diktator als «Nero» bezeichnet -, wird der Ausdruck als Prädikat

verwendet). Ferner werden meist nicht alle Prädikatausdrücke in
einem metaphorischen Satz metaphorisch verwendet. Im Satz «Alle
Menschen sind Brüder» wird zwar «Bruder», nicht aber «Mensch»
metaphorisch verwendet. Black spricht von dem metaphorisch
verwendeten Ausdruck in einem metaphorischen Satz als von dem
«Brennpunkt» (focus) und von dem Rest des Satzes als von dem «Rahmen»

(frame) der Metapher. Im weiteren sind es nun vor allem drei
Kennzeichen, durch die metaphorische Sätze charakterisiert sind.

Das erste und wohl auffälligste Kennzeichen ist dies, dass metaphorische

Sätze gemäss einer möglichen - meist der historisch ursprünglichen

- Bedeutung des Prädikatausdrucks (ich nenne sie fortan die

«primäre» oder «elementare» Bedeutung) evident falsch sind. An dem

folgenden Sprichwort sei das noch einmal vergegenwärtigt:

9 M.C. Beardsley: The Metaphorical Twist, erschienen in der Zeitschrift «Philosophy
and Phenomenological Research», Vol. 22 (1962).

10 M.C. Beardsley: Metaphor, in «Encyclopedia of Philosophy», hrsg. v. Paul Edwards
(New York: Macmillan, 1967), Vol. 5.

11 Die Bibliographie von Warren A. Shibles «Metaphor, An annotated Bibliography
and History» (The Language Press, Box 342, Whitewater, Wisconsin 53190, 1971)
enthält um die 3000 Titel von Büchern und Artikeln über dieses Thema.

184



(3) «Wer rastet, der rostet.»

Wir verstehen die Intention der Aussage natürlich recht gut. Doch
wissen wir zugleich, dass einer, der rastet, deswegen nicht rostet - nur
Metalle können oxydieren. Die Frage ist, weshalb wir dem Satz (3)
trotz der Falschheit, in der primären Bedeutung genommen, ein
erhellendes Moment zubilligen. Die Antwort, die nahezuliegen scheint,
nämlich dass wir «rosten» hier eben in einer übertragenen Bedeutung
verstehen müssen, führt zunächst nur an den ungelösten Problempunkt

heran: was ist die übertragene Bedeutung von «rosten» in Satz

(3)? Wir werden darauf weiter unten anhand eines analogen Beispiels
näher eingehen.

Ein zweites Kennzeichen besteht darin, dass metaphorische Aussagen,

in der primären Bedeutung ihres Prädikates genommen, nicht
bloss falsch sind, sie sind überdies gewissermassen unsinnig. Dass der
Mann ein Fluss ist, wie in (2) gesagt wird, ist nicht nur falsch, es ist
auch eine unsinnige Behauptung. Umgekehrt macht die Unsinnigkeit
einer Wortverbindung natürlich noch nicht eine gute Metapher. Das
zeigt sich an den zwei folgenden Sätzen:

(4) «Die Zeit ist ein spielendes Kind» (Heraklit).
(5) «Die Zeit ist ein Enkel.»

In der primären Bedeutung genommen sind beide Sätze falsch und
etwa gleich unsinnig. Sie erweisen sich aber als ungleiche Anwärter
auf eine Metapher. Während wir wohl bereit sind, dem Satz (4) ein
erhellendes Moment zuzugestehen, sind wir es in bezug auf (5)
entschieden weniger. Das führt zum dritten Kennzeichen. Es ist die für
Metaphern charakteristische Spannung zwischen der Unsinnigkeit
der Verbindung auf der einen Seite und dem Erhellenden derselben
aufder anderen.

Zu der jetzt folgenden Typeneinteilung will ich voraus bemerken,
dass ich nicht beanspruche, mit den drei behandelten Typen alle
möglichen Metapherntypen erfasst zu haben. Eine vollständige Phänomenologie

würde zweifellos viel mehr Typen an den Tag bringen. Jedoch
dürfte es sich bei den drei berücksichtigten Typen um die drei meist
verwendeten handeln.

185



1. Stilistische Metaphern

Ein erster Typus umfasst jene Aussagen, in denen die Metapher eine
rein stilistische Funktion hat. Sie sind hinsichtlich ihres Erkenntniswertes

insofern problemlos, als sie durch kognitiv synonyme Sätze

ersetzt werden können, in denen der fragliche Ausdruck nicht mehr in
metaphorischer Verwendung vorkommt. Der Begriff «kognitiv
synonym» ist selbst nicht problemlos, wie Quine gezeigt hat12, ich will auf
dieses Problem hier jedoch nicht eingehen. Was gemeint ist, sei durch
das folgende Beispiel exemplifiziert; jemand sagt über ein Gemälde :

(6) «Das ist ein trauriges Bild.»

Dieser Satz (Goodman verwendet ihn als Beispiel) ist sicher
metaphorisch zu verstehen, denn Bilder können nicht traurig sein. Jedoch
scheint er nicht mehr zu sagen als

(6a) «Dieses Bild stimmt den Betrachter traurig.»

In Satz (6a) wird «traurig» auf Menschen angewendet, d. h. der
Ausdruck kann in seiner primären Bedeutung verstanden werden. Sicher
darf man (6a) nicht als in jeder Hinsicht synonym mit (6) betrachten,
aber die beiden Sätze scheinen zumindest dieselben Wahrheitsbedingungen

zu haben.
Was auf Satz (6) zutrifft, gilt für alle Metaphern dieses Typs: wir

können für den problematischen metaphorischen Satz einen relativ
problemlosen nicht-metaphorischen Satz substituieren. Sätze, die nur
Metaphern dieses Typs enthalten, stellen kein besonderes Problem
dar. Die Frage nach ihrem Erkenntniswert fallt zusammen mit der
Frage nach dem Erkenntniswert jener nicht-metaphorischen Sätze,
aufdie die ersteren sich zurückführen lassen.

2. Metaphern durch Kategorienvertauschung

Metaphern dieses zweiten Typs sind von grösserem Interesse, weil
sie nicht mehr problemlos auf entsprechende nicht-metaphorische

12 W. v. O. Quine: Two dogmas ofEmpiricism, 1951.

186



Sätze zurückgeführt werden können. Sie scheinen ein nicht-reduzierbares

Element in ihrer Metaphorik zu enthalten. Als Paradigma für
diesen zweiten Typ stehe nebst dem Beispiel (2), das auch zu dieser
Gruppe gehört, das folgende Sprichwort:

(7) «Für eigene Fehler sind die Menschen Maulwürfe, für fremde
Luchse.»

In der primären Bedeutung genommen, ist auch dieser Satz sicher
falsch - Menschen sind Menschen, und nicht Maulwürfe oder Luchse.
Trotzdem verstehen wir ihn in einer anderen Bedeutung sehr gut. Eine
Unsicherheit entstünde vielleicht dann, wenn jemand entgegenhielte:
«Das ist nicht so», und wir nach Argumenten Ausschau halten müss-

ten, die den Satz verteidigen.
Dieser zweite Metapherntyp unterscheidet sich deutlich von dem

dritten, unter (c) zu behandelnden, den ich «Metaphern durch
Dehnung» nennen werde. Zu diesem dritten Typus gehört z.B. Satz (3).
Wenn in (3) das Wort «rosten» auf den Zustand angewendet wird, in
den wir durch ein allzu müssiggängerisches Ausruhen hineingeraten,
so wesentlich aus dem Grund, weil wir zur Charakterisierung dieses

Zustandes eine passende andere Vokabel nicht zur Verfügung haben.
Die Vokabularerweiterung ist das Hauptmotiv zur Schaffung von
«Metaphern durch Dehnung». Anders im Fall des vorliegenden
Typus. Die Ausdrücke «Maulwürfe» und «Luchse» werden in (7) auf
Dinge angewandt, für welche die Sprache bereits einen Terminus
bereithält, nämlich eben «Mensch».

Die Metapher in (7) bringt uns nicht ein neues Wort in die Sprache,
im Gegenteil: sie bringt eine aufgrund der bestehenden Sprache
errichtete Ordnung in Verwirrung, indem sie eine geläufige zoologische
Klassierung durchkreuzt, oder allgemeiner: indem sie eine Katego-
rienvertauschung begeht. Metaphorische Sätze - wie auch die
Vergleichssätze - stehen in Opposition zur klassifikatorischen Aussage.
Während die letztere darauf abzielt, die artspezifischen Unterschiede
zwischen den Dingen hervorzuheben, ziehen die ersteren über die

Abgrenzungen hinweg wieder eine Verbindung (und zwar handelt es sich

um eine solche zwischen einem Sachverhalt in der Natur zu einem
anderen in der menschlichen Erlebniswelt). Das Irritierende an (7)
liegt darin, dass die Menschen mit Maulwürfen nicht bloss verglichen

187



werden, sondern die Klasse der Menschen deijenigen der Maulwürfe -
in einer gewissen Hinsicht - subsumiert wird: Menschen sind Maulwürfe

bzw. Luchse.
Wenden wir uns jetzt der Hauptfrage zu: Wenn Satz (7), sofern wir

seine Prädikate in ihrer primären Bedeutung nehmen, evident falsch
ist - wie sollen wir ihn dann sonst verstehen, damit er eine Chance hat,
wahr zu sein? Am nächsten liegt wohl die Antwort, bei Sätzen dieses

Typs handle es sich um elliptische Vergleiche, d.h. der Satz (7) sei zu
lesen als «Für eigene Fehler sind die Menschen wie Maulwürfe, für
fremde wie Luchse». So beurteilt, könnten wir die Prädikate in der
primären Bedeutung nehmen, ohne dass der Satz von vorneherein falsch
würde. Diese Interpretation ist nicht ganz von der Hand zu weisen,
doch muss sie, um die Sache zu treffen, präzisiert werden. Zumindest
ist Satz (7) nicht ein einfacher Vergleich, wie er etwa dann gezogen
würde, wenn jemand die Höhe eines Wohnhauses mit der einer Kathedrale

vergliche. In diesem Fall bestünde eine gemeinsame Vergleichsbasis,

nämlich die räumliche Höhe. Gerade eine solche Basis scheint
aber in (7) zu fehlen. Maulwürfe sind wohl optisch sehschwach, aber
sie sind naturgemäss unfähig, Fehler zu sehen. Statt mit einer direkten
Ähnlichkeit haben wir es in (7) mit einer indirekten zu tun, im Sinne
einer Verhältnisgleichung: danach besagt Satz (7) dann soviel wie: Die
Menschen verhalten sich zu Ihrer Einsichtsfahigkeit für eigene bzw.
fremde Fehler so wie Maulwürfe bzw. Luchse zu ihrer optischen
Sehkraft.

Doch selbst in dem Fall, dass wir metaphorische Sätze des zweiten
Typus als elliptische Vergleiche verstehen, bleibt die weitere Frage
bestehen, wie wir dann solche Vergleichssätze verstehen sollen. Sind
sie zu verstehen als Behauptungssätze, die bestimmte Tatsachen
mitteilen und in bezug aufwelche man sich die Frage nach ihrer Wahrheit
bzw. Falschheit erlauben darf- oder haben sie eine ganz andere,
nichtdeskriptive Funktion? Wir sind an diesem Punkt zu einem kleinen
Exkurs über explizite Vergleichssätze genötigt; ich werden danach zu
Satz (7) zurückkehren und zur Frage, als was er zu verstehen ist, Stellung

nehmen.
Nehmen wir zum Ausgangspunkt dieses Exkurses folgendes

Beispiel:

188



(8) «Das Glück gleicht dem Balle, es steigt zum Falle.»

Jedermann versteht ungefähr, was dieses Sprichwort sagen will. Auf
der anderen Seite leuchtet es nicht ganz ein, inwiefern das Glück und
ein Spielball sich gleichen sollen. Das auf beide Dinge zugleich
angewandte Prädikat «steigt zum Falle» täuscht eine Gleichheit lediglich
vor, wo sachlich kaum eine besteht: der Ball steigt durch mechanische
Kraft und fällt unter dem Einfluss der Schwerkraft; das Glück dagegen,

sofern es auch steigt und fallt, tut dies in einer wesentlich anderen
Bedeutung. Man könnte das so ausdrücken: während das Prädikat auf
Spielbälle in seiner primären Bedeutung zutrifft, trifft es auf das Glück
lediglich metaphorisch zu. Wenn wir also Satz (8) so verstehen, als ob

er auf einer direkten Ähnlichkeit basiere, dann zeigt sich: auch der
explizite Vergleich verbirgt eine Metapher (in diesem Fall eine des

dritten Typs, Metapher durch Dehnung). Wir sind also durch die
Reduktion von Metaphern des zweiten Typs auf Vergleichssätze das
Problem der metaphorischen Bedeutung nicht losgeworden.

Nun können wir Satz (8) auch anders verstehen. Tatsächlich besteht
zwischen einem physikalischen Festkörper und einer seelischen
Befindlichkeit keine nennenswerte direkte Ähnlichkeit, doch analog zu
Beispiel (7) können wir wiederum eine indirekte Ähnlichkeit feststellen.

Satz (8) besagte danach etwa soviel wie: Wie für uns ein Ballwurf
relativ zu dem, was unser Spieltrieb möchte, von kurzer Dauer ist - so

ist es auch das Glück relativ zu dem, wovon wir idealerweise träumen;
und wie wir mit einem noch so kräftigen Wurf nicht verhindern können,

dass der Ball zurück zur Erde fällt - so können wir auch das Glück
am Niedergang nicht hindern (beides unter dem Einfluss einer Macht,
über die wir nicht verfügen) usw. Nehmen wir einmal an, die Absicht
von Vergleichssätzen sei die, dergleichen Verhältnisähnlichkeiten
festzustellen. Es stünde dann ihr Behauptungscharakter im Vordergrund,

und man wäre daher berechtigt, nach dem Erkenntniswert
derartiger Vergleichsbehauptungen zu fragen. Flier begegnen wir aber
einer für Vergleiche und metaphorische Aussagen gleichermassen
vorhandenen Schwierigkeit. Sie hängt mit dem Begriff der komparativen
Ähnlichkeit zusammen. Im Unterschied zu dem sehr speziellen
Begriff der geometrischen Ähnlichkeit, die durch Teilgleichheit definiert
ist (so heissen zwei Dreiecke dann ähnlich, sofern sie winkelgleich

189



sind), ist die komparative Ähnlichkeit (z.B. zweier Farben, zweier
Gesichter) nicht durch Teilgleichheit definiert (zwei Dinge, die sich

komparativ ähnlich sind, können dies in einem unterschiedlichen
Grad sein). Nun haben wir es bei Vergleichen ausschliesslich mit der
komparativen Ähnlichkeit zu tun. Wir müssen demzufolge bei der
Beurteilung ihres Erkenntniswertes auf die Dichotomie von Wahr/
Falsch verzichten zugunsten eines Kriteriums, das Graduierungen
zulässt. Vergleiche sind nicht wahr oder falsch; wir können sie allenfalls

mehr oder weniger «erhellend» nennen. Die diesem Kriterium
anhaftende Vagheit überträgt sich notwendigerweise auf den Aussagegehalt

des Vergleichs als ganzen.
Zu diesem Ergebnis gelangen wir, sofern wir von der Annahme

ausgehen, dass die Funktion der Vergleichssätze die sei, Verhältnis-Ähnlichkeiten

festzustellen, dass sie also in erster Linie Behauptungscharakter

haben. Eine ganz andere Frage ist es, ob diese Annahme richtig
ist. Es gibt eine für alle Vergleiche wesentliche Eigenschaft, die dagegen

spricht: Vergleiche haben immer eine bestimmte Richtung, d.h.
sie lassen sich nicht umkehren, ohne dass die Satzbedeutung grundlegend

verändert wird. So sagt Satz (8) etwas ganz anderes aus als seine

Umkehrung:

(8a) «Der Ball gleicht dem Glück, er steigt zum Fall.»

Satz (8) handelt von Glück, (8a) von Bällen. Ausserdem ist (8) als

Vergleich relativ erhellend, (8a) dagegen offensichtlich weniger. Diese
Tatsache der Nicht-Umkehrbarkeit müsste uns wundern, sofern wir
von der Annahme ausgehen, die Basis des Vergleichs sei nur eine
Ähnlichkeitsrelation, denn diese ist umkehrbar (wenn a dem b ähnlich ist,
dann auch b dem a), es müsste demzufolge auch der Vergleich
umkehrbar sein ohne wesentliche Veränderung der Satzbedeutung. Nun
stellen wir aber fest: der Vergleichssatz (8), sowenig wie jeder andere

Vergleich, ist nicht umkehrbar ohne Veränderung der Satzbedeutung;
wir können daraus entnehmen, dass er mehr beabsichtigt, als bloss
eine Ähnlichkeit festzustellen. Der Vergleichssatz (8) will uns in erster
Linie zu einer bestimmten Einstellung gegenüber dem menschlichen
Glück überreden, indem er uns nötigt, das Glück gleichsam durch den
Filter eines Ballwurf-Ereignisses zu sehen. Wie weit diese durch ihn
faktisch gezogene Verbindung real fundiert ist, daraufkommt es nicht

190



allein an. Das Entscheidende geschieht dadurch, dass sie gezogen wird,
und dass damit eine gewisse Einstellung zum Glück suggeriert wird.
Zu unserer Erfahrung, die wir über das Glück bereits gemacht haben,
erhalten wir durch den Vergleich in (8) nicht eine zusätzliche Information.

Er will im Gegenteil unsere bisherige Vorstellung vom Glück
korrigieren. Wie für (8) speziell, gilt für die Vergleichssätze allgemein:
sie lassen die verglichenen Dinge nicht an dem Ort, wo sie bisher

waren, sondern sie rücken eines der beiden Dinge merklich in die
Nähe des anderen. Insofern suggerieren sie die Ähnlichkeit, die sie

festzustellen vorgeben. Es überwiegt die appellative-persuasive
Komponente gegenüber der Behauptungsfunktion.

Kehren wir jetzt zurück zu Satz (7). Wir sind von der Erwägung
ausgegangen, dass Sätze dieser Art als elliptische Vergleiche verstanden
werden können. Es gibt dann zwei Interpretationsmöglichkeiten.
Gemäss der ersten hat Satz (7) primär eine Behauptungsfunktion; die

Frage nach seinem Erkenntniswert scheint zunächst sinnvoll zu sein.
Jedoch zeigt sich dann sogleich, dass der Inhalt dieser Behauptung
lediglich eine komparative Ähnlichkeit sein kann, dass daher zumindest

die Beurteilung nach wahr bzw. falsch unangemessen ist. Der
Erkenntniswert muss durch vagere Prädikate, wie «erhellend» und
«nicht erhellend» beurteilt werden.

Gemäss der zweiten Möglichkeit hat Satz (7) primär eine
appellative-persuasive Funktion. In diesem Fall tritt die Frage nach dem
Erkenntniswert in den Hintergrund; sie ist dann vielleicht überhaupt
unangemessen.

Die zweite Interpretation scheint nun auch in dem ganz anderen
Fall angebracht, wo wir Sätze von der Art wie Beispiel (7) nicht als

elliptische Vergleiche verstehen wollen. Diese zweite Linie verfolgt
Max Black in seinem Aufsatz «Metaphor»6 unter dem Namen
«Interaktionstheorie»; was gemäss dieser Theorie in Satz (7) und solchen
gleichen Typs (Black verwendet das Paradigma «Man is a wolf») in
Verbindung gebracht wird, sind nicht Menschen und Maulwürfe bzw.

Luchse, sondern bestimmte Meinungen - landläufige Vorstellungen
oder auch theoretisch fundierte Annahmen -, die wir über die
Menschen einerseits und über diese Tiere andererseits hegen. Ausschlaggebend

für diese Art Metapher ist, was für Assoziationen, Vorstellungen

und Einstellungen die Erwähnung dieser Tiere in uns, als Nicht-

191



Fachzoologen, auslöst, und dass diese dann mit unserem traditionellen

Bild vom Menschen interagieren und dadurch dieses verändern. So

gelten Maulwürfe gewöhnlich als Tiere, die sich vor der Realität des

Tageslichtes verkriechen, und die Dinge, wie sie bei Licht besehen

sind, nicht sehen wollen; Luchse als Tiere, die frei umherschweifen,
auf Beute ausschauen und gefahrlich sind usw. Die Metapher in (7)
suggeriert uns, die Menschen stärker durch den Filter solcher, bereits
anthropomorph modifizierter Vorstellungen von diesen Tieren zu
sehen, so dass gewisse Eigenschaften des Menschen hervorteten,
andere zurücktreten. Die Funktion der Metapher dieses Typs ist in
diesem Fall eine ähnliche wie diejenige der Vergleichssätze. Wie bei
diesen ist auch ihre Absicht nicht die, unser bisheriges Wissen über die
Menschen zu erweitern, indem sie auf eine neuentdeckte Ähnlichkeit
hinwiese, sondern die, es zu korrigieren. Satz (7) will dann soviel sagen
wie: Die Menschen sind nicht so, wie man es idealerweise gern von
ihnen annähme; vielmehr trifft auf sie in gewisser Hinsicht die
Vorstellung und die Wertung zu, die wir von Maulwürfen bzw. Luchsen
haben. Die gegenüber dem Satz (7) angemessene Frage ist daher nicht
die, ob er eine korrekte Behauptung macht, sondern ob wir die durch
ihn suggerierte Wertung übernehmen wollen.

3. Metaphern durch Dehnung

Die unter diesen dritten Typus fallenden Metaphern sind die am
meisten verbreiteten. Ein Beispiel dazu haben wir bereits kennengelernt

mit dem Satz (7): «Wer rastet, der rostet.» Er macht uns ferner
den für alle Metaphern dieses Typs charakteristischen Vorgang deutlich:

ein Prädikat wird unter Aufrechterhaltung der Erinnerung an
seine primäre Extension auf eine neue Art von Objekten übertragen;
sein Anwendungsbereich wird gedehnt. Diese Übertragung kann aus
sehr verschiedenen Gründen erfolgen; gewöhnlich stehen die Objekte
der herkömmlichen Extension mit denen, auf die das Prädikat
übertragen wird, von der Natur her in keiner engeren Beziehung.

Bevor wir die Frage nach dem Erkenntniswert von Aussagen, die

Metaphern dieses Typs enthalten, sinnvoll stellen können, müssen wir
uns einer anderen Frage zuwenden, aus deren Beantwortung allerdings

192



diejenige der ersten sich weitgehend von selbst ergibt. Diese andere

Frage lautet: Was ist das Kriterium, mittels dessen wir in einem Satz

das Prädikat überhaupt als eine Metapher dieses Typs erkennen?
Oben ist gesagt worden, dass es ein Kennzeichen von metaphorischen
Sätzen sei, dass sie bei Zugrundelegung der primären Bedeutung ihres
Prädikates evident falsch sind. Das mag zwar ein notwendiges Merkmal

sein, aber es ist kein hinreichendes. Der Satz: «Er ist angestellt als

Schalterbeamter bei einer Bank», wird sicher falsch, sofern wir «Bank»
als Ausdruck für Sitzgelegenheiten verstehen; wir fassen aber deswegen

«Bank» in diesem Satz nicht als Metapher auf - vielmehr kommt
es uns hier gar nicht in den Sinn, an Bänke zu denken (wenngleich
ursprünglich der Ausdruck von Bänken auf Kreditanstalten übertragen

worden ist). Wenn die Erweiterung eines Anwendungsbereichs
eines Prädikates nicht in jedem Fall zu einer Metapher führt, sondern
manchmal auch einfach zu einem gewöhnlichen neuen Ausdruck, wie
das Wort «Bank» und andere Homonyme zeigen, welche zusätzliche
Bedingung muss dann hinzutreten, damit wir von einer «Metapher»
sprechen?

Ausschlaggebend ist die Unterscheidung zwischen dem Fall, wo
jemand mit dem fraglichen Satz die extensionale Dehnung des Prädikates

zum ersten Mal vornimmt, und dem anderen Fall, wo er sich mit
dieser gedehnten Verwendung bereits auf einen Gebrauch stützen
kann, der in der Umgangssprache vorgegeben ist. Ich will dafür zwei

englische Ausdrücke verwenden und im ersten Fall von «standard-
setting» und im zweiten von «standard-using» sprechen. Zur
Veranschaulichung der Unterscheidung diene das folgende Paradigma:

(9) «Liebe macht blind.»

Die Beurteilung dieses Satzes fällt je nach der Sprachgemeinschaft,
in der wir ihm begegnen, unterschiedlich aus. Entsprechend der eben

genannten Unterscheidung können wir zwei Fälle auseinanderhalten.
Erster Fall. Wir befinden uns in einer Sprachgemeinschaft, in der

das Wort «blind» bisher nur in einer einzigen Verwendung bekannt
ist, in der aufoptisch Blinde. Satz (9) wird in dieser Sprache notwendig
falsch - Liebe macht nicht optisch blind. Wir wollen aber bona fide
annehmen, dass Satz (9) nicht geäussert worden ist, um nur eine
offensichtliche Unwahrheit mitzuteilen, dass der Autor damit irgendetwas

193



hat sagen wollen. Wir sehen uns dann genötigt, nach einer neuen
Bedeutung von «blind» zu suchen, die zumindest so beschaffen sein

muss, dass der Satz eine empirische Chance hat, wahr zu werden.

Angenommen wir gelangen zur folgenden Erklärung: «blind» heisst hier
offenbar soviel wie «unfähig, die Fehler des Geliebten, die Vorzüge
anderer Leute als die des Geliebten zu sehen» und ähnliches. In
diesem ersten Fall können wir sagen, in Satz (9) habe «blind» eine
metaphorische Bedeutung; das Wort wird gegenüber dem herkömmlichen
Gebrauch in einer neuen Weise - übertragen - verwendet.

Die Frage nach dem Erkenntniswert von Satz (9) ist in diesem ersten
Fall unangemessen, denn mit (9) wird im Grunde eine neue
Verwendungsregel für «blind» vorgeschlagen (standard-setting). Metaphorische

Sätze dieser Art sind irreführend, weil sie durch die indikative
Form den Eindruck geben, dass sie eine sprachunabhängige Tatsache
mitteilen - sie verleitet daher zur Frage nach der Wahrheit -, auf der
anderen Seite sich aber dann enthüllen als ein Ort, wo etwas in der
Sprache selbst geschieht, nämlich das Vorschlagen einer neuen Regel
für einen alten Ausdruck. In diesem Fall ist die Frage also nicht die, ob

(9) wahr bzw. falsch sei, sondern die, ob wir den in (9) heimlich erfolgten

Regelvorschlag akzeptieren wollen oder nicht.
Obwohl in diesem ersten Fall die Sätze, mit denen auf diese Weise

neue Standards zu setzten versucht werden, für sich selbst keinen
Erkenntniswert haben, wird durch das, was in ihnen erfolgt, ein
indirekter Beitrag zur Erkenntnis geleistet, nämlich dann, wenn der
Regelvorschlag von der Sprachgemeinschaft aufgenommen wird. Dann ist
die Sprache um ein neues Wort (wobei hier Lautgestalt und Bedeutung
als Einheit genommen wird) reicher geworden. Das ist zwar kein
direkter Zuwachs an Erkenntnis, aber eine Erweiterung des Instrumentariums,

in dem jede Erkenntnis sich artikuliert: der Sprache. Im
Unterschied zu den Metaphern «durch Kategorienvertauschung» treten

Übertragungen «durch Bedeutungsdehnung» nicht in Konflikt mit
bereits bestehenden Prädikaten, denn sie haben ja gerade den Zweck,
einen sprachlich zuwenig erschlossenen Bereich überhaupt erst

sprachlich zu erfassen. Das Bedürfnis, die Sprache zu erweitern und zu
differenzieren, entsteht nicht nur überall dort, wo in der Umwelt neue
Dinge entdeckt oder hergestellt werden, sondern vor allem auch im
Blick auf die sprachliche Erfassung der Innenwelt. Die Umgangsspra-

194



che ist primär extrovertiert; für die Beschreibung innerer Zustände
müssen wir das Vokabular weitgehend erst erschaffen, indem wir
Ausdrücke, die Äusseres betreffen, auf Inneres übertragen.

Zweiter Fall. Wir befinden uns in einer Sprachgemeinschaft, in der
das Wort «blind» bereits in mehreren Verwendungen im Gebrauch ist;
nebst der primären Verwendung («optisch blind») sind mehrere
andere - sie mögen «derivative» heissen - geläufig: danach kann jemand
«blind» genannt werden hinsichtlich Strassenverkehrsgefahren
(«leichtsinnig»), bezüglich Machenschaften, die gegen ihn im Gange
sind («arglos») oder bezüglich Naturschönheiten («ästhetisch
stumpfsinnig»), Auch in diesem Fall wird Satz (9) wiederum falsch, wenn wir
«blind» als «optisch blind» verstehen; er wird auch falsch, wenn wir
«blind» als «Naturschönheit-blind» oder «Machenschaft-blind»
verstehen (ein vor-Liebe-Blinder kann für diese Dinge ja durchaus
hellsichtig bleiben). Aber die Übertragung von diesen bereits gebräuchlichen,

derivativen Verwendungsweisen auf die neue Art von
Anwendungsfällen, auf die (9) zielt, ergibt sich von selbst aufgrund der Regel,
nach der «blind» bisher bereits derivativ verwendet worden ist: Nachdem

der Übergang von der primären Bedeutung zu einer derivativen
früher einmal bereits akzeptiert worden ist, macht jetzt der Übergang

von schon gebräuchlichen derivativen Verwendungen zu einer weiteren

weniger Schwierigkeit, weil die Ähnlichkeit der Fälle als genügend

gross empfunden wird. Andernfalls müsste man es auch bei einem

ganz gewöhnlichen Prädikat wie «grün» verbieten, dass es, nachdem
es bisher nur an Eichen- und Haselblättern exemplifiziert worden ist,

nun auch auf Buchenblätter angewandt wird, weil deren Farbton sich

von dem der ersten Arten leicht unterscheidet.
In diesem zweiten Fall wird mit (9) nicht eine neue Regel

vorgeschlagen, sondern von einer bereits bestehenden Gebrauch gemacht
(standard-using). Sätze wie (9) machen in diesem Fall tatsächlich eine
bestimmte Behauptung. Das Wort «blind» in (9) ist freilich in seiner
Extension nicht klar bestimmt. Wenn nun aber die Antwort auf die

Frage nach der Wahrheit wegen dieser extensionalen Ungenauigkeit
schwierig wird, dann liegt das nicht an einer speziell metaphorischen
Ungenauigkeit; sondern an einer, die auch gewöhnlichen Wörtern wie
«schlau» oder «intelligent» anhaftet. Ausser psychologischen Gründen

gibt es in diesem Fall keine, weshalb wir hier überhaupt von einer

195



Metapher, im Unterschied zu Homonymen, sprechen sollten. Ein
gradueller Unterschied besteht vielleicht darin, dass die verschiedenen
Extensionen eines Homonyms meist scharfbestimmt sind, wogegen in
Fällen ähnlich wie Satz (9) lediglich die primäre Extension («optisch
blind») scharf bestimmt ist, nicht aber die derivativen. Doch es ist
auch im letzteren Fall möglich, die derivative Bedeutung von «blind»
unabhängig von der primären jemanden zu lehren, exemplarisch mit
Fingerzeig, indem man auf das verkehrsblinde oder fehlerblinde
Verhalten gewisser Leute hinweist und sagt: «Leute, die sich so verhalten,
nennt man «blind».13

Der Typus «Metaphern durch Dehnung» umfasst mehrere Untertypen.

Ich verweise hier nur auf einen von ihnen; er umfasst diejenigen
Metaphern, die man «übertriebene Verallgemeinerungen» nennen
könnte. Man betrachte die zwei Sätze:

(10) «Alle Menschen sind Neurotiker.»
(11) «Alle Menschen sind Brüder.»

Im Unterschied zu Satz (9) sind diese zwei Sätze, wenn man sie

buchstäblich nimmt, zwar falsch, aber nicht unsinnig: einige
Menschen sind tatsächlich Neurotiker bzw. Brüder (im leiblichen Sinn).
Die Unwahrheit entsteht hier nicht durch eine Übertragung des Prädikats

auf einen neuen Referenzbereich, sondern durch eine ungebührliche

Ausdehnung des alten Referenzbereichs.
Nach den bisherigen Ausführungen mag es scheinen, als ob die

Metapher nur ein kurzlebiges Phänomen sei, weil die Neuverwendung

13 Psychologisch mag zwischen Homonymen und Metaphern (standard using) ein
Unterschied bestehen. Während wir bei Sätzen, die klare Fälle von Homonymen
enthalten, meist aus dem Kontext unbewusst die zutreffende Bedeutung des Ausdrucks
entnehmen (vgl. das «Bank»-Beispiel), haben jene Sätze, die Metaphern enthalten,
die Eigentümlichkeit an sich, dass wir es zuerst mit der primären Bedeutung versuchen,

die den Satz evident falsch macht, und erst danach den Ausdruck anders
interpretieren. Das mag damit zusammenhängen, dass bei einem Homonym meist beide
Extensionen Objekte enthalten, deren Zugehörigkeit zu der betreffenden Extension
entweder der Gestalt nach oder funktional klar identifizierbar ist, dass dagegen bei
den Metaphern zwar die Objekte der primären Extension als solche klar, die der
zweiten Extension desselben Ausdrucks jedoch nicht klar identifizierbar sind (vgl.
«rosten»: oxydieren-müssiggängerisch werden), so dass in unserer Vorstellung zuerst
Objekte der primären Extension auftreten, weil sie leichter fassbar sind.

196



eines Prädikates, sobald sie von der Sprachgemeinschaft akzeptiert
worden ist, ihren metaphorischen Charakter verliert. Das ist jedoch
nicht durchwegs der Fall. Es gibt viele Metaphern, die sich nicht zu
einem gebräuchlichen Ausdruck wandeln und deshalb Metaphern
bleiben. Aus den Gesprächen mit Eckermann ist der Ausspruch Goethes

überliefert:

(12) «Baukunst ist erstarrte Musik.»14

In diesem Satz sind zwei Metaphern verflochten: einmal wird
gesagt, Baukunst sei eine bestimmte Art von Musik; zum anderen wird
von der Musik gesagt, sie könne erstarren. Die erste gehört zum zweiten

Typus (Kategorienvertauschung); sie kann nicht gebräuchlich
werden, weil sie einer bereits gebräuchlichen Regel zuwiderläuft, nach
der Baukunst und Musik eben zwei verschiedene Dinge sind. Die
zweite ist durch Dehnung entstanden, aber die Übertragung von
«erstarren» auf die Musik bleibt etwas Ungewöhnliches, weil es schwierig
wäre, die Anwendungskriterien dieser neuen Bedeutung von «erstarren»,

speziell in Anwendung auf Musik, anzugeben. Ungewöhnliche
Neuverwendungen dieser Art, wie die Lyrik sie in einer grossen Vielfalt

kennt, führen aus diesem Grund zu bleibenden Metaphern.

4. Schlussbetrachtung

Die im ersten Teil gezogene Unterscheidung zwischen empirischen

und metaphysischen Metaphern noch einmal aufgreifend,
möchte ich abschliessend zwei Beispiele von metaphysischen Metaphern

betrachten. Sie lassen sich beide als Exempla für den dritten
Typus, und zwar im Sinne von standard-setting, erkennen.

Beim ersten handelt es sich um einen zentralen Terminus der
traditionellen Erkenntnistheorie, um den der «Aussenwelt». Die
mit der Vorstellung einer bewusstseinstranszendenten Aussenwelt zu-

14
Eckermann, Gespräche mit Goethe; 23. III. 1829: «Ich habe unter meinen Papieren
ein Blatt gefunden, sagte Goethe, wo ich die Baukunst eine erstarrte Musik nenne.
Und wirklich, es hat etwas; die Stimmung, die von der Baukunst ausgeht, kommt
dem Effekt der Musik nahe.»

197



sammenhängenden Probleme mögen auf unterschiedlichen Ebenen
liegen. Das Problematische an der mit dem Terminus selbst erfolgten
Bedeutungsdehnung in bezug auf das Wort «aussen» ist dies: wir wissen

zwar, dass wir das «aussen» hier nicht räumlich verstehen dürfen,
aber andererseits können wir de facto kaum anders, als die Beziehung
zwischen dem Bewusstsein mit dessen Inhalten (den äusseren und
inneren Wahrnehmungen) und der als existent (einmal) angenommenen
Aussenwelt anders denn raum-ähnlich zu denken. Mit anderen Worten:

die im Terminus «Aussenwelt» erfolgte Übertragung von «aussen»

auf eine Art von Relation, deren einer Term uns in der Erfahrung
nicht gegeben ist, bewirkt nicht das, was sie beabsichtigt: sie verlangt
von uns, eine Art von Beziehung zu denken, die wir, da sie unsere
Erfahrung übersteigt, nicht denken können. Wir fallen beim
Versuch, das «aussen» anders denn als räumlich zu verstehen, immer
wieder zurück auf eine Vorstellung von einer zumindest
raumähnlichen Relation. Mit anderen Worten: wir haben mit diesem

Beispiel den für metaphysische Metaphern allgemein charakteristischen

Fall vor uns, wo wir vergeblich versuchen, eine Relation
zwischen nicht-räumlichen Dingen (dem Bewusstsein, einschliesslich
aller seiner räumlichen und nicht-räumlichen Vorstellungen und
anderen Inhalten, einerseits und der uns prinzipiell unzugänglichen
Aussenwelt anderseits) durch die metaphorische Verwendung eines

Ausdrucks für eine räumliche Relation auszudrücken.
Das zweite Beispiel findet sich im Titel von Schopenhauers Hauptwert

«Die Welt als Wille und Vorstellung». Schopenhauer sagt, alle
Lebewesen, ebenso alle leblosen Dinge, die uns in der Erfahrung als

Vorstellung gegeben sind, seien Objektivationen des Willens. Dass er
dabei den Terminus «Wille» nicht in der gebräuchlichen Art verwendet,

ist offensichtlich. Er vermittelt mit seiner metaphysischen Grundthese

somit nicht eine neue Erkenntnis, sondern einen neuen
Regelvorschlag. Dieser besteht darin, den Anwendungsbereich von «Willen»

über den bisher gebräuchlichen so weit auszudehnen, dass

fortan auch die Erscheinungen der Elektrizität, des Magnetismus, der
Gravitation als «Objektivationen des Willens» zu beschreiben wären.
Die hier allein sich stellende Frage, nämlich ob wir diesen Regelvorschlag

akzeptieren wollen, hängt von der anderen Frage ab, was wir
denn gewinnen würden, wenn wir es täten. Es scheint, dass wir zwar

198



nichts gewinnen, aber vielleicht etwas verlieren würden. Die
Bedeutungsdehnung erfolgte hier ja nicht zwecks Schaffung einer neuen
Vokabel, mit der wir einen bisher sprachlich unerfassten Gegenstandsbereich

erstmals neu zu erfassen suchen; wir würden im Gegenteil mit
ihr eine bereits bestehende, sprachlich fixierte Unterscheidung -
zwischen Schwerkraft und Magnetismus, Lebensinstinkt und Willenskraft

- tendenziell wiederum verwischen. Ausserdem hätte eine derart
ausufernde Bedeutungsdehnung eines Wortes zur Folge, dass dieses

keine konkrete Beschreibungsaufgabe mehr hätte, denn es gäbe
danach nichts mehr, was man nicht als «Objektiviation des Willens»
kennzeichnen müsste.

Als Ergebnis der Untersuchung können wir das Folgende
festhalten. Die Metaphysik-Kritik des Positivismus, soweit sie sich gegen
die metaphysischen Metaphern wendet, ist im wesentlichen berechtigt.

Weder vermitteln Aussagen, die Metaphern dieser Art enthalten,
Erkenntnisse - weil es sich um implizite Regelvorschläge handelt -,
noch gibt es gute Gründe, sie als Regelvorschläge zu akzeptieren, weil
entweder die Anwendungskriterien ungeklärt sind (Beispiel «Aussen-
welt») oder weil die Bedeutungsdehnung die Sprache nicht bereichert
(Beispiel «Wille»), Die Kritik des Positivismus ist aber zu radikal,
wenn sie auch solche metaphorischen Sätze, die von Objekten und
Vorgängen in Raum und Zeit handeln, als kognitiv sinnlose Scheinsätze

verwirft. Denn bei denjenigen unter ihnen, die Metaphern im
Sinne von standard-using verwenden, handelt es sich um gewöhnliche
empirische Sätze, ausser dass die Extension des Prädikates vielleicht
nicht sehr genau bestimmt ist. Und bei den anderen, die Metaphern im
Sinne von standard-setting verwenden, handelt es sich zwar nicht um
Sätze, die über aussersprachliche Objekte sprechen (obgleich es den

Anschein macht), sondern eben um implizite Regelvorschläge. Doch
dürfen wir ihnen in diesem letzten Fall einen indirekten Beitrag zur
Erkenntnis zubilligen, weil sie Vorstösse darstellen zur
Vokabularerweiterung, und damit zur Bereicherung des für die Erkenntnisvermittlung

grundlegenden Instrumentariums.

199




	Der Erkenntniswert von metaphorischen Aussagen

