
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 41 (1982)

Artikel: Die Wahrheit des "impliziten Denkers" : zur
Logikbegründungsproblematik in Hegels "Wissenschaft der Logik"

Autor: Zimmerli, Walther Ch.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 41/1982

WALTHER CH. ZIMMERLI

Die Wahrheit des <impliziten Denkers>

Zur Logikbegründungsproblematik in Hegels
«Wissenschaft der Logik»

Michael Theunissen zum 50. Geburtstag gewidmet

Mit Hegels «Wissenschaft der Logik» meint leicht fertig zu sein, wer
sich mit dem Beginn der Seinslogik befasst hat und dabei auf gravierende

<Fehler> gestossen zu sein glaubt. Diese <Leicht-Fertigkeit> hat
bekanntlich seit dem letzten Jahrhundert Tradition; sie ist in unserem
Jahrhundert von Carnap aufgegriffen worden und findet seither immer
wieder - zumal mit der analytischen Philosophie liebäugelnde -
Anhänger. Indessen hat Hegel selbst zu dieser vermeintlichen <Gründ-

lichkeit>, beim Beginn der Logik stehenzubleiben, bereits das eine oder
andere Wort gesagt, so etwa an exponierter Stelle in der Vorrede zur
zweiten Ausgabe von 1831: «Diese Gründlichkeit hat zugleich den

Vorteil, die grösste Erleichterung für das Denkgeschäft zu gewähren,
sie hat die ganze Entwicklung in diesen Keim eingeschlossen vor sich
und hält sich für mit Allem fertig, wenn sie mit diesem fertig ist, der
das Leichteste zum Abtun ist, denn er ist das Einfachste, das Einfache
selbst: es ist die geringe Arbeit, die erforderlich ist, wodurch sich diese

so selbstzufriedene Gründlichkeit wesentlich empfiehlt. Diese
Beschränkung auf das Einfache lässt der Willkür des Denkens, das für
sich nicht einfach bleiben will, sondern seine Reflexionen darüber
anbringt, freien Spielraum.» (I, 20f.) Man muss Hegels Logik, will
man sie überhaupt verstehen, ganzheitlich deuten.

Korrespondenzadresse: Prof.Dr. Walther Ch. Zimmerli, Böcklinstrasse 33, D — 3300

Braunschweig

139



Und dennoch ist sowohl die Forderung berechtigt, die Begriffe der
Hegeischen Logik müssten einem kritischen, u.U. auch analytischen
Zugriff standhalten, als auch der Wunsch, es möge ein Anfang als
Einstieg bzw. Einleitung in diese recht fremde Art von Logik gefunden
werden. Seit 1965 (Fulda, 1965) ist die Einstiegs- und Einleitungsthematik

erneut zum Diskussionsgegenstand geworden, und Henrichs
Arbeiten (z. B. 1976) stellen wertvolle Beiträge zur Erhellung der
operativen Elemente der Hegeischen Logik dar. Es ist aber Michael
Theunissen (1978) zu danken, dass nun wieder eine umfassende These

zu Struktur und Funktion der «Wissenschaft der Logik» vorliegt. - Die
festzuhaltende Notwendigkeit, sich mit ihr kritisch auseinanderzusetzen,

bedeutet nicht, dass man gezwungen wäre, ihr in allen Stücken zu
folgen; ganz im Gegenteil. Mein eigener Beitrag zu dieser Diskussion
(Zimmerli, 1981) versuchte, die ganzheitliche Interpretation der Logik
Hegels strukturell und entwicklungsgeschichtlich, durchaus in Absetzung

von Theunissen, ein Stück voranzutreiben. Die Ergebnisse, für
unseren Zweck zusammengefasst, waren, dass sich aus der
Entwicklungsgeschichte der unterschiedlichen Logikauffassungen Hegels ablesen

lässt, dass Hegel die an Kant orientierte Logik sukzessive <anti-
nomisiert> und durch eigene Inhalte aufgefüllt hatte, bevor er die
«Grosse Logik» als Endresultat dieser Entwicklung abfasste. Die
«Objektive Logik» ist dabei als Kritik der bestehenden, zumal von Kant
formulierten und kritisierten Metaphysik zu verstehen, die im
gleichen aber auch «darstellende» Funktion (Theunissen) und darüberhinaus

eine pragmatische Einübungsfunktion für die logischen Operationen

hat (Zimmerli, 1981).

Von diesem als gesichert unterstellten Voraussetzungsbestand wird
im folgenden ausgegangen. Es soll versucht werden, ein kleines Stück
in der Interpretation der «Subjektiven Logik» voranzukommen,
indem die Textpassage «Vom Begriff im Allgemeinen» (II, 213 — 234)
einer etwas genaueren Untersuchung unterzogen wird. Dabei wird die

von Gadamer geäusserte Interpretationsmaxime, es gelte, Hegel zu
buchstabieren, mit der Gadamerschen hermeneutischen These,
Verstehen schliesse Applikation mit ein, in Verbindung gebracht, so dass

die allgemeine Interpretationsregel resultiert, es gelte die Hermetik der
Hegeischen Logik durch Hermeneutik aufzubrechen, das Buchstabieren

zum Übersetzen weiterzuführen. Wenn in diesem Sinne Verstehen

140



Applikation impliziert, dann heisst das, dass unser primäres Interesse
ein gegenwärtig-systematisches ist, auch wenn es sich historisch
vermittelt: es geht um das zeitlos-zeitliche Skandalon der Logik, dass sie

einer Begründung bislang weder fähig noch bedürftig schien. Neuere
Ansätze zur Logikbegründung stimmen in dieser Richtung hoffnungsvoll.

Es wird daher im folgenden zunächst ein prinzipientheoretischer
Reflexionsgang durch die Frage des Anfangs und des Voraussetzungslosen

gemacht werden, um zum <impliziten Denken zu gelangen (I).
Hier kann dann eine explizit am Hegeischen Text orientierte Diskussion

der Frage nach der Wahrheitsfahigkeit metaphysischer bzw.
logischer Fragen ansetzen (II), deren Ergebnisse erneut in die systematische

Problematik einer logikbegründenden Logik einzubringen sind
(III).

I.

Das Problem des Anfangs ist bekannt und von Hegel eigens thematisiert

worden. Es lässt sich - ausformuliert - auf die schlanke Formel
bringen: Indem wir philosophisch zu denken beginnen, haben wir
immer schon begonnen - wir denken nie ur-sprünglich, sondern
immer <inmitten>. Nicht inhaltlich allein und damit hermeneutisch zu
fassen, sondern auch und gerade formal; mit der ersten Aussage, dem
ersten Urteil, das wir äussern, ja - schon mit dem ersten Wort lassen

wir uns auf Voraussetzungen ein, Voraussetzungen der Sprache und
Voraussetzungen der sprachlich sich manifestierenden Fogik. Und
dasselbe gilt - in noch verwirrenderem, weil selbstbezüglichem Masse

- dort, wo wir diese Voraussetzungen selbst thematisieren. Sprache
verwendend und ihre grammatikalischen wie logischen Strukturen
dabei voraussetzend, versuchen wir, dieser Strukturen, sie reflektierend,

inne, ihrer bewusst zu werden. Holt reflektierendes Denken so

seine eigenen Voraussetzungen je ein, oder entsteht nicht vielmehr der
unendliche Regress in dem schwindelerregenden Versuch, sich stets

um sein Denken zu drehen, auf dass man sich irgendwann einmal dessen

bewusst werde, was <hinter dem Rücken> geschieht?
Die Frage nach den Denkbarkeitsbedingungen der Formstrukturen

unseres Denkens ist zwar die Grundfrage jeder transzendentalen Lo-

141



gik, beinhaltet ihrerseits aber mindestens noch die Voraussetzung der
Unterscheidbarkeit von Form und Inhalt, von transzendentaler und
formaler Logik und vieles andere mehr. Radikalem Herangehen an
diese Fragen eröffnet sich mithin nur die Möglichkeit, von dem, was
seinerseits keine (mindestens keine ersichtlichen) Voraussetzungen
mehr hat, auszugehen. Hegels Logik erhebt den Anspruch, dies zu tun.
Indessen ist Einigkeit in der Überzeugung, es sei beim seinerseits
Voraussetzungslosen zu beginnen, leichter herbeizuführen als Einigkeit in
der Beantwortung der Frage, was denn dieses Voraussetzungslose sei.

Wenn nämlich zutrifft, dass das Thematisieren von etwas seinerseits
bereits Voraussetzungen macht, die nicht in den thematisierten
Voraussetzungen aufgehen, dann existiert <das Voraussetzungslose> als das

stets Vorausgesetzte nur unthematisiert, und jedes Thematisieren
entzöge es dem Zustand der Voraussetzungslosigkeit. Damit ergibt sich
bereits das erste Problem: Begonnen werden müsste in der transzendentalen

Logik eigentlich mit dem schlechthin Voraussetzungslosen.
Dadurch dass es thematisiert wird, wird es aber seiner Voraussetzungslosigkeit

entkleidet und unter die Voraussetzungen des Thematisierens
gestellt; mit dem Voraussetzungslosen kann nur begonnen werden,
indem ihm etwas vorausgesetzt wird.

Es ergeben sich nun zwei Möglichkeiten, diesem Dilemma zu
entrinnen: entweder Preisgabe der Forderung, es sei mit dem schlechthin
Voraussetzungslosen zu beginnen - dies aber wäre ohne gleichzeitige
Preisgabe des Begründungsanspruchs selbst nicht möglich - oder Um-
bestimmung dessen, was bislang naiv unter <Voraussetzungslosigkeit>
verstanden wurde. Damit war nämlich quasi-empirisch gemeint: <A

hat dann keine Voraussetzungen) ist genau dann wahr, wenn gilt:

(1) Es existieren im thematisierten Bereich keine notwendigen Bedin¬

gungen für A, oder: es ist kein Zustand zu nennen, der eingetreten
sein müsste, damit A existiert.

(2) Es existieren im Thematisieren selbst keine notwendigen Bedin¬

gungen für A, oder: A existiert als voraussetzungslos, auch ohne
dass es als voraussetzungslos thematisiert wird.

Die Schwierigkeit ergibt sich also, wie man leicht sieht, daraus, dass

sich aus empirischen und logischen Gründen weder Satz (1) noch Satz

(2) in dieser Form verifizieren lassen, da verneinte Existenzsätze und

142



bejahte Allsätze logisch äquivalent sind und diese empirisch stets nur
falsifiziert, niemals aber verifiziert werden können. Satz (2) ist zusätzlich

aber auch noch erkenntnistheoretisch problematisch, da er sich
selbst immanent widerspricht, indem er die gnoseologische
Wahrheitsbedingung von Satz (1) aufhebt: wenn der Satz nämlich
überhaupt verifizierbar wäre, z. B. wenn er die Form einer bejahenden
Existenzaussage hätte (<Es gibt eine notwendige Bedingung für A>), dann
liesse sich über seinen Wahrheitswert nur entscheiden, indem er
thematisiert würde. Satz (2) fordert aber, dass Satz (1) auch dann wahr
sein soll, wenn A nicht thematisiert wird.

Natürlich lässt sich auch eine noch schärfere Interpretation dieser
naiven Auffassung von Voraussetzungslosigkeit denken, derzufolge
nicht die Nichtexistenz, sondern die Unmöglichkeit der Existenz von
Voraussetzungen im Voraussetzungslosigkeitspostulat gefordert würde.

Die Wahrheitsbedingungen für den Satz <A hat keine Vorausset -
zungen> würden dann lauten:

1 ') Es ist ausgeschlossen, dass es im thematisierten Bereich notwen¬
dige Bedingungen für A geben kann, oder: es ist unmöglich, einen
Zustand zu nennen, der eingetreten sein muss, damit A eintritt.

(2') Es ist ausgeschlossen, dass es im Thematisieren selbst notwendige
Bedingungen für A geben kann, oder: A muss mit Notwendigkeit
als voraussetzungslos auch existieren, ohne dass es als voraussetzungslos

thematisiert wird.

Mit <Möglichkeit> bzw. <Unmöglichkeit> ist hier die logische
Möglichkeit, d.h. die Widerspruchsfreiheit bzw. die Widersprüchlichkeit
gemeint, die a fortiori die Realmöglichkeit bedingt. Diese verschärfte
Formulierung zeigt die Problematik der zweiten Wahrheitsbedingung
noch deutlicher auf, wenn in Rechnung gestellt wird, dass das Thematisieren

seinerseits nichts anderes als Denken ist und wenn man
demzufolge die entsprechenden Bestimmungen in Satz (2') ersetzt. Dann
ergibt sich :

(2") Es ist nicht widerspruchsfrei denkbar, dass es im Denken notwen¬
dige Bedingungen für A gibt, oder: A muss mit Notwendigkeit als

voraussetzungslos existieren, auch ohne dass es als voraussetzungslos

(oder überhaupt) gedacht wird.

143



Damit ist gesagt, dass es, wenn A voraussetzungslos sein soll,
notwendigerweise widersprüchlich sei, A von notwendigen Bedingungen
des Denkens von A abhängig sein zu lassen.

Eine Bestreitung dieser Themen müsste also aufzuzeigen in der Lage
sein, dass es ohne Widerspruch möglich ist, das gedachte A als unter
notwendigen Bedingungen des Denkens von A stehend zu denken.
Mit diesem Hinweis auf das gedachte A im Unterschied zum Denken
von A ist denn auch bereits ein Weg zu Bestreitung aufgezeigt: Wir
können uns das gedachte A dann als voraussetzungslos denken und im
gleichen behaupten, das Denken von A sei dafür notwendige Bedingung,

wenn wir annehmen, dass objektive und subjektive Voraussetzung

zweierlei sei, dass es m.a.W. dem Charakter objektiver Vor-
aussetzungslosigkeit keinen Abbruch tue, wenn A nur unter der
Voraussetzung notwendigen Bedingung) des Denkens von A gedacht
werden könne. Das würde aber bedeuten, dass die Bedingungen (1)
und (2) bzw. deren Umformungen (1 ') und (2') bzw. (2") ihrerseits nur
in einem einsinnigen Abhängigkeitsverhältnis zueinander stehen:
Bedingung (1) kann gelten, ohne dass Bedingung (2) der Fall ist, aber
nicht umgekehrt. Und dies ist dann im Regelfalle auch die <Lösung>,
die die analytische Philosophie - als praktizierbar - angibt: ein zur
Missverständnisvermeidung dienliches Selbstbezüglichkeitsverbot
von Sprache bzw. die strikte Abschottung innerhalb der Sprache von
Objektsprache gegen Metasprache.

Damit indessen wäre gerade das Proprium des Voraussetzungslosig-
keitspostulats der Logik verfehlt. Hier muss es ja, soll kein unendlicher

Regress von Objektsprache zu Metasprache,, Metasprache2,.
Metasprachen eintreten, erlaubterweise so etwas wie Selbstbezüglich-
keit geben, wenn anders der Logikbegründungsanspruch aufrechterhalten

werden soll. <Voraussetzungslosigkeit> heisst in diesem
Zusammenhang mithin nur sich selbst zur Voraussetzung haben. Die einführende

Metasprache muss also nach denselben Prinzipien verfahren,
wie sie in der Objektsprache analysiert werden, und nur nach diesen.
Der Beginn <inmitten> der logischen und sprachlichen Formen bedeutet

daher, dass - wie bekannt ist - als Metasprache die Umgangssprache

benutzt wird, die, abstrahierend und gebietsbeschränkend,
Ausschnitte ihrer selbst zum Thema macht und auf Voraussetzungen
befragt, die sich, wird dieses Unternehmen zu Ende geführt, als die später

144



thematisierten Strukturen der Logik selbst erweisen. Dieses Verfahren,

das Einsetzen <inmitten> und die reflexive Befragung des Faktischen

auf die Bedingungen seiner Denkbarkeit hin, ist das transzendentale

Verfahren. Was in einer vollständigen Logikbegründung über
die transzendentale Logik hinaus geleistet wird, ist nur dies, dass die
aufgezeigten Denkbedingungen als Elemente der Doktrin wieder
eingeholt werden.

Das bedeutet konkret, dass die Logik, die traditionellerweise in der
Thematisierung ihrer selbst sich mit Begriffen, Urteilen und Schlüssen
befasst, für den Gang ihrer Begründung nicht bei Begriff, Urteil und
Schluss im thematisierten Bereich einsetzen darf, sondern zunächst
deren Hervorgehen aus ihren Voraussetzungen zum Thema zu
machen hat, während das Einsetzen und Thematisieren selbst, sofern

man es von seiner subjektiven Seite betrachtet, sehr wohl das Begreifen,

Urteilen und Schliessen als Voraussetzung des Denkens auch des

Voraussetzungslosen in Ansatz bringen muss. Damit ergibt sich die

Bewegung einer Logikbegründungslogik von selbst: Es ist der Weg

vom thematisierten Voraussetzungslosen zur Voraussetzung des

Thematisierens aufzuweisen, es ist zu zeigen, wie das im analytischen
Sinne Getrennte, das gedachte Voraussetzungslose zur Voraussetzung
des Denkens des gedachten Voraussetzungslosen wird. Dass dieses

Werden selbst ein Werden in Gedanken ist, tut dem keinen Abbruch,
da auch dieses Werden in Gedanken dem Werden des gedachten
Voraussetzungslosen zur Voraussetzung des Denkens des gedachten
Voraussetzungslosen entspricht. Mit anderen Worten: die Begründung der

Logik hat - gleichgültig zu welcher Zeit und von welcher Position aus
sie geschieht - den Weg vom gedachten Voraussetzungslosen, dem
unbestimmten Unmittelbaren, dem Sein, zur Voraussetzung des Denkens

des gedachten Voraussetzungslosen, d. h. zum «Begriff»
zurückzulegen.

Dass ich mich Hegelscher Termini bediene und auf den Aufbau von
Hegels «Wissenschaft der Logik» abhebe, ist kein Zufall. Denn zum
einen stehen wir - ganz allgemein - trotz der notorischen Schwierigkeit

seiner Texte in der Wirkungsgeschichte Hegeischen Denkens, und
zum anderen stellt Hegels «Wissenschaft der Logik» einen der seltenen

durchgeführten Versuche der logikbegründenden Logik dar, -
vielleicht sogar überhaupt den einzigen. Ausserdem lässt sich aber, wenn

145



das Ausgeführte zutreffen sollte, hieran ablesen, dass zwar die Struktur
aller Logikbegründungen stets identisch ist (und sein muss), solange

man darunter a) das Auffinden des thematisierten Voraussetzungslosen,

b) den Aufweis von dessen Voraussetzungslosigkeit gemäss der

Wahrheitsbedingung (1) bzw. (1') und c) das Einholen der Voraussetzungen

des Thematisierens, anders: der Bedingungen des Denkens des

Voraussetzungslosen versteht. Der spezielle Inhalt dagegen, d. h. etwa
die zu begründenden logischen Standards oder die je gängigen
Logikauffassungen etc., sind unterschiedlich und historisch kontingent, was

sogar für die Beantwortung der bereits genannten Frage gilt, was denn

eigentlich das gesuchte Voraussetzungslose sei. Daher diskutiert Hegel
in seiner logikbegründenden «Wissenschaft der Logik» andere Positionen,

Theorien und Auffassungen, als wir es heute tun würden, und
daher wird auch in unseren Überlegungen zur Logikbegründung heute
die Hegeische Auffassung nicht nur im strukturellen, sondern auch im
inhaltlichen Sinne vorkommen.

Das Thematisieren, das in seinen Voraussetzungen im Laufe des

Begründungsganges eingeholt werden muss, lässt sich als <korrektes Denken)

bezeichnen. Was das heisst, wird zwar ebenfalls historisch je
unterschiedlich ausgelegt werden; stets aber meinen wir damit
regelrechtes Denken. Für uns heisst das z.B.: den Regeln der Prädikaten-
und Aussagenlogik oder der <Formalen Semantik) (Tugendhat), für
Hegel dagegen: den Regeln der klassischen Syllogistik entsprechendes
Denken. Diese Regeln und deren Elemente, d. h. das, was in der klassischen

Logik das <Organon> als die Lehre von Begriff, Urteil und
Schluss ausmacht und was Hegel innerhalb der «subjektiven Logik
oder der Lehre vom Begriff» als «Subjektivität» bezeichnet, fungiert
im gleichen als thematisiertes Kernstück der Logik und als die
eingeholten Voraussetzungen des Thematisierens, d.h. als die eingeholten
Denkbedingungen selbst. Sie, nicht aber die sogenannten <Denkge-

setze>, die nur kategoriale Abstraktionen, d.h. Reflexionsbestimmungen

sind (und die Hegel wohl auch deswegen bereits in der Wesenslogik

abhandelt, cf. II, 23 ff), bilden den bei der Thematisierung des

Voraussetzungslosen von allem Anfang an nur operativ, nicht aber
thematisiert anwesenden Corpus des Denkens. Ich möchte diesen

Punkt, der bei Hegel durch den Abschnitt «Subjektivität» markiert
wird, daher als den des <impliziten Denkers) bezeichnen. Das Mini-

146



malprogramm einer Logikbegründung ist im Ausgang von dem
thematisierten Voraussetzungslosen also die Rekonstruktion des <impliziten

Denkers> als des Inbegriffs der generierenden Prinzipien. Dabei
muss allerdings betont werden, dass es ein Missverständnis wäre,
wollte man diesen Begriff des <impliziten Denkers> psychologistisch
o.ä. auslegen. Er bezeichnet vielmehr eine Position innerhalb der
Struktur einerjeden logikbegründenden Logik.

II.

Für das Begreifen ist nichts, es sei denn, es werde (als seiend)
gedacht. Hegel unternimmt es, im Kernstück der «Wissenschaft der
Logik», dem Abschnitt «Die Subjektivität», diese parmenideische Formel

- in seiner eigenen Formelsprache: die Identität von <Ansich~> und
<Fürsichsein> im <Begriff> - durch den Aufweis der Genese des <Begriffs>

aus dem Voraussetzungslosen, aus <Ansichsein> und <Fürsichsein>, in
ihrer Wahrheit ad intellectum zu demonstrieren. In seinem Hervorgehen

und Werden ist der <Begriff> unfrei, <notwendig>: erst indem er
sich <in Freiheit> setzt, hat er ein Dasein, in dem er mit sich selbst identisch

ist. Mit Hegeischen Worten: «Die Momente der Bewegung des

Substantialitätsverhältnisses, wodurch der Begriff geworden ist, und
die dadurch dargestellte Realität ist erst im Übergange zum Begriffe;
sie ist noch nicht als seine eigene, aus ihm hervorgegangene Bestimmung;

sie fiel in die Sphäre der Notwendigkeit; die seinige kann nur
seine freie Bestimmung, ein Dasein sein, in welchem er als identisch
mit sich [ist], dessen Momente Begriffe und durch ihn selbst gesetzte
sind.» (II, 235)

Bezieht man diese, von Hegel im erläuternden Text zur «Einteilung»

der Begriffslogik geäusserte Überlegung auf die analysierte Aufgabe

einer logikbegründenden Logik, dann wird deutlich, dass hier
eine Standortbestimmung vorgelegt wird: Der <Begriff>, der als operativer

bzw. generierender von allem Anfang an die Position des <impli-
ziten Denkers) ausmachte, kommt hier zur thematischen Behandlung.
Die bislang nicht eigens thematisierte Struktur der thematisierenden
Objektsprache wird nun selbst zum Objekt, zum Objekt allerdings
einer Sprache, die nur funktional als <Metasprache> bezeichnet werden
kann, nicht aber weil sie eine andere Struktur hätte. Die Rekonstruk-

147



tion der Genese des <Begriffs> behandelte dessen Vorstufen als
Denkobjekte; deren Entwicklung durch den Eingriffdes nicht-thematischen
generierenden logischen Denkens ist noch eine Entwicklung, der das

Entwicklungsprinzip, die logische Regel, fremd und äusserlich ist;
dargestellt wird die begriffliche Notwendigkeit der Entwicklung, ohne
dass die Voraussetzung dieser begrifflichen Struktur im operativen
Sinne thematisch geworden wäre. Nun aber hat das generierende
Prinzip - und das meint die Rede von der «freien Bestimmung», dem
«Dasein», in welchem der Begriff «als identisch mit sich» ist, nicht
mehr allein nur seine Vorstufen, sondern sich selbst zu generieren.
Dies ist - pars pro toto - der Sinn der Behauptung, dass die Momente
dieses Daseins «Begriffe und durch ihn selbst gesetzte» seien. Der <im-

plizite Denker> beginnt hier, nicht mehr anderes, sondern den <impli-
ziten Denken zu thematisieren, und das heisst, dass <Freiheit> hier
nicht meinen kann subjektives Belieben> oder gar <Willküi>, sondern
<Autonomie> im Sinne von strikter Befolgung nur noch der eigenen
Regeln>. In der Diskussion der Kategorie der <Substanz>, die den Ab-
schluss der «objektiven Logik» bildet, löst sich die Substanzmetaphysik,

in der die verdinglichten Relationskategorien als Kausalität und
Wechselwirkung die «nur innre Notwendigkeit» exteriorisieren, in die

«Transparenz» des sich als setzend wissenden <Begriffs> auf. Diese
reflexive Thematisierungsleistung des <impliziten Denkers> hat Hegel
im Blick, wenn er - nahezu panegyrisch - in seinen Ausführungen
zum «Begriff im allgemeinen» sagt: «Im Begriffe hat sich das Reich der
Freiheit eröffnet. Er ist das freie, weil die an undfür sich seiende Identität,

welche die Notwendigkeit der Substanz ausmacht, zugleich als

aufgehoben oder als Gesetztsein ist, und dies Gesetztsein, als sich auf
sich selbst beziehend, eben jene Identität ist. Die Dunkelheit der im
Kausalverhältnisse stehenden Substanzen füreinander ist verschwunden,

denn die Ursprünglichkeit ihres Selbstbestehens ist in Gesetztsein

übergegangen und dadurch zur sich selbst durchsichtigen Klarheit
geworden; die ursprüngliche Sache ist dies, indem sie nur die Ursache
ihrer selbst ist, und dies ist die zum Begriffe befreite Substanz.» (II,
218f.)

Dass Hegel dieses Hinausgehen über die Notwendigkeit der
Substanz als «die einzige und wahrhafte Widerlegung des Spinozismus»
bezeichnet, gewinnt unter diesem Interpretationszugriff eine zusätz-

148



liehe Dimension. Es handelt sich dabei nicht nur um einen weiteren
Fall der von Hegel so meisterhaft beherrschten integrativen Kritik
durch Weitertreiben der kritisierten Position in deren inhärente Negation,

sondern um eine Erklärung dessen, was ich das <mos geometri-
cus-Problem> nennen möchte: Die einen vertrauten Umgang mit
Spinozas «Ethica» immer wieder inhibierende Rigidität des logischen
Gerüstes, die scheinbar unmotivierte Axiomatisierung einer hochspekulativen

Metaphysik, die zwangsläufig zu einer radikalen Negation der
Freiheit führt, hätte sich im nächsten Reflexionsschritt in die «Klarheit»

und völlige Durchsichtigkeit der Thematisierung des <Begriffs>

fuhren lassen, die im gleichen die verwendete Logik zur behandelten
gemacht und die Absage an jegliche Freiheit in die Freiheitskonzeption

der Autonomie aufgelöst hätte. Da Spinoza diesen Schritt nicht
mehr tat, obliegt er denen, die, ihn kritisierend, auf ihm aufbauen. -
Anders und nicht philosophiehistorisch gewendet: die Aufhebung der
Macht hypostasierter Ergebnisse metaphysischer Spekulation kann -
mit Aussicht auf Erfolg - nur in Angriff genommen werden, wenn sie

als Konsequenzen i.e.S., d.h. als unvermeidbare Produkte korrekten
Denkens begriffen werden, die eben deswegen nicht blosse Gedanken
sind, sondern sozusagen <Marken> reflexiven Innewerdens der Freiheit
des <Begriffs>; in der logisch konsequenten metaphysischen Spekulation

- nicht allerdings im Spintisieren und Phantasieren - muss Wahrheit

liegen, da nur durch sie die Konkurrenten im Kampf um die Position

des Wahrheitsgaranten, die Instanzen der Erfahrung, überhaupt
wahrheitsfahig werden können. - Oder nochmals anders, diesmal in
philosophiehistorischer Referenz auf Kant: Das Bestreiten erkennt-
niskonstitutiver Leistungen der Ideen samt dem notwendigen Widerstreit,

in den diese sich selbst verstricken, ist Kant zum Verhängnis
geworden, das die Philosophie gefährlich in die Nähe blosser Empirie-
Abhängigkeit rückt. «Hätte man es je denken sollen, dass die Philosophie

den intelligiblen Wesen darum die Wahrheit absprechen würde,
weil sie des räumlichen und zeitlichen Stoffes der Sinnlichkeit entbehren?»

(II, 228)
Einem Ohr, dem die vollständige Disjunktion von <kritischem> und

«dogmatischem Denkern geläufig ist (und wir nach-kantisch Spätgeborenen

haben alle solche Ohren!), klingt dies verdächtig nach vorkritischer

Metaphysik, sprich: Dogmatik oder gar nach Dogmatismus,

149



bzw. - je nach intellektueller Konfession - erfreulich nach Restauration

eines begriffsrealistischen Idealismus. Eben dieses Missverständnis

aber gilt es zu vermeiden; weder das eine noch das andere ist der
Fall. Was aber kann dann die Behauptung der Wahrheitsfähigkeit
metaphysischer Aussagen bedeuten? Öffnet sie nicht einem grenzenlosen

Spekulieren Tor und Tür, erneuten Träumereien von Geistersehern?

Da diese Fragen einen Zentralnerv nicht nur der Hegelinterpretation,

sondern jedes reflexiven, spekulativen oder gar dialektischen
Logikbegründungsversuches treffen, können sie nicht mit Apologetik
beantwortet werden. Es gilt daher nun, den Sinn der fraglichen
Behauptung zu rekonstruieren, um, darauf fussend, die quaestio iuris
stellen zu können. - Unter der Voraussetzung, die zu klärende
Behauptung laute <Metaphysische Aussagen sind wahrheitsfahig>, müsste
zunächst geklärt werden, welche Auslegung dieser Satz sinnvollerweise

finden könnte. Zu diesem Behufe muss a) diskutiert werden,
welche Bedeutung <metaphysisch> in diesem Zusammenhang haben

kann, b) was <wahrheitsfahig> hier heisst und c) wie die Syntax des Satzes

rekonstruiert werden könnte.

a) Es ist inzwischen sattsam bekannt, dass die Suche nach intensio-
nalen Bestimmungen dessen, was <metaphysisch> bedeuten soll, wenig
erfolgversprechend ist. Daher wird man wohl gut daran tun, einen
Bestimmungsversuch auf dem Wege der Ausgrenzung <metaphysisch>

genannter Aussagen aus dem gesamten <Universum> sprachlicher
Ausdrücke vorzunehmen. Dazu wird man in einem ersten Schritt alle
Teilbereiche ausscheiden, die nicht Sätze, d.h. sprachliche Ausdrücke
enthalten, die mindestens durch Subjekt und Prädikat gebildet sind. In
einem zweiten Ausgrenzungsschritt ist sodann der Bereich der Sätze

zu unterteilen in den der Aussagen und in den der anderen Sätze,
wobei unter <Aussagen> diejenigen Sätze verstanden sein sollen, deren
Modus (Indikativ) und Tempus (Gegenwart und - allenfalls -
Vergangenheit, aufgrund des Aristotelischen <Seeschlacht>-Arguments aber
nicht Zukunft) prinzipiell einen entscheidbaren Wahrheitswert als

Bedeutung zulassen. In einem dritten Reduktionsschritt liesse sich
dann, etwa im Sinne Carnaps, mit Hilfe eines Verifikations- bzw.

Verifizierbarkeits-, oder, im Sinne Poppers, mit Hilfe eines Falsifizier-

150



barkeitskriteriums aus dem Bereich formal prinzipiell wahrheitsfahi-
ger Aussagen jener Teilbereich der im engeren Sinne wahrheitsfähigen
Aussagen ausgrenzen, nämlich als der Bereich derjenigen Aussagen,
deren Wahrheitswert (W oder F) entweder formal (logisch bzw.
mathematisch) oder empirisch ermittelt werden kann. Ob man nun diesen

Aussagenbereich mit dem der wissenschaftlichem oder gar mit dem
der <sinnvollen> Aussagen schlechthin koextensiv sein lässt, spielt für
unseren Kontext keine Rolle; ausschlaggebend ist vielmehr, dass sich
hiermit eine negativ-extensionale Bestimmung dessen geben lässt, was
<metaphysisch> in unserem Zusammenhang heissen könnte: Metaphysische

Aussagen wären mithin diejenigen sprachlichen Ausdrücke, die

zwar die formalen Merkmale von Sätzen, ja - sogar von wahrheitsfähigen

Sätzen, d.h. von Aussagen haben, deren Wahrheitswert aber
weder formal noch empirisch ermittelt werden kann. (Die pragmatische

Dimension, derzufolge sich <Aussage> und <Urteil> nochmals so

differenzieren lassen, dass <Urteile> alle diejenigen Aussagen genannt
werden sollen, von denen ein Proponent den positiven Wahrheitswert
W behauptet, sei hier einstweilen noch nicht berücksichtigt.) - Es

ergäbe sich also eine erste Umformung der zu interpretierenden
Behauptung. Diese lautete in ihrer ursprünglichen Fassung:

(1) Metaphysische Aussagen sind wahrheitsfähig.

Unter Einsetzung der vorgenommenen Bestimmung für <metaphy-
sisch> ergibt sich:

(2) Sprachliche Ausdrücke, die zwar die formalen Merkmale von
Aussagen haben, deren Wahrheitswert aber weder formal noch
empirisch ermittelt werden kann, sind wahrheitsfahig.

Geht man davon aus, dass sprachliche Ausdrücke mit den formalen
Merkmalen von Aussagen, aber ohne formale bzw. empirische Über-
prüfungsmöglichkeit des zugehörigen Wahrheitswertes im Regelfalle
als <unentscheidbar> bezeichnet werden, ergäbe sich hieraus die
einstweilen nur als Variante genannte Fassung:

(2') Unentscheidbare Aussagen sind wahrheitsfähig.

Die sich durch Reflexion der Verhältnisbeziehung von Wahrheitsfähigkeit

und Entscheid- bzw. Unentscheidbarkeit in der Wirkungsge-

151



schichte kritischer Philosophie nahelegende Paradoxievermutung
wird erst diskutiert werden können, wenn die weiteren Klärungsschritte

unternommen sind.

b) Schon eine genauere Überlegung, was denn an dieser Stelle und
in diesem Zusammenhange sinnvollerweise unter <wahrheitsfahig>
verstanden werden solle, kann hier weiterhelfen. Ganz offenkundig
nämlich darf, wenn nicht ein undialektischer simpler Widerspruch in
Kauf genommen werden sollte, <wahrheitsfahig> nicht heissen <durch

formale bzw. empirische Verfahren hinsichtlich des Wahrheitswertes
entscheidbar>, - es sei denn, man lasse die Möglichkeit von Äquivoka-
tionen entweder in den Begriffen <formal> bzw. <empirisch> oder aber
im Begriff<entscheidbar> oder in allen drei Begriffen zu.

So ganz unwahrscheinlich ist diese Vermutung nun allerdings nicht;
schliesslich wissen wir ja zumindest hinsichtlich des Begriffes der <Er-

fahrung>, dass Hegel auch so etwas wie Denkerfahrung in seinem
wissenschaftlichen Erfahrungsbegriff Platz finden lässt, - nicht umsonst
hatte er seiner «Phänomenologie» ursprünglich den Titel «Wissenschaft

der Erfahrung des Bewusstseins» gegeben. Mit Sicherheit lässt

sich aber ausschliessen, dass Hegel <empirisch> im Sinne von <durch

sinnliche Anschauung gegeben> interpretieren würde; seine Kant-Kritik

(s.o.) zeigt das deutlich. - Ähnliches gilt auch für den Begriff <for-
mal>. Während wir unter <formaler Wahrheit> logische Wahrheit
verstehen, die sich durch tautologische Umformung bzw. durch den
Nachweis einer solchen erzeugen bzw. ermitteln lässt, bringt Hegel
einen anderen Formbegriff in Ansatz, indem er die Wissenschaftlichkeit

der Thematisierung der Form in der Befragung der Begründung
analytischer bzw. tautologischer Wahrheit sieht: «Indem die Logik
Wissenschaft der absoluten Form ist, muss dies Formelle, damit es ein
Wahres sei, an ihm selbst einen Inhalt haben, welcher seiner Form
gemäss sei, und um so mehr, da das logisch Formelle die reine Form,
also das logisch Wahre, die reine Wahrheit selbst sein muss.» (II, 233)

- Und auch der Begriff <entscheidbar>, der letztlich an der Voraussetzung

der Disjunktheit von Wahr und Falsch hängt, ist so plan und
schlicht nicht auf das von Hegel Intendierte anwendbar. Es ergäbe
sich, wollte man auf dem Wege der Auflösung potentieller Äquivoka-
tionen (die man zu diesem Zwecke vorher behaupten und identifizie-

152



ren müsste) die Frage der Wahrheitsfahigkeit unentscheidbarer
Aussagen in Angriff nehmen, das leidige Problem, dass man stets apologetisch

ganz andere Bedeutungen unterstellen müsste, wenn Termini in
Hegeischen Texten auftauchen, als normalerweise mit ihnen verbunden

werden; und so wäre man dann wohl gezwungen, die postulierte
Erklärungsleistung der Hegeischen Logik gegenüber anderen, im üblichen

Sinne formalen Logiken, von vornherein als obsolet anzusehen.
Dass das im derzeitigen Stadium des Versuchs der Interpretation einer
Kernthese Hegels aber sinnlos ist, leuchtet ohne weiteres ein.

Daher wird wohl ein anderer Weg eingeschlagen werden müssen,

um die Bedeutung dessen festzustellen, was hier - nicht in Hegeischen
Termini, sondern als Interpretament - <wahrheitsfahig> genannt worden

ist. Und zwar wird es, führt man sich die Intention des hier
unternommenen Interpretationsversuches vor Augen, vermutlich keine
andere Möglichkeit geben, als den von Hegel emphatisch eingeführten
Wahrheitsbegriff zu thematisieren. Zwar moniert Theunissen mit
Recht, dass «die spekulative Logik einen spezifischen Wahrheitsbegriff

nicht ausgearbeitet hat» (Theunissen 1978, 45), aber um die
Bedeutung und Tragweite der Hegeischen Behauptung der Wahrheitsfähigkeit

mektaphysischer Aussagen einzusehen, muss der Wahrheitsbegriff,

wenn auch nicht in ausgearbeiteter Spezifität, so doch mindestens

tentativ skizziert werden.

Hegel geht zunächst offenbar von der Adäquationsthese der Wahrheit

aus und verbindet diese mit einer Subsumtionsauffassung des

Urteils (der als wahr behaupteten Aussage). Wenn aber in diesem Sinne

gilt, dass der Begriff <Wahrheit> die Übereinstimmung von Erkenntnis
und Realität bezeichnet, und wenn darüberhinaus unterstellt ist, dass

ein Urteil die Subsumtion eines Begriffs, der Einzelnes bezeichnet,
unter einen Begriff, der Allgemeines bezeichnet, darstellt, dann muss
in unserem Zusammenhange <Wahrheitsfahigkeit metaphysischer
Aussagen! heissen, dass in metaphysischen Aussagen (hier im
pragmatischen Modus der Urteile) Einzelnes bezeichnende Begriffe so

unter Allgemeines bezeichnende Begriffe subsumiert werden, dass dies

der Realität entspreche. Damit eröffnet sich eine ganze Reihe neuer
Fragen, die Hegel exemplarisch anhand der Diskussion des positiven
Urteils folgendermassen zusammenfasst: «So gilt z.B. die Form des

positiven Urteils für etwas an sich völlig Richtiges, wobei es ganz

153



allein auf den Inhalt ankomme, ob ein solches Urteil wahr sei. Ob
diese Form an undfür sich eine Form der Wahrheit, ob der Satz, den
sie ausspricht, das Einzelne ist ein Allgemeines, nicht in sich dialektisch

sei, an diese Untersuchung wird nicht gedacht. Es wird geradezu
dafür gehalten, dass dies Urteil für sich fähig, Wahrheit zu enthalten,
und jener Satz, den jedes positive Urteil ausspricht, ein wahrer sei,
obschon unmittelbar erhellt, dass ihm dasjenige fehlt, was die Definition

der Wahrheit fordert, nämlich die Übereinstimmung des Begriffs
und seines Gegenstandes; das Prädikat, welches hier das Allgemeine
ist, als den Begriff, das Subjekt, welches das Einzelne ist, als den
Gegenstand genommen, so stimmt das eine mit dem andern nicht überein.»

(II, 233 f.)
Flier wird deutlich, dass Hegel, indem er die Wahrheitsfahigkeit

metaphysischer Aussagen behauptet, an dieser Stelle im engeren Sinne

die Wahrheitsfahigkeit logikbegründender Aussagen meint. Die
von ihm diskutierte Aussage <Das Einzelne ist das Allgemeine» ist eine
metasprachliche Aussage, die die objektsprachliche Aussage <S ist P>

hinsichtlich der in ihr vorkommenden Termini quantifiziert. Nun
ergeben sich zwei Lesarten:

- Die objektsprachliche Aussage pG <S ist P> (z.B. <Sokrates ist sterblich»)

ist nach der Subsumtionsauffassung des Urteils in der
metasprachlichen Aussage pm zu reformulieren <Das durch den in
Subjektposition stehenden Ausdruck bezeichnete Einzelne wird unter
das durch den in Prädikatposition stehenden Ausdruck bezeichnete

Allgemeine subsumiert» (z. B. das durch den Ausdruck <Sokrates>

bezeichnete Einzelne wird unter das durch den Ausdruck <sterblich>

bezeichnete Allgemeine subsumiert). - Hier hiesse <Wahrheit>

Entsprechung der Beziehung des in Subjektposition stehenden
Ausdrucks <Sokrates> und des in Prädikatposition stehenden Ausdrucks
<sterblich> zu der hierdurch bezeichneten Subsumtion des Einzelnen
(Sokrates) unter das Allgemeine (Sterblichkeit, bzw. extensional ge-
fasst: sterbliche Wesen).

- Die Hegeische Variante sieht offenbar anders aus: die Subsumtion
wird nicht begriffsrealistisch auf der Seite der Realität angesiedelt,
der die sprachliche bzw. begriffliche Zeichenbeziehung entsprechen
müsste, sondern Subsumtion und Adäquation laufen gleichsam <pa-

154



raileb. Der in Subjektposition stehende Ausdruck ist der einzelne

Gegenstand (Sokrates), während der in Prädikatposition stehende

Ausdruck der allgemeine Begriff ist, und die beiden sollen zwar
übereinstimmen (Adäquationsthese der Wahrheit), stimmen aber
nicht überein, woraus sich für Hegel das zu lösende Problem ergibt:
«Wenn aber das abstrakte Allgemeine, welches das Prädikat ist,
noch nicht einen Begriff ausmacht, als zu welchem allerdings mehr
gehört, - sowie auch solches Subjekt noch nicht viel weiter als ein
grammatisches ist, - wie sollte das Urteil Wahrheit enthalten können,

da sein Begriff und Gegenstand nicht übereinstimmen, oder
ihm der Begriff, wohl auch der Gegenstand, gar fehlt?» (II, 234)

Natürlich wäre es nun das Einfachste, Hegel des fehlerhaften Denkens

zu bezichtigen, indem man ihm etwa vorwürfe, er habe Zeichen-
und Bedeutungsebene nicht unterschieden o. ä. Aber solange wir nicht
wissen, was <Wahrheit> in diesem Zusammenhang bedeuten soll,
besagt auch der als Vorwurf gemeinte Ausdruck <fehlerhaftes Denkern
nichts. Vielmehr ist Hegels Überlegung weiter zu reflektieren: Wenn
Subsumtion und Adäquation gleichsam <parallel> verlaufen, dann ist
der in Subjektposition stehende Ausdruck nur ein Name, ein Sprachzeichen

für das real existierende Einzelne (Sokrates), während der in
Prädikatposition stehende Ausdruck selbst ein Begriff, und zwar ein
allgemeiner Begriff ist. Das Urteil, in dem mit Wahrheitsanspruch das

reale Einzelne unter den allgemeinen Begriff subsumiert wird, ist mithin

der Ort der Wahrheit. Im Urteil wird die durch Sprachzeichen
vertretene Realität mit dem durch Sprachzeichen vertretenen begrifflichen

Allgemeinen zusammengeschlossen (und das heisst, wie sich zeigen

wird, im zum Schluss entfalteten Urteil). <Wahrheitsfähig> heisst

mithin <dazu in der Lage, die stets als wahr vorausgesetzten Denkformen

explizit als wahr zu erweisen>. - Unter Einsetzung dieser Formulierung

ergibt sich:

(3) Sprachliche Ausdrücke, die zwar die formalen Merkmale von
Aussagen haben, deren Wahrheitswert aber weder formal noch
empirisch ermittelt werden kann, sind dazu in der Lage, die stets
als <wahr> vorausgesetzten Denkformen explizit als wahr zu erweisen.

155



Oder erneut in einer Kurzfassung, angeschlossen an Satz (2') formuliert:

(3') Unentscheidbare Aussagen sind logikbegründungsfahig.

c) Nun bleibt noch die Syntax dieser Behauptung zu klären. Dazu ist
zunächst erforderlich zu untersuchen, ob die unbestimmte Formulierung

der thematischen Behauptung durch einen Allquantor präzisiert
werden darf oder nicht. Wäre dies der Fall, dann würde für jede Aussage

gelten, dass sie, wäre sie nur metaphysisch, logikbegründend
fungieren könne. Dies allerdings ist nur in einem sehr vermittelten Sinne
zutreffend (insofern nämlich, als im Kontext einer pragmatischen
Begründungsauffassung jede Performanz einer bestimmten logisch
schlüssigen Form diese in actu erneut als schlüssig bzw. einleuchtend
erweist). Im engeren und präziseren Sinne dagegen ist selbstverständlich

nicht jede metaphysische, d.h. weder empirisch noch formal
hinsichtlich ihres Wahrheitswertes entscheidbare Aussage logikbegründend;

die Aussage <Ein Gru erbebt grün> etwa ist es nicht. - Es gilt folglich:

(4) Es gibt sprachliche Ausdrücke, die zwar die formalen Merkmale
von Aussagen haben, deren Wahrheitswert aber weder formal
noch empirisch ermittelt werden kann und die dazu in der Lage
sind, die stets als <wahr> vorausgesetzten Denkformen explizit als

wahr zu erweisen.

Nun wäre natürlich von Interesse, welche Teilmenge der Gesamtmenge

der im bestimmten Sinne metaphysischen Aussagen
logikbegründungsfahig ist, anders: ob eine weitere Eigenschaft solcher
Aussagen mit ihrer Fähigkeit, logikbegründend zu sein, korreliert. - Im
Zusammenhang mit dem über die Problematik der Voraussetzungs-
losigkeit Ausgeführten gilt selbstverständlich, dass alle Aussagen auf
dem Wege der genetischen Rekonstruktion des <impliziten Denkers>,
die aufgrund der Tatsache, dass sie vom thematisierten
Voraussetzungslosen und den Regeln des zu begründenden <impliziten Denkers>

allein abhängen sollen, a fortiori <metaphysisch> sind, auch im engeren
Sinne logikbegründend fungieren; dabei handelt es sich indessen um
die Aussagen der «Objektiven Logik» Hegels, die die kritisierte Form
der überlieferten Metaphysik darstellt, an der die verschiedenen Ur-

156



teilsformen eingeübt werden. Gemeint sind darüberhinaus aber auch
noch alle Aussagen, die die Wahrheitsfähigkeit der Aussagen der i. e. S.

formalen Logik untersuchen, sowie im untersuchten und kritisierten
Sinne diese selbst. Dass auch die Aussagen der von Hegel mit «Objektivität»

und «Idee» überschriebenen weiteren Abschnitte der «Subjektiven

Logik» dazugerechnet werden müssen, liegt zwar vermutlich in
Hegels Intention, lässt sich aber aufgrund der bisherigen Überlegungen

allein nicht mit hinreichender Plausibilität dartun. Es handelt sich
bei der gesuchten Aussagen-Teilmenge also um die Menge derjenigen
Aussagen, die die Logik i.e.S. dadurch begründen, dass sie sie
entweder durch Rückführung auf die Muster der Kritik an der traditionellen

Metaphysik oder durch Beziehung auf die Kritik an der traditionellen

Logik als diesen beiden jederzeit schon vorausgesetzt erweisen.
Es ist so die Menge derjenigen Aussagen, die den Umfang des von
Theunissen mit Hegel so genannten «Logischen» ausmachen.

III.

Damit ist, ausgehend von den dafür erforderlichen prinzipiellen
Überlegungen, anhand einer interpretierenden Analyse von Hegels
Ausführungen «Über den Begriff im Allgemeinen» gezeigt, dass (und
wie) die grundsätzlich formulierte Aufgabe einer logikbegründenden
Logik, den rimpliziten Denken zu rekonstruieren, auch von Hegel
geteilt (und ausgelegt) wird. Da dieser Auslegung zufolge eine bestimmte,

durch Kritik an der traditionellen Metaphysik genauer zu bestimmende

Teilmenge von hinsichtlich ihres Wahrheitswertes weder
formal noch empirisch ermittelbaren Aussagen im Sinne einer
Logikbegründung wahrheitsfähig sein soll, muss nun - in einem letzten
Reflexionsgang - der über eine immanente Hegelinterpretation hinausgehende

nicht historische, sondern strukturelle Ertrag dieser Überlegungen

eingebracht werden, um so der eingangs formulierten
Applikationsmaxime Rechnung zu tragen. Daher ist an dieser Stelle eine

grundsätzliche Erwägung erfördeflich.
Wenn zutrifft, dass wir überhaupt wahre von falschen Aussagen

unterscheiden können, wenn wir mithin vom Faktum der Wahrheit
bzw. Falschheit von Aussagen ausgehen, wie wir es in der abendländischen

Philosophie seit Piaton und Aristoteles tun, dann ist die Frage

157



nach dem Rechtfertigungsgrund hierfür eine (transzendental-)philoso-
phische Grundfrage. Nun lassen sich zwar allerhand Kriterien finden,
denen gemäss entschieden wird, wann eine Aussage <wahi> und wann
sie <falsch> genannt werden soll (die verschiedenen Wahrheitstheorien
befassen sich hiermit). Indessen gehen all diese Ansätze davon aus,
dass es Sinn macht, über die Wahrheit von Aussagen zu sprechen.
Damit müsste es Aufgabe einer logikbegründenden Logik sein, die
quaestio iuris dieser Voraussetzung zu diskutieren. Das sieht auch

Hegel selbst: «Soll in den logischen Formen auch weiter nichts gesehen

werden als formelle Funktionen des Denkens, so wären sie schon
darum der Untersuchung, inwiefern sie für sich der Wahrheit entsprechen,

würdig. Eine Logik, welche dies nicht leistet, kann höchstens auf
den Wert einer naturhistorischen Beschreibung der Erscheinungen des

Denkens, wie sie sich vorfinden, Anspruch machen.» (II, 234)
Nun kann aber weder der Adäquations- noch der Konsensus- noch

irgendsonst einer Theorie der Wahrheit zufolge der Grund für die
Wahrheit von Aussagen allein in der Realität liegen, die durch sie

bezeichnet wird. Was sollte daran, dass etwas so und nicht anders ist
bzw. sich so und nicht anders verhält, schon <wahr> sein? - Andererseits

ist ebenso evident, dass der Grund für die Wahrheit bzw. Falschheit

von Aussagen auch nicht in der Form der Aussage als solcher
begründet sein kann; dann wäre nicht klar, wieso gerade diese und nicht
andere Aussageformen Wahrheit zulassen. Schliesslich kann aber der
Grund der Wahrheit auch nicht allein bei den Benutzern der Aussagen
und bei deren historisch-sozialem Hintergrund liegen; zwar trifft zu,
dass im Regelfalle alle vernünftigen Menschen wahren Aussagen
zustimmen und falsche Aussagen ablehnen; aber zum einen ist das

keineswegs immer so, und zum anderen handelte es sich, selbst wenn es

so wäre, dabei nicht um eine Begründung.
Es muss also der Grund für die Wahrheit von Aussagen, gleichgültig

ob es sich um sogenannt <formale> oder sogenannt <empirische> handelt,

in irgendeiner Beziehung von Zeichen, bezeichneter Realität und
Zeichenbenutzung liegen; und diese Beziehung geht ihrerseits weder
im Zeichen, noch in der bezeichneten Realität, noch in der
Zeichenbenutzung auf. Was auch immer diese Beziehung sei und wie auch
immer man sie ihrerseits theoretisieren möge, es ist jedenfalls denknotwendig,

sie zu unterstellen. Natürlich könnte man dagegen einwen-

158



den, es sei doch möglich, das, was das <Faktum der Wahrheit) genannt
wurde, zu negieren, und mithin sei es auch nicht zwingend notwendig,
die wahrheitsbegründende Beziehung von Zeichen, bezeichneter Realität

und Zeichenbenutzung zu unterstellen. Indessen ist die Leugnung
des Faktums der Wahrheit eben nur unter der Bedingung seiner
Unterstellung möglich, wie die mannigfaltigen Varianten der Widerlegung
des Skeptizismus zeigen. Und auch der affirmative Hinweis auf die

Möglichkeit einer anderen, höheren <Wahrheit>, die gar nichts mit
logischer Wahrheit zu tun habe, hilft hier nicht weiter, weil, wer sich
auf die Logikbegründungsfunktion der Logik einlässt, sich schon auf
<das Logische) eingelassen haben muss. Anders: es ist zu unterscheiden
zwischen der Behauptung <Weil es keine Wahrheit gibt, ist es falsch zu
behaupten, dass eine Notwendigkeit bestehe, eine wahrheitsfundie-
rende Beziehung von Zeichen, bezeichneter Realität und Zeichenbenutzung

zu unterstellen) und dem Satz <Ich weiss nicht, ob es Wahrheit
gibt). Beide aber sind keine Gegenargumente, und zwar jene nicht,
weil sie selbst widersprüchlich ist, dieser nicht, weil er überhaupt kein
Argument darstellt.

Die Untersuchung der «logischen Formen» als der «formellen
Funktionen des Denkens» daraufhin, «inwiefern sie für sich der
Wahrheit entsprechen», wie Hegel die damit quasi-transzendental
deduzierte Aufgabe der Logik fasst, ist mithin doppelt reflexiv: sie

besteht, geht man wie Hegel von dem Adäquationsbegriff der Wahrheit

aus, darin, die Entsprechung von logischen Formen und Wahrheit,

d.h. die Entsprechung von logischen Formen auf der einen und
Entsprechung von Begriff und Realität auf der anderen Seite, zu
untersuchen. In der Logik fungiert Wahrheit mithin sowohl als Relat als

auch als die zu untersuchende Relation. Von hier aus ist der Schritt zu
einer wahrheitsfunktionalen Betrachtung nicht mehr weit, was wohl
Theunissens Metakritik an Tugendhats Hegelkritik (Theunissen 1978,

66) im gleichen verstärken und überflüssig machen würde. Damit
rückt aber letztlich nicht Hegels Satztheorie, sondern seine Schlusslehre

ins Zentrum der kritischen Rekonstruktion des <impliziten
Denkers). Mit dieser wird sich, aufbauend auf den wenigen Vorarbeiten
(z.B. Krohn 1972), die weitere Rekonstruktion des <impliziten Denkers)

auseinanderzusetzen haben.

159



Literatur

G.W.F. Hegel, Phänomenologie des Geistes (1807), hg. von J. HofFmeister, Hamburg
1952.

— Nürnberger und Heidelberger Schriften 1808— 1817, hg. von E. Moldenhauer und
K. M. Michel, Theorie Werkausgabe Bd. 4, Frankfurt a. M. 1970.

— Wissenschaft der Logik (1812/16), hg. von G.Lasson, 2 Tie., Hamburg 1934, unv.
Abdruck 1963 (im Text in Klammern zitiert mit Angabe der Band- und Seitenzahl).

— Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften (1830), hg. von F. Nicolin und O.
Pöggeler, Hamburg 1958.

H.M. Baumgartner/O. Höffe (Hg.), Zum 150. Todestag von Georg Friedrich Wilhelm
Hegel, Zeitschrift für philosophische Forschung Bd. 35, H. 3/4, Meisenheim a.G.
1981.

K. Düsing, Das Problem der Subjektivität in Hegels Logik. Hegel-Studien Beiheft 15,
Bonn 1976.

H.F. Fulda, Das Problem einer Einleitung in Hegels Wissenschaft der Logik, 1965, 2.

Aufl. Frankfurt a.M. 1975.

H.F. Fulda/R.-P. Horstmann/M. Theunissen, Kritische Darstellung der Metaphysik.
Eine Diskussion über Hegels <Logik>, Frankfurt a. M. 1980.

D. Henrich, Hegels Grundoperation, in: U. Guzzoni/B. Rang/L. Siep (Hg.), Der Idealismus

und seine Gegenwart. Festschrift für Werner Marx, Hamburg 1976, S. 208 — 230.
W. Krohn, Die formale Logik in Hegels <Wissenschaft der Logik>. Untersuchungen zur

Schlusslehre, München 1972.
Ch. Taylor, Hegel, 1975, dt. Frankfurt a.M. 1978.

M. Theunissen, Sein und Schein. Die kritische Funktion der Hegeischen Logik, Frankfurt

a.M. 1978, Taschenbuchausgabe 1980.
E. Tugendhat, Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung, Frankfurt a.M. 1979.

G. Wohlfart, Der spekulative Satz, Berlin/New York 1981.

W.Ch. Zimmerli, Inwiefern wirkt Kritik systemkonstituierend? in: K. Düsing/D. Henrich

(Hg.), Hegel in Jena. Hegel-Studien Beiheft 20, Bonn 1980, S. 119—138.
— Aus der Logik lernen? Zur Entwicklungsgeschichte der Hegeischen Logik-Konzeptionen,

in: W. R. Beyer (Hg.): Die Logik des Wissens und das Problem der Erziehung.
Nürnberger Hegel-Tage 1981, Hamburg 1981, S. 66 — 79.

160


	Die Wahrheit des "impliziten Denkers" : zur Logikbegründungsproblematik in Hegels "Wissenschaft der Logik"

