Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 41 (1982)

Artikel: Hegel und die Aufklarung oder : vom Versuch, den Verstand zur
Vernunft zu bringen

Autor: Hasler, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883195

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum 150. Todestag von G. W.F. Hegel
(14. November 1981)

A T’occasion du 150e anniversaire de la mort

de G.W.F. Hegel
(14 novembre 1981)

Studia Philosophica 41/1982
LUDWIG HASLER

Hegel und die Aufklarung

Oder: Vom Versuch, den Verstand zur Vernunft zu bringen

Hegel und die Aufkliarung — dies ist eine Geschichte der Missver-
standnisse. Missverstanden haben sich wohl bereits die Beteiligten,
erst die frilhen Aufklarer und Hegel selbst, dann die Aufklédrer der
zweiten wie dritten Aufkldrung und die Hegelianer der verschiedenen
Hegelianismen. Das Missverstindnis hat fast immer mit dem Um-
stand zu tun, dass die Parolen der Aufklirung — Vernunft, Freiheit,
Subjektivitdt — auch die Parolen Hegels, und zwar nicht nur des jun-
gen, sondern auch des mittleren und des alten sind, und dass diese Pa-
rolen sehr friih unterschiedlich ausgelegt werden — «Vernunft> aufkla-
rerisch als Endlichkeits- bzw. Kontroll-Rationalitit, hegelisch als To-
talitats- bzw. Versohnungs-Rationalitat, Freiheit> aufkldrerisch als
Bei-sich-selbst-sein des Menschen im Rahmen gemeinsamer Be-
schrinkungen, hegelisch als Im-Anderen-bei-sich-selbst-sein, «Subjek-
tivitdt> aufklirerisch als das Um-seiner-selbst-willen-sein und Selbst-
sein-konnen des vom Allgemeinen freigestellten Menschen, hegelisch
als Sich-sein der Substanz. Dieses Missverstandnis fiihrte zu proble-

Korrespondenzadresse: Dr. Ludwig Hasler, Ekkehardstrasse 4, CH— 9000 St. Gallen

115



matischen Entgegensetzungen und ebenso problematischen Identifi-
zierungen: Hegel(ianer) und Aufklarer vergassen, dass sie vom Selben
sprachen, oder sie ilibersahen, dass sie vom Selben ganz anders spra-
chen.

Hegel und die Aufklarung — dies ist auch die Geschichte der Miss-
verstandnisse der Hegel-Interpreten, die bis heute Miihe haben, das
Verhiltnis zur Aufklarung philosophisch statt in vorgegebenen Alter-
nativschablonen (Liberalismus/Substantialismus, Individualismus/
Totalitarismus, Wissenschaft/Metaphysik usw.) zu sehen. Man wiir-
digt dann — etwa mit Joachim Ritter' — Hegel als Theoretiker der biir-
gerlichen Aufkldrung, nimmt ihn als Philosophen liberaler Individua-
litdt und subjektiver Freiheit in Anspruch, oder man wirft — etwa mit
Karl Popper, Ernst Topitsch und Hubert Kiesewetter” — ihm vor, eben
all dies vernachlassigt zu haben, ein Philosoph der Gegen-Aufkliarung,
also des Totalitarismus zu sein und jener Tradition zu dienen, die zu
Hitler und Stalin fiihrte. Das Missverstindnis liegt hier darin, dass
Aufklarung, dndividualitidt> usw. fiir feste Gegebenheiten genommen
werden, an denen es nichts mehr zu denken gibt. Statt auf Hegels Ver-
such, die Interessen der Aufklarung an Vernunft und Freiheit — die er
bei «der Aufklarung» in schlechten Hinden zu sehen glaubt — mit
nicht-aufklarerischen Mitteln wahrzunehmen, sich einzulassen, be-
rechnet man dann dusserlich Nahe bzw. Ferne der Hegelschen Philo-
sophie von «der Aufkldrung.

Hegel und die Aufklarung — dies ist namentlich die Geschichte der
Missverstandnisse der Interpretation des jungen Hegel Dieser junge
Hegel geht ja in seiner Bildung von der (deutschen) Aufklidrung aus, er
rezipiert in seiner Stuttgarter Gymnasialzeit — offensichtlich zustim-
mend — die zeitgendssische aufgeklarter Literatur, geht bereits in Tii-
bingen — nicht zuletzt mit Rousseau! — auf Distanz zur «<rationalisti-
schen» Aufkldarung, spricht in Bern bereits von «Schwéitzern der Auf-

! Joachim Ritter, Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel, Frankfurt
a. M. 1969.

? Karl Popper, The Open Society and Its Enemies. Vol. 2: The High Tide of Prophecy:
Hegel, Marx and the Aftermath, London 1945; Ernst Topitsch, Die Sozialphilosophie
Hegels als Heilslehre und Herrschaftsideologie, Neuwied 1967; Hubert Kiesewetter,
Von Hegel zu Hitler. Eine Analyse der Hegelschen Machtstaatsideologie und der poli-
tischen Wirkungsgeschichte des Rechtshegelianismus, Hamburg 1974.

116



klarung», von «Marktschreiern» mit ihren «schalen Universalmedizi-
nen» (I, 27)°, befindet sich mit seinen Frankfurter Entwiirfen zu einer
Liebe-Geist-Leben-Theorie — dusserlich gesehen — in keinerlei Ver-
héltnis mehr zur Aufklirung, zu der er dann in Jena eine scheinbar
nurmehr polemische Beziehung — Aufkldrung erscheint da als die
grossprecherische Rechtfertigung, sich nicht tliber sich zum Allgemei-
nen erheben zu wollen, als das grosse «Plattmachen» (II, 183) — auf-
rechterhilt. Soll man nun diese Entwicklung einer Entfernung von
Aufklirung — etwa mit Theodor Haering® — verstehen als die Erstar-
kung eines spezifisch deutschen, aufkldrungsresistenten religios-irra-
tionalen Geistes? Oder soll man — etwa mit Wilhelm Dilthey’ — mehr
lebensgeschichtlich von einer Jugendkrise und dem ungliicklichen
Frankfurt sprechen, einer Zeit «mystischen Pantheismus), einer Zeit
der Verinnerlichung und Zuwendung zu den Irrationalismen christli-
cher Mysterien? Oder soll man — etwa mit Georg Lukacs® — den Wan-
del vom revolutionidr-aufklirerischen Berner Hegel zum religios-irra-
tionalen Frankfurter Hegel eher gesellschaftlich-Gkonomisch deuten
als prekire Folge einer prekiren Riickstindigkeit der politisch-6kono-
mischen Basis in Deutschland im Hinblick aufeine fortschrittlich-ma-
terialistische Aufklirung? Das Missverstindnis dieser Interpretatio-
nen, die alle mit dem Gegensatz «Rationalismus)/<rrationalismusy
operieren, liegt im Gebrauch eines als ausgemacht vorausgesetzten
Begriffes von «Rationalitity, der eindeutig «der Aufkldrung> zugeordnet
wird. Das Problem des Verhiltnisses Hegels zur Aufklarung reduziert
sich dann auf die Frage, wie nahe bzw. wie ferne Hegels Philosophie-
ren dieser Aufklarungs-Rationalitit sei. Dies aber ist wiederum eine

* Wo nicht anders vermerkt, werden Hegels Schriften nach der Theorie-Werkausgabe
zitiert, die Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel bei Suhrkamp, Frankfurt,
ediert haben.

! Theodor Ludwig Haering, Krisenepochen und Geistesgeschichte. Beitriige zur Ge-
schichte des jungen Hegel, in: Blitter fiir deutsche Philosophie 1 (1927/1928)S. 133 —
149; ders., Hegel. Sein Wollen und sein Werk. Eine chronologische Entwicklungsge-
schichte der Gedanken und der Sprache Hegels, 2 Bde., Leipzig/Berlin 1929/1938.

* Wilhelm Dilthey, Die Jugendgeschichte Hegels, in: Abhandlungen der Koniglich-
Preussischen Akademie der Wissenschaften Berlin, Phil.-Hist. Klasse, Abh. IV, Berlin
1905,S.1-212. -

® Georg Lukacs, Der junge Hegel. Uber die Bezichungen von Dialektik und Okonomie,
Ziirich/Wien 1948.

117



bloss dusserliche, die Beziehung nicht philosophisch, d.h. von innen
erfassende Frage. ‘

Hegel und die Aufklarung — dies scheint mir nicht die Geschichte
einer Auseinandersetzung zwischen «Rationalismus) und rrationalis-
mus» zu sein, sondern der Streit zweier Rationalitdtskonzepte um die
bessere Wahrnehmung der Interessen der Vernunft. Wie immer auch
der Begriff der Vernunft dabei bestimmt wird, in jedem Falle enthalt er
die Idee der Einheit: Vernunft verlangt Aufhebung von Fremdheit und
Uberwindung aller blossen Entgegengesetztheit. Aufkldrung nun ver-
stand sich als Aufheberin der Fremdheit zwischen dem Menschen und
seiner (politischen, religidsen, gesellschaftlichen) Welt, sie kritisierte
daher alle Entgegensetzung von subjektivem Ich und objektivem Gott,
Staat usw., prinzipiell die Entgegensetzung von Herrschendem und
Beherrschtem. Aufkldrung negierte Abhingigkeiten und arbeitete an
Herstellung von Unabhéngigkeit, diese verstanden als Miindigkeit des
Selbst, als Autonomie des Subjekts. — Dieser Idee der Vernunft oder
Einheit hat nun Hegel durchaus zugestimmt, und er hat diese Zustim-
mung, diese Ubereinstimmung mit Aufklirung nie zuriickgenommen;
seine Philosophie ist nichts als das Unternehmen, jede Gestalt frem-
den Gegeniiberstehens aufzulosen in die Bewegung einer absoluten
Versohnung oder eines absoluten Miteinanders, worin jedes Fiir-sich-
bestehen gleichzeitig moglich und zunichte gemacht, eben <aufgeho-
ben> wird. Was Hegel daher an Aufklarung kritisiert, ist nicht die Ar-
beit (an) dieser Vernunft, sondern deren Verfehlung. Aufklarung habe
keinen zureichenden Begriff von Einheit und erreiche daher nur eine
abstrakte Einheit, worin die Entgegengesetzten — allgemein gespro-
chen: Subjektivitdt und Objektivitit — gar nicht «verséhnt> und somit
als sie selbst geeint, sondern so «vereint> wiirden, dass dabei das eine
wieder unter die Botmassigkeit des andern gerdt. Vernunft und Frei-
heit wiirden in der Aufkliarung einseitig als Vernunft und Freiheit des
Subjekts gesehen, nicht als das absolut Freie, Tatige, Selbstdndige,
und damit sei die alte Entgegensetzung von Subjektivitdt und Objekti-
vitat nicht aufgehoben, sondern nur neu festgehalten: als Herrschaft
des Subjekts iiber die Objektivitdt. Aus Hegels Sicht verkehrt sich Auf-
klarung gegen ihre eigene Intention, indem sie Vernunft subjektiv
interpretiert. Subjektiv interpretierte Vernunft aber ist keine Ver-
nunft; sie bringt das, was im modernen Leben entzweit ist — Natur und

118



Geist, Sinnlichkeit und Moralitit, Einzelheit und Allgemeinheit usw.
— nicht zur Vers6hnung. Aufkldrerische Vernunft ist nicht Versoh-
nungs-Rationalitit, sondern Kontroll-Rationalitit: sie bringt, was der
Herrschaft des Subjekts sich entzieht — und das ist alles, ausnehmlich
der kontrollierenden Subjektivitdt selbst —, unter die Kontrolle des
autonom sein wollenden Selbst. Hegel und die Aufkldrung — dies wird
dann zu einer Geschichte des Streites von Versdhnungs-Rationalitat
und Kontroll-Rationalitit oder — in der Terminologie Hegels gespro-
chen —von Vernunft und Verstand.

Hegel und die Aufklarung — dies ist also nicht einfach die Geschich-
te eines Gegen-Aufklirers mit der Aufklidrung. Hegel ist nicht gegen
«die Aufkldrung), sondern gegen die schlechte Prisenz dessen, was
Aufklarung prisentieren will: der Vernunft. Und die bessere Prisenz
der Vernunft, die Hegel mit seiner Philosophie gewinnen will, fiihrt
daher nicht von der Aufkldrung weg, sondern eher in sie zuriick. Und
die wechselnden Konzeptionen des jungen Hegel, die ich im folgenden
skizzieren mochte, sind nicht Vorschlige zur Verabschiedung, son-
dern zur Vervollstindigung von Aufkldrung. Denn Hegel hat friih er-
kannt, dass die Aufkldrung mit ihrem analytisch-kritischen «Geist der
Zergliederung> nicht nur die religidsen bzw. politischen Residuen
nicht mehr legitimierbarer Positivititen untergrabt, sondern ineins
mit allen Formationen nicht-analytischer Gestalt auch die Grundlage
ihrer eigenen Legitimitidt. Und seine frilhe Auseinandersetzung mit
der Aufklarung ist dann nichts anderes als eine Folge von Ansatzen,
diese Grundlage neu zu gewinnen: In Stuttgart sucht er — mehr prag-
matisch — die abstrakt gewordene Rationalitidt wieder in den Bezug
zum Leben, zur <Welt» zuriickzunehmen; in Tiibingen und Bern sucht
er—mit Rousseau und Kant — die einseitig theoretische Rationalitét zu
begriinden in einer praktischen «Gesinnung> der Moralitit; in Frank-
furt und Jena schliesslich sucht er praktische wie theoretische Verstan-
des-Rationalitdt aufzuheben in die Rationalitit der Vernunft. — Fiir
diese Ansdtze miissten wir Heutige — nach so viel theoretischer wie
realer Dialektik der Aufkldrung — eigentlich Sinn haben.

119



1

Hegel begann seine Bildung und sein Denken als Aufklidrer. Man
sehe sich bloss einmal die hiibsche Tagebucheintragung vom 19. Juli
1785 an. Der 15jdhrige Gymnasiast mokiert sich da iiber das Wieder-
aufleben des alten Volksglaubens an ein niachtlicherweise voriiberzie-
hendes «Mutiges Heem: «Hat je der Aberglaube ein scheckliches, un-
ter aller Menschen-Vernunft dummes Abenteuer ausgebriitet, so ist es
gewiss das sogenannte Muthes Heer. Am vergangenen Sonntag Nachts
um 1 oder 2 haben viele Leute behauptet, sie haben es gesehen, sogar
(pudendum dictu) Leute, von denen man mehr Aufklarung erwartet,
und die in 6ffentlichen Amtern stehen. . . . Einige Tage hernach klérte
es sich auf, dass es — (0 Schande! Schande!) Kutschen waren. Herr von
Tiirkheim gab nidmlich ein Konzert, das sehr zahlreich war; es dauerte
bis um 2; um nun die Géste nicht in der Finsternis heimtappen zu las-
sen, liess er alle mit Kutschen und Fackeln heimfiihren. Und das war
dies mutige Heer. Ha! Ha! Ha! O tempora! o mores! Geschehen Anno
1875.0! 0’

Diese Klage iliber unverniinftigen Volksglauben und diese Befriedi-
gung iliber dessen endliche Desillusionierung teilte der junge Hegel mit
den Aufklarern seiner Zeit, die —bei aller Verschiedenheit ihrer sonsti-
gen Ansitze — darin libereinkamen, nur gelten zu lassen, was der Prii-
fung durch «Vernunft» standhalt. Wer auch nur fliichtig die Zeitschrif-
ten durchblittert, die Hegel wahrend seiner Stuttgarter Zeit bevor-
zugte — <Allgemeine Deutsche Bibliothek», Berlinische Monats-
schrifty, (Bibliothek der schonen Kiinste und Wissenschaften» —, der
findet zahllose Beispiele dieses Feldzuges der Aufklirung gegen den
«Aberglauben des Volkes». Ein besonders schones Beispiel gibt Jo-
hann August Eberhard in seinem Aufsatz <Uber den Ursprung der
Fabel von der weissen Fraw®. Die «weisse Fraw, so wollte es die tra-
dierte Vorstellung, erscheint, kurz bevor eine wichtige Personlichkeit
am Hofe sterbe. Eberhard 16st nun dieses «Marchen» auf, indem er es

’ Dokumente zu Hegels Entwicklung. Hrsg. von Johannes Hoffmeister, Stuttgart 1936,
S. 13f.

¥ Berlinische Monatsschrift. Hrsg. von Friedrich Gedike und Johann Erich Biester,
1/1783,S.3—-42.

120



auf den Punkt seines Entstehens zurtickfiihrt; tatsdchlich bedeute eine
weisse Frau einen hohen Todesfall, doch in anderem Sinne: Konigin-
nen und Fiirstinnen hétten friither zum Zeichen ihrer Trauer um den
verstorbenen Gemahl weisse Tracht getragen! — Solche Desillusionie-
rung volkstiimlicher Einbildungskraft gehorte zu den Hauptarbeiten
der Aufkldrer, und ihr Ziel war nicht Einsicht des «<Volksglaubens» in
die Geschichte seines eigenen Entstehens, sondern die Verabschie-
dung der Mythen durch Rekonstruktion der Geschichte ihrer Mytho-
logisierung.

Nun hatte diese entlarvende Aufkldrung ihre plausiblen Motive. Thr
Ziel war die Miindigkeit des Subjekts, das Heraustreten des Menschen
aus seiner Bevormundung durch unkontrollierte bzw. unkontrollier-
bare Michte, seien diese Michte nun mehr objektiv (Kirche, Staat)
oder mehr subjektiv (Imagination, Leidenschaft usw.) interpretiert.
Der Machtwechsel von «Volksglauben» zu «Vernunft» lancierte je-
denfalls ein neues Wirklichkeitsverhiltnis: das von kontrollbefahig-
tem Subjekt zu kontrollierbarer Objektivitdt. Das Problem dabei war
nur, dass dieses Kontroll-Verhiltnis nicht unbedingt schon die Wirk-
lichkeit der Freiheit ist, — oder: dass Kontroll-Rationalitit nicht schon
Versohnungs-Rationalitit ist.

Und dieses Problem scheint Hegel bereits friih beachtet, wenngleich
nicht erfasst zu haben. Zwar kritisiert auch er — in seinem Aufsatz
{Uber die Religion der Griechen und Romen (August 1787) — den
«Volksglauben», wenn er schreibt: «Der Pobel aller Volker schreibt
der Gottheit sinnliche und menschliche Eigenschaften zu und glaubt
an willkiirliche Belohnungen und Bestrafungen.»” Und Hegel verbin-
det hier schon religiose mit politischer Kritik; fiir ihn ist der Glaube,
allmachtigen Gottern ausgeliefert zu sein, nur ein getreues Spiegelbild
politischer Untertanenmentalitit: die Menschen dachten Gott nach
Massgabe ihrer Vorstellungen von weltlichen Herren — und dies
sei, bemerkt der 17jahrige Hegel ironisch, auch in unseren «so ge-
rihmten aufgekliarten Zeiten» nicht wesentlich anders.

Anders als die abstrakte Religionskritik mancher Aufkldrer aner-
kannte aber Hegel von Anfang an die relative Berechtigung sinnlicher,
konkret-historischer Momente im «Volksglauben». Bereits 1785 fin-

” Dokumente zu Hegels Entwicklung, a.a.0., S. 46f.

121



den sich Anséitze dazu. Da hatte der Professor Offerdinger das Hahn-
opfer des Sokrates fiir den Askulap aus der Unbewusstheit erklart, mit
welcher das Gift den Sokrates bereits erfiillt habe. Er wollte, ganz im
Geiste seiner Zeit, den Sokrates frei jeden Aberglaubens haben. Hegel
aber meinte dazu, Sokrates habe wohl auch gedacht, weil es Sitte sei,
das Volk nicht vor den Kopf zu stossen'’. Diese Riicksicht auf «die
Sitte» oder das geschichtlich Konkrete bringt Hegel friih in eine Ge-
genposition zum abstrakten Aufklirungsrationalismus. In dem er-
wihnten Aufsatz vom August 1787 anerkennt Hegel bereits den
«Volksglauben» als eine Art Band zwischen Leidenschaft und Ver-
nunft; dessen «Meinungen sind iibrigens der stirkste Zaum ihrer Lei-
denschaften; die Griinde der Vernunft und einer reineren Religion
sind gegen sie nicht wirksam genug»'".

Und ein Jahr spiter — in dem Aufsatz <Uber einige charakteristische
Unterschiede der alten Dichter von den neueren» (7. Aug. 1788) — be-
klagt Hegel tiberhaupt nicht mehr die Sinnlichkeit des Volksglaubens,
sondern das Misslingen einer Ubereinkunft von Sinnlichkeit und Ver-
nunft in der neueren Geschichte des deutschen Volkes. Er kritisiert
nicht die Vorurteile des gemeinen Volkes, sondern das Fehlen eines
offentlichen Lebens, worin Verfassung, Religion, Kultur und Ge-
schichte eine Einheit bildeten. «Die Marchen, die das gemeine Volk
unterhalten», hidtten nichts zu tun mit «unserem Religionssystemy,
und dieses tue sich wieder schwer mit der divergierenden «Kultur der
Stande»'?. Fiir Hegel ist also das Problem der Zeit nicht das (noch)
Vorhandensein ausser-rationaler Momente im Leben, sondern das
fremde Gegeniiberstehen von Sinnlichkeit, Religion und Vernunft.
Und der Aufklarung kommt folglich die Aufgabe weniger einer Kritik
an sinnlich-abhdngigen Vorstellungen und Institutionen als der einer
Arbeit an Versohnung von Allgemeinem und Einzelnem zu: die Kul-
tur muss lebendig, die Theorie praktisch, die Abstraktion konkret
werden!

Freilich, Hegel verfiigt iiber kein Programm einer solchen Aufkla-
rung. Noch gilt, was er am 22. Mairz 1786 in sein Tagebuch notierte,

' Karl Rosenkranz, Georg Wilhelm Friedrich Hegels Leben, Berlin 1844, S. 8f.
"' Dokumente zu Hegels Entwicklung, a.a.0., S. 47.
2 A.a.0.,8.49.

122



als er fassen wollte, «was ich unter Aufklirung verstehe»'’: Ein «Ent-
wurf von einer Aufkldrung des gemeinen Mannes» stellte ihn vor noch
zu schwere Probleme. Doch was die Aufklarung «der Gelehrten» an-
geht, so hat er nun, 1788, doch zumindest ein Vorbild gefunden, nam-
lich die Griechen oder genauer das «ganze System ihrer Erziechung und
Bildungy, das «so beschaffen war, dass jeder seine Ideen aus der Erfah-
rung selbst erworben hatte und die kalte Buchgelehrsamkeit, die sich
mit toten Zeichen in’s Gehirn nur driickt, nicht kannten, sondern bei
Allem, was sie wussten, noch sagen konnten: Wie? Wo? Warum? sie
es gelernt.»'

Dieses Ideal griechischen Redens und Denkens enthilt eine be-
stimmte Absage ans abstrakte Aufklarertum. Was Hegel kritisiert, ist
das moderne Denken «ohne Tétigkeit und ohne Gebrauch» ", ist die
Verselbstandigung des Verstandesdenkens, das zwischen Welt und
Subjekt sich etabliert und —im Dienst an der Eitelkeit der Subjektivitét
—das Objektive nach formal-allgemeinen Gesichtspunkten zergliedert
und verwaltet, so aber den konkreten Geist einer Lebensgestalt zer-
stort. Diese Kritik rekurriert auf keinen «Irrationalismus» oder «Indi-
vidualismusy, eher auf das, was Hegel spéter die «Substantialitidt» des
alten Lebens und Wissens genannt hat, eines Wissens, das —mehr welt-
als ich-bezogen - der lebendigen Einheit eines Volkes entspringt und
darin seinen unmittelbaren Sinn findet.

Nun wire es falsch, Hegel diese Kritik als originelle Leistung zu-
sprechen zu wollen. Der deutschen Aufkldirung mag man namlich
mancherlei vorwerfen, meinetwegen auch — obzwar mir dies ein sehr
abstrakter Vorwurf scheint — die beriihmte «Riickstidndigkeit», — nur
wird man nicht sagen diirfen, dass sie naiv war. Zumindest seit Hegels
Zeit war sie in ihre selbstreflexive Phase eingetreten; mit den 8Oer
Jahren kam das, was wir die «Dialektik der Aufklarung» nennen wiir-
den, intensiv zur Sprache: Aufklarung stellte sich 6ffentlich selbst in
Frage'’. Und in dieser Diskussion wird die Fragwiirdigkeit der Aufkli-

¥ A.a.0.,S.37.
" A.a.0.,8S. 49,

15
A.a.0.,S.50. )
'® Dazu liegt heute eine reichhaltige Dokumentation vor; nur stellvertretend seien ge-

nannt: Werner Schneiders, Die wahre Aufklirung. Zum Selbstverstandnis der deut-

123



rung mittels Uberlegungen erschlossen, die wir beim jungen Hegel
wiederfinden; in Stuttgart hat ja Hegel — nebst den obligaten Klassi-
kern der Antike — namentlich Aufkladrer der deutschen Gegenwart re-
zipiert: Meiners, Feder, Zimmermann, Sulzer, Mendelssohn, Nicolai,
Garve, Campe, Zollner. Sie alle hat Hegel nicht nur gelesen, er hat aus
ihren Schriften Exzerpte gefertigt, die Hoffmeister uns tiberliefert hat.
Unter diesen Exzerpten verdienen zwei eine besondere Aufmerk-
samkeit. Da ist einmal Moses Mendelssohns Aufsatz «<Uber die Frage:
was heisst aufkliren?'’, den Hegel im vollen Wortlaut herausschreibt.
Mendelssohn hatte den Aufsatz aus der Sorge heraus geschrieben,
Aufkliarung konnte sich von ithrem eigenen Ansatz her in das Gegen-
teil dessen verkehren, was sie urspriinglich intendiert hatte. Er ver-
suchte zu zeigen, dass «Aufklarung» (als Tatigkeit theoretisch-kriti-
scher Vernunft), wo sie nicht einhergeht mit «Kultum (als Tatigkeit
praktischer, religios-sittlicher Vernunft), keine substantielle Ordnung
des Lebens zu schaffen vermag, sondern zu «Hartsinn, Egoismus, Irre-
ligion und Anarchie»'® fiihrt, also die Zersplitterung des Lebens be-
treibe. Mendelssohn wandte sich gegen die Tendenz der Aufkldrung,
analytische, also zergliedernde Vernunft zum neuen Mythos zu ma-
chen, und Hegel scheint diese Bedenken hellh6rig aufgenommen zu
haben. Nicht nur schrieb er sich Mendelssohn ganzen Aufsatz ab, er
hat auch aus Friedrich Nicolais wahrlich immensem Schrifttum aus-
gerechnet jene Stelle exzerpiert, die diesen Gedanken aufgreift: «Kul-
tur und Aufklarung sind beide méachtige Triebfedern zum Wohlstande
einer Nation: beide miissen vereint wirken, beide im gehorigen Ver-
hiltnis untereinander ... wirken; widrigenfalls wird ihre Wirkung
weder sicher noch dauerhaft sein.»'’ Dazu passt auch, dass Hegel bei
seinem Auszug aus Feders <Neuem Emil eine Stelle, die den Jiingling
verpflichtet, «als Mann fiir die Welt» zu leben, dreimal unterstreicht!*

schen Aufklarung, Freiburg/Miinchen 1974; Was ist Aufklarung? Thesen und Defini-
tionen. Hrsg. von Ehrhard Bahr, Stuttgart 1974; A.Bergk, J.L. Ewald u.a., Aufklarung
und Gedankenfreiheit. Hrsg. von Zwi Batscha, Frankfurt 1977; Was ist Aufklarung?
Beitriage aus der Berlinischen Monatsschrift. Hrsg. von Norbert Hinske, Darmstadt
1977.

'7 Abgedruckt in der Berlinischen Monatsschrift vom September 1784.

'8 Zitiert nach: Was ist Aufkldrung? Thesen und Definitionen, a.a.O., S. 7.

' Dokumente zu Hegels Entwicklung, a.a.O., S. 145f.

* A.a.0.,8.73.

124



Flir die Welt, nicht fiir die Schule, — fiir das Leben, nicht fiir die Wis-
senschaft — das ist die einfachste Formel fiir die Kritik des jungen
Hegel an der abstrakten Einheit des Aufklarungsdenkens. Die Kritik
enthdlt die Idee eines «Weltdenkens», das nicht trennt, sondern eint,
aber freilich so, dass das Allgemeine und Einzelne, das Objektive und
Subjektive, die Vernunft und die Sinnlichkeit darin so versohnt sind,
dass nicht wieder das eine unter die Botmaissigkeit des andern geriit.
Hegel hat in Stuttgart noch kein Konzept entwickelt, wie diese Einheit
des Lebens zu organisieren wire. Es scheint ihm aber schon hier deut-
lich, dass das Verstandesdenken der Aufklarung zu dieser Aufgabe un-
geschickt sei. Der «Geist der Zergliederung», lernt Hegel von Chri-
stian Garve, werde eben immer eine einseitig beherrschte Einheit her-
stellen, eine Herrschaft des Allgemeinen bzw. des Verstandes, eine
Herrschaft der «Systemmacher», der «eingeschrankten Kunstrichter»
sowie der «einseitigen Moralisten»®'.

Das Fazit der Stuttgarter Jahre: Hegel rezipiert die zeitgenossische
Aufkldrung in zustimmender Manier, entdeckt aber gleichzeitig, dass
das abstrakte Verstandesdenken ausserstande ist, sich selbst zu legiti-
mieren, und sucht eine Instanz <ausserrationalen Legitimierung. Die
eher pragmatische Konzeption, Verstandesaufkldrung ans praktische
Leben, an «die Welt> zu binden, stellt ein nur dusseres Verhaltnis zwi-
schen «Verstand> und <Welt> her und befriedigt deshalb nicht.

II.

Mit Hegels Tiibinger Universitatszeit macht Hegels Anstrengung,
der Aufkldrung eine beschrinkte Berechtigung zu bewahren, sie aber
aufzuheben in einer Formation der Vernunft, die der (Selbst-)Legiti-
mation fahig wire, Fortschritte. Das liegt insbesondere daran, dass
hier drei neue Elemente sein Denken zu bestimmen beginnen: die po-
litische Revolution in Frankreich, die politische Philosophie Rous-
seaus sowie die praktische Philosophie Kants.

Zunichst: Der Tiibinger und Berner Hegel erfahrt die Realitét als
eine grundsitzlich widerspriichliche, und er erhofft die Uberwindung
dieser in ihrer Widerspriichlichkeit sklerotisch gewordenen Situation

' A.a.0.,S. 115fF, bes. S. 126.

125



von einer Revolution — dies auch noch in seinen Frankfurter und den
friihen Jenaer Jahren, auch wenn sich das Revolutionsmodell freilich
entsprechend der fortschreitenden Einsicht Hegels in die Bedingungen
der widerspriichlichen Realititssituation dndert: Sieht Hegel in Bern
die Losung in einer Umwendung der <positiven» zu einer «subjektiven»
Religion und denkt er in Frankfurt die <Liebesreligion» als Realisator
dieses Umsturzes, so muss er — noch in Frankfurt — erkennen, dass Re-
ligion als Akteur der Revolution nur scheitern kann, weil ihre Losung
die bestehenden Widerspriiche moglicherweise tliberbietet, aber jeden-
falls nicht beseitigt.

Sodann: Rousseau wird zu Hegels Lieblingsschriftsteller in Tiibin-
gen; der Magister Leutwein jedenfalls erzdhlt aus der gemeinsamen
Studienzeit unter anderem: «. . . wihrend der vier Jahre unserer Fami-
liaritdt war Metaphysik Hegels Sache nicht sonderlich. Sein Held war
Jean Jacques Rousseau, in dessen Emil, contrat social, confessions;
und andere, bei denen dhnliche Sentiments herrschen, und worin man
sich gewisser (all)gemeiner Verstandesregulierungen, oder, wie H. sag-
te, Fesseln, entledigte.»”> Man sollte darin freilich keine Kehrtwen-
dung gegen die Vernunft sehen, keine Umorientierung am Irrationa-
lismus privater Gefiihle oder der Volksseele. Hegel deutet Rousseau
politisch; er sieht mit thm das Ideal eines revolutionierten, mit sich
selbst versohnten Lebens in einem radikal-demokratischen Freiheits-
begriff: Fre1 ist, wer selbstgegebenen Gesetzen gehorcht. Hegel misst
die Gegenwart — mit Rousseau — am Verlust fritherer politischer Frei-
heit: «Die Freiheit, selbstgegebenen Gesetzen zu gehorchen, . .. alle
politische Freiheit fiel hinweg; das Recht des Biirgers gab nur ein
Recht auf Sicherheit des Eigentums, das jetzt seine ganze Welt aus-
fiillte.» (I, 206) Diese Rousseausche Sicht enthalt einen kritischen
Ansatz gegeniiber der bisherigen biirgerlichen Aufkliarung, die ja nicht
versucht, ein Leben zuriickzugewinnen, worin der Einzelne das Allge-
meine ist, und das Allgemeine im Einzelnen sich darstellt, — die viel-
mehr danach strebt, dem Einzelnen die Freiheit, einzeln und fiir sich
zu sein, zu sichern. So bewirkt Aufklarung — entgegen ihrer Vernunft-
Intention einer Aufhebung aller Entgegensetzungen — die Zersplitte-

> Dieter Henrich, Leutwein iiber Hegel. Ein Dokument zu Hegels Biographie, in:
Hegel-Studien 3 (1965) S. 56.

126



rung der Gesellschaft in Konkurrenz-Individuen sowie eine neue Ge-
stalt der Gegeniiberstellung von Staat und Biirger; das Allgemeine, der
Staat, wird nurmehr negativ gedacht als Beschrinkung des Einzelnen,
d.h. als Garantie aller Einzelfreiheiten.

Schliesslich: Auf Kants Moralphilosophie fiihrt Hegel die Frage,
wie die <antike Freiheit> ans Christentum habe verloren werden kon-
nen. Auch nach dem Verlust der politischen Selbstgesetzgebung habe
die Vernunft der Menschen es nicht lassen konnen, das, was sie ur-
spriinglich selbst war — Freiheit, Selbstindigkeit — anderswo als Gegen-
stand des Bittens und Wiinschens anzutreffen: als objektive Gottheit
der christlichen Religion. «Die Objektivitdt der Gottheit ist mit der
Verdorbenheit und Sklaverei in gleichem Schritt gegangen.» (I, 211)
Die Entgegensetzungen von Subjekt und Objektivitdt, von Mensch
und Gottheit, sucht nun Hegel zu vers6hnen, indem er — anders als
etwa die franzosische Religionskritik — das religiose Verhéltnis nicht
negiert, sondern mittels Kantischer Moralphilosophie uminterpre-
tiert: Wenn die Sitze des Glaubens durch die selbsttitige Vernunft des
Menschen selbst autorisiert werden, wenn also jedermann seine Ver-
pflichtung einsieht und ihr frei zustimmt, dann ist die Freiheit der
Selbstgesetzgebung auch innerhalb der Religion moglich. Freilich ist
diese Autonomie moralischer Selbstgesetzgebung fiir Hegel wiederum
kein Ergebnis blosser Verstandesaufklidrung; ein Volk jedenfalls, «das,
von sich selbst und von allen Géttern verlassen, ein Privatleben fiihrt,
braucht Zeichen und Wunder, braucht Versicherungen von der Gott-
heit. .. Es i1st aber doch nicht so weit zu bringen, um die Idee der
Moralitidt zu fassen und auf diese seinen Glauben zu bauen. . .» (I,
100). Mit andern Worten: Der Versuch der Aufklirung, dem Men-
schen Freiheit zuriickzugewinnen durch Umwandlung objektiver
Glaubensreligion in subjektive Vernunftmoral, gelingt nur unter der
Bedingung, dass das Leben der Menschen kein Privatleben von Indivi-
duen nur ist, oder dass die gemeinsame Verfassung mehr ist als Garan-
tie der individuellen Menschenrechte — kurz: dass die Allgemeinheit
keine abstrakte und so der Einzelheit entgegengesetzte ist (vgl. I, 101).

Man sieht, in diesen Zusammenhéngen fortschreitenden Bemiihens,
eine als widerspriichlich erfahrene Realititssituation zu begreifen,
d.h. deren denkbare Einheit zu fassen, wird Hegels kritisches Verhilt-
nis zur Aufkldrung zunehmend bestimmter. <Aufkldarung versteht He-

127



gel in Bern als das «Wirkenwollen durch den Verstand» (I, 21) und be-
greift dieses als ein zwar unverzichtbares, jedoch untergeordnetes, weil
legitimationsbediirftiges Geschift der Vernunft. An diesem Geschift
unterscheidet Hegel zwei Momente, ein eher objektives und ein eher
subjektives, die zusammen das Wesen des Verstandes ausmachen; die-
ses aber ist die Tatigkeit des Trennens.

Vorerst also das eher objektive Moment. «Der Verstand», sagt He-
gel, «dient nur der objektiven Religion» (I, 21), und: «Ein Geschaft des
aufklarenden Verstandes ist es, die objektive Religion zu sichten» (I,
27). Der Verstand ist ein — dienendes, sichtendes — objektives Verhdlt-
nis; als solches mag er vieles leisten — Kritik, Analyse —, aber er ist un-
tauglich, Objektivitat als solche aufzuheben — er macht sie ja gerade
erst zu einer solchen. Verstand geht auf den Unterschied, er trennt; die
Versohnung ist nicht sein Geschaft. Fiir Hegel bedeutet dies: Man
kann von Aufklirung manches erwarten — sie hat ja respektable
Friichte gezeigt; Hegel verweist auf Lessings Nathan —, aber man soll
von 1hr nicht erwarten, was sie urspriinglich versprach, jedoch nie lei-
sten kann: Einheit. Denn analytischer Verstand wird nie synthetische
Vernunft werden; er hat bei allem das Trennende, sie das Einigende
1m Auge. Es ist daher notig, Aufklarung oder Verstand zu vervollstin-
digen durch Moralitit oder Vernunft, d.h. durch eine Kraft, die Ein-
heit oder Gemeinsamkeit schafft, ohne das Einzelne darin untergehen
zu lassen. Und Hegel sucht dieses Einigende nach Massgabe von Rous-
seaus, dann Kants praktischer Philosophie zu denken.

Das zweite, subjektive Moment am Verstand hangt mit dem ersten
zusammen, ist dessen notwendige Gegenbestimmung. Hegel nennt
den Verstand einen «Hofmann, der sich nach den Launen seines
Herrn gefillig richtet, — er weiss zu jeder Leidenschaft, zu jeder Unter-
nehmung Rechtfertigungsgriinde aufzutreiben, er ist immer vorziig-
lich ein Diener der Eigenliebe, die immer sehr scharfsinnig ist, dem
begangenen oder zu begehenden Fehler eine schone Farbe zu geben,
sie lobt sich oft selber dariiber, dass sie so einen guten Vorwand fiir
sich gefunden hat» (I, 21). Der Verstand als Hofling: Er legitimiert
alles und jedes — nur sich selbst weiss er nicht zu legitimieren. Er ist
haltlos, und in dieser Haltlosigkeit wird er zum willfahrigen Instru-
ment in der Hand des Subjekts. Und in dieser Dienstfertigkeit gerade
wirft er das Subjekt stets auf seine Subjektivitit zurlick: Aufklirung

128



oder Verstand vermogen das Subjekt nicht aus seiner Trennung zur
Objektivitidt herauszuholen, der Verstand bringt das aufgeklarte Sub-
jekt sowenig in eine Einheit von Einzelnem und Allgemeinem wie der
Hofmann den Konig wirklich zum Volk, er ist ein Diener der Subjekti-
vitidt, insofern er diese von den Objekten fernhilt, ebenso wie er die
Objekte vom Subjekte fernhilt — er ist die Kraft des Trennens, er is?
das subjektiv-objektive Verhiltnis.

Diesem trennenden Tun der Aufklarung setzt Hegel in seiner frithen
Bemer Zeit die «Weisheit» entgegen: «Etwas anderes als Aufklarung,
als Ridsonnement ist Weisheit. Aber Weisheit ist nicht Wissenschaft —
Weisheit ist eine Erhebung der Seele, die sich durch Erfahrung ver-
bunden mit Nachdenken iiber Abhidngigkeit von Meinungen wie von
den Eindriicken der Sinnlichkeit erhoben hat und die notwendig,
wenn es praktische Weisheit, nicht bloss selbstgeféllige oder prahlende
Weisheit ist, von einer ruhigen Wiarme, einem sanften Feuer begleitet
sein muss; sie rasoniert wenig, sie ist auch nicht methodo mathematica
von Begriffen ausgegangen und durch eine Reihe von Schliissen, wie
Barbara und Barocco, zu dem, was sie fiir Wahrheit nimmt, gekom-
men, —sie hat ihre Uberzeugung nicht auf dem allgemeinen Markt ein-
gekauft, wo man das Wissen an jeden, der richtig bezahlt, hergibt,
wiisste sie auch nicht in blanker Miinze, in den gangbaren Sorten auf
den Tisch wieder hinzuzdhlen —, sondern spricht aus der Fiille des
Herzens.» (1, 25)

Was Hegel sucht, ist ein nicht bloss funktionelles, beliebig legiti-
mierbares Wissen, sondemn ein solches, das den Wissenden verpflich-
tet, ein Wissen, das die «Erhebung der Seele» bewirkt, also die Auf-
hebung der Einzelheit des Einzelnen, die Uberwindung der Subjektivi-
tat des Subjekts. Ein solches — die Verstandestatigkeit erst legitimie-
rendes — Wissen kann nicht in der Haltung des biirgerlichen Privat-
und Erwerbsmannes erworben werden; es ist niamlich kein adusserli-
ches Verhiltnis, sondern eines des Einsseins. Die «ruhige Warme»
und die «Fiille des Herzens», aus denen nach Hegel solche liber den
Verstand gehende Weisheit spricht, meint weniger eine subjektive
Qualitit als die Qualitit des Subjekts, ausser sich oder ausser der Kon-
troll-Rationalitidt eines streng subjektiv-objektiven Trennungs-Ver-
haltnisses in einer Einheit sich zu wissen, aus der es sich als Subjekt
erst versteht. Denn wenn Hegel hier von «Herz» spricht, so darf das

129



nicht im Hinblick auf eine Religion der Innerlichkeit ausgelegt wer-
den; es hat vielmehr seinen Platz im Rahmen einer Konzeption der
«Volksreligion», die Hegel als Aufhebung der Defizienzen einer blos-
sen Verstandesaufklarung konzipiert, als eine Religion frei spielender
Phantasie, die das Ewige im Zeitlichen der Mythen, das Unendliche
im Endlichen der Institutionen aufscheinen lasst.

Aufklarung wird dabei nicht negiert: «Bildung des Verstandes und
Anwendung desselben auf die Gegenstinde, die unser Interesse auf
sich ziehen, — Aufkldrung bleibt deswegen ein schoner Vorzug, so wie
deutliche Kenntnis der Pflichten, Aufklarung iiber praktische Wahr-
heiten. Aber sie sind nicht von der Beschaffenheit, dass sie dem Men-
schen Moralitdt geben konnten, sie stehen im Wert unendlich gegen
Giite und Reinigkeit des Herzens zuriick, sie sind damit eigentlich
nicht kommensurabel.» (I, 26) Also Aufklarung oder Verstand werden
nicht tiiberfliissig, sie haben ihre relative Berechtigung als klarende,
verdeutlichende Kraft des Unterscheidens; doch das Eigentliche, das
letztlich Legitimierende, das Freie und Absolute — das ist von Aufkli-
rung nicht zu erwarten, ja, es ist mit ihr genaugenommen «inkommen-
surabel», wird doch das Absolute, Freie, Verniinftige durch den Ver-
stand notwendig zerstort und zum Beschriankten, Unfreien, Verstandi-
gen —zum Objektiven gemacht.

Fazit der Tiibinger/Berner Zeit: Hegel begreift die prinzipielle Un-
fahigkeit der Verstandesaufklarung zur absoluten Einheit. Er versucht,
legitimationsbediirftige Aufkldrung vom Prinzip Moralitit her zu ver-
vollstindigen. Doch einerseits ist auch diese Vervollstindigung erst
ausserlich bestimmt, und anderseits ist fraglich, ob Moralitét als Prin-
zip absoluter Vereinigung tiberhaupt tauglich sei.

I11.

In Frankfurt gewinnt Hegel zwei entscheidende Einsichten: zu-
nédchst die in den «Geist» oder das dLeben» oder die <Liebey, worin alle
theoretischen wie praktischen Einigungen bewahrt und gelost sind; so-
dann die Einsicht in die Notwendigkeit, die Verstandeskultur nicht
nur dusserlich zu ergdnzen durch eine Form von Vernunftkultur, son-
dern sie als sie selbst anzugreifen, also die endlichen Setzungen der
Verstandesreflexion zu negieren.

130



Zundchst erkannte Hegel, dass auch mit Kants Moralitdt die er-
strebte Versohnung der Gegensitze nicht gelingt. Wie die theoretische
Einigung des Verstandes bringt diese praktische Einigung eine nur ab-
strakte Gesetzeseinheit zustande, die bloss gedachte und erzwungene
Einheit gegen die unbelebt zuriickgelassene Mannigfaltigkeit ist. Im
Gesetz stehen sich Einheit und Vielheit entgegen, und die Vielheit,
durch das dusserlich herangetragene Gesetz zur Einheit gezwungen, ist
fiir sich selbst nach wie vor blosse Faktizitdt. Diese Einsicht zwingt
Hegel, das Programm einer Vervollstindigung der Verstandesaufkla-
rung neu zu konzipieren, und zwar durch eine Theorie des <Lebens» als
der Verbindung von Entgegensetzung (Einheit/Einheit) und Bezie-
hung (belebte Mannigfaltigkeit): «Leben», sagt Hegel, «sei die Verbin-
dung der Verbindung und der Nichtverbindung», und darin 1st nun
das Tun des Verstandes nicht mehr bloss dusserlich aufgefangen, son-
dern bestimmt aufgehoben als endliches Setzen in die unendliche Be-
wegung des Lebens, welches selbst «nicht ein Gesetztes, Verstidndiges,
Reflektiertes, sondern sein fiir die Reflexion einziger Charakter sei,
dass es ein Sein ausser der Reflexion ist»™>

Diese Einsicht enthilt die zweite, dass ndmlich das Tun des tren-
nenden und fixierenden Verstandes nicht bloss zu <ergdnzen», sondern
als solches Tun zu negieren sei. Diese Einsicht hidngt damit zusam-
men, dass Hegel jetzt die Widerspriichlichkeit gegenwértiger Realitit
als das Produkt geschichtlich sich manifestierender Herrschaft der
Reflexion begreift. Hegel muss also eine Taktik finden, die nicht — wie
die religiose — die Umgehung einer vernunftlos gewordenen Verstan-
des-Kultur organisiert, sondern den Angriff auf den Beherrscher dieser
Realitét, also den Verstand, ins Werk setzt. Daher wird fiir Hegel im
Ubergang von Frankfurt nach Jena der Skeptizismus attraktiv, er sieht
in ihm ein Verfahren, den Verstand auf dessen eigenem Gebiet, der
Reflexion, anzugreifen. Skeptisch werden die tradierten kategorialen
Erfassungsmuster des Verstandes selbst thematisiert, d.h. an ithrem
eigenen Anspruch, Realitit zu erfassen, gemessen, und dabei erfahren
sie ihre Defizienz, d.h. ihr Unvermogen, die zu bewiltigende Reali-
tatssituation noch zureichend, d.h. in ihrer Einheit von Einheit und

2 Hegels theologische Jugendschriften. Hrsg. von Hermann Nohl, Tiibingen 1907,
S. 348.

131



Vielheit zu begreifen®*. Skeptische Negation des tradierten Verstan-
destypus ist zwar noch nicht die angestrebte Revolutionierung oder
die Vervollstindigung der Kontroll-Rationalitdt durch eine Versoh-
nungs-Rationalitit, aber sie ist die Bedingung hierfiir: «Das Gefiihl
des Widerspruchs der Natur mit dem bestehenden Leben ist das Be-
diirfnis, dass er gehoben werde; und dies wird er, wenn das bestehende
Leben seine Macht und alle seine Wiirde verloren hat, wenn es reines
Negatives geworden ist.» (I, 458)

Hinzu kommt nun — aus der Zeit von Hegels Wechsel nach Jena -
eine dritte Einsicht. Bisher, noch im sog. Systemfragment von 1800,
musste Hegel zum Zweck einer nicht nur skeptisch-negativen, son-
dern positiven Uberwindung der Verstandes-Rationalitit ein Ausser-
Rationales, die Religion, postulieren. Nun sieht Hegel, dass im skepti-
schen Tun - der einfachen Selbstreflexion der eingespielten Refle-
xionsformen - bereits das Selbstverstindnis des Denkens sich gedndert
hat, dass bereits ein neuer Rationalitidtstyp in Ansatz gebracht wird.
Weiter zu kommen wire demnach nicht «von aussen», sondern iiber
eine Radikalisierung, d.h. systematische Selbstverstindigung des
Skeptizismus: Skeptische Negation des endlichen Verstandesdenkens,
erkennt Hegel, ist «selbst die negative Seite der Erkenntnis des Absolu-
ten» und setzt «unmittelbar die Vernunft als die positive Seite voraus»
(I1, 227). Skeptisch erkennt der Verstand selbstreflexiv die Beziehung
zwischen sich und der Realitédt als eine nurmehr widerspriichliche.
Mit dieser Erkenntnis stellt sich der Verstand aber schon unter den
Anspruch einer nicht-widerspriichlich zu denkenden Beziehung von
Denken und Realitit, d.h. er erkennt sich selbst als eine bloss einsei-
tige, verstellte Konkretion der Vernunft, gibt sich auf und wird in die-
ser Selbstaufgabe selbst schon Vernunft, deren (Reproduktion» nun
systematisch an die Hand genommen werden kann. Dialektische Phi-
losophie — als Selbstreproduktion der Vernunft aus der Defizienz der
Verstandesaufklarung — ist fiir Hegel nun nichts anderes als die syste-
matische Rekonstruktion dessen, was die skeptisch-selbstreflexive Ne-
gation beschrinkten Verstandes-Denkens «unmittelbar voraussetzt»,

# Diesen Aspekt habe ich herausgestellt in: Ludwig Hasler, Skepsis und Natur. Zur
philosophischen Funktion des Skeptizismus beim frithen Hegel, in: Hegel-Jahrbuch
1976, Koln 1978, S. 333 —342.

132



d.h. als Bedingung der Moglichkeit ithres Negierens enthélt: des un-be-
schrankten Vernunft-Denkens.

Entsprechend diesen neuen Konzeptionen einer Reproduktion der
Vernunft wechselt in Jena auch die Gestalt der Aufkliarung, die Hegel
angreift. Es 1st nicht mehr jene maive», vom <allgemeinen Menschen-
verstand» geleitete Formation einer <Popularphilosophie», die Hegel in
Stuttgart meist zustimmend rezipierte; es ist auch nicht jene unsyste-
matische, bestimmte Kritik an «Positivitdten», die Hegel namentlich
aus Frankreich kannte®; — beiden ldsst Hegel ihre Berechtigung, denn
beide sind nicht Ausdruck des in seiner Einseitigkeit sich verselbstan-
digenden Verstandesdenkens: Jene popularphilosophische Formation
hatte im <allgemeinen Menschenverstand> noch wenigstens die Instanz
eines «Gefiihlsy des Absoluten, und diese Aufklarungs-Kritik operiert
klar konkret, d.h. sie tut nicht so, als wire sie mehr als Verstand. Die
Formation, die Hegel in Jena kritisiert, ist vielmehr ein wissenschaft-
lich-philosophischer, aus dem «Gefiihl> der Vernunft herausgetretener
und zur Theorie verfestigter Standpunkt des Verstandes. Ein Expo-
nent dieser Aufkldrung ist fiir Hegel Wilhelm Traugott Krug, ein
damals beriihmter Kantianer, der spiter Nachfolger Kants in Konigs-
berg, librigens auch Gemahl der vormaligen Kleist-Verlobten Wilhel-
mine von Zenge wurde. In seinem Aufsatz <Wie der gemeine Men-
schenverstand die Philosophie nehme, — dargestellt an den Werken des
Herm Krug’s) (1802) zeigt Hegel exemplarisch, wie Vernunft-Philoso-
phie mit einer Philosophie sich systematisch etablierenden Verstandes
umzugehen habe®.

W.T.Krug hatte ein System der Philosophie entwickelt, das er
«transzendentalen Synthetismus» nannte, das jedoch in Wahrheit
ohne alle transzendentale Tendenz das Werk einer liberall nur be-

» Man sehe etwa die folgende Notiz in Hegels Wastebook (1803/1806): «. . . Der echte
gesunde Menschenverstand ist nicht bidurische Roheit, sondern in der gebildeten
Sphire mit den Bestimmtheiten der Bildung frei und gewaltsam umgehend nach der
Wabhrheit, und dann unmittelbar Rousseausche Paradoxie, wenn er seinen Wider-
spruch gegen die Bestimmtheiten ebenso wie die Bildung selbst in Grundsitzen aus-
driickt, oder als Erfahrung, Risonnement, Witz, wie Voltaire oder Helvetius.» (II,
544)

* Vgl. dazu Ludwig Hasler, Gesunder Menschenverstand und Philosophie. Vom syste-
matischen Sinn der Auseinandersetzung Hegels mit W.T. Krug, in: Hegel-Jahrbuch
1977/1978, K&ln 1979.

133



schreibend und erkldrend verfahrenden Rationalitit ist. Die absolute
Basis findet Krug in den sogenannten «Tatsachen des Bewusstseins»,
in jener Summe von Begebenheiten, die — man weiss nicht wie — fak-
tisch fiirs Bewusstsein irgend vorhanden sind, und die tiber diese ihre
einfache Prasenz hinaus scheinbar auch keiner weiteren Verifizierung
bediirfen. Dem theoretischen Denken bleibt bei Krug nur, diese Fak-
ten «in Begriffe aufzufassen und durch Worte darzustellen», sie in ein
verstidndiges, nach dem Verhéltnis von genus und spezies geordnetes
System zu bringen, welches selbst wieder an obersten Formalen Denk-
bestimmungen, die fiir Krug «Urtatsachen» sind, festgemacht ist’.
Hegel sieht darin nun ein System sich konsequent missverstehender
Verstandes-Aufklarung: Statt das getrennte Leben zu verséhnen, er-
richtet solche Aufklarung eine Herrschaft der Trennung; statt fremdes
Gegeniiberstehen von Faktizitdten aufzuheben, nimmt sie diese als
letzte Gegebenheiten. Sie bedeutet, kritisiert Hegel, den «Freybrief fiir
die unendliche Menge der Beschranktheiten des Bewusstseinsy, statt
auf «Befreyung von der Beschrianktheit» zu drangen (II, 201). Solche
(Theorien der Aufkliarung> bringen nicht nur keine Revolution der
Vernunft, sie verhindern sie, indem sie das gemeine Wissen» vom «Ge-
fiihl der Totalitaty trennen: Sie zerstoren das Gefiihl der Beschrankt-
heit der Beschriankungen und mithin das Bediirfnis nach Aufhebung
des beschrinkten Lebens in die Totalitdt einer neuen Gestalt des Le-
bens. Aufklarung war fiir Hegel stets schon eine Formation endlichen
Umgangs mit Endlichkeiten, — hier aber, in Philosophien wie der des
Herrn Krug, wird Aufklarung zum «Dogmatismus iiber die Endlich-
keiten» (11, 241); und dieses eitle Tun, dieses endlose Produzieren end-
licher, d. h. totalitatsloser Endlichkeiten negiert Hegel.

Gegen eine solche — reflexiv verhirtete — Position der Aufklarung
siecht Hegel seine Philosophie in einem Verhiltnis der Entgegenset-
zung: «Die Philosophie ist ihrer Natur nach etwas esoterisches, fiir
sich weder fiir den Pobel gemacht, noch einer Zubereitung fiir den
Pébel fahig; sie ist nur dadurch Philosophie, dass sie dem Verstande
und damit noch mehr dem gesunden Menschenverstande . . . gerade

77 Hegel bezieht sich namentlich auf Wilhelm Traugott Krugs <Entwurf eines Neuen
Organon’s der Philosophie, oder Versuch tiber die Prinzipien der philosophischen Er-
kenntnisy, Meissen/Liibben 1801.

134



entgegengesetzt ist; im Verhdltnis zu diesem ist an und fiir sich die
Welt der Philosophie eine verkehrte Welt.» (11, 182) Das konnte Wil-
helm Traugott Krug nur so verstehen, dass «den gesunden Menschen-
verstand verlieren»”® miisse, wer zur Philosophie kommen wolle.
Hegel indessen hat hier wohl das Modell angezeigt, wie dialektische
Philosophie mit Verstandesaufklarung umzugehen habe bzw. wie der
«<Menschenverstand> aus seinem Verhaftetsein im Standpunkt der
Endlichkeiten zum Bewusstsein der Totalitdt, also zum Wissen zu
bringen sei. Hegel bricht nicht das Verhaltnis zur Aufklidrung ab,
meint jedoch, deren Richtung umkehren zu miissen: «. . . so muss die
Philosophie zwar die Moglichkeit erkennen, dass das Volk sich zu ihr
erhebt, aber sie muss sich nicht zum Volk erniedrigen.» (11, 182) Hegel
sieht in Aufklarungs-Philosophien wie der Krugschen eine prekire
Tendenz des Philosophierens, die real sich vollziehende Verendli-
chung und Privatisierung des Lebens bloss zu reflektieren und so zu
verfestigen, statt zu negieren und so die «Erhebung des Volkes» zu be-
treiben. Diese Erhebung des Volkes aber soll auf dem Wege in eine
«verkehrte Welt» gelingen.

Der Topos der «verkehrten Welt> hatte seine Konjunktur im Barock,
auf dessen Theater ein «Ballet du Monde renversé» getanzt wurde,
namentlich im Bereiche von <Unsinnsdichtungy und <Totentanz”’.
Deren Akteure, der Narr und der Tod, bewirken beide die Verkehrung
der Welt, jedenfalls ihres fiir den Alltag eingespielten Ordo, jedoch so,
dass eben in dieser Verkehrung die Welt aus ihrer alltidglichen Ver-
kehrtheit in ihre unverkehrte Wahrheit zuriickkommen soll. Im To-
tentanz beispielsweise verkehrt sich ja die konventionelle Welt nicht
abstrakt in eine andere, sie kehrt hier vielmehr zu threm wahren Ur-
sprung, damit zu sich selbst zurtick: Wenn der Totentanz das mensch-
liche Leben auf seinen gottlichen Zweck bezieht, dann will er die Ver-
kehrung der gottlich-geistigen Idee im menschlich-konkreten Leben
anschaulich machen, indem er den Tod erscheinen ldsst, der, mit

# W.T. Krug, Gesammelte Schriften, Leipzig 1831fF.,, Bd. XII, S. 293.

* Man sehe dazu etwa Karl Rosenkranz, Geschichte der deutschen Poesie im Mittel-
alter, Halle 1830, S. 586fT.; A. Liede, Dichtung als Spiel. Studien zur Unsinnspoesie
an den Grenzen der Sprache, Bd. 2, Berlin 1963, S. 40ff.; H.G. Gadamer, Hegel - die
verkehrte Welt, in: Hegel-Studien Beiheft 3, Bonn 1965, S. 1351

135



jedermann tanzend, die weltliche Verkehrtheit wieder verkehrt. «Ver-
kehrte Welt> meint also Verkehrung in sich, meint — als zweite Ver-
kehrung einer ersten (weltlich-geschichtlichen) Verkehrtheit — die
(gottlich-unendliche) wahre Welt.

Dieser Topos der «verkehrten Welt» gilt nun auch fiir das Verhéltnis
Philosophie-Aufklarung bzw. Vernunft-Verstand, und er meint auch
da zunachst: Umkehrung einer Verkehrtheit. Wie der Totentanz die
endliche Welt auf ihr gottlich-unendliches Ziel kehrt, so bezieht Phi-
losophie die jeweilige Kultur des Verstandes (die «lokale und tempo-
rare Beschranktheit eines Geschlechts der Menscheny, 11, 182) auf das
Absolute. Und sowenig wie dort ist auch hier das (unbeschrankte) Ab-
solute das blosse Gegenteil des (beschridnkenden) Verstandes, sondern
dessen eigene, obzwar fiir ihn selbst nicht entwickelte Wahrheit oder
Einheit, die im «gesunden Menschenverstand> wenigstens als «Gefiih]
noch anwesende <Totalitdty. Die Preisgabe der urspriinglich gefiihlten
Beziehung aufs Absolute durch die Verstandes-Kultur der Aufklarung
schafft jene geschichtliche Verkehrtheit des Lebens, in der sich Philo-
sophie und Verstand, Einheit und Vielheit als Gegensatze gegeniiber-
stehen. Denn der Verlust der Totalitdt verfiihrt den Verstand, ein Sy-
stem endloser Endlichkeiten zu produzieren, mittels dessen er sich der
Vernunft, dem «Bediirfnis nach Wiederherstellung der Totalitat» (II,
24) zu erwehren sucht. Soll nun dieses Vernunftbediirfnis nach Einheit
oder Totalitdt eingel6st werden, so muss die erste Verkehrung des
(Menschenverstandes) in ein verabsolutiertes System der Endlichkei-
ten — dessen Reflex Hegel in «wissenschaftlichen» Systemen wie dem
Krugschen erkennt —negiert werden. Diese Negation ist jedoch nur die
destruktive Seite einer konstruktiven Aufhebung: Die Philosophie
«erhebt die dem gesunden Menschenverstand bewusstlose Identitit
zum Bewusstsein, oder sie konstruiert das im Bewusstsein des gemei-
nen Menschenverstandes notwendig entgegengesetzte zur bewussten
Identitat» (II, 33).

Fassen wir zusammen: Entscheidend fiir Hegels Verhaltnis zur Auf-
klarung wird in Jena die Einsicht, dass der Verstand, wo er — skeptisch
— seinen Mangel, Realitit zu erfassen, erkennt, selbst schon Vernunft
ist. Die Vervollstindigung der Aufklarung muss daher erstmals nicht
«on aussen» (Religion etc.), sie kann «von innen» vorgenommen wer-
den. Bedingung dafiir aber ist, dass der Verstand das skeptische Wissen

136



um seine Beschranktheit und Widerspriichlichkeit zuldsst und im «Ge-
fihl der Totalitat> lebt. Deshalb richtet sich jetzt Hegels Kritik auf
jene Formationen der Verstandesaufkldrung, die sich der skeptischen
Selbstreflexion widersetzen und die Verstandeskultur zur Philosophie,
d.h. zum absoluten Wissen erheben; denn in ihnen sieht Hegel nicht
nur eine schlechte Prdsenz dessen, was Aufkldrung intendiert: Identi-
tat, sondern deren systematische Verhinderung.

137






	Hegel und die Aufklärung oder : vom Versuch, den Verstand zur Vernunft zu bringen

