
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 41 (1982)

Artikel: Hegel und die Aufklärung oder : vom Versuch, den Verstand zur
Vernunft zu bringen

Autor: Hasler, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883195

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum 150. Todestag von G. W. F. Hegel
(14. November 1981)

A l'occasion du 150e anniversaire de la mort
de G. W. F. Hegel

(14 novembre 1981)

Studia Philosophica 41/1982

LUDWIG HASLER

Hegel und die Aufklärung

Oder: Vom Versuch, den Verstand zur Vernunft zu bringen

Hegel und die Aufklärung - dies ist eine Geschichte der
Missverständnisse. Missverstanden haben sich wohl bereits die Beteiligten,
erst die frühen Aufklärer und Hegel selbst, dann die Aufklärer der
zweiten wie dritten Aufklärung und die Hegelianer der verschiedenen
Hegelianismen. Das Missverständnis hat fast immer mit dem
Umstand zu tun, dass die Parolen der Aufklärung - Vernunft, Freiheit,
Subjektivität - auch die Parolen Hegels, und zwar nicht nur des jungen,

sondern auch des mittleren und des alten sind, und dass diese
Parolen sehr früh unterschiedlich ausgelegt werden - <Vernunft> aufklärerisch

als Endlichkeits- bzw. Ao«fro//-Rationalität, hegelisch als To-
talitäts- bzw. Versöhnungs-Rationalität, <Freiheit> aufklärerisch als

Bei-sich-selbst-sein des Menschen im Rahmen gemeinsamer
Beschränkungen, hegelisch als Im-H/n/cren-bei-sich-selbst-sein, <Subjek-
tivität> aufklärerisch als das Um-seiner-selbst-willen-sein und Selbst-
sein-können des vom Allgemeinen freigestellten Menschen, hegelisch
als Sich-sein der Substanz. Dieses Missverständnis führte zu proble-

Korrespondenzadresse: Dr. Ludwig Hasler, Ekkehardstrasse 4, CH— 9000 St. Gallen

115



matischen Entgegensetzungen und ebenso problematischen
Identifizierungen: Hegel(ianer) und Aufklärer vergassen, dass sie vom Selben

sprachen, oder sie übersahen, dass sie vom Selben ganz anders
sprachen.

Hegel und die Aufklärung - dies ist auch die Geschichte der
Missverständnisse der Hegel-Interpreten, die bis heute Mühe haben, das

Verhältnis zur Aufklärung philosophisch statt in vorgegebenen
Alternativschablonen (Liberalismus/Substantialismus, Individualismus/
Totalitarismus, Wissenschaft/Metaphysik usw.) zu sehen. Man würdigt

dann - etwa mit Joachim Ritter1 - Hegel als Theoretiker der
bürgerlichen Aufklärung, nimmt ihn als Philosophen liberaler Individualität

und subjektiver Freiheit in Anspruch, oder man wirft - etwa mit
Karl Popper, Emst Topitsch und Hubert Kiesewetter2 - ihm vor, eben

all dies vernachlässigt zu haben, ein Philosoph der Gegen-Aufklärung,
also des Totalitarismus zu sein und jener Tradition zu dienen, die zu
Hitler und Stalin führte. Das Missverständnis liegt hier darin, dass

<Aufklärung>, <Individualität> usw. für feste Gegebenheiten genommen
werden, an denen es nichts mehr zu denken gibt. Statt auf Hegels
Versuch, die Interessen der Aufklärung an Vernunft und Freiheit - die er
bei <der Aufklärung» in schlechten Händen zu sehen glaubt - mit
nicht-aufklärerischen Mitteln wahrzunehmen, sich einzulassen,
berechnet man dann äusserlich Nähe bzw. Feme der Hegeischen
Philosophie von <der Aufklärung».

Hegel und die Aufklärung - dies ist namentlich die Geschichte der
Missverständnisse der Interpretation des jungen Hegel. Dieser junge
Hegel geht ja in seiner Bildung von der (deutschen) Aufklärung aus, er
rezipiert in seiner Stuttgarter Gymnasialzeit - offensichtlich zustimmend

- die zeitgenössische aufgeklärte» Literatur, geht bereits in
Tübingen - nicht zuletzt mit Rousseau! - auf Distanz zur nationalistischen»

Aufklärung, spricht in Bern bereits von «Schwätzern der Auf-

1 Joachim Ritter, Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel, Frankfurt
a.M. 1969.

2 Karl Popper, The Open Society and Its Enemies. Vol. 2: The High Tide ofProphecy:
Hegel, Marx and the Aftermath, London 1945; Ernst Topitsch, Die Sozialphilosophie
Hegels als Heilslehre und Herrschaftsideologie, Neuwied 1967; Hubert Kiesewetter,
Von Hegel zu Hitler. Eine Analyse der Hegeischen Machtstaatsideologie und der
politischen Wirkungsgeschichte des Rechtshegelianismus, Hamburg 1974.

116



klärung», von «Marktschreiern» mit ihren «schalen Universalmedizinen»

(I, 27)3, befindet sich mit seinen Frankfurter Entwürfen zu einer
Liebe-Geist-Leben-Theorie - äusserlich gesehen - in keinerlei
Verhältnis mehr zur Aufklärung, zu der er dann in Jena eine scheinbar
nurmehr polemische Beziehung - Aufklärung erscheint da als die

grossprecherische Rechtfertigung, sich nicht über sich zum Allgemeinen

erheben zu wollen, als das grosse «Plattmachen» (II, 183) -
aufrechterhält. Soll man nun diese Entwicklung einer Entfernung von
Aufklärung - etwa mit Theodor Haering4 - verstehen als die Erstarkung

eines spezifisch deutschen, aufklärungsresistenten religiös-irrationalen

Geistes? Oder soll man - etwa mit Wilhelm Dilthey5 - mehr
lebensgeschichtlich von einer Jugendkrise und dem unglücklichen
Frankfurt sprechen, einer Zeit <mystischen Pantheismus), einer Zeit
der Verinnerlichung und Zuwendung zu den Irrationalismen christlicher

Mysterien? Oder soll man - etwa mit Georg Lukacs6 - den Wandel

vom revolutionär-aufklärerischen Berner Hegel zum religiös-irrationalen

Frankfurter Hegel eher gesellschaftlich-ökonomisch deuten
als prekäre Folge einer prekären Rückständigkeit der politisch-ökonomischen

Basis in Deutschland im Hinblick aufeine fortschrittlich-materialistische

Aufklärung? Das Missverständnis dieser Interpretationen,

die alle mit dem Gegensatz <Rationalismus>/<Irrationalismus>
operieren, liegt im Gebrauch eines als ausgemacht vorausgesetzten
Begriffes von <Rationalität>, der eindeutig <der Aufklärung) zugeordnet
wird. Das Problem des Verhältnisses Hegels zur Aufklärung reduziert
sich dann auf die Frage, wie nahe bzw. wie ferne Hegels Philosophieren

dieser Aufklärungs-Rationalität sei. Dies aber ist wiederum eine

3 Wo nicht anders vermerkt, werden Hegels Schriften nach der Theorie-Werkausgabe
zitiert, die Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel bei Suhrkamp, Frankfurt,
ediert haben.

4 Theodor Ludwig Haering, Krisenepochen und Geistesgeschichte. Beiträge zur
Geschichte des jungen Hegel, in: Blätter für deutsche Philosophie 1 (1927/1928) S. 133 —

149; ders., Hegel. Sein Wollen und sein Werk. Eine chronologische Entwicklungsgeschichte

derGedanken und derSprache Hegels, 2 Bde., Leipzig/Berlin 1929/1938.
5 Wilhelm Dilthey, Die Jugendgeschichte Hegels, in: Abhandlungen der Königlich-

Preussischen Akademie der Wissenschaften Berlin, Phil.-Hist. Klasse, Abh. IV, Berlin
1905, S. 1-212.

6

Georg Lukacs, Der junge Hegel. Über die Beziehungen von Dialektik und Ökonomie,
Zürich/Wien 1948.

117



bloss äusserliche, die Beziehung nicht philosophisch, d.h. von innen
erfassende Frage.

Hegel und die Aufklärung - dies scheint mir nicht die Geschichte
einer Auseinandersetzung zwischen <Rationalismus> und drrationalis-
mus> zu sein, sondern der Streit zweier Rationalitätskonzepte um die
bessere Wahrnehmung der Interessen der Vernunft. Wie immer auch
der Begriff der Vernunft dabei bestimmt wird, in jedem Falle enthält er
die Idee der Einheit: Vernunft verlangt Aufhebung von Fremdheit und
Überwindung aller blossen Entgegengesetztheit. Aufklärung nun
verstand sich als Aufheberin der Fremdheit zwischen dem Menschen und
seiner (politischen, religiösen, gesellschaftlichen) Welt, sie kritisierte
daher alle Entgegensetzung von subjektivem Ich und objektivem Gott,
Staat usw., prinzipiell die Entgegensetzung von Herrschendem und
Beherrschtem. Aufklärung negierte Abhängigkeiten und arbeitete an
Herstellung von Unabhängigkeit, diese verstanden als Mündigkeit des

Selbst, als Autonomie des Subjekts. - Dieser Idee der Vernunft oder
Einheit hat nun Hegel durchaus zugestimmt, und er hat diese Zustimmung,

diese Übereinstimmung mit Aufklärung nie zurückgenommen;
seine Philosophie ist nichts als das Unternehmen, jede Gestalt fremden

Gegenüberstehens aufzulösen in die Bewegung einer absoluten

Versöhnung oder eines absoluten Miteinanders, worin jedes Für-sich-
bestehen gleichzeitig möglich und zunichte gemacht, eben <aufgeho-
ben> wird. Was Hegel daher an Aufklärung kritisiert, ist nicht die
Arbeit (an) dieser Vernunft, sondern deren Verfehlung. Aufklärung habe

keinen zureichenden Begriff von Einheit und erreiche daher nur eine
abstrakte Einheit, worin die Entgegengesetzten - allgemein gesprochen:

Subjektivität und Objektivität - gar nicht <versöhnt> und somit
als sie selbst geeint, sondern so <vereint> würden, dass dabei das eine
wieder unter die Botmässigkeit des andern gerät. Vernunft und Freiheit

würden in der Aufklärung einseitig als Vernunft und Freiheit des

Subjekts gesehen, nicht als das absolut Freie, Tätige, Selbständige,
und damit sei die alte Entgegensetzung von Subjektivität und Objektivität

nicht aufgehoben, sondern nur neu festgehalten: als Herrschaft
des Subjekts über die Objektivität. Aus Hegels Sicht verkehrt sich
Aufklärung gegen ihre eigene Intention, indem sie Vernunft subjektiv
interpretiert. Subjektiv interpretierte Vernunft aber ist keine
Vernunft; sie bringt das, was im modernen Leben entzweit ist - Natur und

118



Geist, Sinnlichkeit und Moralität, Einzelheit und Allgemeinheit usw.

- nicht zur Versöhnung. Aufklärerische Vernunft ist nicht Versöh-
nungs-Rationalität, sondern Kontroll-Rationalität: sie bringt, was der
Herrschaft des Subjekts sich entzieht - und das ist alles, ausnehmlich
der kontrollierenden Subjektivität selbst-, unter die Kontrolle des

autonom sein wollenden Selbst. Hegel und die Aufklärung - dies wird
dann zu einer Geschichte des Streites von Versöhnungs-Rationalität
und Kontroll-Rationalität oder - in der Terminologie Hegels gesprochen

- von Vernunft und Verstand.
Hegel und die Aufklärung - dies ist also nicht einfach die Geschichte

eines Gegen-Aufklärers mit der Aufklärung. Hegel ist nicht gegen
<die Aufklärung>, sondern gegen die schlechte Präsenz dessen, was
Aufklärung präsentieren will: der Vernunft. Und die bessere Präsenz
der Vernunft, die Hegel mit seiner Philosophie gewinnen will, führt
daher nicht von der Aufklärung weg, sondern eher in sie zurück. Und
die wechselnden Konzeptionen des jungen Hegel, die ich im folgenden
skizzieren möchte, sind nicht Vorschläge zur Verabschiedung,
sondern zur Vervollständigung von Aufklärung. Denn Hegel hat früh
erkannt, dass die Aufklärung mit ihrem analytisch-kritischen <Geist der
Zergliederung> nicht nur die religiösen bzw. politischen Residuen
nicht mehr legitimierbarer Positivitäten untergräbt, sondern ineins
mit allen Formationen nicht-analytischer Gestalt auch die Grundlage
ihrer eigenen Legitimität. Und seine frühe Auseinandersetzung mit
der Aufklärung ist dann nichts anderes als eine Folge von Ansätzen,
diese Grundlage neu zu gewinnen: In Stuttgart sucht er - mehr
pragmatisch - die abstrakt gewordene Rationalität wieder in den Bezug
zum Leben, zur <Welt> zurückzunehmen; in Tübingen und Bern sucht
er - mit Rousseau und Kant - die einseitig theoretische Rationalität zu
begründen in einer praktischen <Gesinnung> der Moralität; in Frankfurt

und Jena schliesslich sucht er praktische wie theoretische Verstan-
des-Rationalität aufzuheben in die Rationalität der Vernunft. - Für
diese Ansätze müssten wir Heutige - nach so viel theoretischer wie
realer Dialektik der Aufklärung - eigentlich Sinn haben.

119



I.

Hegel begann seine Bildung und sein Denken als Aufklärer. Man
sehe sich bloss einmal die hübsche Tagebucheintragung vom 19. Juli
1785 an. Der 15jährige Gymnasiast mokiert sich da über das
Wiederaufleben des alten Volksglaubens an ein nächtlicherweise vorüberziehendes

«Mutiges Heer»: «Hat je der Aberglaube ein scheckliches, unter

aller Menschen-Vernunft dummes Abenteuer ausgebrütet, so ist es

gewiss das sogenannte Muthes Heer. Am vergangenen Sonntag Nachts

um 1 oder 2 haben viele Leute behauptet, sie haben es gesehen, sogar
(pudendum dictu) Leute, von denen man mehr Aufklärung erwartet,
und die in öffentlichen Ämtern stehen.. Einige Tage hernach klärte
es sich auf, dass es - (o Schande! Schande!) Kutschen waren. Herr von
Türkheim gab nämlich ein Konzert, das sehr zahlreich war; es dauerte
bis um 2 ; um nun die Gäste nicht in der Finsternis heimtappen zu
lassen, liess er alle mit Kutschen und Fackeln heimführen. Und das war
dies mutige Heer. Ha! Ha! Ha! O temporal o mores! Geschehen Anno
1875. 0!0!»7

Diese Klage über unvernünftigen Volksglauben und diese Befriedigung

über dessen endliche Desillusionierung teilte der junge Hegel mit
den Aufklärern seiner Zeit, die - bei aller Verschiedenheit ihrer sonstigen

Ansätze - darin übereinkamen, nur gelten zu lassen, was der
Prüfung durch «Vernunft» standhält. Wer auch nur flüchtig die Zeitschriften

durchblättert, die Hegel während seiner Stuttgarter Zeit bevorzugte

- <Allgemeine Deutsche Bibliothek), <Berlinische Monatsschrift),

<Bibliothek der schönen Künste und Wissenschaften) -, der
findet zahllose Beispiele dieses Feldzuges der Aufklärung gegen den

«Aberglauben des Volkes». Ein besonders schönes Beispiel gibt
Johann August Eberhard in seinem Aufsatz <Über den Ursprung der
Fabel von der weissen Frau)8. Die weisse Frau>, so wollte es die
tradierte Vorstellung, erscheint, kurz bevor eine wichtige Persönlichkeit
am Hofe sterbe. Eberhard löst nun dieses «Märchen» auf, indem er es

7 Dokumente zu Hegels Entwicklung. Hrsg. von Johannes Hoffmeister, Stuttgart 1936,
S. 13 f.

8 Berlinische Monatsschrift. Hrsg. von Friedrich Gedike und Johann Erich Biester,
1/1783, S. 3-42.

120



auf den Punkt seines Entstehens zurückführt; tatsächlich bedeute eine
weisse Frau einen hohen Todesfall, doch in anderem Sinne: Königinnen

und Fürstinnen hätten früher zum Zeichen ihrer Trauer um den
verstorbenen Gemahl weisse Tracht getragen! - Solche Desillusionie-
rung volkstümlicher Einbildungskraft gehörte zu den Hauptarbeiten
der Aufklärer, und ihr Ziel war nicht Einsicht des <Volksglaubens> in
die Geschichte seines eigenen Entstehens, sondern die Verabschiedung

der Mythen durch Rekonstruktion der Geschichte ihrer
Mythologisierung.

Nun hatte diese entlarvende Aufklärung ihre plausiblen Motive. Ihr
Ziel war die Mündigkeit des Subjekts, das Heraustreten des Menschen
aus seiner Bevormundung durch unkontrollierte bzw. unkontrollierbare

Mächte, seien diese Mächte nun mehr objektiv (Kirche, Staat)
oder mehr subjektiv (Imagination, Leidenschaft usw.) interpretiert.
Der Machtwechsel von «Volksglauben» zu «Vernunft» lancierte
jedenfalls ein neues Wirklichkeitsverhältnis: das von kontrollbefähigtem

Subjekt zu kontrollierbarer Objektivität. Das Problem dabei war
nur, dass dieses Kontroll-Verhältnis nicht unbedingt schon die
Wirklichkeit der Freiheit ist, - oder: dass Kontroll-Rationalität nicht schon

Versöhnungs-Rationalität ist.
Und dieses Problem scheint Hegel bereits früh beachtet, wenngleich

nicht erfasst zu haben. Zwar kritisiert auch er - in seinem Aufsatz
<Über die Religion der Griechen und Römei> (August 1787) - den

«Volksglauben», wenn er schreibt: «Der Pöbel aller Völker schreibt
der Gottheit sinnliche und menschliche Eigenschaften zu und glaubt
an willkürliche Belohnungen und Bestrafungen.»9 Und Hegel verbindet

hier schon religiöse mit politischer Kritik; für ihn ist der Glaube,
allmächtigen Göttern ausgeliefert zu sein, nur ein getreues Spiegelbild
politischer Untertanenmentalität: die Menschen dachten Gott nach
Massgabe ihrer Vorstellungen von weltlichen Herren - und dies

sei, bemerkt der 17jährige Hegel ironisch, auch in unseren «so
gerühmten aufgeklärten Zeiten» nicht wesentlich anders.

Anders als die abstrakte Religionskritik mancher Aufklärer
anerkannte aber Hegel von Anfang an die relative Berechtigung sinnlicher,
konkret-historischer Momente im «Volksglauben». Bereits 1785 fin-

9 Dokumente zu Hegels Entwicklung, a. a. O., S. 46 f.

121



den sich Ansätze dazu. Da hatte der Professor Offerdinger das Hahnopfer

des Sokrates für den Äskulap aus der Unbewusstheit erklärt, mit
welcher das Gift den Sokrates bereits erfüllt habe. Er wollte, ganz im
Geiste seiner Zeit, den Sokrates frei jeden Aberglaubens haben. Hegel
aber meinte dazu, Sokrates habe wohl auch gedacht, weil es Sitte sei,
das Volk nicht vor den Kopf zu stossen10. Diese Rücksicht auf «die
Sitte» oder das geschichtlich Konkrete bringt Hegel früh in eine
Gegenposition zum abstrakten Aufklärungsrationalismus. In dem
erwähnten Aufsatz vom August 1787 anerkennt Hegel bereits den

«Volksglauben» als eine Art Band zwischen Leidenschaft und
Vernunft; dessen «Meinungen sind übrigens der stärkste Zaum ihrer
Leidenschaften; die Gründe der Vernunft und einer reineren Religion
sind gegen sie nicht wirksam genug»1 '.

Und ein Jahr später - in dem Aufsatz <Über einige charakteristische
Unterschiede der alten Dichter von den neuerem (7. Aug. 1788) -
beklagt Hegel überhaupt nicht mehr die Sinnlichkeit des Volksglaubens,
sondern das Misslingen einer Übereinkunft von Sinnlichkeit und
Vernunft in der neueren Geschichte des deutschen Volkes. Er kritisiert
nicht die Vorurteile des gemeinen Volkes, sondern das Fehlen eines

öffentlichen Lebens, worin Verfassung, Religion, Kultur und
Geschichte eine Einheit bildeten. «Die Märchen, die das gemeine Volk
unterhalten», hätten nichts zu tun mit «unserem Religionssystem»,
und dieses tue sich wieder schwer mit der divergierenden «Kultur der
Stände»12. Für Hegel ist also das Problem der Zeit nicht das (noch)
Vorhandensein ausser-rationaler Momente im Leben, sondern das

fremde Gegenüberstehen von Sinnlichkeit, Religion und Vernunft.
Und der Aufklärung kommt folglich die Aufgabe weniger einer Kritik
an sinnlich-abhängigen Vorstellungen und Institutionen als der einer
Arbeit an Versöhnung von Allgemeinem und Einzelnem zu: die Kultur

muss lebendig, die Theorie praktisch, die Abstraktion konkret
werden!

Freilich, Hegel verfügt über kein Programm einer solchen Aufklärung.

Noch gilt, was er am 22. März 1786 in sein Tagebuch notierte,

10 Karl Rosenkranz, Georg Wilhelm Friedrich Hegels Leben, Berlin 1844, S. 8f.
11 Dokumente zu Hegels Entwicklung, a. a. O., S. 47.
12 A.a.O.,S.49.

122



als er fassen wollte, «was ich unter Aufklärung verstehe»13: Ein «Entwurf

von einer Aufklärung des gemeinen Mannes» stellte ihn vor noch
zu schwere Probleme. Doch was die Aufklärung «der Gelehrten»
angeht, so hat er nun, 1788, doch zumindest ein Vorbild gefunden, nämlich

die Griechen oder genauer das «ganze System ihrer Erziehung und
Bildung», das «so beschaffen war, dass jeder seine Ideen aus der Erfahrung

selbst erworben hatte und die kalte Buchgelehrsamkeit, die sich
mit toten Zeichen in's Gehirn nur drückt, nicht kannten, sondern bei
Allem, was sie wussten, noch sagen konnten: Wie? Wo? Warum? sie

es gelernt.»14
Dieses Ideal griechischen Redens und Denkens enthält eine

bestimmte Absage ans abstrakte Aufklärertum. Was Hegel kritisiert, ist
das moderne Denken «ohne Tätigkeit und ohne Gebrauch»15, ist die

Verselbständigung des Verstandesdenkens, das zwischen Welt und
Subjekt sich etabliert und - im Dienst an der Eitelkeit der Subjektivität
- das Objektive nach formal-allgemeinen Gesichtspunkten zergliedert
und verwaltet, so aber den konkreten Geist einer Lebensgestalt
zerstört. Diese Kritik rekurriert auf keinen «Irrationalismus» oder
«Individualismus», eher auf das, was Hegel später die «Substantialität» des

alten Lebens und Wissens genannt hat, eines Wissens, das - mehr welt-
als ich-bezogen - der lebendigen Einheit eines Volkes entspringt und
darin seinen unmittelbaren Sinn findet.

Nun wäre es falsch, Hegel diese Kritik als originelle Leistung
zusprechen zu wollen. Der deutschen Aufklärung mag man nämlich
mancherlei vorwerfen, meinetwegen auch - obzwar mir dies ein sehr
abstrakter Vorwurf scheint - die berühmte «Rückständigkeit», - nur
wird man nicht sagen dürfen, dass sie naiv war. Zumindest seit Hegels
Zeit war sie in ihre selbstreflexive Phase eingetreten; mit den 80er
Jahren kam das, was wir die «Dialektik der Aufklärung» nennen würden,

intensiv zur Sprache: Aufklärung stellte sich öffentlich selbst in
Frage1 Und in dieser Diskussion wird die Fragwürdigkeit der Aufklä-

13 A.a.O., S. 37.
14

A.a.O., S. 49.
15

A.a.O.,S. 50.
16 Dazu liegt heute eine reichhaltige Dokumentation vor; nur stellvertretend seien

genannt: Werner Schneiders, Die wahre Aufklärung. Zum Selbstverständnis der deut-

123



rung mittels Überlegungen erschlossen, die wir beim jungen Hegel
wiederfinden; in Stuttgart hat ja Hegel - nebst den obligaten Klassikern

der Antike - namentlich Aufklärer der deutschen Gegenwart
rezipiert: Meiners, Feder, Zimmermann, Sulzer, Mendelssohn, Nicolai,
Garve, Campe, Zöllner. Sie alle hat Hegel nicht nur gelesen, er hat aus
ihren Schriften Exzerpte gefertigt, die Hoffmeister uns überliefert hat.

Unter diesen Exzerpten verdienen zwei eine besondere Aufmerksamkeit.

Da ist einmal Moses Mendelssohns Aufsatz <Über die Frage:
was heisst aufklären?»17, den Hegel im vollen Wortlaut herausschreibt.
Mendelssohn hatte den Aufsatz aus der Sorge heraus geschrieben,
Aufklärung könnte sich von ihrem eigenen Ansatz her in das Gegenteil

dessen verkehren, was sie ursprünglich intendiert hatte. Er
versuchte zu zeigen, dass «Aufklärung» (als Tätigkeit theoretisch-kritischer

Vernunft), wo sie nicht einhergeht mit «Kultur» (als Tätigkeit
praktischer, religiös-sittlicher Vernunft), keine substantielle Ordnung
des Lebens zu schaffen vermag, sondern zu «Hartsinn, Egoismus,
Irréligion und Anarchie»18 führt, also die Zersplitterung des Lebens
betreibe. Mendelssohn wandte sich gegen die Tendenz der Aufklärung,
analytische, also zergliedernde Vernunft zum neuen Mythos zu
machen, und Hegel scheint diese Bedenken hellhörig aufgenommen zu
haben. Nicht nur schrieb er sich Mendelssohn ganzen Aufsatz ab, er
hat auch aus Friedrich Nicolais wahrlich immensem Schrifttum
ausgerechnet jene Stelle exzerpiert, die diesen Gedanken aufgreift: «Kultur

und Aufklärung sind beide mächtige Triebfedern zum Wohlstande
einer Nation: beide müssen vereint wirken, beide im gehörigen
Verhältnis untereinander wirken; widrigenfalls wird ihre Wirkung
weder sicher noch dauerhaft sein.»19 Dazu passt auch, dass Hegel bei
seinem Auszug aus Feders <Neuem Emib eine Stelle, die den Jüngling
verpflichtet, «als Mann für die Welt» zu leben, dreimal unterstreicht!20

sehen Aufklärung, Freiburg/München 1974; Was ist Aufklärung? Thesen und Definitionen.

Hrsg. von Ehrhard Bahr, Stuttgart 1974; A.Bergk, J.L. Ewald u.a., Aufklärung
und Gedankenfreiheit. Hrsg. von Zwi Batscha, Frankfurt 1977; Was ist Aufklärung?
Beiträge aus der Berlinischen Monatsschrift. Hrsg. von Norbert Hinske, Darmstadt
1977.

17
Abgedruckt in der Berlinischen Monatsschrift vom September 1784.

18 Zitiert nach: Was ist Aufklärung? Thesen und Definitionen, a.a. O., S. 7.
19 Dokumente zu Hegels Entwicklung, a.a.O., S. 145f.
20 A.a.O., S. 73.

124



Für die Welt, nicht für die Schule, - für das Leben, nicht für die
Wissenschaft - das ist die einfachste Formel für die Kritik des jungen
Hegel an der abstrakten Einheit des Aufklärungsdenkens. Die Kritik
enthält die Idee eines <Weltdenkens>, das nicht trennt, sondern eint,
aber freilich so, dass das Allgemeine und Einzelne, das Objektive und
Subjektive, die Vernunft und die Sinnlichkeit darin so versöhnt sind,
dass nicht wieder das eine unter die Botmässigkeit des andern gerät.
Hegel hat in Stuttgart noch kein Konzept entwickelt, wie diese Einheit
des Lebens zu organisieren wäre. Es scheint ihm aber schon hier deutlich,

dass das Verstandesdenken der Aufklärung zu dieser Aufgabe
ungeschickt sei. Der «Geist der Zergliederung», lernt Hegel von Christian

Garve, werde eben immer eine einseitig beherrschte Einheit
herstellen, eine Herrschaft des Allgemeinen bzw. des Verstandes, eine
Herrschaft der «Systemmacher», der «eingeschränkten Kunstrichter»
sowie der «einseitigen Moralisten»21.

Das Fazit der Stuttgarter Jahre: Hegel rezipiert die zeitgenössische
Aufklärung in zustimmender Manier, entdeckt aber gleichzeitig, dass

das abstrakte Verstandesdenken ausserstande ist, sich selbst zu
legitimieren, und sucht eine Instanz <ausserrationaler> Legitimierung. Die
eher pragmatische Konzeption, Verstandesaufklärung ans praktische
Leben, an <die Welt> zu binden, stellt ein nur äusseres Verhältnis
zwischen <Verstand> und <Welt> her und befriedigt deshalb nicht.

II.

Mit Hegels Tübinger Universitätszeit macht Hegels Anstrengung,
der Aufklärung eine beschränkte Berechtigung zu bewahren, sie aber
aufzuheben in einer Formation der Vernunft, die der (Selbst-)Legiti-
mation fähig wäre, Fortschritte. Das liegt insbesondere daran, dass

hier drei neue Elemente sein Denken zu bestimmen beginnen: die
politische Revolution in Frankreich, die politische Philosophie Rous-

seaus sowie die praktische Philosophie Kants.
Zunächst: Der Tübinger und Berner Hegel erfahrt die Realität als

eine grundsätzlich widersprüchliche, und er erhofft die Überwindung
dieser in ihrer Widersprüchlichkeit sklerotisch gewordenen Situation

21
A.a.O., S. 115fT.,bes. S. 126.

125



von einer Revolution - dies auch noch in seinen Frankfurter und den
frühen Jenaer Jahren, auch wenn sich das Revolutionsmodell freilich
entsprechend der fortschreitenden Einsicht Hegels in die Bedingungen
der widersprüchlichen Realitätssituation ändert: Sieht Hegel in Bern
die Lösung in einer Umwendung der <positiven> zu einer <subjektiven>

Religion und denkt er in Frankfurt die <Liebesreligion> als Realisator
dieses Umsturzes, so muss er - noch in Frankfurt - erkennen, dass

Religion als Akteur der Revolution nur scheitern kann, weil ihre Lösung
die bestehenden Widersprüche möglicherweise überbietet, aber jedenfalls

nicht beseitigt.
Sodann: Rousseau wird zu Hegels Lieblingsschriftsteller in Tübingen;

der Magister Leutwein jedenfalls erzählt aus der gemeinsamen
Studienzeit unter anderem: «. während der vier Jahre unserer
Familiarität war Metaphysik Hegels Sache nicht sonderlich. Sein Held war
Jean Jacques Rousseau, in dessen Emil, contrat social, confessions;
und andere, bei denen ähnliche Sentiments herrschen, und worin man
sich gewisser (all)gemeiner Verstandesregulierungen, oder, wie H. sagte,

Fesseln, entledigte.»22 Man sollte darin freilich keine Kehrtwendung

gegen die Vernunft sehen, keine Umorientierung am Irrationalismus

privater Gefühle oder der Volksseele. Hegel deutet Rousseau

politisch; er sieht mit ihm das Ideal eines revolutionierten, mit sich
selbst versöhnten Lebens in einem radikal-demokratischen Freiheitsbegriff:

Frei ist, wer selbstgegebenen Gesetzen gehorcht. Hegel misst
die Gegenwart - mit Rousseau - am Verlust früherer politischer Freiheit:

«Die Freiheit, selbstgegebenen Gesetzen zu gehorchen, alle
politische Freiheit fiel hinweg; das Recht des Bürgers gab nur ein
Recht auf Sicherheit des Eigentums, das jetzt seine ganze Welt
ausfüllte.» (I, 206) Diese Rousseausche Sicht enthält einen kritischen
Ansatz gegenüber der bisherigen bürgerlichen Aufklärung, die ja nicht
versucht, ein Leben zurückzugewinnen, worin der Einzelne das Allgemeine

ist, und das Allgemeine im Einzelnen sich darstellt, - die
vielmehr danach strebt, dem Einzelnen die Freiheit, einzeln und für sich

zu sein, zu sichern. So bewirkt Aufklärung - entgegen ihrer Vernunft-
Intention einer Aufhebung aller Entgegensetzungen - die Zersplitte-

22 Dieter Henrich, Leutwein über Hegel. Ein Dokument zu Hegels Biographie, in:
Hegel-Studien 3 (1965) S. 56.

126



rung der Gesellschaft in Konkurrenz-Individuen sowie eine neue
Gestalt der Gegenüberstellung von Staat und Bürger; das Allgemeine, der
Staat, wird nurmehr negativ gedacht als Beschränkung des Einzelnen,
d.h. als Garantie aller Einzelfreiheiten.

Schliesslich: Auf Kants Moralphilosophie führt Hegel die Frage,
wie die <antike Freiheit ans Christentum habe verloren werden können.

Auch nach dem Verlust der politischen Selbstgesetzgebung habe
die Vernunft der Menschen es nicht lassen können, das, was sie

ursprünglich selbst war - Freiheit, Selbständigkeit - anderswo als Gegenstand

des Bittens und Wünschens anzutreffen: als objektive Gottheit
der christlichen Religion. «Die Objektivität der Gottheit ist mit der
Verdorbenheit und Sklaverei in gleichem Schritt gegangen.» (I, 211)
Die Entgegensetzungen von Subjekt und Objektivität, von Mensch
und Gottheit, sucht nun Hegel zu versöhnen, indem er - anders als

etwa die französische Religionskritik - das religiöse Verhältnis nicht
negiert, sondern mittels Kantischer Moralphilosophie uminterpretiert:

Wenn die Sätze des Glaubens durch die selbsttätige Vernunft des

Menschen selbst autorisiert werden, wenn also jedermann seine
Verpflichtung einsieht und ihr frei zustimmt, dann ist die Freiheit der
Selbstgesetzgebung auch innerhalb der Religion möglich. Freilich ist
diese Autonomie moralischer Selbstgesetzgebung für Hegel wiederum
kein Ergebnis blosser Verstandesaufklärung; ein Volk jedenfalls, «das,

von sich selbst und von allen Göttern verlassen, ein Privatleben führt,
braucht Zeichen und Wunder, braucht Versicherungen von der Gottheit.

Es ist aber doch nicht so weit zu bringen, um die Idee der
Moralität zu fassen und auf diese seinen Glauben zu bauen. .» (I,
100). Mit andern Worten: Der Versuch der Aufklärung, dem
Menschen Freiheit zurückzugewinnen durch Umwandlung objektiver
Glaubensreligion in subjektive Vernunftmoral, gelingt nur unter der
Bedingung, dass das Feben der Menschen kein Privatleben von Individuen

nur ist, oder dass die gemeinsame Verfassung mehr ist als Garantie

der individuellen Menschenrechte - kurz: dass die Allgemeinheit
keine abstrakte und so der Einzelheit entgegengesetzte ist (vgl. I, 101).

Man sieht, in diesen Zusammenhängen fortschreitenden Bemühens,
eine als widersprüchlich erfahrene Realitätssituation zu begreifen,
d.h. deren denkbare Einheit zu fassen, wird Hegels kritisches Verhältnis

zur Aufklärung zunehmend bestimmter. <Aufklärung> versteht He-

127



gel in Bern als das «Wirkenwollen durch den Verstand» (I, 21) und
begreift dieses als ein zwar unverzichtbares, jedoch untergeordnetes, weil
legitimationsbedürftiges Geschäft der Vernunft. An diesem Geschäft
unterscheidet Hegel zwei Momente, ein eher objektives und ein eher
subjektives, die zusammen das Wesen des Verstandes ausmachen; dieses

aber ist die Tätigkeit des Trennens.
Vorerst also das eher objektive Moment. «Der Verstand», sagt Hegel,

«dient nur der objektiven Religion» (1,21), und: «Ein Geschäft des

aufklärenden Verstandes ist es, die objektive Religion zu sichten» (I,
27). Der Verstand ist ein - dienendes, sichtendes - objektives Verhältnis;

als solches mag er vieles leisten - Kritik, Analyse -, aber er ist
untauglich, Objektivität als solche aufzuheben - er macht sie ja gerade
erst zu einer solchen. Verstand geht auf den Unterschied, er trennt; die

Versöhnung ist nicht sein Geschäft. Für Hegel bedeutet dies: Man
kann von Aufklärung manches erwarten - sie hat ja respektable
Früchte gezeigt; Hegel verweist auf Lessings Nathan -, aber man soll
von ihr nicht erwarten, was sie ursprünglich versprach, jedoch nie
leisten kann: Einheit. Denn analytischer Verstand wird nie synthetische
Vernunft werden; er hat bei allem das Trennende, sie das Einigende
im Auge. Es ist daher nötig, Aufklärung oder Verstand zu vervollständigen

durch Moralität oder Vernunft, d.h. durch eine Kraft, die Einheit

oder Gemeinsamkeit schafft, ohne das Einzelne darin untergehen
zu lassen. Und Hegel sucht dieses Einigende nach Massgabe von Rous-

seaus, dann Kants praktischer Philosophie zu denken.
Das zweite, subjektive Moment am Verstand hängt mit dem ersten

zusammen, ist dessen notwendige Gegenbestimmung. Hegel nennt
den Verstand einen «Hofmann, der sich nach den Launen seines

Herrn gefällig richtet, - er weiss zu jeder Leidenschaft, zu jeder
Unternehmung Rechtfertigungsgründe aufzutreiben, er ist immer vorzüglich

ein Diener der Eigenliebe, die immer sehr scharfsinnig ist, dem
begangenen oder zu begehenden Fehler eine schöne Farbe zu geben,
sie lobt sich oft selber darüber, dass sie so einen guten Vorwand für
sich gefunden hat» (I, 21). Der Verstand als Höfling: Er legitimiert
alles und jedes - nur sich selbst weiss er nicht zu legitimieren. Er ist
haltlos, und in dieser Haltlosigkeit wird er zum willfahrigen Instrument

in der Hand des Subjekts. Und in dieser Dienstfertigkeit gerade
wirft er das Subjekt stets auf seine Subjektivität zurück: Aufklärung

128



oder Verstand vermögen das Subjekt nicht aus seiner Trennung zur
Objektivität herauszuholen, der Verstand bringt das aufgeklärte Subjekt

sowenig in eine Einheit von Einzelnem und Allgemeinem wie der
Hofmann den König wirklich zum Volk, er ist ein Diener der Subjektivität,

insofern er diese von den Objekten fernhält, ebenso wie er die

Objekte vom Subjekte fernhält - er ist die Kraft des Trennens, er ist
das subjektiv-objektive Verhältnis.

Diesem trennenden Tun der Aufklärung setzt Hegel in seiner frühen
Berner Zeit die «Weisheit» entgegen: «Etwas anderes als Aufklärung,
als Räsonnement ist Weisheit. Aber Weisheit ist nicht Wissenschaft -
Weisheit ist eine Erhebung der Seele, die sich durch Erfahrung
verbunden mit Nachdenken über Abhängigkeit von Meinungen wie von
den Eindrücken der Sinnlichkeit erhoben hat und die notwendig,
wenn es praktische Weisheit, nicht bloss selbstgefällige oder prahlende
Weisheit ist, von einer ruhigen Wärme, einem sanften Feuer begleitet
sein muss; sie räsoniert wenig, sie ist auch nicht methodo mathematica

von Begriffen ausgegangen und durch eine Reihe von Schlüssen, wie
Barbara und Barocco, zu dem, was sie für Wahrheit nimmt, gekommen,

- sie hat ihre Überzeugung nicht auf dem allgemeinen Markt
eingekauft, wo man das Wissen an jeden, der richtig bezahlt, hergibt,
wüsste sie auch nicht in blanker Münze, in den gangbaren Sorten auf
den Tisch wieder hinzuzählen -, sondern spricht aus der Fülle des

Herzens.» (1,25)
Was Hegel sucht, ist ein nicht bloss funktionelles, beliebig

legitimierbares Wissen, sondern ein solches, das den Wissenden verpflichtet,

ein Wissen, das die «Erhebung der Seele» bewirkt, also die
Aufhebung der Einzelheit des Einzelnen, die Überwindung der Subjektivität

des Subjekts. Ein solches - die Verstandestätigkeit erst legitimierendes

- Wissen kann nicht in der Haltung des bürgerlichen Privat-
und Erwerbsmannes erworben werden; es ist nämlich kein äusserli-
ches Verhältnis, sondern eines des Einsseins. Die «ruhige Wärme»
und die «Fülle des Herzens», aus denen nach Hegel solche über den

Verstand gehende Weisheit spricht, meint weniger eine subjektive
Qualität als die Qualität des Subjekts, ausser sich oder ausser der Kon-
troll-Rationalität eines streng subjektiv-objektiven Trennungs-Verhältnisses

in einer Einheit sich zu wissen, aus der es sich als Subjekt
erst versteht. Denn wenn Hegel hier von «Herz» spricht, so darf das

129



nicht im Hinblick auf eine Religion der Innerlichkeit ausgelegt werden;

es hat vielmehr seinen Platz im Rahmen einer Konzeption der

«Volksreligion», die Hegel als Aufhebung der Defizienzen einer blossen

Verstandesaufklärung konzipiert, als eine Religion frei spielender
Phantasie, die das Ewige im Zeitlichen der Mythen, das Unendliche
im Endlichen der Institutionen aufscheinen lässt.

Aufklärung wird dabei nicht negiert: «Bildung des Verstandes und
Anwendung desselben auf die Gegenstände, die unser Interesse auf
sich ziehen, - Aufklärung bleibt deswegen ein schöner Vorzug, so wie
deutliche Kenntnis der Pflichten, Aufklärung über praktische
Wahrheiten. Aber sie sind nicht von der Beschaffenheit, dass sie dem
Menschen Moralität geben könnten, sie stehen im Wert unendlich gegen
Güte und Reinigkeit des Herzens zurück, sie sind damit eigentlich
nicht kommensurabel.» (I, 26) Also Aufklärung oder Verstand werden
nicht überflüssig, sie haben ihre relative Berechtigung als klärende,
verdeutlichende Kraft des Unterscheidens; doch das Eigentliche, das

letztlich Legitimierende, das Freie und Absolute - das ist von Aufklärung

nicht zu erwarten, ja, es ist mit ihr genaugenommen «inkommensurabel»,

wird doch das Absolute, Freie, Vernünftige durch den
Verstand notwendig zerstört und zum Beschränkten, Unfreien, Verständigen

- zum Objektiven gemacht.
Fazit der Tübinger/Berner Zeit: Hegel begreift die prinzipielle

Unfähigkeit der Verstandesaufklärung zur absoluten Einheit. Er versucht,
legitimationsbedürftige Aufklärung vom Prinzip Moralität her zu
vervollständigen. Doch einerseits ist auch diese Vervollständigung erst
äusserlich bestimmt, und anderseits ist fraglich, ob Moralität als Prinzip

absoluter Vereinigung überhaupt tauglich sei.

III.

In Frankfurt gewinnt Hegel zwei entscheidende Einsichten:
zunächst die in den <Geist> oder das <Leben> oder die <Liebe>, worin alle
theoretischen wie praktischen Einigungen bewahrt und gelöst sind;
sodann die Einsicht in die Notwendigkeit, die Verstandeskultur nicht
nur äusserlich zu ergänzen durch eine Form von Vernunftkultur,
sondern sie als sie selbst anzugreifen, also die endlichen Setzungen der
Verstandesreflexion zu negieren.

130



Zunächst erkannte Hegel, dass auch mit Kants Moralität die
erstrebte Versöhnung der Gegensätze nicht gelingt. Wie die theoretische
Einigung des Verstandes bringt diese praktische Einigung eine nur
abstrakte Gesetzeseinheit zustande, die bloss gedachte und erzwungene
Einheit gegen die unbelebt zurückgelassene Mannigfaltigkeit ist. Im
Gesetz stehen sich Einheit und Vielheit entgegen, und die Vielheit,
durch das äusserlich herangetragene Gesetz zur Einheit gezwungen, ist
für sich selbst nach wie vor blosse Faktizität. Diese Einsicht zwingt
Hegel, das Programm einer Vervollständigung der Verstandesaufklärung

neu zu konzipieren, und zwar durch eine Theorie des <Lebens> als

der Verbindung von Entgegensetzung (Einheit/Einheit) und Beziehung

(belebte Mannigfaltigkeit): «Leben», sagt Hegel, «sei die Verbindung

der Verbindung und der NichtVerbindung», und darin ist nun
das Tun des Verstandes nicht mehr bloss äusserlich aufgefangen,
sondern bestimmt aufgehoben als endliches Setzen in die unendliche
Bewegung des Lebens, welches selbst «nicht ein Gesetztes, Verständiges,
Reflektiertes, sondern sein für die Reflexion einziger Charakter sei,
dass es ein Sein ausser der Reflexion ist»23

Diese Einsicht enthält die zweite, dass nämlich das Tun des

trennenden und fixierenden Verstandes nicht bloss zu <ergänzen>, sondern
als solches Tun zu negieren sei. Diese Einsicht hängt damit zusammen,

dass Hegel jetzt die Widersprüchlichkeit gegenwärtiger Realität
als das Produkt geschichtlich sich manifestierender Herrschaft der
Reflexion begreift. Hegel muss also eine Taktik finden, die nicht - wie
die religiöse - die Umgehung einer vernunftlos gewordenen Verstan-
des-Kultur organisiert, sondern den Angriffauf den Beherrscher dieser

Realität, also den Verstand, ins Werk setzt. Daher wird für Hegel im
Übergang von Frankfurt nach Jena der Skeptizismus attraktiv, er sieht
in ihm ein Verfahren, den Verstand auf dessen eigenem Gebiet, der

Reflexion, anzugreifen. Skeptisch werden die tradierten kategorialen
Erfassungsmuster des Verstandes selbst thematisiert, d.h. an ihrem
eigenen Anspruch, Realität zu erfassen, gemessen, und dabei erfahren
sie ihre Defizienz, d.h. ihr Unvermögen, die zu bewältigende
Realitätssituation noch zureichend, d.h. in ihrer Einheit von Einheit und

23
Hegels theologische Jugendschriften. Hrsg. von Hermann Nohl, Tübingen 1907,
S. 348.

131



Vielheit zu begreifen24. Skeptische Negation des tradierten
Verstandestypus ist zwar noch nicht die angestrebte Revolutionierung oder
die Vervollständigung der Kontroll-Rationalität durch eine
Versöhnungs-Rationalität, aber sie ist die Bedingung hierfür: «Das Gefühl
des Widerspruchs der Natur mit dem bestehenden Leben ist das

Bedürfnis, dass er gehoben werde; und dies wird er, wenn das bestehende
Leben seine Macht und alle seine Würde verloren hat, wenn es reines

Negatives geworden ist.» (1,458)
Hinzu kommt nun - aus der Zeit von Hegels Wechsel nach Jena -

eine dritte Einsicht. Bisher, noch im sog. Systemfragment von 1800,

musste Hegel zum Zweck einer nicht nur skeptisch-negativen,
sondern positiven Überwindung der Verstandes-Rationalität ein Ausser-
Rationales, die Religion, postulieren. Nun sieht Hegel, dass im skeptischen

Tun - der einfachen Selbstreflexion der eingespielten Refle-
xionsformen - bereits das Selbstverständnis des Denkens sich geändert
hat, dass bereits ein neuer Rationalitätstyp in Ansatz gebracht wird.
Weiter zu kommen wäre demnach nicht <von äussern, sondern über
eine Radikalisierung, d.h. systematische Selbstverständigung des

Skeptizismus: Skeptische Negation des endlichen Verstandesdenkens,
erkennt Hegel, ist «selbst die negative Seite der Erkenntnis des Absoluten»

und setzt «unmittelbar die Vernunft als die positive Seite voraus»
(II, 227). Skeptisch erkennt der Verstand selbstreflexiv die Beziehung
zwischen sich und der Realität als eine nurmehr widersprüchliche.
Mit dieser Erkenntnis stellt sich der Verstand aber schon unter den

Anspruch einer mc/zt-widersprüchlich zu denkenden Beziehung von
Denken und Realität, d.h. er erkennt sich selbst als eine bloss einseitige,

verstellte Konkretion der Vernunft, gibt sich aufund wird in dieser

Selbstaufgabe selbst schon Vernunft, deren <Reproduktion> nun
systematisch an die Hand genommen werden kann. Dialektische
Philosophie - als Selbstreproduktion der Vernunft aus der Defizienz der
Verstandesaufklärung - ist für Hegel nun nichts anderes als die
systematische Rekonstruktion dessen, was die skeptisch-selbstreflexive
Negation beschränkten Verstandes-Denkens «unmittelbar voraussetzt»,

24 Diesen Aspekt habe ich herausgestellt in: Ludwig Hasler, Skepsis und Natur. Zur
philosophischen Funktion des Skeptizismus beim frühen Hegel, in: Hegel-Jahrbuch
1976,Köln 1978, S. 333-342.

132



d.h. als Bedingung der Möglichkeit ihres Negierens enthält: desun-be-
schränkten Vernunft-Denkens.

Entsprechend diesen neuen Konzeptionen einer Reproduktion der
Vernunft wechselt in Jena auch die Gestalt der Aufklärung, die Hegel
angreift. Es ist nicht mehr jene <naive>, vom allgemeinen Menschen-
verstand> geleitete Formation einer <Popularphilosophie>, die Hegel in
Stuttgart meist zustimmend rezipierte; es ist auch nicht jene
unsystematische, bestimmte Kritik an <Positivitäten>, die Hegel namentlich
aus Frankreich kannte25; - beiden lässt Hegel ihre Berechtigung, denn
beide sind nicht Ausdruck des in seiner Einseitigkeit sich verselbständigenden

Verstandesdenkens: Jene popularphilosophische Formation
hatte im (allgemeinen Menschenverstand) noch wenigstens die Instanz
eines <Gefühls> des Absoluten, und diese Aufklärungs-Kritik operiert
klar konkret, d. h. sie tut nicht so, als wäre sie mehr als Verstand. Die
Formation, die Hegel in Jena kritisiert, ist vielmehr ein
wissenschaftlich-philosophischer, aus dem <Gefiihl> der Vernunft herausgetretener
und zur Theorie verfestigter Standpunkt des Verstandes. Ein Exponent

dieser Aufklärung ist für Hegel Wilhelm Traugott Krug, ein
damals berühmter Kantianer, der später Nachfolger Kants in Königsberg,

übrigens auch Gemahl der vormaligen Kleist-Verlobten Wilhelmine

von Zenge wurde. In seinem Aufsatz <Wie der gemeine
Menschenverstand die Philosophie nehme, - dargestellt an den Werken des

Herrn Krug's> 1802) zeigt Hegel exemplarisch, wie Vernunft-Philosophie

mit einer Philosophie sich systematisch etablierenden Verstandes

umzugehen habe26.

W.T.Krug hatte ein System der Philosophie entwickelt, das er
«transzendentalen Synthetismus» nannte, das jedoch in Wahrheit
ohne alle transzendentale Tendenz das Werk einer überall nur be-

25 Man sehe etwa die folgende Notiz in Hegels Wastebook (1803/1806): «.. Der echte

gesunde Menschenverstand ist nicht bäurische Roheit, sondern in der gebildeten
Sphäre mit den Bestimmtheiten der Bildung frei und gewaltsam umgehend nach der
Wahrheit, und dann unmittelbar Rousseausche Paradoxie, wenn er seinen Widerspruch

gegen die Bestimmtheiten ebenso wie die Bildung selbst in Grundsätzen
ausdrückt, oder als Erfahrung, Räsonnement, Witz, wie Voltaire oder Helvetius.» (II,
5.44)

26
Vgl. dazu Ludwig Hasler, Gesunder Menschenverstand und Philosophie. Vom
systematischen Sinn der Auseinandersetzung Hegels mit W. T. Krug, in: Hegel-Jahrbuch
1977/1978, Köln 1979.

133



schreibend und erklärend verfahrenden Rationalität ist. Die absolute
Basis findet Krug in den sogenannten «Tatsachen des Bewusstseins»,
in jener Summe von Begebenheiten, die - man weiss nicht wie -
faktisch fürs Bewusstsein irgend vorhanden sind, und die über diese ihre
einfache Präsenz hinaus scheinbar auch keiner weiteren Verifizierung
bedürfen. Dem theoretischen Denken bleibt bei Krug nur, diese Fakten

«in Begriffe aufzufassen und durch Worte darzustellen», sie in ein
verständiges, nach dem Verhältnis von genus und spezies geordnetes
System zu bringen, welches selbst wieder an obersten Formalen
Denkbestimmungen, die für Krug «Urtatsachen» sind, festgemacht ist27.

Hegel sieht darin nun ein System sich konsequent missverstehender
Verstandes-Aufklärung: Statt das getrennte Leben zu versöhnen,
errichtet solche Aufklärung eine Herrschaft der Trennung; statt fremdes

Gegenüberstehen von Faktizitäten aufzuheben, nimmt sie diese als
letzte Gegebenheiten. Sie bedeutet, kritisiert Hegel, den «Freybrief für
die unendliche Menge der Beschränktheiten des Bewusstseins», statt
auf «Befreyung von der Beschränktheit» zu drängen (II, 201). Solche
(Theorien der Aufklärung! bringen nicht nur keine Revolution der

Vernunft, sie verhindern sie, indem sie das (gemeine Wissen! vom (Gefühl

der Totalität! trennen: Sie zerstören das Gefühl der Beschränktheit

der Beschränkungen und mithin das Bedürfnis nach Aufhebung
des beschränkten Lebens in die Totalität einer neuen Gestalt des

Lebens. Aufklärung war für Hegel stets schon eine Formation endlichen
Umgangs mit Endlichkeiten, - hier aber, in Philosophien wie der des

Herrn Krug, wird Aufklärung zum «Dogmatismus über die Endlichkeiten»

(II, 241); und dieses eitle Tun, dieses endlose Produzieren
endlicher, d. h. totalitätsloser Endlichkeiten negiert Hegel.

Gegen eine solche - reflexiv verhärtete - Position der Aufklärung
sieht Hegel seine Philosophie in einem Verhältnis der Entgegensetzung:

«Die Philosophie ist ihrer Natur nach etwas esoterisches, für
sich weder für den Pöbel gemacht, noch einer Zubereitung für den

Pöbel fähig; sie ist nur dadurch Philosophie, dass sie dem Verstände
und damit noch mehr dem gesunden Menschenverstände gerade

27 Hegel bezieht sich namentlich auf Wilhelm Traugott Krugs (Entwurf eines Neuen
Organon's der Philosophie, oder Versuch über die Prinzipien der philosophischen
Erkenntnis!, Meissen/Lübben 1801.

134



entgegengesetzt ist; im Verhältnis zu diesem ist an und für sich die
Welt der Philosophie eine verkehrte Welt.» (II, 182) Das konnte
Wilhelm Traugott Krug nur so verstehen, dass «den gesunden Menschenverstand

verlieren»28 müsse, wer zur Philosophie kommen wolle.
Hegel indessen hat hier wohl das Modell angezeigt, wie dialektische
Philosophie mit Verstandesaufklärung umzugehen habe bzw. wie der
<Menschenverstand> aus seinem Verhaftetsein im Standpunkt der
Endlichkeiten zum Bewusstsein der Totalität, also zum Wissen zu
bringen sei. Hegel bricht nicht das Verhältnis zur Aufklärung ab,
meint jedoch, deren Richtung umkehren zu müssen: «... so muss die

Philosophie zwar die Möglichkeit erkennen, dass das Volk sich zu ihr
erhebt, aber sie muss sich nicht zum Volk erniedrigen.» (II, 182) Hegel
sieht in Aufklärungs-Philosophien wie der Krugschen eine prekäre
Tendenz des Philosophierens, die real sich vollziehende Verendli-
chung und Privatisierung des Lebens bloss zu reflektieren und so zu
verfestigen, statt zu negieren und so die «Erhebung des Volkes» zu
betreiben. Diese Erhebung des Volkes aber soll auf dem Wege in eine
«verkehrte Welt» gelingen.

Der Topos der <verkehrten Welt> hatte seine Konjunktur im Barock,
auf dessen Theater ein <Ballet du Monde renversé> getanzt wurde,
namentlich im Bereiche von <Unsinnsdichtung> und <Totentanz>29.

Deren Akteure, der Narr und der Tod, bewirken beide die Verkehrung
der Welt, jedenfalls ihres für den Alltag eingespielten Ordo, jedoch so,
dass eben in dieser Verkehrung die Welt aus ihrer alltäglichen
Verkehrtheit in ihre unverkehrte Wahrheit zurückkommen soll. Im
Totentanz beispielsweise verkehrt sich ja die konventionelle Welt nicht
abstrakt in eine andere, sie kehrt hier vielmehr zu ihrem wahren
Ursprung, damit zu sich selbst zurück: Wenn der Totentanz das menschliche

Leben auf seinen göttlichen Zweck bezieht, dann will er die
Verkehrung der göttlich-geistigen Idee im menschlich-konkreten Leben
anschaulich machen, indem er den Tod erscheinen lässt, der, mit

28 W.T. Krug, Gesammelte Schriften, Leipzig 183Iff., Bd. XII, S. 293.
29 Man sehe dazu etwa Karl Rosenkranz, Geschichte der deutschen Poesie im Mittelalter,

Halle 1830, S. 586ff.; A. Liede, Dichtung als Spiel. Studien zur Unsinnspoesie
an den Grenzen der Sprache, Bd. 2, Berlin 1963, S. 40fL; H.G. Gadamer, Hegel - die
verkehrte Welt, in: Hegel-Studien Beiheft3, Bonn 1965, S. 135fT.

135



jedermann tanzend, die weltliche Verkehrtheit wieder verkehrt. <Ver-

kehrte Welt> meint also Verkehrung in sich, meint - als zweite
Verkehrung einer ersten (weltlich-geschichtlichen) Verkehrtheit - die

(göttlich-unendliche) wahre Welt.
Dieser Topos der <verkehrten Welt> gilt nun auch für das Verhältnis

Philosophie-Aufklärung bzw. Vernunft-Verstand, und er meint auch
da zunächst: Umkehrung einer Verkehrtheit. Wie der Totentanz die
endliche Welt auf ihr göttlich-unendliches Ziel kehrt, so bezieht
Philosophie die jeweilige Kultur des Verstandes (die «lokale und temporäre

Beschränktheit eines Geschlechts der Menschen», II, 182) auf das

Absolute. Und sowenig wie dort ist auch hier das (unbeschränkte)
Absolute das blosse Gegenteil des (beschränkenden) Verstandes, sondern
dessen eigene, obzwar für ihn selbst nicht entwickelte Wahrheit oder
Einheit, die im <gesunden Menschenverstand) wenigstens als <Gefühl>

noch anwesende <Totalität>. Die Preisgabe der ursprünglich gefühlten
Beziehung aufs Absolute durch die Verstandes-Kultur der Aufklärung
schafft jene geschichtliche Verkehrtheit des Lebens, in der sich
Philosophie und Verstand, Einheit und Vielheit als Gegensätze gegenüberstehen.

Denn der Verlust der Totalität verführt den Verstand, ein
System endloser Endlichkeiten zu produzieren, mittels dessen er sich der
Vernunft, dem «Bedürfnis nach Wiederherstellung der Totalität» (II,
24) zu erwehren sucht. Soll nun dieses Vernunftbedürfnis nach Einheit
oder Totalität eingelöst werden, so muss die erste Verkehrung des

<Menschenverstandes> in ein verabsolutiertes System der Endlichkeiten

- dessen Reflex Hegel in wissenschaftlichem Systemen wie dem

Krugschen erkennt - negiert werden. Diese Negation ist jedoch nur die
destruktive Seite einer konstruktiven Aufhebung: Die Philosophie
«erhebt die dem gesunden Menschenverstand bewusstlose Identität
zum Bewusstsein, oder sie konstruiert das im Bewusstsein des gemeinen

Menschenverstandes notwendig entgegengesetzte zur bewussten
Identität» (II, 33).

Fassen wir zusammen: Entscheidend für Hegels Verhältnis zur
Aufklärung wird in Jena die Einsicht, dass der Verstand, wo er - skeptisch

- seinen Mangel, Realität zu erfassen, erkennt, selbst schon Vernunft
ist. Die Vervollständigung der Aufklärung muss daher erstmals nicht
<von äussern (Religion etc.), sie kann <von innen> vorgenommen werden.

Bedingung dafür aber ist, dass der Verstand das skeptische Wissen

136



um seine Beschränktheit und Widersprüchlichkeit zulässt und im <Ge-

fühl der Totalitär lebt. Deshalb richtet sich jetzt Hegels Kritik auf
jene Formationen der Verstandesaufklärung, die sich der skeptischen
Selbstreflexion widersetzen und die Verstandeskultur zur Philosophie,
d.h. zum absoluten Wissen erheben; denn in ihnen sieht Hegel nicht
nur eine schlechte Präsenz dessen, was Aufklärung intendiert: Identität,

sondern deren systematische Verhinderung.

137




	Hegel und die Aufklärung oder : vom Versuch, den Verstand zur Vernunft zu bringen

