
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 41 (1982)

Artikel: Minimalstaat oder Sozialrechte : eine philosophische Problemskizze

Autor: Höffe, Otfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883194

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 41 /1982

OTFRIED HÖFFE

Minimalstaat oder Sozialrechte - eine philosophische
Problemskizze

Der Sozialstaat steht - wieder einmal - im Brennpunkt
philosophisch-politischer Auseinandersetzungen. Während die einen die
Fortentwicklung des Sozialstaats in Richtung auf die verfassungsmässige

Garantie von Sozialrechten (Verfassungsentwurf, Artikel 26) oder

gar von sozialen Grundrechten (sozialen Menschenrechten) fordern,
verfechten die anderen einen rigorosen Abbau des Sozialstaates; ihr
Ziel heisst Minimalstaat.

In der internationalen philosophischen Diskussion wird der
Minimalstaatsgedanke insbesondere durch Robert Nozick vertreten. Sein
Werk Anarchy, State, and Utopia, vom radikalen Wirtschaftsliberalis-
mus der Chicagoer Schule unter Leitung von Milton Friedman beein-
flusst, hat sich in kurzer Zeit zu einem Mittelpunkt philosophischer,
Politik- und wirtschaftswissenschaftlicher Auseinandersetzung
entwickelt. Schon ein Jahr nach der amerikanischen Fassung erschien die
deutsche Übersetzung Anarchie, Staat, Utopia mit einer Einführung
des Nobelpreisträgers für die Wirtschaftswissenschaften Friedrich
A. Hayek.

«In diesem Jahrhundert», schreibt Hayek, «hat wohl noch kein
grosses und tiefschürfendes Werk über politische Philosophie so

schnell die grösste Aufmerksamkeit in weiten Kreisen erregt, wie das

im Jahre 1974 erschienene Werk Anarchy, State, and Utopia des jungen

Professors Robert Nozick der Harvard Universität.. Der grosse
erste Erfolg des Buches ist umso bemerkenswerter, als seine
Schlussfolgerungen unter der an solchen Problemen vorwiegend interessierten

links-gerichteten Intelligenz höchst unpopulär sind, aber doch

Korrespondenzadresse: Prof.Dr. Otfried Höffe, Albert Schweitzer-Weg 4, CH—1700
Freiburg

91



dort überall mit respektvoller Aufmerksamkeit in Betracht gezogen
wurden.» (Nozick dt., S. 9)

Hayek stellt Nozicks Buch in eine Reihe mit John Rawls' Theorie
der Gerechtigkeit, den Arbeiten der Wirtschaftswissenschaftler um
James M. Buchanan und mit Michael Oakeshotts Werk On Human
Conduct; er hält es sogar für aufregender als die Werke dieser anderen,
die englischsprachige Diskussion beherrschenden Wissenschaftler und
Philosophen.

Wie M. Friedman und F.A. Hayek, so wendet sich auch Nozick
gegen den ausufernden Moloch Staat, den er wieder auf die Aufgaben
des liberalen Rechtsstaats im Sinne des Nachtwächterstaats des klassischen

Liberalismus zurechtstutzen möchte:
«Unsere Hauptergebnisse bezüglich des Staates lauten, dass ein

Minimalstaat, der sich auf einige eng umgrenzte Funktionen wie den

Schutz gegen Gewalt, Diebstahl, Betrug oder die Durchsetzung von
Verträgen beschränkt, gerechtfertigt ist; dass jeder darüber
hinausgehende Staat Rechte der Menschen, zu gewissen Dingen nicht
gezwungen zu werden, verletzt und damit ungerechtfertigt ist; und dass

der Minimalstaat durchaus attraktiv wie auch das Rechte ist.» (Nozick
dt., S. 11)

Somit gehört die Fülle der Sozial- und Wohlfahrtsaufgaben, die die
modernen Staaten nach und nach übernommen haben, nicht in den
Bereich legitimer Staatstätigkeit. Nozicks These, die «Sozialstaatlichkeit»

genannte Kur der Mängel und Probleme der modernen
Industriegesellschaften sei schlimmer als die Krankheit, hat durch die
amerikanische Regierung unter dem Präsidenten Reagan eine neue
Wirklichkeit erlangt. Der drastische Abbau der Sozialstaatsaufgaben, die

Aufweichung der Umweltschutzgesetzgebung, aber auch die starke
Senkung der Steuersätze sind nicht länger Gegenstand intellektueller
Diskussionen; sie sind der Mittelpunkt eines politischen Programms
geworden, dessen rasche Umsetzung in die Tat längst begonnen hat.
Nach der Ablösung sozialistischer Regierungen in Grossbritannien
und den skandinavischen Staaten gibt es in diesen Ländern ähnliche
Tendenzen; angesichts der rapide wachsenden Staatsverschuldung
werden sie auch, freilich sehr viel gemässigter, in der Bundesrepublik
Deutschland öffentlich diskutiert. Andererseits geht die Politik im
Frankreich Mitterands in die entgegengesetzte Richtung; trotz der

92



grossen Wirtschafts- und Finanzprobleme in allen wesentlichen
Industriegesellschaften ist die politische Entwicklung also nicht nur gegen
den Sozialstaat gerichtet.

Folgende Überlegungen, die insgesamt nicht mehr als eine Problemskizze

sein können, stehen vor dem Hintergrund dieser wissenschaftlichen

und politischen Situation. Zugleich verstehen sie sich als ein
kleiner Beitrag zur schweizerischen Diskussion um den Verfassungsentwurf.

Ein erster Abschnitt stellt Nozicks Philosophie des Minimalstaats

vor, ein zweiter erörtert, welche Gründe im Gegensatz zur Mini-
malstaatstheorie für eine soziale Verantwortung des Staates sprechen,
während ein dritter Abschnitt den rechtlichen Status der staatlichen
Sozialverantwortung diskutiert.

I. Nozicks Konzeption des Minimalstaates

Nozick ordnet sich in die gegenwärtige kritisch-konstruktive
Wiederbelebung der politischen Philosophie der Aufklärung ein. Während

sich aber sein Hauptgegner Rawls mehr an Kant orientiert, ist
Nozick mehr Locke verpflichtet, der einem extrem individualistischen
Laisser-faire-Liberalismus noch am nächsten kommt. Nozicks politische

Vorstellungen sind rigoros; in Übereinstimmung mit altliberalen
Traditionen sind die unantastbaren Freiheitsrechte der als Individuen
verstandenen Menschen nicht nur der Ausgangspunkt, sondern auch
das einzige Kriterium und in Konsequenz das ausschliessliche Ziel
und Resultat der staatstheoretischen Erörterungen.

Trotz der manchmal geradezu naiven Unbefangenheit Nozicks ist
sein Gedankengang nicht undialektisch aufgebaut. Das Spannungsfeld,

in das sich Nozick stellt, ist der Gegensatz eines politischen
Anarchismus, der jede Art von Staat für illegitim hält, und einer Idee von
Sozialstaatlichkeit oder gar von politischem Sozialismus, nach denen

jeder Staat sich um die Realbedingungen zu kümmern hat, unter
denen Einkommen, Vermögen, Bildung und soziale Stellung erworben,

verwendet und weitergegeben werden. Gegen die anarchistische
These, nach der jegliche Form von Staat abzulehnen sei, da er das

Gewaltmonopol für sich beanspruche und deshalb mit Notwendigkeit
persönliche Rechte verletze, steht die sozialstaatliche oder sozialisti-

93



sehe Antithese, wonach der Staat Verantwortung für soziale
Rahmenbedingungen trage. Gegen beide Seiten, gegen These und Antithese,
setzt Nozick seinen mittleren oder dritten Weg des Minimalstaates,
der - ohne individuelle Rechte zu verletzen - das Gewaltmonopol
erhält.

Die Auseinandersetzung mit dem Anarchismus erfolgt im ersten
Teil des Buches «Theorie des Naturzustandes», die mit den
sozialstaatlichen und sozialistischen Ideen im zweiten Teil «Über den
Minimalstaat hinaus?», während ein Schlusskapitel «Utopie» (dritter Teil)
den Minimalstaat als Makrogesellschaft vorstellt, innerhalb der eine
Vielzahl und Vielfalt verschiedenster Mikrogesellschaften existieren
könnten, so dass der Minimalstaat sogar als ein Ideal erscheint, für das

sich der Einsatz lohne.
Nozick geht von einer anarchistischen Situation menschlichen

Zusammenlebens aus, die er im Sinne Lockes und anderer Aufklärungsphilosophen

Naturzustand nennt. Von hier aus wird der Minimalstaat
in einer Vier-Stufen-Argumentation begründet, die zeigt, wie die
Individuen unter Wahrung ihrer Rechte aufgrund eines aufgeklärten
Selbstinteresses schliesslich den Minimalstaat errichten. Nozick, der
Adam Smiths Gedanken der unsichtbaren Hand übernimmt (Nozick,
S. 31 — 35), gibt keine historische Erklärung für die Entstehung und
Entwicklung der Staaten. Eine solche Erklärung wäre schon deshalb
nicht möglich, weil die Staaten sich faktisch weit über den Minimalstaat

hinaus entwickelt haben. Nozick stellt vielmehr eine fiktive
Genese vor, der ein Interesse an Legitimation zugrundeliegt. Seinen

Ausgangspunkt erläutert Nozick mit Paraphrasen aus Lockes zweitem
Treatise:

«Die Menschen in Lockes Naturzustand befinden sich in einem
vollkommenen Zustand der Freiheit, nach Gutdünken zu handeln
und über ihre Besitztümer und ihre Person zu verfügen, im Einklang
mit dem Naturrecht und ohne irgendeinen anderen Menschen um
Erlaubnis zu bitten oder von ihm abhängig zu sein> (Abschnitt 4). Das
Naturrecht fordert, dass <niemand einen anderen an seinem Leben,
seiner Gesundheit, seiner Freiheit oder seinem Eigentum schädigen
darfi (Abschnitt 6). Einige Menschen übertreten diese Grenzen, sie

<begehen Übergriffe gegen Rechte anderer und tun einander Schaden

an>, und gegen solche Beeinträchtigungen ihrer Rechte dürfen die

94



Menschen sich und andere verteidigen (Kapitel 3). Der Geschädigte
und die in seinem Namen Tätigen können von dem Schädiger fordern,
<was den erlittenen Schaden wieder gut macht> (Abschnitt 10); jedermann

hat das Recht, Verstösse gegen dieses Recht so zu bestrafen, dass

sie unterbleiben> (Abschnitt 7); jeder darf, und darf auch nur, <an

einem Rechtsbrecher soweit Vergeltung üben, wie es eine kühle
Vernunft und das Gewissen vorschreibt, das heisst, im Verhältnis zu der
Übertretung, also in dem Masse, wie es der Wiedergutmachung und
Verhinderung dient> (Abschnitt 8).» (Nozick, S. 25)

Aus dieser nicht weiter begründeten Beschreibung des Naturzustandes

folgt der erste Schritt der Argumentation; der Naturzustand hat bei
näherer Betrachtung einige Mängel:

«Im Naturzustand könnte das unterstellte Naturrecht vielleicht
nicht alle Fälle passend regeln und wer in eigener Sache richtet,
wird im Zweifel stets zu seinen Gunsten entscheiden und sich ins
Recht setzen. Er wird die von ihm erlittenen Übel oder Schäden
überschätzen, und seine Leidenschaften werden ihn zu dem Versuch
treiben, andere unverhältnismässig zu bestrafen und ihnen übermässige
Wiedergutmachungen aufzuerlegen (Abschnitte 13, 124, 125). Die
private und persönliche Durchsetzung der Rechte führt also zu
Fehden, zu einer endlosen Reihe von Vergeltungen und Betreibungen
von Entschädigungen. Und es gibt keine klare Möglichkeit, einen
solchen Streit zu schlichten und zu beenden Auch kann im Naturzustand

einem Menschen die Macht zur Durchsetzung seiner Rechte
fehlen; er könnte ausserstande sein, einen stärkeren Gegner, der sie

verletzt hat, zu bestrafen oder zu Wiedergutmachungsleistungen zu
zwingen (Abschnitte 123, 126).»(S.25f.)

Um mit diesen Schwierigkeiten fertig zu werden, können Gruppen
von Menschen «Vereinigungen zum gegenseitigen Schutze bilden: alle
halten sich bereit, bei Anforderung jedem Mitglied zu seiner Verteidigung

oder zur Durchsetzung seiner Rechte beizuspringen. In der Einheit

liegt die Stärke. Solchen einfachen Vereinigungen zum gegenseitigen

Schutz haften zwei Mängel an: (1) jeder muss sich dauernd zur
Schutztätigkeit bereit halten ; (2) jedes Mitglied kann seine Genossen

auf die Beine bringen, indem es behauptet, seine Rechte würden
verletzt oder seien verletzt worden Der Übelstand, dass jeder bereit
sein muss, gleichgültig was er gerade tut oder tun möchte und wie

95



wichtig es ihm ist, lässt sich aufdie übliche Weise durch Arbeitsteilung
und Austausch beheben. Einige Menschen werden für die Schutzleistungen

angestellt und Unternehmer beginnen damit, Schutzleistungen

zu verkaufen.» (S.26f.) So entstehen also im ersten Schritt private
Schutzvereinigungen (protective associations), die nach dem Muster
von Versicherungsgesellschaften ihren Mitgliedern gegen Bezahlung
Schutz zukommen lassen.

Zunächst wird es mehrere Schutzvereinigungen (Schutzfirmen)
geben, die ihre Dienste im gleichen geographischen Gebiet anbieten.
Deshalb kann es zu Konflikten zwischen den Klienten verschiedener
Organisationen und daraus folgend zu Auseinandersetzungen
zwischen den Organisationen kommen. Wenn bei diesen Auseinandersetzungen

eine Organisation immer wiedergewinnt, werden die Klienten
der Verliererorganisation aus- und der Gewinnerorganisation beitreten;

oder aber die kämpfenden Organisationen sind etwa gleich stark
und einigen sich, um häufige kostspielige und unproduktive
Auseinandersetzungen zu vermeiden, auf einen dritten als Richter oder
Gerichtshof, dessen Entscheidungen sie sich unterwerfen. In jedem Fall
entsteht, so der zweite Schritt, aufeinem bestimmten Territorium eine
«vorherrschende Schutzvereinigung» (dominant protective association).

Sie unterscheidet sich von einem Minimalstaat dadurch, dass sie

immer noch eine Privatgesellschaft ist, es daher einigen, nämlich den

Nichtmitgliedern, gestattet, ihre Rechte selbst durchzusetzen, diese

aber auch nicht vor Übergriffen anderer schützt; der privaten
Schutzvereinigung fehlt das Gewaltmonopol, um Staatscharakter zu haben.

In einem dritten Schritt bildet sich der Ultraminimalstaat. «Dieser
hat das Monopol auf alle Gewaltanwendung ausser bei Notwehr und
schliesst damit Vergeltung und Eintreibung von Entschädigungen
durch Privatpersonen (oder -Organisationen) aus; doch er bietet
Schutz- und Durchsetzungsleistungen nur denjenigen, die sie von ihm
kaufen.» (S. 38)

Der Ultraminimalstaat hat nahezu alle Wesensmerkmale eines

Staates; nur erhebt er immer noch nicht den Anspruch, die einzige
legitime Gewaltinstanz zu sein. An dieser Stelle kommt Nozicks vierter

Argumentationsschritt: Aufgrund seines Monopolcharakters
verbietet der Ultraminimalstaat, von Notwehr abgesehen, jede private
Justiz. Das Verbot gilt auch gegenüber den Nichtmitgliedern, die etwa

96



aufgrund von Bedürftigkeit sich die Dienstleistungen des Ultraminimalstaates

nicht kaufen und denen deshalb aus der Existenz des

Ultraminimalstaates Nachteile erwachsen; für diese Nachteile müssen sie

aus moralischen Gründen entschädigt werden. Jener Staat, der die

Entschädigung leistet, indem er allen Schutz gewährt, auch denjenigen,

denen die Schutzgarantien aufgrund von Bedürftigkeit
unerschwinglich sind, ist der Minimalstaat. Erst er stellt deshalb die
angemessene Form des menschlichen Zusammenlebens dar.

Weil der Minimalstaat alle Bürger gegen Gewalt, Diebstahl oder
Betrug schützt, auch die Bedürftigen, die sich an den notwendigen
Kosten nicht oder zu wenig beteiligen können, nimmt er eine Umverteilung

vor. Er zwingt nämlich einige Menschen, für den Schutz anderer

zu bezahlen. Diese Umverteilung ist aber nicht nur legitim, sondern

sogar geboten, um die moralische Verpflichtung zum Schadenersatz

gegenüber den zu Unrecht Benachteiligten zu erfüllen.

Die These, dass jede über den Minimalstaat hinausgehende
Staatstätigkeit, vor allem, das jede weitere Umverteilung nicht rechtens ist,
leitet Nozick aus seiner «Anspruchstheorie» (entitlement theory) der

Gerechtigkeit ab.

«Die Frage der Gerechtigkeit bei den Besitztümern (distributive
Gerechtigkeit) hat drei Hauptgegenstände. Der erste ist der ursprüngliche
Erwerb von Besitz, die Aneignung herrenloser Gegenstände Die
komplizierte Wahrheit in diesen Dingen, die wir hier nicht formulieren

werden, nennen wir den Grundsatz der gerechten Aneignung. Der
zweite Gegenstand ist die Übertragung von Besitztümern von einer
Person auf eine andere Die komplizierte Wahrheit über diesen

Gegenstand nennen wir den Grundsatz der gerechten Übertragung

Wäre die Welt völlig gerecht, so wäre die Frage der Gerechtigkeit

bei Besitztümern durch die folgende induktive Definition völlig
geklärt.

1. Wer ein Besitztum im Einklang mit dem Grundsatz der gerechten

Aneignung erwirbt, hat Anspruch auf dieses Besitztum.
2. Wer ein Besitztum im Einklang mit dem Grundsatz der gerechten

Übertragung von jemandem erwirbt, der Anspruch auf das Besitztum

hat, der hat Anspruch auf das Besitztum.

97



3. Ansprüche auf Besitztümer entstehen lediglich durch (wiederholte)
Anwendung der Regeln 1 und 2.» (S. 144)

Den dritten Hauptgegenstand der Gerechtigkeit bei Besitztümern,
den Nozick ebensowenig näher ausführt wie die beiden anderen
Gegenstände, bildet die Berichtigung ungerechter Besitzverhältnisse.
Schon von diesem Gesichtspunkt aus liesse sich manche Seite der
Sozialstaatlichkeit rechtfertigen, so Aufgaben gegenüber Eskimos, Indianern,

Indios und anderen Ureinwohnern, denen man rechtmässig
erworbene Besitztitel genommen hat, oder gegenüber den Schwarzen
Nordamerikas und anderen Gruppen in anderen Staaten, denen man
durch Sklaverei, Leibeigenschaft oder Erbuntertänigkeit Jahrhunderte
lang den Zugang zu Besitztiteln einfach versperrt hat.

Das Hauptproblem von Nozicks Anspruchstheorie der Gerechtigkeit

steckt aber im ersten Gerechtigkeitsgrundsatz, genauer: in dessen

Prämisse, der Aneignung herrenloser Gegenstände. Die Aneignung
herrenloser Gegenstände geschieht entweder durch Besitzergreifen
(formell etwa durch Abstecken eines Stückes Land oder informell
durch Siedeln, Jagen, Ackerbau oder Viehzucht in einem Landstrich
oder durch Fischen in einem Gewässer) oder durch die vielfaltigen
Formen von Arbeit. Durch die Arbeit wird ein vorgefundenes Material

geformt und zur Befriedigung menschlicher Bedürfnisse zugerichtet.

Das Material, das verarbeitet wird, kann selbst das Produkt
menschlicher Arbeit sein, so wie etwa die Wolle einerseits Material für
die Textilverarbeitung und andererseits das Produkt des Schafzüchters
ist. Wenn man die Prozesse der Besitzergreifung (Landnahme) und
Verarbeitung weit genug zurückverfolgt, stösst man schliesslich auf
ein Stück Erde, das noch von keinem Menschen betreten, oder auf ein

Material, das noch durch keines Menschen Hand verarbeitet worden
ist, und die zusammen die letzte Grundlage aller Prozesse der Besitzergreifung

und der Arbeit darstellen; das ist die «unberührte Natur», zu
der ebenso der Grund und Boden wie die Gewässer, das Meer, die
Bodenschätze, die Pflanzen- und Tierwelt gehören.

Wenn Nozick seine Anspruchstheorie mit dem «ursprünglichen
Erwerb vom Besitz» beginnen lässt und den ursprünglichen Erwerb als

ein «Aneignung herrenloser Gegenstände» auffasst, dann setzt er
stillschweigend voraus, dass die vom Menschen noch «unberührte Natur»

98



insgesamt und in ihren einzelnen Teilen ein streng herrenloses Gut
darstellt und durch Besitzergreifung und Verarbeitung in das Eigentum

des Menschen übergeht. Diese Voraussetzung ist aber keineswegs
so selbstverständlich, dass sie, wie bei Nozick, nicht ausgesprochen
und nicht erläutert und begründet werden müsste. Denn es ist mindestens

ebenso plausibel, dass die unberührte Natur der ganzen Menschheit

gehört, die Erde also das ursprüngliche und primäre Eigentum
aller ist. Dann aber hätten jede individuelle oder gruppenmässige
Besitzergreifung und Verarbeitung nur die Bedeutung einer sekundären,
nicht primären Aneignung; sie könnten keine uneingeschränkt gültigen

Eigentumstitel begründen. Nach dieser Vorstellung kommt der
Menschheit als ganzer (der vergangenen, gegenwärtigen und zukünftigen)

ein Vor-Recht an der Erde zu, aus dem sich ein «Teilhaberrecht»
aller einzelnen Individuen und Gruppen an der Erde und ihren Früchten

ableiten Hesse.

Gewiss reicht dieser kurze Hinweis nicht aus, die Alternative zu
Nozicks Prämisse hieb- und stichfest zu begründen; er weist jedoch auf
die Fragwürdigkeit der Prämisse. Da eine Beweiskette nicht stärker als

ihr schwächstes Glied ist, Nozicks Begründung des Verbots einer über
den Minimalstaat hinausgehenden Staatstätigkeit aber die Prämisse

«ursprünglich Aneignung herrenloser Güter» braucht, mehr noch:
diese Prämisse den entscheidenden Anfang bildet, steht die
Minimalstaatstheorie bei allem Scharfsinn, den Nozick in vielen Einzelheiten
aufgewendet hat, doch letztlich auf höchst schwachen Füssen. Trotz
der immer wieder gerühmten Brillanz des Autors beruht die
Minimalstaatsthese auf dem philosophisch wie politisch gesehen erschreckenden

Mangel an Problembewusstsein, einem Mangel, der sich auch
beim Ausgangspunkt der ganzen Konzeption empfindlich bemerkbar
macht, dem bloss durch Locke-Paraphrasen «begründeten» Naturzustand.

Warum, so könnte man sich fragen, gehören nicht schon zu den
im Naturzustand geltenden Rechten Sozialrechte hinzu? Kurz, man
sieht, dass Nozicks ganze Minimalstaatskonzeption von nicht weiter
begründeten, insofern dogmatisch gesetzten Vor-Urteilen abhängt.
Dann aber ist es nicht aussichtslos, auch nach Nozick noch triftige
Gründe für den Sozialstaat zu finden.

99



II. Menschenrechtliche Argumentefür eine Sozialverantwortung
des Staates

1. Das Dilemma des Sozialstaates

Der moderne Staat hat Verantwortung für die Rahmenbedingungen
des Lebens seiner Bürger übernommen, für die Rahmenbedingungen
der Berufswelt, für die Situationen des Alters, der Krankheit und der

Unfälle; er kämpft gegen Arbeitslosigkeit, Inflation und für
Wirtschaftswachstum; er treibt Kultur-, Bildungs- und Wissenschaftspolitik,

Energie- und Verkehrspolitik, Umweltschutz, Raum- und
Städteplanung.

Dieses weite Aufgabenfeld ist dem Staat im Laufe der letzten hundert

Jahre zugewachsen, häufig mehr naturwüchsig, im Prinzip, so

scheint es, doch mit guten Gründen. Die Entwicklung zum Sozialstaat
mit seinem breiten Leistungsangebot und vielfältigen Verpflichtungen
ist die Antwort auf bedrängende geschichtliche Erfahrungen mit der
durch Kapitalismus, Technik und Industrialisierung veränderten
Welt. Bald nach Beginn der Industrialisierung machten sich nämlich
unvorhergesehene, vielfach höchst negative Nebenfolgen bemerkbar,
so etwa die Bevölkerungsvermehrung, die Verstädterung und die

Proletarisierung der Arbeiterschaft, verbunden mit Massenarmut,
Kinderarbeit und menschenunwürdigen Arbeitsbedingungen. Ein erster
Lösungsvorschlag für die grosse soziale Frage heisst Sozialversicherung.

Denn einerseits greifen Krankheit, Unfall, Invalidität und Alter
empfindlich in die Lebensmöglichkeiten des Menschen ein. Andererseits

lebt ein Grossteil der Menschen aufgrund der sozialen Folgen der
Industrialisierung in Daseins- und Gesellschaftsformen, die nicht
mehr - wie etwa die frühere Grossfamilie, die Gilden und Zünfte usw.

- eine vorstaatliche Antwort auf die empfindlichen Eingriffe zulassen.

Um ein Verhungern bzw. Betteln der von Krankheit, Unfall, Invalidität

oder Alter betroffenen Familien zu verhindern, dann auch um
ärztliche Massnahmen zu ermöglichen, schafft man Versicherungsinstitute.

Die Sozialpolitik, die diese Versicherungsinstitute eingeführt hat,
erscheint daher als ein notwendiger, wenn auch nur elementarer
Schritt, um die negativen Folgen der Industrialisierung aufzufangen.

Andererseits dürfen wir den Preis der Sozialstaatlichkeit nicht

100



unterschlagen. Zunächst einmal erfordert die weit ausgreifende
Staatstätigkeit enorme finanzielle Aufwendungen, die inzwischen auch in
reichen Staaten die Grenzen ihrer finanziellen Belastbarkeit erreichen.

Deshalb fällt ein grosser Teil des Einkommens, das man sich
durch Arbeit erwirbt, auf dem Weg von Steuern und Zöllen wieder an
den Staat zurück. Neben die finanziellen Lasten treten die nicht-finanziellen;

mit der Ausweitung seiner Verpflichtungen erhält der Staat

neue Befugnisse und Eingriffsrechte. Damit verlieren jene Rechte an
Substanz, die dem vorrepublikanischen, dem absolutistischen
Wohlfahrtsstaat abgerungen worden sind, nämlich die Freiheitsrechte; und
dieser Substanzverlust betrifft keineswegs bloss das Eigentumsrecht.
Pointiert formuliert: Je mehr sich der Sozialstaat verwirklicht, um so

mehr fällt die mühsam vom Staat erkämpfte Freiheit wieder an den
Staat zurück. So nähert sich der Freiheitskampf der Neuzeit einem
entscheidenden Wendepunkt: Jeder weitere Schritt zu einer
Vervollkommnung des Sozialstaates droht zu einer Verstaatlichung der Freiheit

zu werden. Soll der Staat deshalb, wie Nozick behauptet, sich aller
sozialen Massnahmen enthalten, um die einzelnen nicht in ihrer Freiheit

zu beeinträchtigen?
Die Attraktivität des Minimalstaatskonzeptes liegt darin, dass es die

Individuen und Gruppen gegen den Moloch Staat schützt. Andererseits

darf man die grossen Probleme der modernen Industriegesellschaften,

angefangen mit der sozialen Frage, nicht übersehen. Der
Sozialstaat ist deshalb geboren worden, damit die Freiheit tatsächlich
für alle Bürger garantiert werde und nicht für viele, vor allem die
Besitzlosen, blosses Wort bleibe. Nur um den Preis, die tatsächliche Freiheit

nicht mehr ernst zu nehmen, kann man auf den Sozialstaat ganz
verzichten. Trotzdem darf man nicht übersehen, dass der Sozialstaat
ein <Massnahmestaat> ist, der verstärkte Staatseingriffe verlangt, womit

er direkt oder indirekt in die Freiheit der Menschen eingreift. So

befindet sich der moderne Staat in einem Dilemma: Je mehr er zur
sozialen Verwirklichung der Freiheit vordringt, desto mehr wird der
Gebrauch der Freiheit durch den Staat gesteuert. Hat der Sozialstaat
heute noch ein Recht?

101



2. Die Menschenrechte als Prinzipien politischer Gerechtigkeit

Eine gründliche Rechtfertigung der Sozialverantwortung des Staates

gehört in den Zusammenhang einer umfassenden normativen
Staatstheorie. Sie kann und braucht hier nicht geleistet zu werden. Ich gehe

statt dessen von allseits anerkannten Prinzipien politischer Gerechtigkeit

aus, den Menschenrechten: In den Menschenrechten hat das

sittlich-politische Bewusstsein der Neuzeit eine paradigmatische Gestalt

gefunden, in der fundamentale Forderungen der politisch-sozialen
Gerechtigkeit konzentrisch zusammenlaufen. Die Missachtung der
Menschenrechte vereint Bürger unterschiedlicher politischer und
religiöser Überzeugungen: zum Protest gegen die Verfolgung rassischer,

sprachlich-kultureller und religiöser Minderheiten, zum Protest gegen
das Abstempeln unliebsamer Bürger als staatsfeindlich und gegen die

Folterung und Hinrichtung politischer Kritiker.
Die Menschenrechte wurden aus Krisen und Konflikterfahrungen

geboren: aus dem Widerstand gegen den Absolutismus, aber auch aus
dem Protest gegen alte und neue Formen von Kolonialismus, Satelli-
tenabhängigkeit und zentralistischen Staatsgewalten. Über ihre spezifisch

geschichtliche Bedeutung hinaus erfüllen die Menschenrechte
eine fundamental-anthropologische Aufgabe, suchen sie doch die
grundsätzliche Angewiesenheit der Menschen aufeinander und vor
allem die prinzipielle Bedrohung durch einander nach Prinzipien der

Gerechtigkeit zu behandeln (vgl. Höffe, 1981, Kap. 5).

Die Menschenrechte als Gradmesser der politischen Humanität zu
nehmen - verbirgt sich darin nicht ein Stück abendländischen Kultur-
imperialismus? Sicherlich sind die Menschenrechte ein Bestandteil
der neuzeitlichen Freiheitsgeschichte Europas. Ihre moderne Gestalt
als subjektive öffentliche Rechte: als persönliche Ansprüche gegenüber

dem Staat, verdanken sie vor allem der neuzeitlichen Natur-
rechts-(Vernunftrechts-)Theorie, der Emanzipationsbewegung der
europäischen Aufklärung und dem politischen Fiberalismus. Auch
die tieferen Wurzeln der Menschenrechtsidee finden wir im Abendland:

das Christentum und das griechisch-römische Denken. Schliesslich

werden die ersten Menschenrechtserklärungen auch im Westen
verkündet: 1776 in den Vereinigten Staaten, 1789 im revolutionären
Frankreich. Aber diese geschichtlich gebundene Herkunft der Rechte

102



spricht nicht gegen ihre allgemeine Gültigkeit. Es ist weit eher so, dass

im abendländischen Denken und Handeln zum ersten Mal Recht und
Staat einem universalen Humanitäts- und Gerechtigkeitsanspruch
unterworfen werden. Überdies hat die Entwicklung der Menschenrechtsidee

anfangliche Einseitigkeiten ihrer konkreten Ausformulierung

korrigiert; und es ist die allgemeine Gültigkeit der Menschenrechte

als Prinzipien politischer Gerechtigkeit, die die Vereinten
Nationen bald nach Beendigung des Zweiten Weltkriegs dazu bewegen
konnte, die Anerkennung der Menschenrechte als «das von allen
Völkern und Nationen gemeinsam zu erreichende Ideal» (Präambel) zu
verkünden.

Vor allem sagt es der Begriff der Menschenrechte selbst, dass es um
allgemein gültige Prinzipien der Humanität geht. Denn nur jene
Rechte verdienen den Namen «Menschenrechte», die tatsächlich
jedem Menschen unabhängig von Geschlecht und Hautfarbe, von
Abstammung, Rasse, von Sprache, religiöser oder politischer Anschauung,

auch von wirtschaftlicher und sozialer Stellung zukommen.
So handelt es sich von der Sache her um Rechte, die unabhängig von
persönlichen Verhältnissen, politischen Konstellationen und
geschichtlichen Bedingungen zeitlich gesehen immer und räumlich
betrachtet überall gültig sind. Freilich muss man zugeben, dass gelegentlich

angebliche Menschenrechte diesem Anspruch nicht genügen.
Aber der Nachweis des Ungenügens träfe nicht die Menschenrechte
als allgemein gültige Prinzipien politischer Gerechtigkeit, sondern nur
die Behauptung, dass es sich bei diesem oder bei jenem Recht tatsächlich

um ein Menschenrecht handele.
Weil es sich bei den Menschenrechten um Ansprüche jedes

Menschen gegenüber den staatlichen Autoritäten handelt, gehören sie zu
dem, was dem Menschen geschuldet ist. Sie stammen nicht erst aus

freiwilligen und über das Geschuldete hinausgehenden Handlungen
der (politisch-sozialen) Liebe; die Menschenrechte sind ein
unverzichtbarer Bestandteil der (politisch-sozialen) Gerechtigkeit. Ihrem
Begriff folgend sind sie unantastbar und unwiderrufbar. Sie sollen
jedem Menschen ermöglichen, statt in Erniedrigung und Entfremdung
vielmehr «mit aufrechtem Gang, frei von Not und Furcht» zu leben.
Ihr Grundprinzip ist die gleiche Würde und gleiche Freiheit jedes
Menschen; ihre Aufgabe besteht darin zu verhindern, dass Menschen
jemals bloss als Objekt behandelt werden.

103



Weil die Menschenrechte dem Menschen als solchem zukommen,
sind sie der Verfügung der staatlichen Autorität grundsätzlich entzogen.

Es sind vorstaatliche: überpositive und überkonstitutionelle,
Rechtsgrundsätze, die von einem Staat oder einer Staatengemeinschaft

nicht gewährt oder verweigert, wohl aber gewährleistet oder
missachtet werden können. Andererseits sind die Menschenrechte auf
die staatliche Gewährleistung angewiesen, weshalb sie nicht bloss ein
ethisch-philosophisches Thema darstellen, sondern auch die Aufgabe

- und den Streitpunkt aktueller Politik.
Ohne die positivrechtliche Gewährleistung sind die Menschenrechte

nur universal gültige sittliche Forderungen; sie haben bloss die
Bedeutung von Ideen, Postulaten und Proklamationen, die gegenüber
der herrschenden Staatswirklichkeit ohnmächtig bleiben. Werden die
Menschenrechte dagegen von einer positiven Rechtsordnung und dem
sie tragenden Staat institutional garantiert, werden sie zum festen
Bestandteil des politischen Gemeinwesens, dann erhalten sie den
positivrechtlichen Status von Grundrechten oder von fundamentalen
Staatszielbestimmungen, an die alle staatliche Gewalten gebunden sind und
deren Anerkennung vor den Gerichten eingeklagt werden kann.

Das Grundprinzip der Menschenrechte, die gleiche Würde und
Freiheit jedes Menschen, lässt sich in eine Vielzahl spezifischer
Menschenrechte auffächern, die ihrerseits in mehrere Gruppen zusam-
mengefasst werden können.

Die sachlich und historisch erste Gruppe bilden die persönlichen
Freiheitsrechte, die jedem Menschen einen strikt persönlichen Hand-
lungs- und Lebensraum gewähren, der gegenüber jeglicher
mitmenschlicher und vor allem staatlicher Beeinträchtigung gesichert ist.
Dazu gehört an erster Stelle das Recht auf die Unverletzbarkeit von
Leib und Leben, das von den politischen Gewalten auf der einen Seite
das Verbot von Mord und Totschlag, von Vergewaltigung, körperlicher

Verstümmelung und Misshandlung, auch von seelischer
Grausamkeit fordert und auf der anderen Seite den Schutz vor willkürlicher
Verhaftung und Bestrafung, so dass verfassungsgeschichtlich älteste
Menschenrecht (Habeas corpus), ferner das Verbot von grausamen
Strafen und Foltern. Einen besonderen Platz unter den persönlichen
Freiheitsrechten nimmt die Religions-, Glaubens- und Gewissensfreiheit

ein. Zu den Freiheitsrechten gehören ferner die Eigentumsfrei-

104



heit, die Meinungs- und Pressefreiheit, die Freiheit von Kunst und
Wissenschaft, die Versammlungs- und Vereinigungsfreiheit, das Brief-,
Post- und Fernmeldegeheimnis.

Da ein Gemeinwesen ohne eine Verfassung, ohne Gesetze und eine
Regierung nicht auskommt, gebietet das Prinzip der unantastbaren
Würde und gleichen Freiheit, dass jeder Bürger Subjekt der Politik (im
emphatischen Sinn des Wortes Subjekt) sei. Er verbietet ebenso, dass

ein Gemeinwesen von aussen regiert wird (sei es als Satellitenstaat, sei

es als Kolonie), wie es - im Gegensatz zu politischen Privilegien und
Diskriminierungen - für jeden Bürger die gleichen politischen Rechte
fordert, so dass - aus der Perspektive der Staatsordnung betrachtet -
das Selbstbestimmungsrecht aller Völker und die Demokratie sowie -
aus der Perspektive subjektiver Rechte formuliert - die Gruppe der
politischen Mitwirkungsrechte zum unverzichtbaren Bestandteil der
Menschenrechte gehören.

Diese beiden Gruppen von Menschenrechten, die persönlichen
Freiheitsrechte und die gleichen Mitwirkungsrechte, werden von
Nozicks Minimalstaatskonzept im wesentlichen anerkannt. Bestritten
wird nur, dass die Sozialverantwortung, eventuell in Form von
Sozialrechten, zu den Staatsaufgaben gehört.

3. Die Sozialrechte als Bestandteil der Menschenrechte

Zur Begründung der Sozialverantwortung des Staates bzw. der
sozialen Grundrechte sind zwei Argumentationsstrategien denkbar. Die
funktionale Argumentationsstrategie zeigt, dass ohne eine
Sozialverantwortung des Staates die Freiheits- und Mitwirkungsrechte keine

angemessene geschichtliche Realität erhalten; die absolute Strategie
dagegen beweist die Sozialverantwortung als Staatsaufgabe eigenen
Rechts. Da die Anerkennung der Freiheits- und Mitwirkungsrechte
für Nozicks Staatskonzeption essentiell ist, die Sozialstaatlichkeit
dagegen bestritten wird, ist gegenüber Nozick die funktionale
Argumentationsstrategie die stärkere; mit einer Skizze dieser Strategie soll
daher begonnen werden.

Die funktionale Argumentationsstrategie geht davon aus, dass die

Behauptung der Freiheits- und Mitwirkungsrechte nicht als ein Lip-

105



penbekenntnis gedacht, vielmehr ernst gemeint ist. Wenn es aber
einem Staat mit der Anerkennung der Freiheits- und Mitwirkungsrechte

wirklich ernst ist, dann muss er sich auch um jene generell gültigen

Realbedingungen kümmern, mit deren Hilfe man seine Freiheitsund

Mitwirkungsrechte überhaupt oder aber wesentlich leichter
verwirklicht bzw. um jene Bedingungen, die die Verwirklichung unmöglich

machen, verhindern oder ungebührlich erschweren.
Um es zunächst in bezug auf die Freiheitsrechte zu formulieren: Die

staatliche Ordnung muss sich um die wirtschaftlichen, gesellschaftlichen

und kulturellen Bedingungen der Freiheitsrechte sorgen, also

um jenes Mass an Einkommen, an Erziehung und Bildung, an
Arbeitsmöglichkeit, freier Zeit und an Vermögen, die es dem Menschen erlauben,

sich überhaupt um Leib und Leben, darüber hinaus um ein
menschenwürdiges Leben zu kümmern. Insofern aber Armut und
Unwissenheit, insofern eine erschöpfende und abstumpfende Arbeitsweise
und Arbeitsdauer oder das Fehlen einer angemessenen Arbeitsmöglichkeit

deutliche Hindernisse für die tatsächliche Verwirklichung der
Freiheitsrechte sind, ist der Staat, sofern er die Freiheitsrechte ernst
nimmt, aufgefordert, für deren Beseitigung oder wenigstens Milderung
Sorge zu tragen. Eine Staatsordnung, die gerecht sein will, muss genau
jene Verantwortung übernehmen, die für den Sozialstaat charakteristisch

ist, nämlich die Verantwortung für die Rahmenbedingungen,
unter denen Einkommen, Vermögen, Bildung und soziale Stellung
erworben, verwendet und weitergegeben werden; sie trägt Verantwortung

für die Rahmenbedingungen der Berufswelt, für Situationen von
Alter, Krankheit und Unfall.

Aber nicht nur gegenüber den Freiheitsrechten haben die Sozialrechte

bzw. hat die staatliche Sozialverantwortung die Bedeutung von
Vorbedingungen der Realisierung. Entsprechendes gilt auch für die

Mitwirkungsrechte bzw. das Staatsziel Demokratie. Sofern die
Mitwirkungsrechte ernst genommen werden, braucht es zunächst ganz
elementar die Zeit für die Stimmabgabe, dann auch Zeit für die
Meinungsbildung und -äusserung, ferner ein gewisses Bildungsniveau, um
sich seine politische Meinung zu bilden und um sie äussern zu können.

Aus solchen Überlegungen folgt, dass die sozialen Rechte nicht
bloss freiheitsfunktionale, sondern auch demokratiefunktionale
Bedeutung haben; ihre Aufgabe liegt nicht nur darin, die Freiheit, son-

106



dem auch darin, die politische Mitwirkung zu ermöglichen und zu
sichern.

Die liberale Staatskonzeption mit ihrem Schwerpunkt in der Eigentums-

und der Erwerbsfreiheit war vor allem in Opposition zu den
absolutistischen Wohlfahrtsstaaten entwickelt worden. Aus dem
wachsenden Protest gegen das Überwuchern von Staatsinterventionen,

die ohne Kenntnis volkswirtschaftlicher Zusammenhänge eine
freie Entfaltung des Wirtschaftslebens empfindlich beeinträchtigten,
kam es schliesslich zur Überwindung jenes Merkantilismus, der staatliche

Manufakturen und den Aussenhandel einseitig begünstigte.
Stattdessen entstand ein selbstbewusstes dynamisches «Besitzbürgertum».

Seine Entfesselung der wirtschaftlichen Kräfte führte jedoch
nicht, wie erwartet und in der liberalistischen Volkswirtschaftstheorie
behauptet, zu einem allseitigen Wohlergehen der ganzen Gesellschaft.
Die schon erwähnten Nebenfolgen des dynamischen Wirtschafts- und
Gesellschaftsprozesses: die Bevölkerungsvermehrung, die Verstädterung

und Proletarisierung, überzogen Millionen von Menschen mit
inhumanen Arbeits- und Lebensbedingungen und liessen sie die
verfassungsmässige Behauptung von Freiheits- und Mitwirkungsrechten
- sofern sie überhaupt schon anerkannt waren - oft genug als blanken
Hohn empfinden.

Weder die Freiheit noch die Demokratie sind gesellschaftliche
Vorgegebenheiten, die von den wirtschaftlichen und sozialen Bedingungen

unabhängig existieren und durch öffentliche Interventionen
ausschliesslich beeinträchtigt, nur eingeschränkt werden. Ganz im
Gegenteil sind Freiheit und Demokratie dynamisch-geschichtliche
Realitäten, die an gewisse wirtschaftliche und gesellschaftliche
Rahmenbedingungen gebunden sind. Dort, wo diese Rahmenbedingungen
nicht vorhanden sind, muss der auf persönliche Freiheit und politische

Mitwirkung verpflichtete Staat sich darum kümmern, dass diese

Bedingungen (wieder) entstehen bzw. hergestellt werden, damit der
einzelne seine Freiheit und Mitwirkung tatsächlich realisieren kann.

Aus diesen mehr skizzenhaften Erörterungen folgt: Im Gegensatz

zur Kritik der Idee der Sozialstaatlichkeit, wie sie sich neuerdings vor
allem im Minimalstaatskonzept von Robert Nozick artikuliert, stehen
die Freiheits- und Mitwirkungsrechte keineswegs im Widerspruch zur

107



Idee der Sozialstaatlichkeit, fordern diese vielmehr heraus. Freilich
dürfen die Sozialrechte bzw. die sozialstaatlichen Leitprinzipien der
Politik - und dies gilt etwa gegen sozialistisch-kollektivistische
Interpretationen - nicht auf Kosten der persönlichen Freiheits- und der
politischen Mitwirkungsrechte verfolgt werden. Denn sie sind in der
freiheits- und demokratiefunktionalen Argumentation als Bedingungen

der Verwirklichung von Freiheit und Demokratie, nicht aber als

deren Konkurrenz menschenrechtlich legitim. Sie beinhalten weniger
Ansprüche auf staatliche Versorgungsleistungen als solche denn
Ansprüche auf die Ermöglichung und den Schutz von Freiheit und
Demokratie; sie begründen weniger einen Wohlfahrtsstaat als den
freiheits- und demokratiefunktionalen Sozialstaat, einen Sozialstaat, der
die einzelnen und die Gruppen vor jener Eigendynamik gewisser
gesellschaftlicher und wirtschaftlicher Entwicklungen schützt, die die
reale Freiheit und reale Demokratie bedrohen.

Durch das Engagement des ehemaligen amerikanischen Präsidenten

Jimmy Carter für die Menschenrechte ist in der politischen
Diskussion der Streit um die richtige Menschenrechtskonzeption
wiederaufgelebt: Geht es in den Menschenrechten - gemäss der westlich-bürgerlichen

Tradition - vor allem um die persönlichen Freiheitsrechte
oder aber - gemäss sozialistischer Konzeption - um die Sozialrechte
oder aber - wie es die Dritte Welt proklamiert - um den Vorrang des

Rechts auf physisches und kulturelles Überleben? Die hier vertretene
Begründung der Menschenrechte aus dem Prinzip der gleichen Freiheit

und die freiheits- und demokratiefunktionale Begründung der
Sozialrechte bzw. einer staatlichen Sozialverantwortung zeigen, dass

die drei Gruppen der Menschenrechte sich nicht gegenseitig aus-
schliessen, vielmehr ergänzen. Zu den Menschenrechten gehören
ebenso die persönlichen Freiheitsrechte wie die politischen
Mitwirkungsrechte und die Sozial-und Kulturrechte. Im Gegensatz zu einer
gelegentlich leichten, gelegentlich auch massiven Überbetonung der
(dann oft bloss formalen) Freiheits- und Demokratierechte im Westen,
der Sozialrechte im Osten und des Selbstbestimmungsrechts der Völker

in Gebieten alter oder neuer Kolonisation wird erst in der
gleichzeitigen Anerkennung aller drei Gruppen die Idee der Menschenrechte

voll erfüllt. Nur eine Menschenrechtskonzeption, die die klassischen

Freiheits- und Mitwirkungsrechte mit den Sozialrechten bzw.

108



mit einer Sozialverantwortung des Staates verbindet, bietet die Chance,

dass die Menschenrechte jenseits aller taktischen Finessen in einer
globalen Auseinandersetzung zwischen der Ersten, der Zweiten und
der Dritten Welt zu einem gemeinsamen Bezugspunkt aller Staaten
werden.

Weil Nozick die Freiheits- und Mitwirkungsrechte selbstverständlich

anerkennt, ist die bisherige Begründung einer Sozialverantwortung

des Staates der funktionalen Argumentationsstrategie gefolgt. Die
Sozialrechte haben aber nicht nur eine freiheits- und demokratiefunktionale

Bedeutung. Gemäss der anderen, der absoluten
Argumentationsstrategie haben sie auch einen Wert in sich selbst: Wie schon in
der Kritik an Nozicks Anspruchstheorie der Gerechtigkeit angedeutet
wurde, ist die Erde samt ihren Früchten allen Menschen und nicht nur
bestimmten Individuen und Gruppen übergeben. Daher haben auch
alle Menschen einen Anspruch auf «Teilhabe» an den «Früchten der
Erde», und die Sozialrechte haben, worauf hier nur gewiesen werden
soll, im Sinne von Teilhaberechten nicht nur eine demokratie- und
freiheitsfunktionale Bedeutung; sie haben auch ein Recht und einen
Wert in sich selbst.

III. Sozialstaatlichkeit in der Form subjektiv-öffentlicher Sozialrechte

Mit der Rechtfertigung einer Sozialverantwortung des Staates ist
noch nicht gesagt, wie und in welcher Weise der Staat diese

Verantwortung zu übernehmen hat. Selbst wenn die Sozialverantwortung in
einem (dann sinnvollerweise offenen) Katalog von sozialen
Grundrechten (Sozialrechten) ausbuchstabiert wird, fragt es sich, ob diese

Rechte die Bedeutung subjektiver öffentlicher Rechte haben könnten,
die den Individuen einen gerichtlich einklagbaren Anspruch an den
Staat garantieren. Gegen ein solches Verständnis kann man schon die

vielfältigen Schwierigkeiten der Justiziabilität anführen, ferner die

Tatsache, dass Sozialrechte, als subjektiv öffentliche Rechte verstanden,

im Widerspruch mit persönlichen Freiheitsrechten stehen können.

So möchte jemand glauben, aus dem Grundrecht auf Arbeit liesse

109



sich ableiten, dass Arbeiter eines konkursgefahrdeten Unternehmens
ihre Fabrik besetzen und dann für eigenen Verdienst produzieren
dürften. Ohne auf eine Diskussion von Einzelfallen einzutreten, die
sich auch als Ausnahmefalle entpuppen könnten, sieht man doch,
dass man dort, wo ein solches Vorgehen zu einem Rechtstitel
hochstilisiert wird, gegen die Eigentumsfreiheit und die Handelsfreiheit
verstösst. Allgemein formuliert: Wer das Grundrecht auf Arbeit als

staatliche Arbeitsplatzzuweisung und Arbeitsplatzbeschaffung
versteht, stellt sich in einen Widerspruch mit persönlichen Freiheitsrechten

wie der Berufsfreiheit und der Wirtschaftsfreiheit. Ein solcher
Widerspruch spricht aber noch nicht gegen die Idee sozialer Grundrechte

bzw. Sozialrechte. Er führt nur dazu, ein Verständnis der
Sozialrechte als subjektiver öffentlicher Rechte abzulehnen und nach
einer anderen Rechts- und Verbindlichkeitsstruktur zu suchen.

Schon die «traditionellen Grundrechte», die Freiheits- und die
Mitwirkungsrechte, sind nach der neueren Grundrechtstheorie nicht nur
subjektive Rechte, sondern auch objektive Richtlinien und normative
Staatszielbestimmungen (vgl. Badura, Forsthoff, Friesenhahn, Müller,
Rhinow, Saladin). Dieses erweiterte Verständnis der traditionellen
Grundrechte lässt sich auf die Sozialrechte übertragen. Das heisst: Die
Sozialrechte wenden sich an erster Stelle an die Legislative und die
Exekutive und fordern, allen Bürgern ein menschenwürdiges, eine
reale Demokratie und reale Freiheit eröffnendes Dasein zu ermöglichen.

«Soziale Grundrechte lassen sich nur in den seltensten Fällen mit
der Stringenz als Verfassungsbestimmung formulieren, dass der
einzelne unmittelbar darauf gestützt einen Anspruch gegen den Staat
oder gegen Dritte durchsetzen könnte. Das Recht auf Arbeit, auf
soziale Sicherheit, auf Fürsorge, aufBildung, aufangemessene Wohnung
usw. können nur im Sinne von Programmen proklamiert werden, die

zu verwirklichen dem Gesetzgeber aufgegeben ist. Erst das Gesetz

schafft und umgrenzt dann den Anspruch des Einzelnen» (Friesenhahn,

S. g 14f.).
Daher sind Sozialrechte als Aufforderung an den Gesetzgeber zu

sozialstaatlichem Handeln zu verstehen. Sozialrechte vermögen nicht,
konkrete zwingende Ansprüche von Individuen oder von Gruppen,
etwa den Anspruch aufZuweisung einer Wohnung oder eines Arbeits-

110



platzes, zu begründen. Sie formulieren vielmehr allgemeine
Verantwortungsrichtungen des Staates.

In diesem Sinne ist der Verfassungsentwurf 1977, Artikel 26
«Sozialrechte» zu verstehen:

«' Der Staat trifft Vorkehren,
a. damit jedermann sich nach seinen Fähigkeiten und Neigungen

bilden und weiterbilden kann;
b. damit jedermann seinen Unterhalt durch Arbeit zu angemessenen

Bedingungen bestreiten kann, und damit jeder Arbeitnehmer vor
einem ungerechtfertigten Verlust seines Arbeitsplatzes geschützt ist;

c. damit jedermann an der sozialen Sicherheit teilhat und besonders

gegen die Folgen von Alter, Invalidität, Krankheit, Arbeitslosigkeit
oder Verlust des Versorgers gesichert ist;

d. damit jedermann die für seine Existenz unerlässlichen Mittel erhält;
e. damit jedermann angemessene Wohnung zu tragbaren Bedingungen

finden kann, und der Mieter vor Missbräuchen geschützt ist.
2 Der Staat schützt die Familie und die Mutterschaft.»

Hier werden keineswegs subjektiv öffentliche Rechte formuliert,
vielmehr wird der Staat zu einer bestimmten Politik verpflichtet;
genauer: ihm werden gewisse Rahmenverantwortlichkeiten übertragen,

ohne festzulegen, wie die Verantwortlichkeiten sachgerecht
übernommen werden können. Die Frage einer sachgerechten Sozialverantwortung

des Staates lässt sich nicht durch menschenrechtliche
Überlegungen allein beantworten. Dazu braucht es ganz wesentlich wirt-
schafts- und sozialwissenschaftliche Fachkenntnisse (vgl. Höffe, 1979,

Kap. 15). Und auf ihrer Grundlage kann man mit Fug und Recht
bezweifeln, dass die weit verbreitete Art staatlicher Sozialverantwortung
- nämlich direkte Staatsinterventionen (Gebote und Verbote, Subventionen,

Konjunkturprogramme usw.) - tatsächlich sachgerecht ist,
obwohl sie neben hohen finanziellen Kosten jene anonyme Bürokratie
aufbläht, die den Rückzug vieler Bürger ins Private und zugleich das

Abschieben der Verantwortung nach oben fordert. Die Alternativen
zum Staatsinterventionismus: die Dezentralisierung und die Delegation

von Aufgaben nach unten, die Förderung nichtstaatlicher Agenturen,

die Hilfe zur Selbsthilfe, das Prinzip der Subsidiarität, die

Schaffung angemessener Ordnungsstrukturen usw. - diese ganze Pa-

111



lette alternativer Politik der Sozialverantwortung sollte wieder mehr
Gewicht erhalten (vgl. für viele Böttcher u. a.).

Nun kann man sich fragen, ob es angesichts der Offenheit sachgerechter

Sozialverantwortung des Staates überhaupt sinnvoll ist,
Sozialrechte (soziale Grundrechte) in eine Verfassung aufzunehmen.

Weil die Sozialrechte sich in erster Linie an den Gesetzgeber und die
ausübende Gewalt richten und beiden verbindliche Orientierungen
auferlegen, ohne auszubuchstabieren, wie die Verbindlichkeiten im
einzelnen realisiert werden können, haben die Sozialrechte ihren
legitimen Ort genau in der Verfassung. Denn die Verfassung soll jene
substantiellen und prozeduralen Grundsätze formulieren, an die alle
Gesetzgebung und Politik gebunden sind, ohne den politischen Gremien
und Prozessen die Aufgabe abzunehmen, im Streit der Meinungen
und unter den wechselnden empirischen Randbedingungen mit Hilfe
wirtschafts- und sozialwissenschaftlicher Erkenntnisse die konkrete
Verwirklichung zu finden.

Auch wenn die Freiheits- und Mitwirkungsrechte aufder einen und
die Sozialrechte auf der anderen Seite sich nicht grundsätzlich
widersprechen, stehen sie doch in einer gewissen Spannung zueinander;
denn die Sozialrechte geben dem Gesetzgeber und der Verwaltung
neue Kompetenzen und mit ihnen Eingriffsmöglichkeiten in die
persönliche Freiheit. Zudem schaffen sie neue Bürokratien und neue
Finanzforderungen des Staates. Die Zunahme von Staatskompetenzen,

Verwaltungsapparaten und Finanzforderungen treffen aber
Gesellschaften, die - wie erwähnt - an die Grenzen ihrer finanziellen
Belastbarkeit gestossen sind und in denen sich durch das Überhandnehmen

anonymer staatlicher Bürokratien eine wachsende Staatsverdrossenheit

bemerkbar macht. In dieser Situation stellt sich die Frage, für
wieviel der Staat sorgen muss und für wieviel er sorgen darf. Diese

Frage hat noch keine präzise Lösung gefunden, die einmal für immer
Gültigkeit beanspruchen dürfte. Viel eher wird sie für die moderne
Politik noch eine Zeit lang eine offene Frage bleiben.

Die Frage ist auch weder durch feste Richtwerte noch durch eine
wissenschaftliche oder philosophische Theorie endgültig zu
beantworten. Doch kann die Philosophie eine erste Orientierung leisten,
indem sie beispielsweise aufAristoteles' Lehre von der Mitte hinweist,

112



einer Mitte, die durch den Logos: durch Überlegung, Urteilskraft und
Vernunft, zu bestimmen ist und die zwischen einem Zuwenig und
einem Zuviel, die zwischen Unzulänglichkeit und Übermass liegt.
Diese Mitte wird selten genau getroffen, noch seltener auf Dauer
gehalten. Es ist eine wichtige Aufgabe der Politik, immer wieder neu das

empfindliche Gleichgewicht zwischen dem Zuviel an Sozialstaatlichkeit

und dem Zuwenig zu finden; dabei müssen Erfahrung und Augen-
mass helfen. Auch wenn die modernen Staaten da und dort mit ihrer
Sozialverantwortung schon zu weit gegangen sein mögen, gibt es

andere Bereiche, in denen sie ihre Verantwortung noch nicht hinreichend

erkannt und verwirklicht haben. Vor allem aber gilt, dass

Nozick sich seine Aufgabe zu leicht gemacht hat; statt eine

problemangemessene Begründung zu liefern und Hinweise zu geben, wie man
das empfindliche Gleichgewicht zwischen dem Zuviel und dem Zuwenig

finden kann, hat er offensichtlich eine Konzeption des Zuwenig
geliefert, eine Konzeption ohne Erfahrung und Augenmass, die der

philosophisch-politischen Diskussion wenig hilft.

Literatur

P. Badura, Das Prinzip der sozialen Grundrechte und seine Verwirklichung im Recht der

Bundesrepublik Deutschland, in: Der Staat 14, 1975,17 — 48.

C.Benz, Die Kodifikation der Sozialrechte. Die Positivierung von sozialen Grundrechten

im Verfassungsrang, Dissertation Zürich 1973.

E.Böttcher/Ph.Herder-Dorneich/K.-E.Schenk (Hrsg.), Neue politische Ökonomie als

Ordnungstheorie, Tübingen 1980.
J.M. Buchanan, The Limits of Liberty. Between Anarchy and Leviathan, Chicago —

London 1975.
J. M. Buchanan, Freedom in Constitutional Contract. Perspectives of a Political Economist,

College Station/Texas 1977.
M. Downs, Ökonomische Theorie der Demokratie, Tübingen 1968.

M. Friedman, Capitalism and Freedom, Chicago — London " 1977.

E.Forsthoff (Hrsg.), Rechtsstaatlichkeit und Sozialstaatlichkeit. Aufsätze und Essays,

Darmstadt 1968.

E.Friesenhahn, Der Wandel des Grundrechtsverständnisses, in: Verhandlungen des 50.

dt. Juristentages, Bd. II, Hamburg 1974, g 3 — g 37.
F. A. v. Hayek, Die Verfassung der Freiheit, Tübingen 1971.

O.Höffe, Ethik und Politik. Grundmodelle und -problème der praktischen Philosophie,
Frankfurt a.M. 1979

O.Höffe, Sittlich-politische Diskurse. Philosophische Grundlagen - politische Ethik -
biomedizinische Ethik, Frankfurt a.M. 1981.

113



O. Höffe (Hrsg.), Über John Rawls' Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a. M. 1977.

J.Müller, Soziale Grundrechte in der Verfassung?, in: Referate und Mitteilungen des

Schweizerischen Juristenvereins, Basel 1973, S. 1080- 1091.

R.Nozick, Anarchy, State, and Utopia, Oxford 1974; deutsch: Anarchie, Staat, Utopie,
München o. J. (1975).

M.Oakeshott, On Human Conduct, Oxford 1975.

J.Rawls, A Theory of Justice, Oxford u.a. 1972; deutsch: Eine Theorie der Gerechtigkeit,

Frankfurt a.M. 1975.

R.A. Rhinow, Grundrechtstheorie, Grundrechtspolitik und Freiheitspolitik, in: Recht
als Prozess und Geffige. FS H. Huber, Bern 1981, S. 427 — 446.

P.Saladin, Grundrechte im Wandel, Bern21975.

Verfassungsentwurf der Expertenkommission für die Vorbereitung einer Totalrevision
der Bundesverfassung, Bern 1977.

114


	Minimalstaat oder Sozialrechte : eine philosophische Problemskizze

